
Eterno ritorno o contemplazione del divenuto,  
astoricità o sovrastoria: Karl Löwith lettore  
di Nietzsche e Burckhardt

Abstract

Pochi pensatori – o forse nessuno – occupano nella storiografia filosofica di Karl 
Löwith una posizione strategica tanto rilevante quanto Friedrich Nietzsche e Jacob 
Burckhardt. Le ricerche löwithiane sono dunque importanti in un doppio senso: tanto 
come letteratura critica sull’uno e sull’altro autore (e sul loro celebre rapporto), quan-
to nell’economia complessiva dello stesso pensiero di Löwith. L’articolo proverà a 
evidenziare tale doppia pregnanza attraverso la ricostruzione di due livelli interpre-
tativi, che non si escludono ma anzi si compenetrano a vicenda. Un primo e più evi-
dente piano, spesso considerato dagli interpreti, illustrerà la lettura löwithiana come 
un passaggio esistenziale dall’estremismo di Nietzsche alla disincantata moderazio-
ne di Burckhardt. A un secondo e meno ovvio livello, la posizione löwithiana sembra 
in grado di accogliere, almeno potenzialmente, Nietzsche e Burckhardt quali riferi-
menti complementari, ai fini di una convincente postura nei confronti della storia e 
del mondo storico.

Few thinkers – or perhaps none – occupy a position as relevant and strategic as Frie-
drich Nietzsche and Jacob Burckhardt in Karl Löwith philosophical historiography. 
Löwith’s contributions are therefore important in a double way: as scientific litera-
ture on each of these authors (and on their well-discussed relationship), as much as on 
Löwith’s theoretical thought. This paper will try to highlight this double significance 
by way of reconstructing two levels of interpretation, rather complementary instead 
of mutually exclusive. The first and more evident layer, which has often been pro-
posed, will display Löwith’s interpretation as an existential passage from Nietzsche’s 
extremism to Burckhardt’s disenchanted moderation. On a second and less obvious 
layer, Löwith’s account seems to be able to structure Nietzsche and Burckhardt, at 
least potentially, as complementary inputs for an effective stance towards history and 
the historical world.

Cenni introduttivi

Diversi sono i punti di riferimento rintracciabili nel pensiero di Karl Löwith, all’ap-
parenza di carattere esclusivamente storico-filosofico e in realtà portatore di posizio-
ni teoriche del tutto personali e spesso originali. A seconda che si prenda in conside-
razione un’opera o l’altra, traspare quasi sempre in maniera evidente la preferenza 
löwithiana per certi nomi e per i loro Denkwege, spesso isolati e marginali rispetto 
a genealogie storicamente dominanti e tuttavia difettose, aporetiche nei fondamenti 

Acme 2/2022 pp. 225-240 - DOI http://dx.doi.org/10.54103/2282-0035/21306



226 Marco Barbieri

speculativi e non di rado alla base di disastrose svolte ben più fattuali; evocare tali ec-
cezioni è quindi un modo per segnalare una chance alternativa alla patologia nichili-
sta.1 Ciononostante, il quadro delle figure davvero essenziali risulta ristretto a pochis-
sime voci. All’insegnamento vivente di Heidegger, perdurante per l’intera riflessione 
löwithiana pur nell’ambiguità dei rapporti personali dopo gli eventi del 1933 e degli 
anni successivi,2 vanno aggiunti i contributi quasi altrettanto decisivi di Nietzsche e 
di Burckhardt, a cui sono rivolte in particolare due ampie monografie (rispettivamente 
nel 1935 e nel 1936). Peraltro, se è vero che questi sono i testi essenziali ai nostri fini 
e che ad essi la ricostruzione sarà limitata, ciò non significa che l’interesse löwithiano 
nei confronti di tali autori non fosse già attivo da diverso tempo. Il teorico dell’Üb-
ermensch, in particolare, rappresenta una delle letture essenziali della giovinezza3 ed 
è soprattutto il protagonista della tesi di dottorato del 1923.4 Burckhardt non riceve 
una tematizzazione altrettanto estesa, ma è comunque impiegato a fondo in un contri-
buto del 1928, dove la sua posizione e quella di Hegel a proposito del divenire storico 
sono messe a confronto in un dialogo fecondo.5 Il loro approfondimento nel decennio 
successivo, dunque, è meno il risultato di un brusco cambio di priorità quanto il coe-
rente, benché sfumato e riveduto, sviluppo di studi precedenti.

Su una lettura possibile dell’interpretazione löwithiana di Nietzsche e di Burckhardt 
intende focalizzarsi il presente contributo. Più precisamente si procederà attraverso 
un duplice livello interpretativo, il primo volto a ricostruire la lettura immediatamente 
evidente proposta da Löwith e il secondo indirizzato a sviluppare una prospettiva ulte-
riore e più sfumata, da rinvenire alla luce del percorso complessivo del nostro autore. 
In tal modo la posizione iniziale risulterà parzialmente modificata o meglio compli-

1   L’evento distruttivo per eccellenza, l’ascesa nazionalsocialista e da qui la Seconda guerra mondia-
le, è in realtà la manifestazione più violenta di un’atmosfera nichilista in atto fin dall’avvento della 
modernità, riconducibile in estrema sintesi alla doppia separazione di uomo e mondo (di cui è fautore 
il cristianesimo) e di uomo e Dio, (spiegabile con il più recente processo di secolarizzazione). Al pro-
blema del nichilismo è espressamente dedicato Löwith 2006, rarissimo caso tra le opere dell’autore a 
contenere una disamina anche storico-politica; cfr. anche Löwith 1984a.
2   Ci è naturalmente impossibile, in questa sede, ricostruire anche per sommi capi l’evoluzione del 
legame tra Löwith e Heidegger. Come punto di partenza, rinviamo il lettore interessato alla lettura 
del loro carteggio, recentemente pubblicato anche in edizione italiana (Heidegger – Löwith 2017) e 
dell’autobiografia di Löwith (Löwith 1988).
3   Si veda Löwith 2019, p. 70, e soprattutto Löwith 1988: ove leggiamo, ad esempio, che a spingere 
Löwith ad arruolarsi come volontario durante il primo conflitto mondiale, all’età di diciassette anni, era 
stato «il desiderio di emanciparsi dall’angustia borghese della scuola e della famiglia, una crisi interio-
re dopo la rottura della mia prima amicizia, il fascino esaltante della “vita pericolosa” che Nietzsche  
ci aveva trasmesso, la voglia di buttarsi nell’avventura e di mettersi alla prova, e, non ultimo, il biso-
gno di alleggerire il fardello della propria esistenza individuale, giunta all’età della ragione attraverso 
Schopenhauer, con la partecipazione a qualcosa di universale che la coinvolgesse interamente» (p. 20).
4   Il testo, che non è mai stato pubblicato nemmeno in lingua originale, reca l’intricato titolo di Ausle-
gung von Nietzsches Selbst-Interpretation und von Nietzsches Interpretationen (Esplicazione dell’au-
tointerpretazione di Nietzsche e delle interpretazioni di Nietzsche). Per un riassunto dei suoi contenuti 
si veda Donaggio 2004, pp. 27-33.
5   Löwith 1984b, pp. 1-38.



227Eterno ritorno o contemplazione del divenuto, astoricità o sovrastoria

cata, arricchita da un tassello supplementare: l’apparentemente ovvio slittamento da 
Nietzsche a Burckhardt non è univoco e anzi nella tarda filosofia löwithiana Nietzsche 
rappresenta un riferimento più assiduo rispetto allo storico di Basilea. Dalla ricostru-
zione e discussione critica di Löwith sui due autori, allora, sarà possibile invertire il 
verso del percorso e mettere in luce la rilevanza, mai esplicitamente ammessa, che 
questi esercitano sui contenuti squisitamente teoretici della filosofia di Löwith. In altre 
parole, insistere sulla lettura löwithiana di Nietzsche e di Burckhardt ci consegnerà, 
di rimando, una chiave interpretativa possibile della riflessione di Löwith, sulle cui 
implicazioni intendiamo soffermarci in chiusura: in particolare, circa il tema della re-
lazione problematica ma costruttiva tra l’uomo e il mondo storico in cui questi è, ine-
vitabilmente, «gettato».

La prima lettura. L’estremismo di Nietzsche e la moderazione di Burckhardt

È forse il caso di introdurre fin da subito alcune citazioni – non le uniche possibi-
li – a sostegno di una valutazione apparentemente aproblematica che ricostruiremo 
subito dopo. Esse provengono dalle due monografie menzionate, e si collocano nelle 
rispettive sezioni conclusive. Proprio per questa ragione, i loro contenuti fungono da 
efficaci sentenze finali. A proposito di Nietzsche leggiamo: 

«Alla porta carraia di un attimo decisivo la volontà di Nietzsche si è decisa per il voler- se-stes-
so del mondo — con cui la sua volontà si armonizza in modo sovra-umano — contro il risen-
timento nei confronti dell'esistenza toccata in sorte. Dal momento che Nietzsche però non 
era un sovra-uomo, la redenzione avvenne nel modo che egli stesso ha così definito: “Tutto 
ciò che è sovra-umano appare nell'uomo come malattia e follia”»6 

E ancora, all’incantesimo dell’estremo 

corrisponde nei discorsi di Zarathustra una quantità smisurata di superlativi e di “sovra” -ter-
mini […] che rimandano tutti al termine base di “superamento” e caratterizzano come estre-

6   Löwith 2003, pp. 181-182 (Löwith 1935, p. 158). Da qui segnaliamo subito un problema filologi-
co per noi poco rilevante, e cioè che l’edizione italiana citata (Löwith 2003) costituisce la traduzio-
ne della versione tedesca del 1956 (Löwith 1987), la quale risulta ampliata e rielaborata rispetto alla 
monografia originaria (Löwith 1935). Ci si può domandare, allora, se il giudizio löwithiano su Nietz-
sche tra 1935 e 1956 muti. A nostro parere, poco o nulla cambia tra le due edizioni in termini di con-
tenuti e valutazioni. Del resto lo stesso autore nella Prefazione alla versione del 1956 (p. 7) afferma 
che l’aggiornamento è inteso nei termini di una esplicazione e non di un’alterazione significativa del-
le tesi sostenute vent’anni prima. I due testi sono in effetti in larga parte sovrapponibili; le aggiunte 
hanno solitamente l’intento di approfondire e non di modificare radicalmente le tesi precedentemen-
te sostenute. In particolare a risultare arricchiti in modo sostanziale sono il capitolo quinto (Come si 
diviene ciò che si è nell’idea dell’eterno ritorno) e ancor di più quello conclusivo, La misura critica 
dell’esperimento di Nietzsche – nel quale sono introdotti interrogativi di filosofia della storia e filoso-
fia della natura tipici del tardo Löwith. Per una maggiore chiarezza, comunque, esclusivamente per i 
due studi del 1935 e del 1936 si farà riferimento anche all’edizione originale in tedesco; e in partico-
lare per l’opera su Nietzsche, si segnalerà tra parentesi se la citazione proviene dalla prima edizione, 
o se è una aggiunta della seconda.



228 Marco Barbieri

mismo il radicalismo nietzschiano. Le posizioni estreme non sono però “radicali” in senso 
letterale, ma piuttosto sradicate. Solo il completo sradicamento poteva far credere a Nietzsche 
che a posizioni estreme possano “subentrare” di nuovo posizioni estreme, ma rovesciate.7

Per quanto riguarda Burckhardt, invece: 

Poiché Burckhardt manteneva la misura a partire da una medietà interiore, egli era il contrario 
del “radicale”. […] Con un risultato “moderato” come questo non si può convincere coloro 
che oggi sono, a qualunque costo, disposti a credere in qualcosa di nuovo; eppure Burckhar-
dt resterà tuttavia più convincente dei suoi oppositori […]. E forse lo stesso Nietzsche, alla 
ricerca di nuove “sorgenti del futuro”, non è stato mai tanto saggio di quanto, in quel bigliet-
to di Dioniso al suo “stimabile Jacob Burckhardt” cede al più anziano la propria pretesa di 
essere un maestro dell’umanità.8

I testi citati suggeriscono una posizione inequivoca. Se pure vi era stata in Löwith, 
come accennato, un’antica fascinazione nei confronti di Nietzsche, essa si è ora af-
fievolita sino alla scomparsa, a favore di un poco dissimulata preferenza per l’opzio-
ne burckhardtiana. Lo slittamento si presenta inoltre in termini non solo teoretici ma 
anche e anzi prevalentemente esistenziali. A delinearsi è, appunto, un passaggio pri-
mariamente pratico-morale: l’incanto per l’estremismo nietzschiano è sostituito da 
una sobria postura di medietà e misura, di moderazione rispetto alla tentazione degli 
eccessi – nella conduzione della propria vita e dunque anche nelle convinzioni poli-
tiche, intellettuali e ideologiche. L’evidente tono appassionato fa quasi pensare a una 
conversione: a un ravvedimento, cioè, che denuncia il falso e nichilistico radicalismo 
nietzschiano alla luce di una rinnovata facoltà scettica, quella burckhardtiana, capace 
di smascherare le illusioni di ogni pensiero privo di misura.9

Tale è in effetti il senso del percorso prospettato nelle due monografie, una volta 
considerate insieme. Dall’inizio alla fine del testo Nietzsche è descritto come il filo-
sofo dell’esperimento, condotto coerentemente nella teoria e anche nella prassi; la 
stessa formulazione della sua dottrina in mobili aforismi testimonia il valore attribu-
ito all’avventura nel mare aperto del pensiero, alla rinuncia a quei punti rigidamente 
stabiliti che caratterizzano i disprezzati filosofi «sistematici».10 Ma retrospettivamen-
te ciò significa che vi è un rapporto stretto tra il carattere radicalmente nuovo della 
filosofia nietzschiana e il disastroso esito biografico, nel senso che «misura e mezzo 
è […] proprio ciò che manca radicalmente al tentativo nietzschiano di superare l'uo-
mo».11 Nessuno ha forze sufficienti per assumere su di sé il compito dell’Übermensch, 
e lo stesso Nietzsche non fa eccezione. Nel corso della sua vita questi ha saputo solo 
indossare la maschera di Zarathustra e, alternativamente, di ognuno dei personaggi – 

7   Ibidem. In questo specifico caso, la prima parte dell’ultima citazione è presente in entrambe le edi-
zioni, mentre la seconda è una aggiunta successiva (cfr. Löwith 1935, p. 158 e Löwith 1987, p. 322).
8   Löwith 2004, p. 321 (Löwith 1984c, p. 338).
9   Si veda a questo proposito Jäger 1995, in particolare alle pp. 195-208, e anche Donaggio 2004, 
pp. 97-103.
10   Löwith 2003, pp. 9-10 (Löwith 1935, pp. 12-13).
11   Ivi, p. 182 (Löwith 1935, p. 160).



229Eterno ritorno o contemplazione del divenuto, astoricità o sovrastoria

mitici o storici – incontrati nel cammino: subendo infine il contrappasso della lacera-
zione e della schizofrenia.12

Alla luce di quanto detto assume un particolare significato la tematizzazione di quel-
lo che Löwith considera il nucleo essenziale dell’intera filosofia di Nietzsche, la chiave 
di volta che a ritroso ricomprende ognuna delle fasi precedenti e successive. Questo 
fulcro del pensiero nietzschiano, caratterizzato dal medesimo disordine estremistico 
alla base dei comportamenti esistenziali, corrisponde alla dottrina dell’eterno ritorno. 
Esporne l’aporia decisiva significa perciò indicare, nel modo più evidente possibile, 
quella Stimmung pratico-speculativa apparentemente promettente ma in realtà da su-
perare quanto prima attraverso Burckhardt. Con l’operazione filosofica dell’eterno 
ritorno Nietzsche cerca di realizzare l’approdo all’innocenza originaria del fanciullo 
cosmico, la voce pura dell’«Io sono» che segue all’«Io voglio» e all’originario «Tu 
devi». Questa è l’opzione manifesta a chi ha riconosciuto il problema del valore dell’e-
sistenza in quanto tale, dopo la morte del Dio cristiano e la perdita dell’ingenuità me-
tafisica. Eppure proprio il carattere intermedio di una tale posizione (l’uomo davanti 
al nulla) non può non implicare una pericolosa ambivalenza: da un lato, l’apertura 
della possibilità del Superuomo (collegato alla realtà dell’eterno ritorno), dall’altro lo 
spettro della destinazione opposta, l’ultimo (e più brutto) uomo; è chance di rinascita 
e tuttavia anche pericolo di decadenza.13

Lo sforzo di Löwith è teso a comprendere le ragioni dell’insuccesso di Nietzsche, 
rimasto ben lontano dal primo esito. Una precisa immagine può a questo proposito for-
nire un suggerimento significativo. Zarathustra, infatti, per approdare alla porta carraia 
che rappresenta l’attimo e che si collega ai due sentieri infiniti dell’avanti e dell’in-
dietro del tempo, è passato dal trasportare verso l’alto il pensiero con la partecipazio-
ne attiva del proprio volere all’averlo unicamente evocato in alto, quale coincidenza 
con la suprema libertà dell’essere.14 Secondo Löwith questa duplice e niente affatto 
sovrapponibile descrizione illustra eloquentemente l’aporia della dottrina dell’eterno 
ritorno. Da una parte l’esperimento di Nietzsche si configura come il riconoscimento 
di una pura necessità, quella dell’essere così-e-non-altrimenti della totalità cosmica; 
dall’altra, la dottrina nietzschiana formula esplicitamente la libertà della volontà, de-
rivante dalla concezione cristiana dell’esistenza, e dunque pone «il problema di un 
volere creatore proprio dell’eterno ritorno dell’identico».15 Nietzsche sembra volere 
il destino inteso come fato, ma in tal modo non riesce a fare a meno di una volontà 
creatrice umana. Quest’ultima ha in effetti le stesse funzioni di quella forza creatrice 
naturale che è già presente e che «crea sempre di nuovo dalla natura, giocando e sen-
za alcuna volontà-di».16 L’ambiguità sta nel dire volontaristicamente sì al fato eter-
no che pure non necessita di alcuna concessione, mentre si potrebbe al più suggella-
12   Ivi, pp. 186-189 (Löwith 1987, pp. 328-333).
13   Ivi, p. 44 (Löwith 1935, p. 45).
14   Ivi, pp. 71-73 (Löwith 1935, pp. 70-72). L’edizione di riferimento di Così parlò Zarathustra qui 
impiegata è Nietzsche 1986.
15   Ivi, p. 76 (Löwith 1935, p. 75).
16   Ibidem (Löwith 1935, p. 76).



230 Marco Barbieri

re e benedire la totalità cosmica naturale. Rimane poco chiaro, allora, come si possa 
volere ciò che deve essere e non può essere altrimenti senza rinunciare alla moderna 
libertà del poter-volere. Occorrerebbe conformare quest’ultima a una intenzionalità 
cosmica «per poter dire da ultimo: “Ego-Fatum”, “io stesso sono il fato e determino 
dall’eternità l’esistenza”, “io stesso appartengo alle cause dell’eterno ritorno”».17 Con 
le parole di Löwith:

Due sono perciò i termini di paragone del simbolo dell’eterno ritorno: da un lato un “centro 
di gravità etico”, con il quale l’esistenza dell’uomo, che ha perso ogni scopo, ne riacquisti 
uno al di là di sé stessa, e dall’altro lato un “dato di fatto” scientifico nell’essere-presente-a-sé 
senza scopo del mondo-delle-forze.18

La dottrina dell’eterno ritorno appare, in conclusione, come il risultato di una ten-
sione tra due indirizzi opposti, tenute insieme esclusivamente dalla presentazione po-
etica. Filosoficamente inconciliabili sono da un lato la priorità attribuita alla dimen-
sione antropologica, motivata in senso etico-pedagogico, e dall’altro la pura evidenza 
fisico-naturale. Contrariamente all’intento nietzschiano l’eterno ritorno è lo sforzo di 
un uomo che si è appena privato di un fondamento, il Dio cristiano, e che risente del-
la temperie positivistica di un mondo da sé estraniato, nel segno di un’esistenza dive-
nuta instabile.19 Per questo l’eterno ritorno è condannato al fallimento: perché rimane 
preda – ed è eloquente espressione, al di là dell’apparente ispirazione cosmica – di un 
motivo ancora volontaristico ed estremo, smisurato, fanatico nel volersi imporre su 
tutte quelle soggettività che Übermensch non sono.

Tutt’altro pathos esistenziale e tutt’altra (virtuosa) carica caratterizzano il ritratto 
löwithiano di Burckhardt. Al contrario di Nietzsche, lo storico di Basilea è rimasto 
perfettamente immune al fascino dell’esperimento e della posizione polare, dogmati-
ca. Ha trovato invece conforto nella moderazione e in una forma di rassegnazione che 
non è comoda resa, bensì il saggio «malismo» di chi vede le cose come sono, nella 
loro realtà e nella loro carica essenzialmente problematica, senza consolarsi in ideali 
illusori. Due sono d’altro canto i modelli di comportamento riconosciuti dallo stesso 
Burckhardt: la fuga cristiana dal mondo, tipica del tardo antico, e il sorgere dell’apo-
litia nell’uomo greco del IV secolo, in concomitanza con una generale decadenza del-
lo spirito ellenico e con il venir meno dell’afflato agonale.20 Essi corrispondono a una 
scelta esistenziale piuttosto netta, e cioè il fermo rifiuto di ogni ulteriore partecipazione 
politica in seguito alla delusione delle esperienze giovanili.21 Ciononostante, ed esat-
tamente nella scelta di una vita dai tratti ascetici, il Burckhardt löwithiano ha saputo 
intensificare lo sguardo al punto da poter godere del gioioso fiorire del vivente stesso, 

17   Ivi, p. 83 (Löwith 1935, pp. 80-81).
18   Ivi, p. 85 (Löwith 1935, p. 83).
19   Ibidem (Löwith 1935, p. 83).
20   Löwith 2004, pp. 146-163 (Löwith 1984c, pp. 180-197). Löwith si riferisce all’imponente ricer-
ca di Burckhardt sulla civiltà greca (Burckhardt 1992), e in particolare al vol. 2., tomo II, intitolato 
L’uomo greco nel suo sviluppo storico.
21   Ivi, pp. 139-142 (Löwith 1984c, pp. 173-176).



231Eterno ritorno o contemplazione del divenuto, astoricità o sovrastoria

persino nelle sue manifestazioni più inattese e minute. A differenza di Nietzsche, so-
prattutto, Burckhardt ha saputo essere uno spirito libero, consapevole della posizione 
sofferente dell’uomo nel mezzo della storia e proprio per questo in grado di guada-
gnare una prospettiva autonomamente raggiunta.22 Il suo modo di considerare la sto-
ria non ha evocato l’immagine arrogante dell’Übermensch, ma ha riconosciuto con 
compassione quella realtà più modesta e però portatrice di una dignità intensa, reale, 
quale è «l’uomo che patisce, che anela, che agisce, l’uomo qual è, qual è sempre sta-
to e sempre sarà».23

Su tale sobria dimensione si scandisce la storiografia di Burckhardt: nella consape-
volezza sempre lucida del rapporto che lega uomo e mondo storico, sia pure nella di-
screpanza delle forze in gioco e da qui della consistenza profondamente tragica della 
storia. Da essa l’individuo è costantemente agito e però rimane residuo agente, non 
pienamente assorbito e non pienamente individuato dalla trama dei grandi eventi.24 Da 
quanto appena accennato possiamo allora osservare uno slittamento opposto e tutta-
via parallelo a quello di Nietzsche. Se in quest’ultimo la posizione instabile e priva di 
misura sfocia in una dottrina altrettanto inconcludente, al contrario la qualità innanzi-
tutto morale dell’atteggiamento di Burckhardt ha delle forti ripercussioni sulla sua ri-
cerca teorica. A leggere Löwith, infatti, ne deriva una storiografia ispirata e capace di 
guardare alla totalità della storia senza lasciarsi distrarre dal rumore dei singoli e più 
o meno eclatanti avvenimenti, evitando le posizioni unilaterali e il fascino dell’«oc-
casionalismo».25 Se Löwith sottolinea a più riprese in Burckhardt l’ampio contributo 
della visione (Anschauung), al servizio di un vero e proprio «dono del guardare»,26 
ciò si deve proprio alla capacità di osservare il diveniente-divenuto con la sobrietà 
della distanza, come innalzamento dai turbamenti del proprio tempo e del proprio sé. 
È esattamente dal mezzo della storia, e non da un’improbabile postazione cosmica, 
che l’uomo burckhardtiano reca la sua misura e la sua medietà alla storicità stessa.

Da questa posizione originale e privilegiata Burckhardt può scorgere l’eredità dei 
tempi passati e, in lontananza, una continuità che riallaccia tra loro epoche antiche, 

22   Ivi, pp. 299-304 (Löwith 1984c, pp. 327-331).
23   La celebre espressione, dello stesso Burckhardt 2002, p. 15, ritorna frequentemente nel corso del-
la monografia löwithiana.
24   Löwith 2004, pp. 85-137 (Löwith 1984c, pp. 123-172). Löwith dedica questo intero capitolo al 
confronto tra Burckhardt, Hegel e Kierkegaard in merito al rapporto nella storia tra vicenda personale 
e necessità universale degli sviluppi evenemenziali. In particolare, secondo Löwith in Burckhardt il 
singolo mantiene un suo proprio valore, senza essere ridotto come in Hegel a mera parte dell’intero.
25   Di cui è vittima ad esempio Schmitt, come si vede nel contributo raccolto in Löwith 1967 (pp. 113-
161) e intitolato Il decisionismo occasionale di Carl Schmitt.
26   Löwith 2004, p. 172 (Löwith 1984c, p. 206). A prova ulteriore di ciò, Löwith riporta una lettera 
giovanile di Burckhardt all’amico Beyschlag: «Soprattutto avrete da tempo avuto l’occasione di co-
noscere l’esclusiva inclinazione della mia natura alla visione. In tutta la mia vita non ho mai pensato 
filosoficamente e in assoluto non ho mai avuto un solo pensiero che non fosse congiunto ad un qualco-
sa di esteriore. Lì dove non posso prendere le mosse dalla visione, non produco niente. Naturalmente 
considero visione anche quella spirituale, per esempio quella storica, che scaturisce dall’impressione 
delle fonti.» (ivi, p. 173; Löwith 1984c, p. 206)



232 Marco Barbieri

prospettando l’immagine della storia come un’unica totalità i cui contenuti spirituali 
essenziali si tramandano di generazione in generazione. Questa storiografia è esatta-
mente il contrario di un assoluto affidamento al contingente, come se l’accadere tem-
porale e il «puro dato di fatto» dettassero il significato delle cose e degli individui 
– come tende a sostenere lo storicismo volgare – stabilendo la legge di un’assoluta 
relatività storica. Burckhardt invece possiede «un criterio sovrastorico, che mantie-
ne il suo sapere storico a distanza costante dal flusso degli eventi»; lo spirito umano 
è essenzialmente storico «nel mezzo delle sue trasformazioni storico-temporali».27 
L’approdo burckhardtiano è nel suo esito opposto a quello nietzschiano, poiché a dif-
ferenza di questi incontra davvero il tipico e il costante che nel divenire resistono e 
si ripropongono, con declinazioni sempre diverse e però sempre riconoscibili. Non a 
caso la ricerca storica di Burckhardt è affiancata dai numerosi studi rivolti alla storia 
della cultura e dell’arte, i cui più alti manufatti trascendono le esigenze temporanee di 
quanto è esclusivamente legato agli accadimenti. L’opera artistica – che si tratti della 
statuaria greca classica, o dei grandi quadri a soggetto mitico di Rubens – è in effetti 
tanto poco fonte estetizzata di piacere, quanto piuttosto sintesi energetica di quel che 
nel tempo è destinato a durare sino a sfociare nell’eterno: è rappresentazione ideale 
che non coglie una certa parzialità del tempo, bensì l’intero di ogni temporalità.28 La 
storiografia burckhardtiana, in conclusione, prende avvio dal rifiuto del proprio tem-
po storico ma non è per niente un rifiuto del tempo storico tout court, quanto appun-
to «fuga dal presente verso la storia»; Burckhardt assume lo studio della storia come 
mezzo per riunirsi all’odierno transeunte indirettamente, senza una troppo stretta di-
pendenza.29 In tal modo si conferma con Burckhardt un modo per restare a contatto con 
la storicità, come è pure inevitabile che sia, ma senza più esser soggetti alle logiche 
volontaristiche e occasionali; postura esistenziale e riflessione teoretica questa volta 
si compenetrano, agli occhi di Löwith, in una forma davvero convincente.

Considerazioni sul primo livello interpretativo

Alla luce di quanto si è ricostruito sembra legittimo parlare, senza troppe esitazioni, 
di una conversione löwithiana dal radicalismo giovanile dell’esempio nietzschiano alla 
valorizzazione della medietà e della misura di accento burckhardtiano. La dicotomia 
Nietzsche-Burckhardt, nei toni in ultima analisi morali a cui abbiamo accennato, si 
declina poi in senso politico, se consideriamo gli avvenimenti e le vicende personali 
di quegli anni.30 La dottrina nietzschiana non si è rivelata innocuamente insostenibile 
27   Ivi, p. 193 (Löwith 1984c, p. 224). 
28   Ivi, pp. 172-175 (Löwith 1984c, pp. 205-209).
29   Ivi, pp. 141-144 (Löwith 1984c, pp. 175-177).
30   Nel 1934 per via della sua origine ebraica Löwith sarà costretto a riparare in Italia, a Roma, insieme 
alla moglie e in condizioni lavorative sempre più precarie. Il soggiorno romano terminerà verso la fine 
del 1936, a cui seguirà un rocambolesco trasferimento in terra nipponica – l’unico paese in cui Löwith era 
riuscito a ottenere un invito per un insegnamento accademico – e quindi negli Stati Uniti nel 1941. Solo 
nel 1952 riuscirà a concretizzarsi il ritorno definitivo in Germania, dopo quasi vent’anni di forzato esilio.



233Eterno ritorno o contemplazione del divenuto, astoricità o sovrastoria

da un semplice punto di vista filosofico; il suo elogio della risolutezza e del radicali-
smo, al contrario, ha contribuito a comporre quell’atmosfera distruttiva di cui si è nu-
trito il nazionalsocialismo hitleriano. Nulla di più lontano da ciò è il disincanto bur-
ckhardtiano, che nell’opzione della misura rifiuta esplicitamente l’impegno politico e 
l’adesione ideologica, deleteria in qualunque direzione una volta portata all’eccesso e 
all’unilateralità. In riferimento al medesimo portato evenemenziale, dunque, Nietzsche 
e Burckhardt possono essere collocati in posizioni diverse, o meglio diametralmente 
opposte, quali polarità di una stessa linea. La posizione nietzschiana vi contribuisce in 
qualità di causa indiretta, contribuendo a creare un clima che rende possibili determi-
nati sviluppi; la postura burckhardtiana, al contrario, può fungere con il suo sguardo 
scettico e con la sua partecipazione moderata al tempo storico da efficace antidoto a 
una tale deriva – ritrovando quel distacco imparziale che la dottrina nietzschiana e le 
successive falsificazioni hanno perduto.

Questo è dunque il risultato cui si perviene attraverso una prima ricognizione della 
lettura löwithiana di Nietzsche e Burckhardt. Apparentemente esso lascia poco spazio 
a interpretazioni alternative, e ciò è in particolare vero se ci si limita a prendere in con-
siderazione la prima parte della produzione di Löwith. Se invece si prova a guardare 
oltre, nei decenni successivi emergono motivi che mettono in discussione tale esito, 
suggerendo una valutazione più sfumata. Almeno due sono gli episodi da segnalare. 
Il più eloquente di questi è la posizione, tutt’altro che priva di ambiguità, che Löwith 
attribuisce nel 1949 a Burckhardt in Significato e fine della storia, dedicato alla critica 
delle filosofie della storia occidentali.31 Qui Burckhardt figura al principio di una ge-
nealogia che procede a ritroso, per esporre il nucleo di senso celato e tuttavia operante 
all’interno delle speculazioni occidentali sulla storia: ci riferiamo a quell’afflato esca-
tologico di derivazione religiosa, in particolare ebraico-cristiana, che dopo Agostino 
e Gioacchino da Fiore è stato con gli esponenti dell’Illuminismo francese e i noti ten-
tativi di Hegel e Marx progressivamente secolarizzato e attribuito al divenire storico 
stesso nella sua immanenza. Nella ricostruzione di questa catena che cela in sé una 
inevitabile carica nichilista (poiché finisce per attribuire alla storia un senso e un moto 
teleologico che a essa non compete), ognuno dei suoi protagonisti si configura come 
esempio vivente di un tale problema. Il caso di Burckhardt è però particolare, poiché 
dopotutto lo storico di Basilea ha sempre rifiutato le impalcature delle filosofie della 
storia, denunciandone l’incompatibilità rispetto al mestiere di storico. Eppure anche 
la storiografia burckhardtiana risente di un sottinteso presupposto di ordine metafisico: 
Löwith parla di «una sorta di permanenza» e di un «tenue filo» che serve a strutturare 
l’osservazione complessiva del divenuto. Si tratta proprio di quella forma di continu-
ità già messa in luce nella monografia del 1936 che «è più di un semplice procedere 
innanzi e meno di uno sviluppo progressivo»; è un principio insufficiente a delineare 
una teleologia della storia o a esprimere un significato ultimo del divenire, e però non 
del tutto innocente se significa «lo sforzo cosciente di conservare e rinnovare la nostra 

31   Löwith 2015.



234 Marco Barbieri

eredità, invece di accettare puramente la consuetudine».32 Il giudizio formulato a con-
clusione del capitolo rimane ampiamente lusinghiero;33 e tuttavia Burckhardt si ritrova 
accostato a una genealogia di chiaro segno negativo, sia pure quale portatore di una 
differenza sostanziale. Bisogna peraltro notare come nei tardi saggi brevi di Löwith 
lo storico di Basilea sia pressoché assente, e risulti sostituito da altri modelli virtuosi 
(quali la concezione greca e antica del mondo, la posizione eccentrica di Spinoza e il 
silenzio assoluto e inumano di Valéry).

A questo proposito, dunque, sembra il caso di parlare non di una sostanziale modi-
fica della valutazione su Burckhardt, quanto piuttosto della progressiva presa di con-
sapevolezza da parte di Löwith che un tale modello non è, da solo, sufficiente. Non 
può essere Burckhardt il riferimento privilegiato del naturalismo tipico del pensiero 
löwithiano maturo, poiché non sa fornire una descrizione adeguata dell’esistenza uma-
na e della sua creaturalità. Riconosce cioè solo una parte della verità: si accorge della 
postazione spaesata dell’uomo nel mezzo della storia, ma non di quella ex-centrica e 
marginale nell’unico e autentico mondo che tutto comprende e tutto racchiude, il co-
smo stesso. È invece quantomeno capace di rilevare questa dimensione, sia pure in 
modo parziale e inconcludente, il tentativo sperimentale di Nietzsche. Pur senza as-
sistere a una significativa rivalutazione della dottrina dell’eterno ritorno, a differenza 
di quanto avviene per lo storico di Basilea l’interesse nei confronti di Nietzsche non 
viene mai del tutto meno, come è attestato da alcuni scritti degli anni Cinquanta e del 
decennio successivo.34 Soprattutto, alcune intuizioni di questi fungono da base influen-
te per una filosofia naturalistica che però tenga ancora conto della creatura umana, sia 
pure nella coscienza della sua debolezza di fronte alla totalità del mondo. Echi nietz-
schiani risuonano nella esposizione dei caratteri dell’uomo e della sua problematica 
appartenenza alla realtà naturale: se non può darsi adeguata descrizione senza che ci 
si riferisca al dualismo dell’in-naturale tipicità umana, solido punto di partenza so-
no proprio i termini nietzschiani dell’animale non fissato.35 L’«antropologia cosmo-
centrica»36 di Löwith conserva dunque memoria dell’insegnamento nietzschiano ed 
è perciò quest’ultima la frequentazione indubbiamente più estesa (insieme al dialogo 
con Heidegger) dell’intero Denkweg löwithiano.

Da qui possiamo giungere a una prima e provvisoria conclusione. Ci sembra che la 
ricostruzione tradizionale della lettura löwithiana di Nietzsche e Burckhardt, intesa 
quale passaggio da un’attrazione giovanile per la risolutezza del pensare (e dell’agi-
re) a una più sobria moderazione negli atteggiamenti e nelle ideologie sia ancora va-

32   Ivi, pp. 41-43.
33   «Egli era completamente libero dai pregiudizi moderni, in particolare da quello di Hegel che ve-
deva nella storia un processo di sviluppo progressivo attraverso cui l’idea del cristianesimo doveva 
sempre più attuarsi nel mondo della storia» (ivi, p. 52).
34   Si veda a questo proposito, tra i possibili esempi oltre alla già citata seconda edizione della mono-
grafia del 1935, Nietzsche sessant’anni dopo (in Löwith 1967, pp. 163-198) e il capitolo a Nietzsche 
dedicato in Löwith 2002, pp. 121-150.
35   Natura e umanità dell’uomo, in Löwith 1967.
36   L’espressione è di Cera 2010 o anche Cera 20 (a p. 535).



235Eterno ritorno o contemplazione del divenuto, astoricità o sovrastoria

lida, e però non basti a dar conto in modo adeguato di tutti gli elementi in gioco. Essa 
è appropriata in due sensi: sa descrivere pienamente il coté morale-esistenziale della 
filosofia di Löwith (che certo continuerà per tutta la vita a scegliere lo scetticismo di-
staccato di Burckhardt) e motiva le priorità filosofiche di Löwith nel momento in cui 
sta per entrare nella fase centrale del suo percorso, gli anni Quaranta, in cui si verifi-
cherà un corpo a corpo frontale con la storia. Ma proprio alla luce dell’intera filosofia 
löwithiana, come si è accennato, sembra possibile articolare un approccio rinnovato. 
Nelle prossime pagine proveremo non a sostituire, bensì a sovrapporre alla lettura 
corrente uno strato interpretativo ulteriore, di carattere essenzialmente teoretico e in 
un modo che riteniamo non arbitrario; prendendo ancora una volta avvio proprio dal-
le monografie su Nietzsche e Burckhardt.

L’oblio e il ricordo del mondo storico

Sono alcuni passi apparentemente meno centrali del testo su Nietzsche a suggerirci 
una chiave di lettura alternativa. Assodato, come d’altronde è palese nella formula-
zione stessa della teoria dell’eterno ritorno, che la filosofia nietzschiana è un esperi-
mento alla ricerca di eternità,37 ci si potrebbe domandare come questo si relazioni con 
l’evidenza della storia nella quale l’animale umano è pur sempre «gettato». A questo 
proposito particolarmente prezioso è il riferimento all’Inattuale Sull’utilità e il dan-
no della storia per la vita, che viene presa in considerazione solo nell’edizione del 
1956 e tuttavia è implicitamente presente già nell’interpretazione löwithiana degli anni 
Trenta (è infatti discussa nella monografia su Burckhardt del 1936)38. L’Inattuale può 
essere vista come anticipazione dell’eterno ritorno nello stabilire l’opzione dell’asto-
ricità come componente e più precisamente come atmosfera assolutamente essenzia-
le per ogni storicità che voglia dirsi sana ed equilibrata per l’uomo. Nel testo sareb-
bero racchiuse, allora, le prime immagini e le prime indicazioni che l’insegnamento 
di Zarathustra porterà a compimento, reinnestando nel fanciullo cosmico quella forza 
che nell’Inattuale è attribuita solamente all’animale inferiore: il poter-dimenticare si 
rivela caratteristico dell’essere che eternamente vuole sé stesso. La dimenticanza, in 
questo senso, è da ri-valutare poiché «ciò che in un primo momento appare come una 
carenza pre-umana, come vita a-storica dell’animale e del bambino, si dimostra, dal 
punto di vista sovra-umano di Zarathustra, come una positiva perfezione».39 

Non dev’essere un caso, allora, che Löwith apra la monografia su Burckhardt pro-
prio con un confronto tra questi e Nietzsche, e che per svilupparlo impieghi con par-
ticolare attenzione i contenuti dell’Inattuale. In questo modo risalta un procedimento 
del tutto inconciliabile con quello nietzschiano, a partire tuttavia da un medesimo e 
problematico stato di cose. Burckhardt e Nietzsche concordano sull’avvento apore-
tico della modernità, perlopiù valutata in termini negativi per tutte le contraddizioni 
37   Löwith 2003, p. 15 (Löwith 1935, p. 17).
38   L’edizione qui impiegata della Seconda Inattuale è quella di Nietzsche 1974.
39   Ivi, p. 136 (Löwith 1987, p. 268).



236 Marco Barbieri

che essa implica: quale barbarie civilizzata tipica del proprio secolo, che si professa 
educato e illuminato e invece cela dietro al dogma della cultura universale un’univer-
sale mediocrità.40 Possiamo quindi provare a parlare di una eguale necessità, peraltro 
valida anche per lo stesso Löwith di quegli anni, di una fuga immediata dalla storia 
e dal (proprio) mondo storico, che si attua però secondo due strategie alternative e 
coronate da esiti alquanto differenti. Alla deludente via nietzschiana del poter-dimen-
ticare e da qui dell’eterno ritorno va contrapposta la scelta della storico di Basilea:

Burckhardt, come un “minatore”, aveva ancora la forza e la pazienza spirituale di scartabella-
re antichi volumi in-folio per ritagliare da essi quella sola piccola percentuale degna di essere 
saputa, [e] non soffriva, come Nietzsche, della coscienza storica come di una malattia della 
vita. Il suo tipo di storiografia, che non è né edificante “in modo monumentale”, né semplice-
mente raccoglie “in modo antiquario” e men che mai giudica “in modo critico”, fin dall’inizio 
era delimitata in modo salutare dal fatto che lui, con uno sguardo aperto per il mondo storico, 
“faceva proprio”, ma non “incorporava”, ciò che gli sembrava più degno di essere saputo e 
conservato dal suo presente. E poiché non era avvelenato dalla modernità poteva anche rinun-
ciare all’”antidoto” e ricordare, affinché non venga dimenticato ciò che era.41 

Anche in questo passaggio non è possibile ignorare l’accento marcatamente pra-
tico-esistenziale che Löwith sembra scorgere nella storiografia di Burckhardt, quale 
espressione di una vitalità robusta ed equilibrata, ben lontana dalla patologica malat-
tia di Nietzsche. Questo non deve però distoglierci dall’aspetto fondamentale: in virtù 
di una tale solidità risulta possibile allo storico Burckhardt l’atto ancora benefico del 
ricordare – non in modo acritico, disperdendosi nell’infinita e spesso insignificante 
serie degli accadimenti, bensì ereditando e presentificando l’autentica tradizione. Solo 
grazie alla facoltà della memoria può verificarsi quella visione della continuità che è 
conservazione del divenuto e sua rivitalizzazione nel diveniente, e che a questo pun-
to della riflessione löwithiana non incontra alcuna problematizzazione. Soprattutto, è 
attraverso questa specifica postura che Burckhardt è perfettamente in grado di portare 
alla luce quella stessa durata, se non quasi eternità, che si avvicina sorprendentemen-
te all’intero esperimento nietzschiano.42

Quest’ultima considerazione, certo appena abbozzata, dovrebbe essere sufficiente a 
mostrare il carattere anche filosoficamente decisivo della via di Burckhardt, per come 
è stata intesa da Löwith. Occorre perciò ampliare e trasfigurare sotto nuova luce le già 
citate qualità della storiografia burckhardtiana, e in particolar modo la sua capacità di 
approntare una autentica Darstellung della storia come intero, totalità in cui affiorano 
quei motivi che alla temporaneità del tempo sono estranei se non proprio immuni. A 
questo punto l’opzione può finalmente definirsi come la strada del sovrastorico43 in 
un senso piuttosto preciso, non genericamente (ed equivocamente) astorico. Nel ri-
manere nella storia e però non in una sua parte, bensì nell’intero di essa, Burckhardt 
individua la postazione più adeguata possibile per poter osservare la temporalità e il 
40   Löwith 2004, pp. 21-24 (Löwith 1984c, pp. 62-65).
41   Ivi, p. 35 (Löwith 1984c, p. 76).
42   Ivi, p. 37 (Löwith 1984c, p. 78).
43   Ibidem (Löwith 1984c, p. 78).



237Eterno ritorno o contemplazione del divenuto, astoricità o sovrastoria

suo fondo a-temporale. Questo è il punto che in tal modo può essere davvero archi-
medico: in quanto posto oltre «l’essere completamente storico, senza centro né misu-
ra»,44 sa partecipare alla prospettiva più-che-storica, centrata e piena di quella misura 
che solo la durata in quanto totalità può garantire. In altre parole, con il Burckhardt 
löwithiano il proprio tempo storico è scartato a favore del tempo storico in quanto tale: 
il contingente è superato, ma solo per far posto all’elemento che lo fonda e lo legitti-
ma; non è pienamente rimosso, e anzi costituisce l’apertura appropriata esattamente 
per quella visione dell’intero che costituiva l’identico interesse del teorico dell’eter-
no ritorno. Da questa prospettiva, allora, Nietzsche e Burckhardt appaiono certo di-
stanti e tuttavia meno inconciliabili di quanto non appaia seguendo l’interpretazione 
esistenzialistico-morale. A questo punto dovremmo disporre di elementi sufficienti 
per rivalutare l’articolazione löwithiana del loro rapporto, aggiornandola in un senso 
concettualmente più sfumato.

Conclusioni. Un’articolazione di astoria e sovrastoria 

Il confronto fra Nietzsche e Burckhardt, nell’ottica di Löwith, è particolarmente af-
fascinante perché muove dal medesimo problema (esistenziale prima che teoretico) 
e mette capo a due soluzioni apparentemente opposte. Dato di partenza comune ai 
due autori è l’osservazione di una realtà storica deficitaria, ingannevole, carente; po-
tremmo dire, essenzialmente e inconsciamente nichilista. L’insufficienza del proprio 
tempo storico mostra ad entrambi, anche se per vie diverse, la debolezza di ogni tem-
po storico in quanto tale: per l’uno si tratta di una storicità che rimuove la necessaria 
atmosfera astorica che consente all’uomo una presenza davvero vitale, permettendo-
gli di dimenticare (e da qui di aderire poi al movimento cosmico dell’eternamente ri-
tornante); per l’altro, si tratta di uno storicismo che attribuisce una (illegittima) forza 
quasi normativa all’accadimento storico, per sua stessa natura effimero, temporaneo e 
incapace di offrire costanza. In entrambi i casi il superamento del contingente tempo 
storico deve aprire al riferimento a quanto vi è di continuo e di duraturo, sino a con-
segnare l’immagine stessa dell’eterno. Ne risulta, dunque, che nell’interpretazione 
löwithiana Burckhardt e Nietzsche non condividono solo il medesimo punto di par-
tenza, ma dopotutto mirano allo stesso fine. Entrambi gli autori intendono superare 
la limitatezza del proprio mondo storico per guadagnare una visione (e una parteci-
pazione) disinteressata della totalità che è eternamente eguale a se stessa. La dottrina 
dell’eterno ritorno e il ricorso ai fenomeni durevoli della continuità sono perciò pro-
fondamente simili,45 e tuttavia estremamente differenti quanto all’esito finale e alla 
postura esistenziale di fondo che li compenetra – la quale decreta, per l’appunto, la 
riuscita del secondo e l’insuccesso del primo.

44   Ivi, p. 193 (Löwith 1984c, p. 224).
45   Ivi, p. 37 (Löwith 1984c, p. 78). Non a caso qui Löwith parla di uno «sguardo sovrastorico» comu-
ne a Burckhardt e Nietzsche, anche se poi ne specifica i tratti non coincidenti.



238 Marco Barbieri

La prima proposta interpretativa, giunti alle nostre conclusioni, riguarda quindi 
una ridefinizione contenutistica del passaggio da Nietzsche a Burckhardt, in termini 
meno suggestivi di quelli pratico-morali – l’approdo a una sobria misura dopo l’in-
canto dell’estremismo – ma forse più precisi. Si avrebbe a che fare, piuttosto, con il 
passaggio da un’aporetica astoricità a una più umana e più pensabile sovrastoricità, 
che non pretende di annullare o di epochizzare un certo tempo storico quale il proprio 
presente, bensì di ridimensionarlo in rapporto alla misura della totalità della tempora-
lità. Questa proposta, tuttavia, rimane indecisa circa l’eventuale necessità di un falli-
mento dell’opzione astorica e di un successo di quella sovrastorica. In altre parole: è 
davvero inevitabile che al ricorso alla dimensione astorica consegua un’aporia pari a 
quella della dottrina dell’eterno ritorno? O non è soprattutto, come ci parso a più tratti 
di cogliere, la diversa postura esistenziale più che i contenuti specifici delle rispettive 
teorie a determinare l’esito conclusivo? Sembrerebbe possibile, dopotutto, immagi-
nare l’opzione di una astoricità moderata, che tenga ancora conto della storia in essa 
contenuta (come d’altronde avviene nella seconda Inattuale); così come non è fuori 
questione il pericolo di una sovrastoria di stampo burckhardtiano che annulli com-
pletamente il senso e il significato dei singoli accadimenti senza i quali, dopotutto, 
il divenire storico non è nemmeno dato – rassegnandosi passivamente, in tal modo, 
all’egemonia del loro occasionalismo.

La questione, che rimane senz’altro aperta, ci suggerisce quantomeno di ragionare 
su un’articolazione più sfumata delle strade di Nietzsche e di Burckhardt. Tale giun-
tura, anche alla luce di quanto è stato accennato sugli scritti successivi, potrebbe porsi 
eventualmente oltre la «lettera» ma forse non oltre lo spirito di Löwith. Crediamo sia 
il caso, perciò, di provare a indicare in chiusura un’interpretazione che non si oppon-
ga ma si aggiunga a quella ricorrente, quale implementazione speculativa che nulla 
contraddice degli atteggiamenti morali e delle posture esistenziali rilevate. Da que-
sto punto di vista sembrerebbe che si debba parlare meno di un passaggio netto e più 
di una complementarità di sentieri, in definitiva non incompatibili tra loro; o se pro-
prio di spostamento si vuole asserire, esso andrà inteso nei termini di un superamento 
hegeliano, quale Aufhebung che nel togliere conserva e nell’oltrepassare il momento 
precedente lo ricorda. Si potrebbe allora partire dalla considerazione della sovrasto-
ricità come contemplazione del tempo storico in forma «archimedica», dal punto di 
vista più ampio possibile e come totalità. Questo intero essenziale che va oltre il dato 
di fatto contingente, poco più che casuale nel mare disordinato degli eventi, in quanto 
unità del tempo finito è già consegna di quel tempo infinito che corrisponde alla ve-
rità dell’eterno (ed eventualmente dell’eterno ritornare). Burckhardt e Nietzsche, in 
questa interpretazione dell’interpretazione löwithiana, partono dallo stesso punto e 
soprattutto approdano (o mirano ad approdare) allo stesso traguardo: percorrono con 
sentimenti differenti diversi tratti di un medesimo sentiero, articolano l’insieme degli 
eventi storici in un intero che è in effetti l’astoricità sovrastorica. Quest’ultima ridona 
forma, a ritroso, a questo o quell’accadimento preso nella sua singolarità. Si direbbe, 
allora, che la continuità sovrastorica burckhardtiana è il movimento che consegna l’a-



239Eterno ritorno o contemplazione del divenuto, astoricità o sovrastoria

storicità eterna voluta da Nietzsche; ma è probabilmente più corretto assumere l’una 
e l’altra come riflessi di una medesima e unica operazione. Il risultato, in tal modo, va 
oltre la lettura più o meno corretta di una certa fase storica della filosofia löwithiana. 
In primo luogo suggerisce che l’articolazione del rapporto fra Nietzsche e Burckhardt 
possa essere visto come anticipazione dell’intero Denkweg di Karl Löwith, quale sfor-
zo di tematizzazione e superamento motivato, non esclusivamente polemico, del tempo 
storico. In secondo luogo rimanda a interrogativi di carattere squisitamente teoretico 
che vanno al di là di quelli sollevati dal nostro autore e suggeriscono il confronto con 
altre posizioni, anche contrastanti, che si interrogano a loro volta su una questione per 
noi eterna: quella del nostro rapporto con la storia.

Marco Barbieri
Italian Doctoral School of Religious Studies

marco.barbieri7@phd-drest.eu

Riferimenti bibliografici:

Burckhardt 1992 : J. Burckhardt, Storia della civiltà greca, a cura di M. Attardo Magrini, 2 
voll., Firenze, Sansoni, 1992.

Burckhardt 2002 : J. Burckhardt, Considerazioni sulla storia universale, a cura di M. T. 
Mandalari, Milano, SE, 2002.

Cera 2010 : A. Cera, Io con tu, Karl Löwith e la possibilità di una Mitanthropologie, Napoli, 
Guida, 2010.

CERA 2013 : A. Cera, Tra mondo e mondo umano: antropologia filosofica, oggi. Karl Löwith 
e la Philosophische Anthropologie, «Etica & Politica / Ethics & Politics» xv, 1 (2013), pp. 
506-554.

Donaggio 2004 : E. Donaggio, Una sobria inquietudine. Karl Löwith e la filosofia, Milano, 
Feltrinelli, 2004.

Heidegger – Löwith 2017 : Heidegger M., Löwith K., Carteggio 1919-1973, a cura di G. 
Tidona, Pisa, ETS, 2017.

Jäger 1995 : M. Jäger, Autobiographie und Geschichte: Wilhelm Dilthey, Georg Misch, Karl 
Löwith, Gottfried Benn, Alfred Döblin, Stuttgart-Weimar, Metzler, 1995. 

Löwith 1935 : K. Löwith, Nietzsches Philosophie der ewigen Wiederkehr des Gleichen, Berlin, 
Die Runde, 1935.

Löwith 1967 : K. Löwith, Critica dell’esistenza storica, a cura di A. L. Künkler Giavotto, 
Napoli, Morano, 1967.



240 Marco Barbieri

Löwith 1988 : K. Löwith, La mia vita in Germania prima e dopo il 1933, a cura di E. Grillo, 
Milano, Il Saggiatore, 1988.

Löwith 1984a : K. Löwith, Heidegger: Problem and Background of Existentialism (1948), in 
Sämtliche Schriften, vol. viii, Stuttgart, Metzler, 1984, pp. 102-123.

Löwith 1984b : K. Löwith, Burckhardts Stellung zu Hegels Geschichtsphilosophie (1928) in 
Sämtliche Schriften, vol. vii, Stuttgart, Metzler, 1984, pp. 1-38.

Löwith 1984c : K. Löwith, Jacob Burckhardt. Der Mensch inmitten der Geschichte, in 
Sämtliche Schriften, vol. vii, Stuttgart, Metzler, 1984, pp. 39-362.

Löwith 1987 : K. Löwith, Nietzsches Philosophie der ewigen Wiederkehr des Gleichen, in 
Sämtliche Schriften, vol. vi, Stuttgart, Metzler, 1987, pp. 101-384.

Löwith 2002 : K. Löwith, Dio, uomo e mondo nella metafisica da Cartesio a Nietzsche, a cura 
di O. Franceschelli, Roma, Donzelli, 2002.

Löwith 2003 : K. Löwith, Nietzsche e l’eterno ritorno dell’identico, a cura di S. Venuti, Roma-
Bari, Laterza, 2003.

Löwith 2004 : K. Löwith, Jacob Burckhardt. L’uomo nel mezzo della storia, a cura di L. 
Bazzicalupo, Roma-Bari, Laterza, 2004.

Löwith 2006 : K. Löwith, Il nichilismo europeo. Considerazioni sugli antefatti spirituali della 
Guerra europea, a cura di C. Galli, Roma-Bari, Laterza, 2006.

Löwith 2015 : K. Löwith, Significato e fine della storia, a cura di P. Rossi, Milano, Il Saggiatore 
2015.

Löwith 2019 : K. Löwith, Fiala. Die Geschichte einer Versuchung, Berlin, VTA-Verlag, 2019.

Nietzsche 1974 : F. Nietzsche, Sull’utilità e il danno della storia per la vita, a cura di G. Colli, 
Milano, Adelphi, 1974.

Nietzsche 1986 : F. Nietzsche, Così parlò Zarathustra, a cura di C. Sini, Milano, Adelphi, 1986.


