ETERNO RITORNO O CONTEMPLAZIONE DEL DIVENUTO,
ASTORICITA O SOVRASTORIA: KARL LLOWITH LETTORE
DI NIETZSCHE E BURCKHARDT

ABSTRACT

Pochi pensatori — o forse nessuno — occupano nella storiografia filosofica di Karl
Lowith una posizione strategica tanto rilevante quanto Friedrich Nietzsche e Jacob
Burckhardt. Le ricerche Idwithiane sono dunque importanti in un doppio senso: tanto
come letteratura critica sull’uno e sull’altro autore (e sul loro celebre rapporto), quan-
to nell’economia complessiva dello stesso pensiero di Lowith. L’articolo provera a
evidenziare tale doppia pregnanza attraverso la ricostruzione di due livelli interpre-
tativi, che non si escludono ma anzi si compenetrano a vicenda. Un primo e piu evi-
dente piano, spesso considerato dagli interpreti, illustrera la lettura lowithiana come
un passaggio esistenziale dall’estremismo di Nietzsche alla disincantata moderazio-
ne di Burckhardt. A un secondo e meno ovvio livello, la posizione 16withiana sembra
in grado di accogliere, almeno potenzialmente, Nietzsche e Burckhardt quali riferi-
menti complementari, ai fini di una convincente postura nei confronti della storia e
del mondo storico.

Few thinkers — or perhaps none — occupy a position as relevant and strategic as Frie-
drich Nietzsche and Jacob Burckhardt in Karl Loéwith philosophical historiography.
Lowith’s contributions are therefore important in a double way: as scientific litera-
ture on each of these authors (and on their well-discussed relationship), as much as on
Lowith’s theoretical thought. This paper will try to highlight this double significance
by way of reconstructing two levels of interpretation, rather complementary instead
of mutually exclusive. The first and more evident layer, which has often been pro-
posed, will display Lowith’s interpretation as an existential passage from Nietzsche’s
extremism to Burckhardt’s disenchanted moderation. On a second and less obvious
layer, Lowith’s account seems to be able to structure Nietzsche and Burckhardt, at
least potentially, as complementary inputs for an effective stance towards history and
the historical world.

CENNI INTRODUTTIVI

Diversi sono i punti di riferimento rintracciabili nel pensiero di Karl Lowith, all’ap-
parenza di carattere esclusivamente storico-filosofico e in realta portatore di posizio-
ni teoriche del tutto personali e spesso originali. A seconda che si prenda in conside-
razione un’opera o 1’altra, traspare quasi sempre in maniera evidente la preferenza
l6withiana per certi nomi e per i loro Denkwege, spesso isolati e marginali rispetto
a genealogie storicamente dominanti e tuttavia difettose, aporetiche nei fondamenti

Acme 2/2022 pp. 225-240 - DOI http://dx.doi.org/10.54103/2282-0035/21306



226 MARCO BARBIERI

speculativi e non di rado alla base di disastrose svolte ben piu fattuali; evocare tali ec-
cezioni ¢ quindi un modo per segnalare una chance alternativa alla patologia nichili-
sta.! Ciononostante, il quadro delle figure davvero essenziali risulta ristretto a pochis-
sime voci. All’insegnamento vivente di Heidegger, perdurante per 1’intera riflessione
l6withiana pur nell’ambiguita dei rapporti personali dopo gli eventi del 1933 e degli
anni successivi,” vanno aggiunti i contributi quasi altrettanto decisivi di Nietzsche e
di Burckhardt, a cui sono rivolte in particolare due ampie monografie (rispettivamente
nel 1935 e nel 1936). Peraltro, se € vero che questi sono i testi essenziali ai nostri fini
e che ad essi la ricostruzione sara limitata, cio non significa che I’interesse 16withiano
nei confronti di tali autori non fosse gia attivo da diverso tempo. Il teorico dell’ Ub-
ermensch, in particolare, rappresenta una delle letture essenziali della giovinezza® ed
¢ soprattutto il protagonista della tesi di dottorato del 1923.* Burckhardt non riceve
una tematizzazione altrettanto estesa, ma ¢ comunque impiegato a fondo in un contri-
buto del 1928, dove la sua posizione e quella di Hegel a proposito del divenire storico
sono messe a confronto in un dialogo fecondo.’ Il loro approfondimento nel decennio
successivo, dunque, ¢ meno il risultato di un brusco cambio di priorita quanto il coe-
rente, benché sfumato e riveduto, sviluppo di studi precedenti.

Suuna lettura possibile dell’interpretazione l6withiana di Nietzsche e di Burckhardt
intende focalizzarsi il presente contributo. Piu precisamente si procedera attraverso
un duplice livello interpretativo, il primo volto a ricostruire la lettura immediatamente
evidente proposta da Lowith e il secondo indirizzato a sviluppare una prospettiva ulte-
riore e piu sfumata, da rinvenire alla luce del percorso complessivo del nostro autore.
In tal modo la posizione iniziale risultera parzialmente modificata o meglio compli-

' L’evento distruttivo per eccellenza, I’ascesa nazionalsocialista e da qui la Seconda guerra mondia-
le, ¢ in realta la manifestazione piu violenta di un’atmosfera nichilista in atto fin dall’avvento della
modernita, riconducibile in estrema sintesi alla doppia separazione di uomo ¢ mondo (di cui ¢ fautore
il cristianesimo) e di uomo e Dio, (spiegabile con il piu recente processo di secolarizzazione). Al pro-
blema del nichilismo ¢ espressamente dedicato LowitH 2006, rarissimo caso tra le opere dell’autore a
contenere una disamina anche storico-politica; cfr. anche Lowitn 1984a.

2 Ci ¢ naturalmente impossibile, in questa sede, ricostruire anche per sommi capi 1’evoluzione del
legame tra Lowith e Heidegger. Come punto di partenza, rinviamo il lettore interessato alla lettura
del loro carteggio, recentemente pubblicato anche in edizione italiana (HEIDEGGER — LowiTH 2017) e
dell’autobiografia di Lowith (LowiTH 1988).

> Siveda LowitH 2019, p. 70, e soprattutto LowitH 1988: ove leggiamo, ad esempio, che a spingere
Lowith ad arruolarsi come volontario durante il primo conflitto mondiale, all’eta di diciassette anni, era
stato «il desiderio di emanciparsi dall’angustia borghese della scuola e della famiglia, una crisi interio-
re dopo la rottura della mia prima amicizia, il fascino esaltante della “vita pericolosa” che Nietzsche
ci aveva trasmesso, la voglia di buttarsi nell’avventura e di mettersi alla prova, e, non ultimo, il biso-
gno di alleggerire il fardello della propria esistenza individuale, giunta all’eta della ragione attraverso
Schopenhauer, con la partecipazione a qualcosa di universale che la coinvolgesse interamente» (p. 20).
* Tl testo, che non ¢ mai stato pubblicato nemmeno in lingua originale, reca I’intricato titolo di Aus/e-
gung von Nietzsches Selbst-Interpretation und von Nietzsches Interpretationen (Esplicazione dell’au-
tointerpretazione di Nietzsche e delle interpretazioni di Nietzsche). Per un riassunto dei suoi contenuti
si veda DonaGaio 2004, pp. 27-33.

5 LowitH 1984b, pp. 1-38.



ETERNO RITORNO O CONTEMPLAZIONE DEL DIVENUTO, ASTORICITA O SOVRASTORIA 227

cata, arricchita da un tassello supplementare: 1’apparentemente ovvio slittamento da
Nietzsche a Burckhardt non ¢ univoco e anzi nella tarda filosofia lowithiana Nietzsche
rappresenta un riferimento piu assiduo rispetto allo storico di Basilea. Dalla ricostru-
zione e discussione critica di Lowith sui due autori, allora, sara possibile invertire il
verso del percorso e mettere in luce la rilevanza, mai esplicitamente ammessa, che
questi esercitano sui contenuti squisitamente teoretici della filosofia di Lowith. In altre
parole, insistere sulla lettura l6withiana di Nietzsche e di Burckhardt ci consegnera,
di rimando, una chiave interpretativa possibile della riflessione di Lowith, sulle cui
implicazioni intendiamo soffermarci in chiusura: in particolare, circa il tema della re-
lazione problematica ma costruttiva tra I’'uomo e il mondo storico in cui questi ¢, ine-
vitabilmente, «gettato».

LA PRIMA LETTURA. L’ESTREMISMO DI NIETZSCHE E LA MODERAZIONE DI BURCKHARDT

E forse il caso di introdurre fin da subito alcune citazioni — non le uniche possibi-
li — a sostegno di una valutazione apparentemente aproblematica che ricostruiremo
subito dopo. Esse provengono dalle due monografie menzionate, e si collocano nelle
rispettive sezioni conclusive. Proprio per questa ragione, i loro contenuti fungono da
efficaci sentenze finali. A proposito di Nietzsche leggiamo:

«Alla porta carraia di un attimo decisivo la volonta di Nietzsche si ¢ decisa per il voler- se-stes-
so del mondo — con cui la sua volonta si armonizza in modo sovra-umano — contro il risen-
timento nei confronti dell'esistenza toccata in sorte. Dal momento che Nietzsche perd non
era un sovra-uomo, la redenzione avvenne nel modo che egli stesso ha cosi definito: “Tutto
cio che € sovra-umano appare nell'uomo come malattia e follia”»®

E ancora, all’incantesimo dell’estremo

corrisponde nei discorsi di Zarathustra una quantita smisurata di superlativi e di “sovra” -ter-
mini [...] che rimandano tutti al termine base di “superamento” e caratterizzano come estre-

¢ Lowrtn 2003, pp. 181-182 (LowitH 1935, p. 158). Da qui segnaliamo subito un problema filologi-
co per noi poco rilevante, e cio¢ che I’edizione italiana citata (Lowrta 2003) costituisce la traduzio-
ne della versione tedesca del 1956 (LowiTh 1987), la quale risulta ampliata e rielaborata rispetto alla
monografia originaria (Lowitn 1935). Ci si puo domandare, allora, se il giudizio l16withiano su Nietz-
sche tra 1935 e 1956 muti. A nostro parere, poco o nulla cambia tra le due edizioni in termini di con-
tenuti e valutazioni. Del resto lo stesso autore nella Prefazione alla versione del 1956 (p. 7) afferma
che I’aggiornamento ¢ inteso nei termini di una esplicazione e non di un’alterazione significativa del-
le tesi sostenute vent’anni prima. I due testi sono in effetti in larga parte sovrapponibili; le aggiunte
hanno solitamente 1’intento di approfondire e non di modificare radicalmente le tesi precedentemen-
te sostenute. In particolare a risultare arricchiti in modo sostanziale sono il capitolo quinto (Come si
diviene cio che si e nell’idea dell eterno ritorno) e ancor di piu quello conclusivo, La misura critica
dell’esperimento di Nietzsche — nel quale sono introdotti interrogativi di filosofia della storia e filoso-
fia della natura tipici del tardo Lowith. Per una maggiore chiarezza, comunque, esclusivamente per i
due studi del 1935 e del 1936 si fara riferimento anche all’edizione originale in tedesco; e in partico-
lare per I’opera su Nietzsche, si segnalera tra parentesi se la citazione proviene dalla prima edizione,
o se ¢ una aggiunta della seconda.



228 MARCO BARBIERI

mismo il radicalismo nietzschiano. Le posizioni estreme non sono pero “radicali” in senso
letterale, ma piuttosto sradicate. Solo il completo sradicamento poteva far credere a Nietzsche
che a posizioni estreme possano “subentrare” di nuovo posizioni estreme, ma rovesciate.’

Per quanto riguarda Burckhardt, invece:

Poiché Burckhardt manteneva la misura a partire da una medieta interiore, egli era il contrario
del “radicale”. [...] Con un risultato “moderato” come questo non si pud convincere coloro
che oggi sono, a qualunque costo, disposti a credere in qualcosa di nuovo; eppure Burckhar-
dt restera tuttavia piu convincente dei suoi oppositori [...]. E forse lo stesso Nietzsche, alla
ricerca di nuove “sorgenti del futuro”, non ¢ stato mai tanto saggio di quanto, in quel bigliet-
to di Dioniso al suo “stimabile Jacob Burckhardt” cede al piu anziano la propria pretesa di
essere un maestro dell’'umanita.®

I testi citati suggeriscono una posizione inequivoca. Se pure vi era stata in Lowith,
come accennato, un’antica fascinazione nei confronti di Nietzsche, essa si € ora af-
fievolita sino alla scomparsa, a favore di un poco dissimulata preferenza per I’opzio-
ne burckhardtiana. Lo slittamento si presenta inoltre in termini non solo teoretici ma
anche e anzi prevalentemente esistenziali. A delinearsi €, appunto, un passaggio pri-
mariamente pratico-morale: 1’incanto per 1’estremismo nietzschiano ¢ sostituito da
una sobria postura di medieta e misura, di moderazione rispetto alla tentazione degli
eccessi — nella conduzione della propria vita e dunque anche nelle convinzioni poli-
tiche, intellettuali e ideologiche. L’evidente tono appassionato fa quasi pensare a una
conversione: a un ravvedimento, cio€, che denuncia il falso e nichilistico radicalismo
nietzschiano alla luce di una rinnovata facolta scettica, quella burckhardtiana, capace
di smascherare le illusioni di ogni pensiero privo di misura.’

Tale ¢ in effetti il senso del percorso prospettato nelle due monografie, una volta
considerate insieme. Dall’inizio alla fine del testo Nietzsche ¢ descritto come il filo-
sofo dell’esperimento, condotto coerentemente nella teoria e anche nella prassi; la
stessa formulazione della sua dottrina in mobili aforismi testimonia il valore attribu-
ito all’avventura nel mare aperto del pensiero, alla rinuncia a quei punti rigidamente
stabiliti che caratterizzano i disprezzati filosofi «sistematici».!® Ma retrospettivamen-
te cio significa che vi ¢ un rapporto stretto tra il carattere radicalmente nuovo della
filosofia nietzschiana e il disastroso esito biografico, nel senso che «misura e mezzo
¢ [...] proprio cio che manca radicalmente al tentativo nietzschiano di superare 1'uo-
mo».'! Nessuno ha forze sufficienti per assumere su di sé il compito dell’ Ubermensch,
e lo stesso Nietzsche non fa eccezione. Nel corso della sua vita questi ha saputo solo
indossare la maschera di Zarathustra e, alternativamente, di ognuno dei personaggi —

7 Ibidem. In questo specifico caso, la prima parte dell’ultima citazione ¢ presente in entrambe le edi-
zioni, mentre la seconda ¢ una aggiunta successiva (cfr. Lowitn 1935, p. 158 e Lowitn 1987, p. 322).
8 Lowrta 2004, p. 321 (Lowrta 1984c, p. 338).

° Si veda a questo proposito JAGER 1995, in particolare alle pp. 195-208, e anche DonaGGIo 2004,
pp- 97-103.

10 Lowita 2003, pp. 9-10 (LowitH 1935, pp. 12-13).

" Tvi, p. 182 (LowitH 1935, p. 160).



ETERNO RITORNO O CONTEMPLAZIONE DEL DIVENUTO, ASTORICITA O SOVRASTORIA 229

mitici o storici — incontrati nel cammino: subendo infine il contrappasso della lacera-
zione e della schizofrenia.'?

Alla luce di quanto detto assume un particolare significato la tematizzazione di quel-
lo che Lowith considera il nucleo essenziale dell’intera filosofia di Nietzsche, la chiave
di volta che a ritroso ricomprende ognuna delle fasi precedenti e successive. Questo
fulcro del pensiero nietzschiano, caratterizzato dal medesimo disordine estremistico
alla base dei comportamenti esistenziali, corrisponde alla dottrina dell’eterno ritorno.
Esporne I’aporia decisiva significa percio indicare, nel modo piu evidente possibile,
quella Stimmung pratico-speculativa apparentemente promettente ma in realta da su-
perare quanto prima attraverso Burckhardt. Con 1’operazione filosofica dell’eterno
ritorno Nietzsche cerca di realizzare I’approdo all’innocenza originaria del fanciullo
cosmico, la voce pura dell’«lo sono» che segue all’«lo voglio» e all’originario «Tu
devi». Questa ¢ I’opzione manifesta a chi ha riconosciuto il problema del valore dell e-
sistenza in quanto tale, dopo la morte del Dio cristiano e la perdita dell’ingenuita me-
tafisica. Eppure proprio il carattere intermedio di una tale posizione (/‘uomo davanti
al nulla) non pud non implicare una pericolosa ambivalenza: da un lato, I’apertura
della possibilita del Superuomo (collegato alla realta dell’eterno ritorno), dall’altro lo
spettro della destinazione opposta, [’ultimo (e piu brutto) uomo; € chance di rinascita
e tuttavia anche pericolo di decadenza."

Lo sforzo di Lowith ¢ teso a comprendere le ragioni dell’insuccesso di Nietzsche,
rimasto ben lontano dal primo esito. Una precisa immagine puo a questo proposito for-
nire un suggerimento significativo. Zarathustra, infatti, per approdare alla porta carraia
che rappresenta 1’attimo e che si collega ai due sentieri infiniti dell’avanti e dell’in-
dietro del tempo, € passato dal trasportare verso [’alto il pensiero con la partecipazio-
ne attiva del proprio volere all’averlo unicamente evocato in alto, quale coincidenza
con la suprema liberta dell’essere.!* Secondo Lowith questa duplice e niente affatto
sovrapponibile descrizione illustra eloquentemente 1’aporia della dottrina dell’eterno
ritorno. Da una parte I’esperimento di Nietzsche si configura come il riconoscimento
di una pura necessita, quella dell’essere cosi-e-non-altrimenti della totalita cosmica;
dall’altra, la dottrina nietzschiana formula esplicitamente la liberta della volonta, de-
rivante dalla concezione cristiana dell’esistenza, e dunque pone «il problema di un
volere creatore proprio dell’eterno ritorno dell’identico».'® Nietzsche sembra volere
il destino inteso come fato, ma in tal modo non riesce a fare a meno di una volonta
creatrice umana. Quest’ultima ha in effetti le stesse funzioni di quella forza creatrice
naturale che ¢ gia presente e che «crea sempre di nuovo dalla natura, giocando e sen-
za alcuna volonta-di».'® L’ambiguita sta nel dire volontaristicamente si al fato eter-
no che pure non necessita di alcuna concessione, mentre si potrebbe al piu suggella-

2 Tvi, pp. 186-189 (LowiTs 1987, pp. 328-333).

3 Ivi, p. 44 (Lowith 1935, p. 45).

4 Tvi, pp. 71-73 (LowitH 1935, pp. 70-72). L’edizione di riferimento di Cosi parlo Zarathustra qui
impiegata ¢ NIETZSCHE 1986.

5 Tvi, p. 76 (LowiTH 1935, p. 75).

16 Ibidem (Lowith 1935, p. 76).



230 MARCO BARBIERI

re e benedire la totalita cosmica naturale. Rimane poco chiaro, allora, come si possa
volere cio che deve essere e non puo essere altrimenti senza rinunciare alla moderna
liberta del poter-volere. Occorrerebbe conformare quest’ultima a una intenzionalita

EE T

cosmica «per poter dire da ultimo: “Ego-Fatum”, “io stesso sono il fato e determino
99 ¢¢

dall’eternita I’esistenza”, “io stesso appartengo alle cause dell’eterno ritorno™».'” Con
le parole di Lowith:

Due sono percio i termini di paragone del simbolo dell’eterno ritorno: da un lato un “centro
di gravita etico”, con il quale I’esistenza dell’uomo, che ha perso ogni scopo, ne riacquisti
uno al di la di sé stessa, e dall’altro lato un “dato di fatto” scientifico nell’essere-presente-a-sé
senza scopo del mondo-delle-forze.'

La dottrina dell’eterno ritorno appare, in conclusione, come il risultato di una ten-
sione tra due indirizzi opposti, tenute insieme esclusivamente dalla presentazione po-
etica. Filosoficamente inconciliabili sono da un lato la priorita attribuita alla dimen-
sione antropologica, motivata in senso etico-pedagogico, e dall’altro la pura evidenza
fisico-naturale. Contrariamente all’intento nietzschiano 1’eterno ritorno ¢ lo sforzo di
un uomo che si ¢ appena privato di un fondamento, il Dio cristiano, e che risente del-
la temperie positivistica di un mondo da sé estraniato, nel segno di un’esistenza dive-
nuta instabile.!® Per questo I’eterno ritorno ¢ condannato al fallimento: perché rimane
preda — ed e eloquente espressione, al di 1a dell’apparente ispirazione cosmica — di un
motivo ancora volontaristico ed estremo, smisurato, fanatico nel volersi imporre su
tutte quelle soggettivita che Ubermensch non sono.

Tutt’altro pathos esistenziale e tutt’altra (virtuosa) carica caratterizzano il ritratto
I6withiano di Burckhardt. Al contrario di Nietzsche, lo storico di Basilea & rimasto
perfettamente immune al fascino dell’esperimento e della posizione polare, dogmati-
ca. Ha trovato invece conforto nella moderazione e in una forma di rassegnazione che
non ¢ comoda resa, bensi il saggio «malismo» di chi vede le cose come sono, nella
loro realta e nella loro carica essenzialmente problematica, senza consolarsi in ideali
illusori. Due sono d’altro canto i modelli di comportamento riconosciuti dallo stesso
Burckhardt: la fuga cristiana dal mondo, tipica del tardo antico, ¢ il sorgere dell’apo-
litia nell’uomo greco del IV secolo, in concomitanza con una generale decadenza del-
lo spirito ellenico e con il venir meno dell’afflato agonale.? Essi corrispondono a una
scelta esistenziale piuttosto netta, e cio¢ il fermo rifiuto di ogni ulteriore partecipazione
politica in seguito alla delusione delle esperienze giovanili.*! Ciononostante, ed esat-
tamente nella scelta di una vita dai tratti ascetici, il Burckhardt 16withiano ha saputo
intensificare lo sguardo al punto da poter godere del gioioso fiorire del vivente stesso,

7 1vi, p. 83 (LowitH 1935, pp. 80-81).

18 Tvi, p. 85 (Lowrta 1935, p. 83).

° Ibidem (LowiTH 1935, p. 83).

20 Lowita 2004, pp. 146-163 (Lowith 1984c, pp. 180-197). Lowith si riferisce all’imponente ricer-
ca di Burckhardt sulla civilta greca (BurRckHARDT 1992), e in particolare al vol. 2., tomo II, intitolato
L’uomo greco nel suo sviluppo storico.

2 Tvi, pp. 139-142 (LowiTH 1984c, pp. 173-176).



ETERNO RITORNO O CONTEMPLAZIONE DEL DIVENUTO, ASTORICITA O SOVRASTORIA 231

persino nelle sue manifestazioni piu inattese e minute. A differenza di Nietzsche, so-
prattutto, Burckhardt ha saputo essere uno spirito libero, consapevole della posizione
sofferente dell’uomo nel mezzo della storia e proprio per questo in grado di guada-
gnare una prospettiva autonomamente raggiunta.?? Il suo modo di considerare la sto-
ria non ha evocato I’'immagine arrogante dell’Ubermensch, ma ha riconosciuto con
compassione quella realta pit modesta e pero portatrice di una dignita intensa, reale,
quale ¢ «I’uomo che patisce, che anela, che agisce, 'uomo qual ¢, qual ¢ sempre sta-
to e sempre saray.”

Su tale sobria dimensione si scandisce la storiografia di Burckhardt: nella consape-
volezza sempre lucida del rapporto che lega uomo e mondo storico, sia pure nella di-
screpanza delle forze in gioco e da qui della consistenza profondamente tragica della
storia. Da essa I’individuo € costantemente agito e pero rimane residuo agente, non
pienamente assorbito e non pienamente individuato dalla trama dei grandi eventi.** Da
quanto appena accennato possiamo allora osservare uno slittamento opposto ¢ tutta-
via parallelo a quello di Nietzsche. Se in quest’ultimo la posizione instabile e priva di
misura sfocia in una dottrina altrettanto inconcludente, al contrario la qualita innanzi-
tutto morale dell’atteggiamento di Burckhardt ha delle forti ripercussioni sulla sua ri-
cerca teorica. A leggere Lowith, infatti, ne deriva una storiografia ispirata e capace di
guardare alla totalita della storia senza lasciarsi distrarre dal rumore dei singoli e piu
0 meno eclatanti avvenimenti, evitando le posizioni unilaterali e il fascino dell’«oc-
casionalismo».? Se Lowith sottolinea a piti riprese in Burckhardt I’ampio contributo
della visione (Anschauung), al servizio di un vero e proprio «dono del guardare»,*
cio si deve proprio alla capacita di osservare il diveniente-divenuto con la sobrieta
della distanza, come innalzamento dai turbamenti del proprio tempo e del proprio sé.
E esattamente dal mezzo della storia, e non da un’improbabile postazione cosmica,
che l'uomo burckhardtiano reca la sua misura e la sua medieta alla storicita stessa.

Da questa posizione originale e privilegiata Burckhardt puo scorgere 1’eredita dei
tempi passati e, in lontananza, una continuita che riallaccia tra loro epoche antiche,

2 1vi, pp. 299-304 (LowiTH 1984c, pp. 327-331).

2 Lacelebre espressione, dello stesso BURCKHARDT 2002, p. 15, ritorna frequentemente nel corso del-
la monografia I6withiana.

24 LowitH 2004, pp. 85-137 (LowitH 1984c, pp. 123-172). Lowith dedica questo intero capitolo al
confronto tra Burckhardt, Hegel e Kierkegaard in merito al rapporto nella storia tra vicenda personale
e necessita universale degli sviluppi evenemenziali. In particolare, secondo Loéwith in Burckhardt il
singolo mantiene un suo proprio valore, senza essere ridotto come in Hegel a mera parte dell’intero.
% Di cui ¢ vittima ad esempio Schmitt, come si vede nel contributo raccolto in Lowit 1967 (pp. 113-
161) e intitolato I/ decisionismo occasionale di Carl Schmitt.

26 LowitH 2004, p. 172 (LowitH 1984c, p. 206). A prova ulteriore di cio, Lowith riporta una lettera
giovanile di Burckhardt all’amico Beyschlag: «Soprattutto avrete da tempo avuto 1’occasione di co-
noscere 1’esclusiva inclinazione della mia natura alla visione. In tutta la mia vita non ho mai pensato
filosoficamente e in assoluto non ho mai avuto un solo pensiero che non fosse congiunto ad un qualco-
sa di esteriore. Li dove non posso prendere le mosse dalla visione, non produco niente. Naturalmente
considero visione anche quella spirituale, per esempio quella storica, che scaturisce dall’impressione
delle fonti.» (ivi, p. 173; Lowitn 1984c, p. 206)



232 MARCO BARBIERI

prospettando I’immagine della storia come un’unica totalita i cui contenuti spirituali
essenziali si tramandano di generazione in generazione. Questa storiografia ¢ esatta-
mente il contrario di un assoluto affidamento al contingente, come se I’accadere tem-
porale e il «puro dato di fatto» dettassero il significato delle cose e degli individui
— come tende a sostenere lo storicismo volgare — stabilendo la legge di un’assoluta
relativita storica. Burckhardt invece possiede «un criterio sovrastorico, che mantie-
ne il suo sapere storico a distanza costante dal flusso degli eventi»; lo spirito umano
¢ essenzialmente storico «nel mezzo delle sue trasformazioni storico-temporali».?’
L’approdo burckhardtiano ¢ nel suo esito opposto a quello nietzschiano, poiché a dif-
ferenza di questi incontra davvero il tipico e il costante che nel divenire resistono e
si ripropongono, con declinazioni sempre diverse e perd sempre riconoscibili. Non a
caso la ricerca storica di Burckhardt ¢ affiancata dai numerosi studi rivolti alla storia
della cultura e dell’arte, i cui piu alti manufatti trascendono le esigenze temporanee di
quanto ¢ esclusivamente legato agli accadimenti. L’ opera artistica — che si tratti della
statuaria greca classica, o dei grandi quadri a soggetto mitico di Rubens — ¢ in effetti
tanto poco fonte estetizzata di piacere, quanto piuttosto sintesi energetica di quel che
nel tempo ¢ destinato a durare sino a sfociare nell’eterno: ¢ rappresentazione ideale
che non coglie una certa parzialita del tempo, bensi I’intero di ogni temporalita.”® La
storiografia burckhardtiana, in conclusione, prende avvio dal rifiuto del proprio tem-
po storico ma non ¢ per niente un rifiuto del tempo storico tout court, quanto appun-
to «fuga dal presente verso la storiay; Burckhardt assume lo studio della storia come
mezzo per riunirsi all’odierno transeunte indirettamente, senza una troppo stretta di-
pendenza.” In tal modo si conferma con Burckhardt un modo per restare a contatto con
la storicita, come ¢ pure inevitabile che sia, ma senza piu esser soggetti alle logiche
volontaristiche e occasionali; postura esistenziale e riflessione teoretica questa volta
si compenetrano, agli occhi di Lowith, in una forma davvero convincente.

CONSIDERAZIONI SUL PRIMO LIVELLO INTERPRETATIVO

Alla luce di quanto si € ricostruito sembra legittimo parlare, senza troppe esitazioni,
diuna conversione 1owithiana dal radicalismo giovanile dell’esempio nietzschiano alla
valorizzazione della medieta e della misura di accento burckhardtiano. La dicotomia
Nietzsche-Burckhardt, nei toni in ultima analisi morali a cui abbiamo accennato, si
declina poi in senso politico, se consideriamo gli avvenimenti e le vicende personali
di quegli anni.*® La dottrina nietzschiana non si ¢ rivelata innocuamente insostenibile

27 1Ivi, p. 193 (LowiTH 1984c, p. 224).

2 TIvi, pp. 172-175 (LowiTH 1984c, pp. 205-209).

¥ 1vi, pp. 141-144 (LowiTH 1984c, pp. 175-177).

30 Nel 1934 per via della sua origine ebraica Lowith sara costretto a riparare in Italia, a Roma, insieme
alla moglie e in condizioni lavorative sempre piu precarie. Il soggiorno romano terminera verso la fine
del 1936, a cui seguira un rocambolesco trasferimento in terra nipponica — I’unico paese in cui Lowith era
riuscito a ottenere un invito per un insegnamento accademico — e quindi negli Stati Uniti nel 1941. Solo
nel 1952 riuscira a concretizzarsi il ritorno definitivo in Germania, dopo quasi vent’anni di forzato esilio.



ETERNO RITORNO O CONTEMPLAZIONE DEL DIVENUTO, ASTORICITA O SOVRASTORIA 233

da un semplice punto di vista filosofico; il suo elogio della risolutezza e del radicali-
smo, al contrario, ha contribuito a comporre quell’atmosfera distruttiva di cui si € nu-
trito il nazionalsocialismo hitleriano. Nulla di piu lontano da cio ¢ il disincanto bur-
ckhardtiano, che nell’opzione della misura rifiuta esplicitamente I’impegno politico e
I’adesione ideologica, deleteria in qualunque direzione una volta portata all’eccesso e
all’unilateralita. In riferimento al medesimo portato evenemenziale, dunque, Nietzsche
e Burckhardt possono essere collocati in posizioni diverse, o meglio diametralmente
opposte, quali polarita di una stessa linea. La posizione nietzschiana vi contribuisce in
qualita di causa indiretta, contribuendo a creare un clima che rende possibili determi-
nati sviluppi; la postura burckhardtiana, al contrario, puo fungere con il suo sguardo
scettico e con la sua partecipazione moderata al tempo storico da efficace antidoto a
una tale deriva —ritrovando quel distacco imparziale che la dottrina nietzschiana e le
successive falsificazioni hanno perduto.

Questo ¢ dunque il risultato cui si perviene attraverso una prima ricognizione della
lettura 16withiana di Nietzsche e Burckhardt. Apparentemente esso lascia poco spazio
a interpretazioni alternative, e cio € in particolare vero se ci si limita a prendere in con-
siderazione la prima parte della produzione di Lowith. Se invece si prova a guardare
oltre, nei decenni successivi emergono motivi che mettono in discussione tale esito,
suggerendo una valutazione piu sfumata. Almeno due sono gli episodi da segnalare.
Il pit eloquente di questi ¢ la posizione, tutt’altro che priva di ambiguita, che Lowith
attribuisce nel 1949 a Burckhardt in Significato e fine della storia, dedicato alla critica
delle filosofie della storia occidentali.’! Qui Burckhardt figura al principio di una ge-
nealogia che procede a ritroso, per esporre il nucleo di senso celato e tuttavia operante
all’interno delle speculazioni occidentali sulla storia: ci riferiamo a quell’afflato esca-
tologico di derivazione religiosa, in particolare ebraico-cristiana, che dopo Agostino
e Gioacchino da Fiore ¢ stato con gli esponenti dell’Illuminismo francese ¢ i noti ten-
tativi di Hegel e Marx progressivamente secolarizzato e attribuito al divenire storico
stesso nella sua immanenza. Nella ricostruzione di questa catena che cela in s¢ una
inevitabile carica nichilista (poiché finisce per attribuire alla storia un senso e un moto
teleologico che a essa non compete), ognuno dei suoi protagonisti si configura come
esempio vivente di un tale problema. Il caso di Burckhardt ¢ pero particolare, poiché
dopotutto lo storico di Basilea ha sempre rifiutato le impalcature delle filosofie della
storia, denunciandone I’incompatibilita rispetto al mestiere di storico. Eppure anche
la storiografia burckhardtiana risente di un sottinteso presupposto di ordine metafisico:
Lowith parla di «una sorta di permanenzay e di un «tenue filo» che serve a strutturare
I’osservazione complessiva del divenuto. Si tratta proprio di quella forma di continu-
ita gia messa in luce nella monografia del 1936 che «¢ piu di un semplice procedere
innanzi e meno di uno sviluppo progressivo»; ¢ un principio insufficiente a delineare
una teleologia della storia o a esprimere un significato ultimo del divenire, € perd non
del tutto innocente se significa «lo sforzo cosciente di conservare e rinnovare la nostra

31 Lowirh 2015.



234 MARCO BARBIERI

eredita, invece di accettare puramente la consuetudine».*? I giudizio formulato a con-
clusione del capitolo rimane ampiamente lusinghiero;* e tuttavia Burckhardt si ritrova
accostato a una genealogia di chiaro segno negativo, sia pure quale portatore di una
differenza sostanziale. Bisogna peraltro notare come nei tardi saggi brevi di Lowith
lo storico di Basilea sia pressoché assente, e risulti sostituito da altri modelli virtuosi
(quali la concezione greca e antica del mondo, la posizione eccentrica di Spinoza e il
silenzio assoluto e inumano di Valéry).

A questo proposito, dunque, sembra il caso di parlare non di una sostanziale modi-
fica della valutazione su Burckhardt, quanto piuttosto della progressiva presa di con-
sapevolezza da parte di Lowith che un tale modello non ¢, da solo, sufficiente. Non
puo essere Burckhardst il riferimento privilegiato del naturalismo tipico del pensiero
16withiano maturo, poiché non sa fornire una descrizione adeguata dell’esistenza uma-
na e della sua creaturalita. Riconosce cioe solo una parte della verita: si accorge della
postazione spaesata dell’uomo nel mezzo della storia, ma non di quella ex-centrica e
marginale nell’unico e autentico mondo che tutto comprende e tutto racchiude, il co-
smo stesso. E invece quantomeno capace di rilevare questa dimensione, sia pure in
modo parziale e inconcludente, il tentativo sperimentale di Nietzsche. Pur senza as-
sistere a una significativa rivalutazione della dottrina dell’eterno ritorno, a differenza
di quanto avviene per lo storico di Basilea I’interesse nei confronti di Nietzsche non
viene mai del tutto meno, come ¢ attestato da alcuni scritti degli anni Cinquanta e del
decennio successivo.** Soprattutto, alcune intuizioni di questi fungono da base influen-
te per una filosofia naturalistica che pero tenga ancora conto della creatura umana, sia
pure nella coscienza della sua debolezza di fronte alla totalita del mondo. Echi nietz-
schiani risuonano nella esposizione dei caratteri dell’'uomo e della sua problematica
appartenenza alla realta naturale: se non puo darsi adeguata descrizione senza che ci
si riferisca al dualismo dell’in-naturale tipicita umana, solido punto di partenza so-
no proprio i termini nietzschiani dell’animale non fissato.®® L «antropologia cosmo-
centrica»’*® di Lowith conserva dunque memoria dell’insegnamento nietzschiano ed
¢ percio quest’ultima la frequentazione indubbiamente piu estesa (insieme al dialogo
con Heidegger) dell’intero Denkweg 16withiano.

Da qui possiamo giungere a una prima e provvisoria conclusione. Ci sembra che la
ricostruzione tradizionale della lettura I6withiana di Nietzsche e Burckhardt, intesa
quale passaggio da un’attrazione giovanile per la risolutezza del pensare (e dell’agi-
re) a una piu sobria moderazione negli atteggiamenti e nelle ideologie sia ancora va-

32 1vi, pp. 41-43.

3 «Egli era completamente libero dai pregiudizi moderni, in particolare da quello di Hegel che ve-
deva nella storia un processo di sviluppo progressivo attraverso cui 1’idea del cristianesimo doveva
sempre piu attuarsi nel mondo della storia» (ivi, p. 52).

3 Si veda a questo proposito, tra i possibili esempi oltre alla gia citata seconda edizione della mono-
grafia del 1935, Nietzsche sessant’anni dopo (in Lowita 1967, pp. 163-198) e il capitolo a Nietzsche
dedicato in Lowrta 2002, pp. 121-150.

3 Natura e umanita dell 'uomo, in Lowita 1967.

3¢ L’espressione ¢ di CEra 2010 o anche Cera 20 (a p. 535).



ETERNO RITORNO O CONTEMPLAZIONE DEL DIVENUTO, ASTORICITA O SOVRASTORIA 235

lida, e pero non basti a dar conto in modo adeguato di tutti gli elementi in gioco. Essa
¢ appropriata in due sensi: sa descrivere pienamente il coté morale-esistenziale della
filosofia di Lowith (che certo continuera per tutta la vita a scegliere lo scetticismo di-
staccato di Burckhardt) e motiva le priorita filosofiche di Lowith nel momento in cui
sta per entrare nella fase centrale del suo percorso, gli anni Quaranta, in cui si verifi-
chera un corpo a corpo frontale con la storia. Ma proprio alla luce dell’intera filosofia
l6withiana, come si € accennato, sembra possibile articolare un approccio rinnovato.
Nelle prossime pagine proveremo non a sostituire, bensi a sovrapporre alla lettura
corrente uno strato interpretativo ulteriore, di carattere essenzialmente teoretico e in
un modo che riteniamo non arbitrario; prendendo ancora una volta avvio proprio dal-
le monografie su Nietzsche e Burckhardt.

LOBLIO E IL RICORDO DEL MONDO STORICO

Sono alcuni passi apparentemente meno centrali del testo su Nietzsche a suggerirci
una chiave di lettura alternativa. Assodato, come d’altronde ¢ palese nella formula-
zione stessa della teoria dell’eterno ritorno, che la filosofia nietzschiana € un esperi-
mento alla ricerca di eternita,” ci si potrebbe domandare come questo si relazioni con
I’evidenza della storia nella quale I’animale umano ¢ pur sempre «gettato». A questo
proposito particolarmente prezioso ¢ il riferimento all’nattuale Sull 'utilita e il dan-
no della storia per la vita, che viene presa in considerazione solo nell’edizione del
1956 e tuttavia ¢ implicitamente presente gia nell’interpretazione [0withiana degli anni
Trenta (¢ infatti discussa nella monografia su Burckhardt del 1936)%. L’ Inattuale puo
essere vista come anticipazione dell’eterno ritorno nello stabilire I’opzione dell’asto-
ricita come componente € piu precisamente come atmosfera assolutamente essenzia-
le per ogni storicita che voglia dirsi sana ed equilibrata per I’'uomo. Nel testo sareb-
bero racchiuse, allora, le prime immagini e le prime indicazioni che I’insegnamento
di Zarathustra portera a compimento, reinnestando nel fanciullo cosmico quella forza
che nell’Inattuale ¢ attribuita solamente all’animale inferiore: il poter-dimenticare si
rivela caratteristico dell’essere che eternamente vuole sé stesso. La dimenticanza, in
questo senso, ¢ da ri-valutare poiché «cio che in un primo momento appare come una
carenza pre-umana, come vita a-storica dell’animale e del bambino, si dimostra, dal
punto di vista sovra-umano di Zarathustra, come una positiva perfezione».*

Non dev’essere un caso, allora, che Lowith apra la monografia su Burckhardt pro-
prio con un confronto tra questi e Nietzsche, e che per svilupparlo impieghi con par-
ticolare attenzione i contenuti dell’ /nattuale. In questo modo risalta un procedimento
del tutto inconciliabile con quello nietzschiano, a partire tuttavia da un medesimo e
problematico stato di cose. Burckhardt e Nietzsche concordano sull’avvento apore-
tico della modernita, perlopiu valutata in termini negativi per tutte le contraddizioni

37 LowitH 2003, p. 15 (LowrtH 1935, p. 17).
3% L’edizione qui impiegata della Seconda Inattuale ¢ quella di NiETZSCHE 1974,
3 TIvi, p. 136 (LowiTH 1987, p. 268).



236 MARCO BARBIERI

che essa implica: quale barbarie civilizzata tipica del proprio secolo, che si professa
educato e illuminato e invece cela dietro al dogma della cultura universale un’univer-
sale mediocrita.*’ Possiamo quindi provare a parlare di una eguale necessita, peraltro
valida anche per lo stesso Lowith di quegli anni, di una fuga immediata dalla storia
e dal (proprio) mondo storico, che si attua pero secondo due strategie alternative e
coronate da esiti alquanto differenti. Alla deludente via nietzschiana del poter-dimen-
ticare e da qui dell’eterno ritorno va contrapposta la scelta della storico di Basilea:

Burckhardt, come un “minatore”, aveva ancora la forza e la pazienza spirituale di scartabella-
re antichi volumi in-folio per ritagliare da essi quella sola piccola percentuale degna di essere
saputa, [e] non soffriva, come Nietzsche, della coscienza storica come di una malattia della
vita. Il suo tipo di storiografia, che non ¢ né edificante “in modo monumentale”, né semplice-
mente raccoglie “in modo antiquario” e men che mai giudica “in modo critico”, fin dall’inizio
era delimitata in modo salutare dal fatto che lui, con uno sguardo aperto per il mondo storico,
“faceva proprio”, ma non “incorporava”, cio che gli sembrava piu degno di essere saputo e
conservato dal suo presente. E poiché non era avvelenato dalla modernita poteva anche rinun-
ciare all’”antidoto” e ricordare, affinché non venga dimenticato cio che era.*!

Anche in questo passaggio non ¢ possibile ignorare I’accento marcatamente pra-
tico-esistenziale che Lowith sembra scorgere nella storiografia di Burckhardt, quale
espressione di una vitalita robusta ed equilibrata, ben lontana dalla patologica malat-
tia di Nietzsche. Questo non deve pero distoglierci dall’aspetto fondamentale: in virtu
di una tale solidita risulta possibile allo storico Burckhardt 1’atto ancora benefico del
ricordare — non in modo acritico, disperdendosi nell’infinita e spesso insignificante
serie degli accadimenti, bensi ereditando e presentificando I’autentica tradizione. Solo
grazie alla facolta della memoria puo verificarsi quella visione della continuita che ¢
conservazione del divenuto e sua rivitalizzazione nel diveniente, e che a questo pun-
to della riflessione Iowithiana non incontra alcuna problematizzazione. Soprattutto, &
attraverso questa specifica postura che Burckhardt ¢ perfettamente in grado di portare
alla luce quella stessa durata, se non quasi eternita, che si avvicina sorprendentemen-
te all’intero esperimento nietzschiano.*

Quest’ultima considerazione, certo appena abbozzata, dovrebbe essere sufficiente a
mostrare il carattere anche filosoficamente decisivo della via di Burckhardt, per come
¢ stata intesa da Lowith. Occorre percio ampliare e trasfigurare sotto nuova luce le gia
citate qualita della storiografia burckhardtiana, e in particolar modo la sua capacita di
approntare una autentica Darstellung della storia come intero, totalita in cui affiorano
quei motivi che alla temporaneita del tempo sono estranei se non proprio immuni. A
questo punto 1’opzione puo finalmente definirsi come la strada del sovrastorico® in
un senso piuttosto preciso, non genericamente (ed equivocamente) astorico. Nel ri-
manere nella storia e perd non in una sua parte, bensi nell’intero di essa, Burckhardt
individua la postazione piu adeguata possibile per poter osservare la temporalita e il

4 Lowith 2004, pp. 21-24 (LowiTH 1984c, pp. 62-65).
4 Ivi, p. 35 (Lowith 1984c, p. 76).

42 Tvi, p. 37 (Lowith 1984c, p. 78).

 Ibidem (LowitH 1984c, p. 78).



ETERNO RITORNO O CONTEMPLAZIONE DEL DIVENUTO, ASTORICITA O SOVRASTORIA 237

suo fondo a-temporale. Questo ¢ il punto che in tal modo puo essere davvero archi-
medico: in quanto posto oltre «I’essere completamente storico, senza centro né misu-
ra»,* sa partecipare alla prospettiva piti-che-storica, centrata e piena di quella misura
che solo la durata in quanto totalita puo garantire. In altre parole, con il Burckhardt
16withiano il proprio tempo storico € scartato a favore del tempo storico in quanto tale:
il contingente ¢ superato, ma solo per far posto all’elemento che lo fonda e lo legitti-
ma; non ¢ pienamente rimosso, € anzi costituisce 1’apertura appropriata esattamente
per quella visione dell’intero che costituiva I’identico interesse del teorico dell’eter-
no ritorno. Da questa prospettiva, allora, Nietzsche e Burckhardt appaiono certo di-
stanti e tuttavia meno inconciliabili di quanto non appaia seguendo I’interpretazione
esistenzialistico-morale. A questo punto dovremmo disporre di elementi sufficienti
per rivalutare ’articolazione 16withiana del loro rapporto, aggiornandola in un senso
concettualmente piu sfumato.

ConNcLUSIONI. UN’ARTICOLAZIONE DI ASTORIA E SOVRASTORIA

Il confronto fra Nietzsche e Burckhardt, nell’ottica di Lowith, ¢ particolarmente af-
fascinante perché muove dal medesimo problema (esistenziale prima che teoretico)
e mette capo a due soluzioni apparentemente opposte. Dato di partenza comune ai
due autori ¢ I’osservazione di una realta storica deficitaria, ingannevole, carente; po-
tremmo dire, essenzialmente e inconsciamente nichilista. L’insufficienza del proprio
tempo storico mostra ad entrambi, anche se per vie diverse, la debolezza di ogni tem-
po storico in quanto tale: per I'uno si tratta di una storicita che rimuove la necessaria
atmosfera astorica che consente all’uomo una presenza davvero vitale, permettendo-
gli di dimenticare (e da qui di aderire poi al movimento cosmico dell’eternamente ri-
tornante); per 1’altro, si tratta di uno storicismo che attribuisce una (illegittima) forza
quasi normativa all’accadimento storico, per sua stessa natura effimero, temporaneo e
incapace di offrire costanza. In entrambi i casi il superamento del contingente tempo
storico deve aprire al riferimento a quanto vi € di continuo e di duraturo, sino a con-
segnare I’immagine stessa dell’eterno. Ne risulta, dunque, che nell’interpretazione
16withiana Burckhardt e Nietzsche non condividono solo il medesimo punto di par-
tenza, ma dopotutto mirano allo stesso fine. Entrambi gli autori intendono superare
la limitatezza del proprio mondo storico per guadagnare una visione (e una parteci-
pazione) disinteressata della totalita che ¢ eternamente eguale a se stessa. La dottrina
dell’eterno ritorno e il ricorso ai fenomeni durevoli della continuita sono percio pro-
fondamente simili,* e tuttavia estremamente differenti quanto all’esito finale e alla
postura esistenziale di fondo che li compenetra — la quale decreta, per 1I’appunto, la
riuscita del secondo e I’insuccesso del primo.

#Ivi, p. 193 (LowiTH 1984c, p. 224).
# Tvi, p. 37 (LowiTH 1984c¢, p. 78). Non a caso qui Lowith parla di uno «sguardo sovrastorico» comu-
ne a Burckhardt e Nietzsche, anche se poi ne specifica i tratti non coincidenti.



238 MARCO BARBIERI

La prima proposta interpretativa, giunti alle nostre conclusioni, riguarda quindi
una ridefinizione contenutistica del passaggio da Nietzsche a Burckhardt, in termini
meno suggestivi di quelli pratico-morali — I’approdo a una sobria misura dopo 1’in-
canto dell’estremismo — ma forse piu precisi. Si avrebbe a che fare, piuttosto, con il
passaggio da un’aporetica astoricita a una pit umana e piu pensabile sovrastoricita,
che non pretende di annullare o di epochizzare un certo tempo storico quale il proprio
presente, bensi di ridimensionarlo in rapporto alla misura della totalita della tempora-
lita. Questa proposta, tuttavia, rimane indecisa circa I’eventuale necessita di un falli-
mento dell’opzione astorica e di un successo di quella sovrastorica. In altre parole: ¢
davvero inevitabile che al ricorso alla dimensione astorica consegua un’aporia pari a
quella della dottrina dell’eterno ritorno? O non ¢ soprattutto, come ci parso a piu tratti
di cogliere, la diversa postura esistenziale piu che i contenuti specifici delle rispettive
teorie a determinare 1’esito conclusivo? Sembrerebbe possibile, dopotutto, immagi-
nare I’opzione di una astoricita moderata, che tenga ancora conto della storia in essa
contenuta (come d’altronde avviene nella seconda Inattuale); cosi come non ¢ fuori
questione il pericolo di una sovrastoria di stampo burckhardtiano che annulli com-
pletamente il senso e il significato dei singoli accadimenti senza i quali, dopotutto,
il divenire storico non ¢ nemmeno dato — rassegnandosi passivamente, in tal modo,
all’egemonia del loro occasionalismo.

La questione, che rimane senz’altro aperta, ci suggerisce quantomeno di ragionare
su un’articolazione piu sfumata delle strade di Nietzsche e di Burckhardt. Tale giun-
tura, anche alla luce di quanto ¢ stato accennato sugli scritti successivi, potrebbe porsi
eventualmente oltre la «lettera» ma forse non oltre lo spirito di Lowith. Crediamo sia
il caso, percio, di provare a indicare in chiusura un’interpretazione che non si oppon-
ga ma si aggiunga a quella ricorrente, quale implementazione speculativa che nulla
contraddice degli atteggiamenti morali e delle posture esistenziali rilevate. Da que-
sto punto di vista sembrerebbe che si debba parlare meno di un passaggio netto e piu
di una complementarita di sentieri, in definitiva non incompatibili tra loro; o se pro-
prio di spostamento si vuole asserire, esso andra inteso nei termini di un superamento
hegeliano, quale Aufhebung che nel togliere conserva e nell’oltrepassare il momento
precedente lo ricorda. Si potrebbe allora partire dalla considerazione della sovrasto-
ricita come contemplazione del tempo storico in forma «archimedica», dal punto di
vista pitt ampio possibile e come totalita. Questo intero essenziale che va oltre il dato
di fatto contingente, poco piu che casuale nel mare disordinato degli eventi, in quanto
unita del tempo finito € gia consegna di quel tempo infinito che corrisponde alla ve-
rita dell’eterno (ed eventualmente dell’eterno ritornare). Burckhardt e Nietzsche, in
questa interpretazione dell interpretazione l6withiana, partono dallo stesso punto e
soprattutto approdano (o mirano ad approdare) allo stesso traguardo: percorrono con
sentimenti differenti diversi tratti di un medesimo sentiero, articolano I’insieme degli
eventi storici in un intero che ¢ in effetti [ ‘astoricita sovrastorica. Quest’ultima ridona
forma, a ritroso, a questo o quell’accadimento preso nella sua singolarita. Si direbbe,
allora, che la continuita sovrastorica burckhardtiana ¢ il movimento che consegna I’a-



ETERNO RITORNO O CONTEMPLAZIONE DEL DIVENUTO, ASTORICITA O SOVRASTORIA 239

storicita eterna voluta da Nietzsche; ma ¢ probabilmente piu corretto assumere 1’'una
e I’altra come riflessi di una medesima e unica operazione. Il risultato, in tal modo, va
oltre la lettura pit 0 meno corretta di una certa fase storica della filosofia [6withiana.
In primo luogo suggerisce che I’articolazione del rapporto fra Nietzsche e Burckhardt
possa essere visto come anticipazione dell’intero Denkweg di Karl Lowith, quale sfor-
zo di tematizzazione e superamento motivato, non esclusivamente polemico, del tempo
storico. In secondo luogo rimanda a interrogativi di carattere squisitamente teoretico
che vanno al di 1a di quelli sollevati dal nostro autore e suggeriscono il confronto con
altre posizioni, anche contrastanti, che si interrogano a loro volta su una questione per
noi eterna: quella del nostro rapporto con la storia.

Marco Barbieri
Italian Doctoral School of Religious Studies
marco.barbieri7@phd-drest.cu

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI:

BURCKHARDT 1992 : J. Burckhardt, Storia della civilta greca, a cura di M. Attardo Magrini, 2
voll., Firenze, Sansoni, 1992.

BurckHARDT 2002 : J. Burckhardt, Considerazioni sulla storia universale, a cura di M. T.
Mandalari, Milano, SE, 2002.

CErA 2010 : A. Cera, lo con tu, Karl Lowith e la possibilita di una Mitanthropologie, Napoli,
Guida, 2010.

CERA 2013 : A. Cera, Tra mondo e mondo umano: antropologia filosofica, oggi. Karl Léwith
e la Philosophische Anthropologie, «Etica & Politica / Ethics & Politics» xv, 1 (2013), pp.
506-554.

Donagalo 2004 : E. Donaggio, Una sobria inquietudine. Karl Lowith e la filosofia, Milano,
Feltrinelli, 2004.

HEIDEGGER — LowiTH 2017 : Heidegger M., Lowith K., Carteggio 1919-1973, a cura di G.
Tidona, Pisa, ETS, 2017.

JAGER 1995 : M. Jager, Autobiographie und Geschichte: Wilhelm Dilthey, Georg Misch, Karl
Lowith, Gottfried Benn, Alfred Doblin, Stuttgart-Weimar, Metzler, 1995.

LowitH 1935 : K. Lowith, Nietzsches Philosophie der ewigen Wiederkehr des Gleichen, Berlin,
Die Runde, 1935.

Lowrth 1967 : K. Lowith, Critica dell esistenza storica, a cura di A. L. Kiinkler Giavotto,
Napoli, Morano, 1967.



240 MARCO BARBIERI

Lowitn 1988 : K. Lowith, La mia vita in Germania prima e dopo il 1933, a cura di E. Grillo,
Milano, II Saggiatore, 1988.

Lowitn 1984a : K. Lowith, Heidegger: Problem and Background of Existentialism (1948), in
Sdmtliche Schriften, vol. vi, Stuttgart, Metzler, 1984, pp. 102-123.

Lowitn 1984b : K. Lowith, Burckhardts Stellung zu Hegels Geschichtsphilosophie (1928) in
Sdmtliche Schriften, vol. vi, Stuttgart, Metzler, 1984, pp. 1-38.

Lowita 1984c¢ : K. Lowith, Jacob Burckhardt. Der Mensch inmitten der Geschichte, in
Sdmtliche Schriften, vol. vu, Stuttgart, Metzler, 1984, pp. 39-362.

Lowitn 1987 : K. Lowith, Nietzsches Philosophie der ewigen Wiederkehr des Gleichen, in
Sdmtliche Schriften, vol. vi, Stuttgart, Metzler, 1987, pp. 101-384.

Lowitn 2002 : K. Lowith, Dio, uomo e mondo nella metafisica da Cartesio a Nietzsche, a cura
di O. Franceschelli, Roma, Donzelli, 2002.

Lowith 2003 : K. Lowith, Nietzsche e [ ’eterno ritorno dell 'identico, a cura di S. Venuti, Roma-
Bari, Laterza, 2003.

Lowrtn 2004 : K. Lowith, Jacob Burckhardt. L’uomo nel mezzo della storia, a cura di L.
Bazzicalupo, Roma-Bari, Laterza, 2004.

Lowitn 2006 : K. Lowith, 11 nichilismo europeo. Considerazioni sugli antefatti spirituali della
Guerra europea, a cura di C. Galli, Roma-Bari, Laterza, 2000.

Lowitn 2015 : K. Lowith, Significato e fine della storia, a cura di P. Rossi, Milano, Il Saggiatore
2015.

Lowrtn 2019 : K. Lowith, Fiala. Die Geschichte einer Versuchung, Berlin, VTA-Verlag, 2019.

NieTzscHE 1974 : F. Nietzsche, Sull 'utilita e il danno della storia per la vita, a cura di G. Colli,
Milano, Adelphi, 1974.

NietzscHE 1986 : F. Nietzsche, Cosi parlo Zarathustra, a cura di C. Sini, Milano, Adelphi, 1986.



