
ISSN 0001-494x

eISSN 2282-0035

ACME         v. 78, n. 1-2 (2025)

Annali della Facoltà di Studi Umanistici

dell’Università degli Studi di Milano

Saggi

Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana: 
la dialettica sovranità-biopolitica-thanatopolitica

doi: 10.54103/2282-0035/27967

The Hegelian Roots of Foucauldian Biopolitics: 
the Sovereignity-Biopolitics-Thanatopolitics Dialectic 

Patrizio Caldara

  0009-0002-2425-1771

Università degli Studi
di Milano

  00wjc7c48

patrizio.caldara@studenti.unimi.it

© Patrizio Caldara

Received: 10/01/2025 
Accepted: 23/04/2025 

Abstract

[IT] Negli ultimi decenni l’affermazione del paradigma 
biopolitico nel dibattito filosofico-politico ha portato a 
una serie di studi riguardanti il concetto di biopolitica, 
primariamente nel pensiero di Michel Foucault. 
L’influenza hegeliana sul pensatore francese non è, 
però, stata mai largamente tematizzata nella letteratura 
biopolitica. Con l’obbiettivo di iniziare a colmare tale iato, 
il presente lavoro si concentra sulla lettura di Foucault 
proposta da Judith Butler alla luce della dialettica servo-
signore e propone di estendere tale interpretazione anche 
alla biopolitica foucaultiana. Un’operazione di questo tipo 
ci permette di rintracciare potenziali criticità e adottare 
soluzioni teoretiche che le evitino. Specificamente, sarà 
sostenuto che le figure biopolitiche di sovranità, biopotere 
e thanatopolitica possano essere lette come risultato di 
un processo dialettico molto simile a quello descritto 
da Hegel nel cap. IV della Fenomenologia. Tale mossa 
permette di sottolineare caratteristiche ancora latenti 
nella produzione foucaultiana, ma che si presenteranno 
in autori successivi come Giorgio Agamben e Achille 
Mbembe. Si sosterrà, infine, che l’ontologizzazione dei 
soggetti, condotta dalla riflessione biopolitica successiva 
a Foucault, possa essere letta come un incongruo arresto 



ISSN 0001-494x

eISSN 2282-0035

ACME         v. 78, n. 1-2 (2025)

Annali della Facoltà di Studi Umanistici

dell’Università degli Studi di Milano

Saggi

del movimento dialettico. Una tale peculiare e problematica operazione, 
infatti, solidifica i due poli del processo sociale – concettualizzando il 
potere come dimensione oppressiva, mentre i soggetti come punti di 
resistenza ad esso – e li oppone l’un l’altro in una relazione distruttiva. 
Quest’ultimo esito può essere evitato facendo emergere chiaramente le 
radici hegeliane del paradigma biopolitico, ed adottando di conseguenza 
una soluzione hegeliana (recepita anche da Foucault) che non ammette 
questo tipo di ontologizzazione.

Parole chiave: biopolitica, thanatopolitica, Foucault, Hegel, dialettica

[EN] In the last decades the affirmation of the biopolitical paradigm in 
the philosophical-political discussion has generated a series of studies 
around the concept of biopolitics, first and foremost in the thought of 
Michel Foucault. W. G. F. Hegel’s influence on the French philosopher, 
however, is not extensively thematized in the biopolitical literature. In 
order to start filling this gap, the present work focuses on Judith Butler’s 
reading of Foucault in the light of the slave-master Hegelian dialectic and 
proposes to extend this interpretation also to Foucauldian biopolitics. 
Such an operation enables us to detect potential criticalities and to adopt 
theoretical solutions to avoid them. Particularly, it will be proposed that 
the biopolitical figures of Sovereignty, Biopower, and Thanatopolitics can 
be seen as results of a dialectical process very similar to the one described 
by Hegel in the fourth chapter of the Phenomenology. We will then be 
able to highlight some characteristics that are not yet explicit in Foucault’s 
texts, but that are present in the later philosophers that follow his path 
like, for instance, Giorgio Agamben, and Achille Mbembe. Lastly, it will 
be claimed that to let the subjects endure a process of ontologization 
(as the biopolitical debate that followed Foucault did), means to put an 
inappropriate stop to the dialectical movement. In fact, such a peculiar 
and problematic operation solidifies the poles of the social process – by 
conceptualizing power as an oppressive dimension, and subjects as points 
that resist it – and opposes one another in a destructive relationship. 



Licensed under a Creative 
Commons Attribution-Share-

Alike 4.0 International

ISSN 0001-494x

eISSN 2282-0035

ACME         v. 78, n. 1-2 (2025)

Annali della Facoltà di Studi Umanistici

dell’Università degli Studi di Milano

Saggi

The latter result can be avoided by highlighting the Hegelian key in 
which the biopolitical paradigm is rooted in: thus, avoiding any kind of 
ontologization as Hegel (but also Foucault) did.

Keywords: biopolitics, thanatopolitics, Foucault, Hegel, dialectic



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

37

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultianaPatrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana

introduzione1

Negli ultimi decenni la biopolitica si è imposta come una delle più 
importanti cornici di riflessione nella teorizzazione politica. Con 
questo termine si vogliono sottolineare le caratteristiche pervasive 
di certe forme di potere che trovano la loro canonizzazione in quel-
la che comunemente è definita l’età della modernità.2 La forma at-
tuale del paradigma ha un immenso debito nei confronti di Michel 
Foucault. Molto si discute sugli autori che hanno portato lo stesso 
ad elaborare la sua proposta. La chiara influenza di Friedrich Nietz-
sche ha, per esempio, generato un florido dibattito sul carattere 
biopolitico del pensiero di quest’ultimo.3 

Meno esplorata è l’influenza delle analisi di Georg W. F. Hegel sul 
filosofo francese. In effetti, come rileva Judith Butler in Soggetti di 

desiderio, Foucault sembra perseguire l’idea di una dialettica disan-

corata, in aperta contrapposizione con quella hegeliana.4 Sempre 
Butler, però, sottolinea come rifiutare Hegel non sia un compito 
così facile: la semplice negazione del suo pensiero, infatti, rischia 
di ricadere in soluzioni teoriche previste dallo stesso filosofo tede-

1  Ringrazio vivamente il prof. Antonio Cimino per avermi trasmesso – attra-
verso il suo corso – l’interesse per la biopolitica, senza il quale questo articolo 
non avrebbe mai visto la luce, e ringrazio anche la prof.ssa Annalisa Ceron, il cui 
entusiasmo per la bozza del presente testo ha contribuito alla mia scelta di ten-
tare di perseguirne la pubblicazione. Un grazie speciale va al prof. Paolo Valore 
per il suo costante supporto. Ringrazio, infine, la redazione di ACME e i revisori 
anonimi per i puntuali commenti e suggerimenti che mi hanno fornito.
2  In letteratura la questione è, in realtà, molto dibattuta. Varie proposte, infatti, 
cercano di fare emergere pratiche e teorie di carattere biopolitico già in epoche 
precedenti. Cfr. ESPOSITO 2002, 2004, 2006; OJAKANGAS 2016; BACKMAN-CIMINO 
2022; LINDHOLM 2023.
3  Cfr. ANSELL-PEARSON 2014; BALKE 2003; LEMM 2020.
4  BUTLER 2009.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

38

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultianaPatrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana

sco. La tesi di Butler è che, pur assumendo un carattere costruttivo 
e decisamente non parassitario, l’impostazione della proposta fou-
caultiana sia profondamente debitrice alle analisi hegeliane. 

Nel presente testo esploreremo questa ipotesi anche in campo 
biopolitico considerando soprattutto le continuità con il capitolo IV 
della Fenomenologia dello Spirito.5 L’ipotesi operativa – che si strut-
turerà durante il percorso – rileverà un cortocircuito tra l’appro-
priazione delle analisi hegeliane da parte del paradigma biopolitico 
successivo e l’applicazione delle stesse. In particolare, si tratterà di 
mostrare come il peculiare paradosso della thanato- o necro-politica 
abbia le proprie radici nella rielaborazione delle posizioni hegelia-
ne dello stesso Foucault.

In quel che segue, inizialmente verrà proposta una breve espo-
sizione del paradigma biopolitico impostato da Foucault. Successi-
vamente, ci concentreremo sull’esposizione della tesi di Butler, per 
poi occuparci specificamente del versante biopolitico, facendone 
emergere gli aspetti hegeliani. Ci sposteremo, poi, a considerare la 
nozione di thanato- o necro-politica rilevandone la paradossalità 
e proponendo una spiegazione hegeliana della sua genesi. Infine, 
nelle conclusioni, faremo emergere la specifica pericolosità di una 
possibile ontologizzazione della dialettica disancorata foucaultia-
na, ovvero, della sostanzializzazione dei due poli del movimento 
dialettico (potere e soggetti), che li renderebbe indipendenti l’uno 
dall’altro. 

5  HEGEL 2008.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

39

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana

1. Il paradigma biopolitico di Michel Foucault: dalla 

sovranità al bio-potere 

Il V capitolo de La volontà di sapere e l’ultima lezione del corso del 
1975-76 al Collège de France – intitolato Bisogna difendere la società6 – 
sono i luoghi attraverso cui il paradigma biopolitico contemporaneo 
ha dialogato maggiormente con Foucault. Per esempio, la categoria 
di necropolitica sviluppata da Achille Mbembe – 7e mai esplicitamen-
te elaborata da Foucault – scaturisce da un confronto con le pagine 
della lezione del 17 marzo 1986, dove il filosofo francese si misura 
in modo serrato con la questione del razzismo, e in cui si tematizza 
un potere in grado «di uccidere la vita stessa» – un potere di morte 
(thanatos) insomma.8

Foucault propone un’indagine, tanto storico-genealogica quanto 
teorica, del processo che ha portato alla formazione dell’esperienza 
contemporanea del potere. L’analisi parte considerando i caratteri 
di quello che viene definito potere giuridico o sovrano, originatosi 
già nell’epoca classica. Attributo fondamentale di tale potere è il di-
ritto di vita e di morte9 che il sovrano esercita sui suoi sudditi. Tale 
carattere, nella sua applicazione, non può che rivelarsi asimmetrico 
e spostato verso la morte. Infatti, ciò che garantisce al sovrano il po-
tere di far morire o di lasciar vivere è il diritto di uccidere.10 Una tale 
prerogativa è esercitata in modo tanto diretto – quando il sovrano è 
minacciato personalmente, o quando qualcuno infrange le sue leggi 

6  FOUCAULT 2009.
7  MBEMBE 2016.
8  FOUCAULT 2009, p. 219.
9  FOUCAULT 2021, p. 119; 2009, p. 206.
10 FOUCAULT 2009, p. 207.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

40

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultianaPatrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana

– quanto indiretto – quando, minacciato da nemici esterni, il sovra-
no può «esporre» la vita dei suoi sudditi con l’obbiettivo di difender-
si.11 Foucault precisa che, parlando di morte, non si riferisce solo a 
quella fisica, ma anche a quella politica.12 Il potere sovrano è, infine, 
descritto da Foucault come un potere estorsivo: 

il potere si esercitava essenzialmente come istanza di prelievo, 
meccanismo di sottrazione, diritto di appropriarsi di una parte delle 
ricchezze, estorsione di prodotti, di beni, di servizi, di lavoro e di sangue, 
imposti ai sudditi. Il potere era innanzitutto diritto di prendere: sulle cose, 
il tempo, i corpi ed infine la vita. 13

Storicamente, però, intorno alla fine del XVII secolo, la legge ar-
mata della morte inizia a perdere terreno a favore di un potere di 
tipo nuovo.14 Foucault rileva due evoluzioni consecutive che rea-
lizzano quello che viene definito potere produttivo o di normaliz-
zazione.15 I due poli attraverso cui si sviluppa tale processo sono 
compatibili in quanto si muovono su dimensioni diverse. Anzitut-
to, Foucault fa emergere un’anatomo-politica del corpo umano.16 Un 
tale potere ha un carattere disciplinare che si esercita attraverso 

11  FOUCAULT 2021, p. 119.
12  Foucault si esprime così: «quando parlo di messa a morte non intendo sem-
plicemente l’uccisione diretta, ma anche tutto ciò che può essere morte indiret-
ta: il fatto di esporre alla morte o di moltiplicare per certuni il rischio di morte, 
o più semplicemente la morte politica, l’espulsione, il rigetto» (FOUCAULT 2009, 
p. 222).
13  FOUCAULT 2021, p. 120, corsivo mio.
14  Si può rilevare una forte ambiguità, a questo punto, nel discorso di Foucault. 
Infatti, ogni tanto questa nuova forma di potere appare in continuità con quella 
del potere sovrano; altre volte, invece, le si oppone nettamente. Tale criticità, 
che ora ci limitiamo a rilevare, sarà tema esplicito della prossima sotto-sezione.
15  FOUCAULT 2009, p. 221.
16  FOUCAULT 2021, p. 123.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

41

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultianaPatrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana

le istituzioni (quali scuole, prigioni, ecc.) e si concentra sul corpo 

individuale in quanto macchina: «il suo dressage, il potenziamento 
delle sue attitudini, l’estorsione delle sue forze, la crescita paralle-
la della sua utilità e della sua docilità, la sua integrazione a siste-
mi di controllo efficaci ed economici».17 Foucault arriva a definire 
questo polo come una tecnologia disciplinare del lavoro.18 Dall’al-
tra parte, abbiamo invece una bio-politica della popolazione. Tale 
potere ha un carattere regolatore che non si esercita più sui corpi 
individuali, ma sul corpo-specie, ovvero «sul corpo attraversato 
dalla meccanica del vivente e che serve da supporto ai processi 
biologici: la proliferazione, la nascita e la mortalità, il livello di sa-
lute, la durata di vita, la longevità con tutte le condizioni che pos-
sono farle variare».19 Queste due direzioni – anatomica e biologica 
– si innestano ortogonalmente l’una sull’altra, generando così una 
grande tecnologia a due facce che, attraverso la manipolazione, la 
disciplina e la regolazione dei corpi, si prende la vita a carico. Si 
apre, dunque, un’era del bio-potere che, in contrapposizione con 
il potere sovrano, fa vivere o respinge la morte. Quest’ultima vie-
ne, infatti, screditata, evitata e allontanata, mentre la vita viene 
protetta e fatta proliferare.

Se Foucault può sostenere che il passaggio al nuovo tipo di po-
tere non esclude il «formidabile potere di morte» della sovranità, 
nondimeno, secondo Butler, potere giuridico-sovrano e potere pro-
duttivo-normalizzante sono ancora pensati attraverso uno schema 

17  Ibidem.
18  FOUCAULT 2009, p. 208.
19  FOUCAULT 2021, p. 123.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

42

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultianaPatrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana

binario che escluderebbe la morte dal secondo polo per assegnarla 
al primo.20 E, in effetti, lo stesso Foucault sembra confermare ciò: 

Se nel diritto di sovranità la morte costituiva il punto in cui esplodeva, 
nel modo più manifesto, l’assoluto potere del sovrano, ora, al contrario, la 
morte diventerà il momento in cui l’individuo sfugge a ogni potere, ricade 
su se stesso e si rifugia in qualche modo nella sua parte più privata.21

Nell’era della biopolitica si verifica un processo di progressiva squa-
lificazione della morte. Quest’ultima è il limite del potere e si situa, 
rispetto ad esso, in una relazione di esteriorità. Al contrario della 
sovranità, il bio-potere rifugge continuamente la morte perché su 
di essa non ha presa. 

2. L’ipotesi Butler: dialettica disancorata ed erotizza-

zione di signoria-servitù

La proposta elaborata da Judith Butler in Soggetti di desiderio è, a 
tutta prima, quantomeno in controtendenza con la percezione che 
lo stesso Foucault aveva delle sue indagini. Infatti, se nella Fenome-

nologia di Hegel si possono riscontrare una ferrea logicità e una sco-
perta teleologia nell’analisi dell’incedere storico, in Foucault non 
si possono che affermare con forza le caratteristiche opposte. In 
effetti, sono proprio l’assenza di un telos e l’imprevedibile creatività 
le principali differenze che la stessa Butler rileva tra la descrizione 
del processo storico foucaultiano e quello hegeliano. Buona parte 

20  BUTLER 2009, p. 254.
21  FOUCAULT 2009, p. 214.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

43

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultianaPatrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana

della riflessione del filosofo francese può essere addirittura consi-
derata come un tentativo di scivolare fuori dalla cornice dialettica, 
proponendo un superamento della tensione storica prodotta dalle 
rigide opposizioni binarie hegeliane. In Foucault, infatti, tale ten-
sione è riformulata nei termini della relazione tra potere giuridico 
(o repressivo) e potere produttivo (o normalizzante). Se, nella cor-
nice hegeliana, a una forza oppressiva (esercitata dal signore) deve 
corrispondere una forza emancipativa (messa in atto dal servo), in 
Foucault proprio quest’ultima viene denunciata come inessenziale: 
in realtà, è lo stesso potere giuridico – la legge – a produrre e ripro-
durre ciò che vorrebbe reprimere.

Il tentativo di uscita dal paradigma dialettico è realizzato da 
Foucault attraverso la netta negazione di sostanzialità ontologica 
al soggetto. Secondo Butler, dal momento che «Foucault manca di 
qualsiasi soggetto […] gli opposti binari non riescono a realizzar-
si».22 In Hegel, tutte le conseguenze imprevedibili della storia, di-
fatti, non sono che dimensioni non rivendicate della coscienza, le 
quali vengono poi riassorbite da una nozione più ampia di soggetto. 
In Foucault, d’altra parte, proprio quest’ultimo perde la sua sostan-
za a favore di un potere anch’esso a-sostanziale: i soggetti non sono 
che strumenti dell’auto-realizzazione del potere.23 Nei confronti di 
quest’ultimo, infatti, Foucault ci invita ad essere «nominalisti»: 

il potere in senso sostantivo, il potere, non esiste […] potere significa 
relazioni, un grappolo di relazioni più o meno organizzato e coordinato 
gerarchicamente.24

22  BUTLER 2009, p. 249.
23  Ivi., p. 250.
24  FOUCAULT 1980, p. 198. Foucault scrive anche altrove: «bisogna probabil-



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

44

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana

Butler sostiene che, se il potere non è che le «relazioni attraverso 
cui esso viene trasmesso e trasformato, [allora] esso coincide con il 
proprio processo di trasmissione e trasformazione, con la storia di 
tali processi, una storia che è completamente sprovvista di quella 
coerenza e finitezza narrativa che erano elementi caratteristici del-
la Fenomenologia».25 In questo senso, Butler può definire Foucault 
un dialettico debole e coniare per lui il concetto di dialettica disan-

corata. In effetti, ci dice Butler, nel filosofo francese «la dialettica è 
disancorata sia dal soggetto sia dalla sua conclusione teleologica».26 
In Foucault, il processo storico non ha più un motore logico, ma 
viene mosso unicamente da circostanze storiche che si tratterà di 
dissotterrare genealogicamente.

Questa dialettica disancorata rimane però, per Butler, hegelia-

na, troppo hegeliana. La circostanza storica assegnata da Foucault 
all’esperienza contemporanea del potere è, infatti, ancora la guer-
ra. Epicentro del conflitto nella società odierna è, per il pensatore 
francese, la sessualità, che viene così letta nei termini di una lotta 
per la vita e per la morte. Come ci ricorda Butler, in guerra si con-
frontano le forze della vita e quelle dell’anti-vita.27 Se prima la guer-
ra era lo strumento principe per far valere il proprio diritto di vita 
sugli altri, secondo la filosofa americana, Foucault intravede nel 
Novecento un cambio di paradigma: è «la vita piuttosto che la legge 

mente essere nominalisti: il potere non è un’istituzione, e non è una struttura, 
non è una certa potenza di cui alcuni sarebbero dotati: è il nome che si dà aduna 
situazione strategica complessa in una società data» (FOUCAULT 2021, p. 83).
25  BUTLER 2009, p. 251.
26  Ivi., p. 247.
27  Ivi., p. 253.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

45

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana

[a caratterizzare …] le lotte politiche».28 In questa mossa, sempre 
Butler, legge una trasvalutazione nietzscheana di Hegel: l’afferma-
zione della vita diventa il più alto ideale da perseguire in questa 
lotta. E, siccome la sessualità nel Novecento si presenta come il più 
diretto strumento per agire sulla vita, allora essa diventa l’epicen-
tro delle lotte politiche, le quali divengono ora lotte erotiche. Butler 
conclude che, attraverso l’erotizzazione della figura signore-servo, 
Foucault realizza una rielaborazione della figura stessa in chiave 
contemporanea. 

Se certo è persa la possibilità di mantenere la presunta univer-
salità del discorso hegeliano, la dialettica storica viene conservata 
attraverso lo scivolamento dal soggetto al corpo, il quale diviene 
vero ed unico protagonista del processo. Il «soggetto desiderante» 
hegeliano perde così la sua centralità. Foucault, secondo Butler, 
sembra infatti elevare il corpo a unico luogo di conflitto che possa 
fungere da motore storico.29 Il progetto è quindi quello di mostra-
re il corpo – «superficie d’iscrizione di avvenimenti» – «tutto im-
presso di storia, e la storia che devasta il corpo».30 Si genera così 
la possibilità di una bio-storia che registra «le pressioni attraverso 
le quali i movimenti della vita ed i processi della storia interferi-
scono gli uni con gli altri».31 Ma, allo stesso tempo, si apre anche 

28  FOUCAULT 2021, p. 140.
29  «In un certo senso, l’opera recitata su questo teatro senza luogo è sempre la 
stessa: è quella che ripetono indefinitamente i dominatori e i dominati. Che degli 
uomini dominino altri uomini, ed ecco che nasce la differenza dei valori; che 
delle classi dominino altre classi, e nasce l’idea della libertà» (FOUCAULT 1977, 
pp. 39-40).
30  Ivi., p. 36.
31  FOUCAULT 2021, p. 71.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

46

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana

una nuova dimensione del potere in cui il corpo e la vita entrano 
nel campo dei calcoli espliciti della politica. 

In questo senso, se Butler ha ragione, persino la bio-politica 
foucaultiana non può che essere fortemente debitrice della corni-
ce hegeliana. In effetti, in quel che segue si riscontreranno delle 
interessanti analogie tra la coppia hegeliana signore-servo e quel-
la foucaultiana sovranità-biopotere. La tesi che verrà sostenuta si 
impegna a riconoscere forti similitudini strutturali e teoriche che 
permetteranno di avanzare l’ipotesi secondo cui la coppia sovrani-
tà-biopotere può essere letta come una figura dialettica. Se così fos-
se, allora seguendo il movimento dialettico dovremmo aspettarci 
l’elaborazione di un’ulteriore figura che sia capace di tenere assie-
me, pur superando, le forme di potere appena menzionate. E, in ef-
fetti, il dibattito dopo Foucault ha prodotto una nuova categoria – il 
thanato- o necro-potere – rimasta solo latente e mai esplicitamente 
emersa nella trattazione del filosofo francese; figura che si tratterà 
di considerare. Tenteremo di giustificare ulteriormente queste as-
serzioni nella sezione successiva.

3. Le radici hegeliane della biopolitica di Foucault

3.1. Sovranità e biopotere come rielaborazione di signoria-servitù

Se l’ipotesi di Butler è corretta, e davvero Foucault rielabora la fi-
gura signore-servo, allora possiamo avanzare un’interpretazione di 
un tale binarismo in chiave hegeliana. Anzitutto possiamo rilevare 
la forte connessione, tanto in Hegel quanto in Foucault, che inter-
corre tra signoria-sovranità e la morte. Nella Fenomenologia, la figu-



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

47

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultianaPatrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana

ra del signore emerge proprio da una lotta per la vita e per la morte 
in cui dà prova di sé: «Attraverso la morte, si è invero costituita la 
certezza che tutte e due le autocoscienze hanno arrischiato la loro 
vita, disprezzandola in sé nell’altro».32 Ma solo colui che non ha tre-
mato di fronte alla morte – colui che ha preferito la morte alla vita 
– riceve il riconoscimento dalle altre autocoscienze. Hegel affida 
così al potere della morte una forza antropogena. 

Al tempo stesso, è solo attraverso l’emergere della figura del si-
gnore che la morte può esercitare la sua potenza e creare l’autoco-
scienza. La coscienza naturale, infatti, è in Hegel caratterizzata da 
uno status neutrale rispetto alla morte. Finché rimane pura vita, 
la coscienza non conosce propriamente morte individuale. Infatti, 
scrive Hegel, che la vita «è il tutto che si sviluppa, che dissolve il pro-
prio sviluppo e che in questo movimento si mantiene semplice».33 
La morte ha un rapporto privilegiato con l’autocoscienza. Di fatto, 
non si può dire propriamente che gli animali muoiano, per Hegel; 
mancando della componente spirituale, essi si decompongono, im-
putridiscono, decadono (sono soggetti alla Verwesung) piuttosto.34 

La relazione biunivoca signoria-morte è rilevabile anche nell’a-
nalisi foucaultiana della sovranità. Infatti, la sovranità è sì tale per-
ché esercita il diritto di uccidere ma, allo stesso tempo, la morte 
può palesarsi solo attraverso il potere sovrano:

arrivando […] fino al paradosso, significa in fondo che, nei confronti del 
potere, il soggetto non è, con pieno diritto, né vivo né morto. Dal punto di 

32  HEGEL 2008, p. 131.
33  Ivi., p. 125.
34  KOJÈVE 1996, p. 636.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

48

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultianaPatrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana

vista della vita e della morte, il soggetto è semplicemente neutro ed è solo 
grazie al sovrano che ha diritto a essere vivo o ha diritto, eventualmente, 
a essere morto.35

Si tratta, tanto per Hegel quanto per Foucault, di una morte astrat-
ta, che colpisce più la dimensione sociale e politica che quella fisi-
co-biologica (materiale). In quest’ultimo caso, infatti, non si giun-
gerebbe al riconoscimento del signore-sovrano in quanto tale. Ma, 
questa figura, sia nella veste hegeliana che foucaultiana, deriva i 
propri diritti e la propria esistenza dal riconoscimento che passa 
attraverso la possibilità della morte astratta.

Una seconda analogia rilevabile tra signoria e sovranità è la ca-
ratteristica estorsiva. Tanto il signore quanto il sovrano godono del 
frutto del lavoro dei servi-sudditi, dai quali, anche, dipendono. Il 
diritto sovrano trova un ulteriore limite alla sua presa: non è un 
potere illimitato; la vita dei servi-sudditi gli scappa sempre in quan-
to è la condizione che pone le basi al contratto che dona potere. È 
per proteggere la propria vita, per sopravvivere, che i servi-sudditi 
arrivano a concedere tutto il resto. Il lavoro diventa una sorta di as-
sicurazione hobbesiana contro la morte per chi è soggetto al potere 
sovrano.

Anche la coppia servitù-biopotere presenta delle evidenti somi-
glianze. Anzitutto, centrale è la dimensione corporea. Se – come 
sostiene Butler – il servo hegeliano è un corpo senza coscienza, 
non stupisce che il bio-potere vada a iscriversi e ad esercitare la 
sua presa proprio nei e sui corpi (tanto individuali, quanto di spe-

35  FOUCAULT 2009, p. 207.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

49

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana

cie). Se, ancora, caratteristica peculiare della servitù è il lavoro e la 
manipolazione del dato naturale, appare scontato che il bio-potere 
lavori e manipoli i corpi biologici – ovvero ciò che è naturalmente 
dato. Inoltre, tanto il servo quanto il bio-potere rifuggono la mor-
te: l’uno perché la esperisce come signore supremo; l’altro perché, 
come abbiamo visto, trova in essa il suo limite. Entrambi i termini 
della diade sono definiti ai loro margini dalla morte che cercano di 
allontanare.

3.2. La dialettica sovranità-biopolitica-thanato(necro)politica

Se l’operazione appena illustrata è plausibile – ed è quindi possibile 
leggere la proposta di Foucault in termini hegeliani –, ci dovremmo 
aspettare che entrambe le coppie, così astrattamente mantenute se-
parate, mostrino tutta la loro insufficienza e richiedano un’ulteriore 
sintesi dialettica. Tanto il signore che il sovrano, infatti, detengono 
poteri astratti che non hanno davvero presa sui corpi dei sudditi. 
Nella figura della signoria Hegel scrive: 

L’individuo che non ha osato rischiare la vita può bensì venire riconosciuto 
come persona [inteso qui in senso giuridico]; ma non ha raggiunto la verità 
di questo riconoscimento come autocoscienza autonoma.36

Il signore è, in fondo, l’unica autocoscienza in mezzo a persone giu-
ridiche: solo il signore è in grado di raggiungere un riconoscimento 
che non risulti meramente giuridico, formale, ma che sia anche so-
stanziale. Per il servo il padrone non è solo portatore di diritti, ma 

36  HEGEL 2008, p. 131.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

50

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana

vera e propria fonte di vita: colui che materialmente decide della 
vita e della morte. Allo stesso tempo, Foucault scrive del bio-potere 
che esso non ha più «a che fare solo con soggetti di diritto sui quali 
la morte è la presa estrema, ma con degli esseri viventi, e la presa 
che potrà esercitare su di loro dovrà porsi a livello della vita stes-
sa».37 Anche la sovranità, dunque, ha a che fare con personalità giu-
ridiche. Per contrasto, il bio-potere acquista concretezza e materia-
lità ma, di per sé, non può generare alcun tipo di comunità politica, 
la quale deve essere già data. Il bio-potere si esercita sulla dimen-
sione materiale dei soggetti – ovvero il corpo individuale e quello 
della specie – modificandoli secondo le proprie necessità. In virtù 
di ciò, i soggetti del bio-potere non sono più personalità giuridiche, 
meri soggetti di diritto – in questo senso, astratti. Il bio-potere non 
ha presa sull’astrattezza degli individui, ovvero sulla loro parteci-
pazione o esclusione dal corpo sociale: una tale forma di potere si 
può istituire solo una volta che la comunità politica è già data.38 Al 
contrario, la sovranità è capace di fondare nuove comunità grazie 
al patto che istituisce il sovrano. Si richiede, allora, che questi due 
estremi si fondano sopprimendo le proprie differenze e, nello stesso 
tempo, conservandole.

Questo lavoro è svolto dal concetto di thanato- o necro-politica. 
Tale nozione, elaborata da Giorgio Agamben39 e ripresa da Achille 
Mbembe,40 può essere vista come lo sviluppo di una figura già im-
plicita e latente nella filosofia foucaultiana. Infatti, tanto il regime 

37  FOUCAULT 2021, p. 126.
38  CFR. ESPOSITO 2002.
39  AGAMBEN 2005.
40  MBEMBE 2016.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

51

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana

nazista, quanto la situazione atomica, esemplificano per Foucault 
una forma di potere nuova che non esclude la sovranità:

questo formidabile potere di morte […] si presenta ora come il 
complemento di un potere che si esercita positivamente sulla vita, che 
comincia a gestirla, a potenziarla, a moltiplicarla, ad esercitare su di essa 
controlli precisi e regolazioni.41

Ma una tale figura non può che essere paradossale e contraddit-
toria. Si presenta, infatti, come un potere che ha il compito di ga-
rantire e far proliferare la vita, ma che contemporaneamente ha il 
potere di distruggerla e di sopprimersi come potere di assicurare 
la vita:42

Se è vero che il suo fine è essenzialmente quello di potenziare la vita 
[…] come è possibile, in tali condizioni, che un potere politico siffatto 
uccida, rivendichi la morte, esiga la morte, faccia uccidere, dia l’ordine 
di uccidere, esponga alla morte non solo i suoi nemici, ma persino i suoi 
stessi cittadini?43

La thanato- o necro-politica – categorie elaborate da Agamben e 
Mbembe e, come abbiamo visto, solo latenti nella produzione fou-
caultiana – è allora capace di sintetizzare tanto il diritto di mor-
te sovrano quanto la disciplinarizzazione e regolazione dei corpi 
(individuali e di specie) in un potere – hegelianamente – reale che 

41  FOUCAULT 2021, p. 121.
42  FOUCAULT 2009, p. 219.
43  Ivi., pp. 219-220. Foucault risolve questo paradosso appellandosi al razzismo: 
«Il razzismo, in primo luogo, rappresenta il modo in cui, nell’ambito di quella 
vita che il potere ha preso in gestione, è stato infine possibile introdurre una 
separazione, quella tra ciò che deve vivere e ciò che deve morire» (Ibid., p. 220). 
Visto il focus del contributo, ci riserviamo di non trattare oltre questo tema.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

52

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana

ha presa su tutte le dimensioni dei suoi soggetti. Nella macchina 
della thanato-politica è infatti implicito, secondo Agamben, un di-
spositivo di inclusione escludente44 che determina l’appartenenza – 
o meno – ad una comunità politica tanto giuridicamente quanto 
biologicamente: è questa stessa nuova forma di potere a generare 
i propri soggetti sotto entrambe le dimensioni. La thanato-politica 
è allora capace di sfuggire alla dimensione meramente materiale 
della sovranità, e al tempo stesso si rende in grado di non limita-
re la sua azione agli aspetti vitali e sostanziali dei soggetti, agen-
do sull’inclusione/esclusione dei suoi membri. Una tale dialettica 
storico-politica ricalca perfettamente il movimento proposto nella 
Fenomenologia: proprio come, in Hegel, arrivare alla fine del per-
corso della figura signore-servo significa giungere al termine del 
processo antropogeno (materiale) 45 – e l’autocoscienza è nata – così 
in Foucault il binomio sovranità-biopolitica porta a un potere che 
produce soggetti. Ecco che la sovranità, estraniatasi (entfremd) nel 
bio-potere, rientra in sé stessa formando un’auto-identità arricchi-
ta della possibilità di intervenire sui corpi.

Conclusioni

Se l’ipotesi di Butler è corretta ed è plausibile la mossa, da noi propo-
sta, di estendere la sua validità anche all’ambito della biopolitica fou-

44  AGAMBEN 2005.
45  Il pieno sviluppo dell’autocoscienza – includente anche la dimensione spi-
rituale – avverrà infatti con la conclusione del percorso della coscienza infelice. 
Nella figura signoria-servitù la dimensione portante è quella materiale: si passa, 
infatti, da una vita pienamente animale ad una biologicamente umana. 



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

53

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana

caultiana, si apre allora la possibilità di interpretare le fondamenta 
del paradigma biopolitico in chiave hegeliana. Questa mossa ci per-
mette di rilevare una potenziale problematicità che deriva diretta-
mente da questo disancoramento dialettico che la Butler sottolinea. 

In effetti, Foucault sembra compiere un’operazione che si potreb-
be osare definire kojéviana.46 Nel rielaborare la figura signore-ser-
vo, la dialettica si distacca dal sostrato della coscienza e si innesta 
sulla dimensione sociale. La pericolosità di una tale operazione sta 
nell’aprire la possibilità di ontologizzare – ovvero, rendere sostan-
ziale attraverso l’instaurazione di due polarità ugualmente reali ed 
indipendenti l’un l’altra – una differenza che, in Hegel, non è che 
fenomenologica.47 Se la dimensione sociale diviene sostanza del-
la dialettica storica, la sua esistenza sarà tanto reale quanto quella 
delle forze che le resistono. Nel paradigma biopolitico, però, la re-
sistenza viene assegnata ai corpi e ai soggetti. Il rischio è dunque 
quello di ricadere nella rigida opposizione binaria – già sconfessata 
da Foucault – tra oppressione ed emancipazione in cui entrambi i 
termini (potere e soggetti) sono reali. E, in effetti, la categoria della 
thanato- o necro-politica sembra incorrere in questo pericolo. La 
paradossalità di tale nozione risiede proprio nel suo carattere insie-
me repressivo e produttivo. 

46  KOJÉVE 1996.
47  Infatti, in Hegel non c’è differenza ontologica tra autocoscienza e stato, es-
sendo entrambe tappe del percorso fenomenologico. Scrive lo stesso HEGEL 1999, 
p. 195 nel §258 della Sezione Terza dei Lineamenti di filosofia del diritto: «Lo 
stato inteso come la realtà della volontà sostanziale, realtà ch’esso ha nell’auto-
coscienza particolare innalzata alla sua universalità, è il razionale in sé e per sé. 
Questa unità sostanziale è assoluto immobile fine in se stesso, nel quale la libertà 
perviene al suo supremo diritto, così come questo scopo finale ha il supremo di-
ritto di fronte agli individui, il cui supremo dovere è d’esser membri dello stato».



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

54

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana

Finché si rimane nella cornice foucaultiana – come abbiamo vi-
sto –, ciò non rappresenta un problema: tanto il necro-potere quan-
to i soggetti da esso prodotti e repressi non godrebbero, infatti, di 
uno status ontologico indipendente. In Foucault, in fondo, il potere 
(o, cambiando punto di vista, i soggetti) reprime e produce sé stes-
so. Il rischio latente dell’ontologizzazione è, invece, quello di estrin-
secare i soggetti dal potere – rendendoli tra di loro indipendenti 
attraverso un’operazione sostanzializzante – senza alcuna possibili-
tà di riappropriazione. Mancando quest’ultimo passaggio dialettico 
il movimento si blocca ad un momento di totale opposizione tra 
potere e soggetti, senza occasione di sintesi. La relazione che ne 
risulta non può che essere negativa e distruttiva. Allo stesso tem-
po, la risoluzione di una tale tensione non può più essere trovata 
né nel potere né nei soggetti, ma all’esterno di questa dialettica. Si 
condanna così la storia a una rigida immobilità che Foucault stesso 
si era dato il compito di evitare.

Se le analisi svolte durante il nostro percorso sono plausibili, allo-
ra proprio il carattere hegeliano non rivendicato da Foucault si pone 
alla base di una possibile ricaduta in un binarismo senza via d’uscita. 
È bene allora far emergere chiaramente la hegelianità latente nel-
la dimensione biopolitica e, al tempo stesso, sottolineare il veto che 
previene l’ontologizzazione tanto del potere quanto dei soggetti.

Riferimenti bibliografici

AGAMBEN 2005 : G. Agamben, Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda 

vita, Torino, Einaudi, 2005.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

55

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana

ANSELL-PEARSON 2014 : K. Ansell-Pearson, Care of Self in Dawn : 

On Nietzsche’s Resistance to Bio-political Modernity, in Nietzsche as 

Political Thinker, a cura di M. Knoll, e B. Stocker, Berlino/Boston, 
De Gruyter, 2014, pp. 239-266.

BACKMAN - Cimino 2022 : Biopolitics and Ancient Thought, a cura di 
J. Backman – A. Cimino, Oxford University Press, 2022.

BALKE 2003 : F. Balke, From a Biopolitical Point of View : Nietzsche’s 

Philosophy of Crime, «Cardozoē Law Review» 24, 2 (2003), pp. 705-
722.

BUTLER 2009 : J. Butler, Soggetti di desiderio, a cura di A. Cavarero, 
trad. di G. Giuliani, Roma, Laterza, 2009.

ESPOSITO 2002 : R. Esposito, Immunitas : Protezione e negazione della 

vita, Torino, Einaudi, 2002.

ESPOSITO 2004 : R. Esposito, Bìos : Biopolitica e filosofia, Torino, Ei-
naudi, 2004.

ESPOSITO 2006 : R. Esposito, Communitas : Origine e destino delle 

comunità, Torino, Einaudi, 2006.

FOUCAULT 1977 : M. Foucault, Nietzsche, la genealogia, la storia (1971) 
in M. Foucault, Microfisica del potere. Interventi politici, a cura di 
A. Fontana e P. Pasquino, Torino, Einaudi, 1977, pp. 29-54.

FOUCAULT 1980 : M. Foucault, Power/Knowledge. Selected Interviews 

and Other Writings, 1972-77, a cura di C. Gordon, New York, Pan-
theon, 1980.

FOUCAULT 2009 : M. Foucault, Bisogna difendere la società, a cura di 
M. Bertani e A. Fontana, Milano, Feltrinelli, 2009.



ACME v. 78, n. 1 -2 (2025)

56

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana

FOUCAULT 2021 : M. Foucault, Storia della sessualità 1 : La volontà 

di sapere, a cura di P. Pasquino, G. Procacci, Milano, Feltrinelli, 
2021.

HEGEL 2008 : G. W. F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, a cura di G. 
Garelli, Torino, Einaudi, 2008.

HEGEL 1999 : G. W. F. Hegel, Lineamenti di filosofia del diritto, a cura 
di Giuliano Marini, Bari-Roma, Laterza, 1999.

KOJÉVE 1996 : A. Kojéve, Introduzione alla lettura di Hegel, a cura di 
G. F. Frigo, Milano, Adelphi, 1996.

LEMM 2020 : V. Lemm, Homo Natura : Nietzsche, Philosophical An-

thropology and Biopolitics, Edinburgh, Edinburgh University 
Press, 2020.

LINDHOLM 2023 : S. Lindholm, Jean Bodin and Biopolitics Before the 

Biopolitical Era, Milton Park, Taylor & Francis, 2023.

MBEMBE 2016 : A. Mbembe, Necropolitica, a cura di R. Beneduce, 
Bologna, Ombre Corte, 2016.

OJAKANGAS 2016 : M. Ojakangas, On the Greek origins of biopolitics : a 

reinterpretation of the history of biopower. Londra, Routledge, 2016.




