Annali della Facolta di Studi Umanistici  ISSN 0001-494X
dell’Universita degli Studi di Milano eISSN 2282-0035

Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana:
la dialettica sovranita-biopolitica-thanatopolitica

The Hegelian Roots of Foucauldian Biopolitics:

the Sovereignity-Biopolitics-Thanatopolitics Dialectic
doi: 10.54103/2282-0035/27967

Abstract

[IT] Negli ultimi decenni l'affermazione del paradigma
biopolitico nel dibattito filosofico-politico ha portato a
una serie di studi riguardanti il concetto di biopolitica,
primariamente nel pensiero di Michel Foucault.
L'influenza hegeliana sul pensatore francese non e,
pero, stata mai largamente tematizzata nella letteratura
biopolitica. Con l'obbiettivo di iniziare a colmare tale iato,
il presente lavoro si concentra sulla lettura di Foucault
proposta da Judith Butler alla luce della dialettica servo-
signore e propone di estendere tale interpretazione anche
alla biopolitica foucaultiana. Un'operazione di questo tipo
ci permette di rintracciare potenziali criticita e adottare
soluzioni teoretiche che le evitino. Specificamente, sara
sostenuto chele figure biopolitiche di sovranita, biopotere
e thanatopolitica possano essere lette come risultato di
un processo dialettico molto simile a quello descritto
da Hegel nel cap. IV della Fenomenologia. Tale mossa
permette di sottolineare caratteristiche ancora latenti
nella produzione foucaultiana, ma che si presenteranno
in autori successivi come Giorgio Agamben e Achille
Mbembe. Si sosterra, infine, che l'ontologizzazione dei
soggetti, condotta dalla riflessione biopolitica successiva
a Foucault, possa essere letta come un incongruo arresto

Patrizio Caldara

® 0009-0002-2425-1771

Universita degli Studi

di Milano
ROR 00Wjc7c48

patrizio.caldara@studenti.unimi.it

© Patrizio Caldara

Received: 10/01/2025
Accepted: 23/04/2025

ACME

V.78, n.1-2(2025)

Saggi



Annali della Facolta di Studi Umanistici  ISSN 0001-494X
dell’Universita degli Studi di Milano eISSN 2282-0035

del movimento dialettico. Una tale peculiare e problematica operazione,
infatti, solidifica i due poli del processo sociale - concettualizzando il
potere come dimensione oppressiva, mentre i soggetti come punti di
resistenza ad esso - e li oppone l'un l'altro in una relazione distruttiva.
Quest'ultimo esito puo essere evitato facendo emergere chiaramente le
radici hegeliane del paradigma biopolitico, ed adottando di conseguenza
una soluzione hegeliana (recepita anche da Foucault) che non ammette
questo tipo di ontologizzazione.

PAROLE CHIAVE: biopolitica, thanatopolitica, Foucault, Hegel, dialettica

[EN] In the last decades the affirmation of the biopolitical paradigm in
the philosophical-political discussion has generated a series of studies
around the concept of biopolitics, first and foremost in the thought of
Michel Foucault. W. G. F. Hegel’s influence on the French philosopher,
however, is not extensively thematized in the biopolitical literature. In
order to start filling this gap, the present work focuses on Judith Butler’s
reading of Foucault in the light of the slave-master Hegelian dialectic and
proposes to extend this interpretation also to Foucauldian biopolitics.
Such an operation enables us to detect potential criticalities and to adopt
theoretical solutions to avoid them. Particularly, it will be proposed that
the biopolitical figures of Sovereignty, Biopower, and Thanatopolitics can
be seen as results of a dialectical process very similar to the one described
by Hegel in the fourth chapter of the Phenomenology. We will then be
able to highlight some characteristics that are not yet explicit in Foucault’s
texts, but that are present in the later philosophers that follow his path
like, for instance, Giorgio Agamben, and Achille Mbembe. Lastly, it will
be claimed that to let the subjects endure a process of ontologization
(as the biopolitical debate that followed Foucault did), means to put an
inappropriate stop to the dialectical movement. In fact, such a peculiar
and problematic operation solidifies the poles of the social process - by
conceptualizing power as an oppressive dimension, and subjects as points
that resist it - and opposes one another in a destructive relationship.

ACME  v.78,n.1-2(2025)
Saggi



Annali della Facolta di Studi Umanistici  ISSN 0001-494X
dell’Universita degli Studi di Milano eISSN 2282-0035

The latter result can be avoided by highlighting the Hegelian key in
which the biopolitical paradigm is rooted in: thus, avoiding any kind of
ontologization as Hegel (but also Foucault) did.

KeYworDps: biopolitics, thanatopolitics, Foucault, Hegel, dialectic

LI:}ZJJ ACME  v.78,n.1-2(2025)

Milano University Press

Licensed under a Creative Sagg]
Commons Attribution-Share-
Alike 4.0 International



ACME V.78, 1n.1-2(2025)

INTRODUZIONE'

Negli ultimi decenni la biopolitica si e imposta come una delle piu
importanti cornici di riflessione nella teorizzazione politica. Con
questo termine si vogliono sottolineare le caratteristiche pervasive
di certe forme di potere che trovano la loro canonizzazione in quel-
la che comunemente e definita I'eta della modernita.? La forma at-
tuale del paradigma ha un immenso debito nei confronti di Michel
Foucault. Molto si discute sugli autori che hanno portato lo stesso
ad elaborare la sua proposta. La chiara influenza di Friedrich Nietz-
sche ha, per esempio, generato un florido dibattito sul carattere
biopolitico del pensiero di quest’ultimo.?

Meno esplorata e I'influenza delle analisi di Georg W. F. Hegel sul
filosofo francese. In effetti, come rileva Judith Butler in Soggetti di
desiderio, Foucault sembra perseguire I'idea di una dialettica disan-
corata, in aperta contrapposizione con quella hegeliana.* Sempre
Butler, pero, sottolinea come rifiutare Hegel non sia un compito
cosi facile: la semplice negazione del suo pensiero, infatti, rischia
di ricadere in soluzioni teoriche previste dallo stesso filosofo tede-

! Ringrazio vivamente il prof. Antonio Cimino per avermi trasmesso - attra-
verso il suo corso - l'interesse per la biopolitica, senza il quale questo articolo
non avrebbe mai visto la luce, e ringrazio anche la prof.ssa Annalisa Ceron, il cui
entusiasmo per la bozza del presente testo ha contribuito alla mia scelta di ten-
tare di perseguirne la pubblicazione. Un grazie speciale va al prof. Paolo Valore
per il suo costante supporto. Ringrazio, infine, la redazione di ACME e i revisori
anonimi per i puntuali commenti e suggerimenti che mi hanno fornito.

2 Inletteraturala questione €, in realta, molto dibattuta. Varie proposte, infatti,
cercano di fare emergere pratiche e teorie di carattere biopolitico gia in epoche
precedenti. Cfr. ESPOSITO 2002, 2004, 2006; OJAKANGAS 2016; BACKMAN-CIMINO
2022; LINDHOLM 2023.

3 Cfr. ANSELL-PEARSON 2014; BALKE 2003; LEMM 2020.

4 BUTLER 2009.

37

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana



ACME V.78, 1n.1-2(2025)

sco. La tesi di Butler e che, pur assumendo un carattere costruttivo
e decisamente non parassitario, I'impostazione della proposta fou-
caultiana sia profondamente debitrice alle analisi hegeliane.

Nel presente testo esploreremo questa ipotesi anche in campo
biopolitico considerando soprattutto le continuita con il capitolo IV
della Fenomenologia dello Spirito.5 L'ipotesi operativa - che si strut-
turera durante il percorso - rilevera un cortocircuito tra l'appro-
priazione delle analisi hegeliane da parte del paradigma biopolitico
successivo e 'applicazione delle stesse. In particolare, si trattera di
mostrare come il peculiare paradosso della thanato- o necro-politica
abbia le proprie radici nella rielaborazione delle posizioni hegelia-
ne dello stesso Foucault.

In quel che segue, inizialmente verra proposta una breve espo-
sizione del paradigma biopolitico impostato da Foucault. Successi-
vamente, ci concentreremo sull'esposizione della tesi di Butler, per
poi occuparci specificamente del versante biopolitico, facendone
emergere gli aspetti hegeliani. Ci sposteremo, poi, a considerare la
nozione di thanato- o necro-politica rilevandone la paradossalita
e proponendo una spiegazione hegeliana della sua genesi. Infine,
nelle conclusioni, faremo emergere la specifica pericolosita di una
possibile ontologizzazione della dialettica disancorata foucaultia-
na, ovvero, della sostanzializzazione dei due poli del movimento
dialettico (potere e soggetti), che li renderebbe indipendenti 'uno
dall’altro.

5  HEGEL 2008.

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana



ACME V.78, 1n.1-2(2025)

1. IL PARADIGMA BIOPOLITICO DI MICHEL FOUCAULT: DALLA
SOVRANITA AL BIO-POTERE

I1 V capitolo de La volonta di sapere e I'ultima lezione del corso del
1975-76 al College de France - intitolato Bisogna difendere la societa® -
sono iluoghi attraverso cui il paradigma biopolitico contemporaneo
ha dialogato maggiormente con Foucault. Per esempio, la categoria
di necropolitica sviluppata da Achille Mbembe - 7e mai esplicitamen-
te elaborata da Foucault - scaturisce da un confronto con le pagine
della lezione del 17 marzo 1986, dove il filosofo francese si misura
in modo serrato con la questione del razzismo, e in cui si tematizza
un potere in grado «di uccidere la vita stessa» — un potere di morte
(thanatos) insomma.®

Foucault propone un'indagine, tanto storico-genealogica quanto
teorica, del processo che ha portato alla formazione dell'esperienza
contemporanea del potere. L'analisi parte considerando i caratteri
di quello che viene definito potere giuridico o sovrano, originatosi
gia nell'epoca classica. Attributo fondamentale di tale potere € il di-
ritto di vita e di morte® che il sovrano esercita sui suoi sudditi. Tale
carattere, nella sua applicazione, non puo che rivelarsi asimmetrico
e spostato verso la morte. Infatti, cio che garantisce al sovrano il po-
tere di far morire o di lasciar vivere ¢ il diritto di uccidere.” Una tale
prerogativa e esercitata in modo tanto diretto - quando il sovrano €
minacciato personalmente, o quando qualcuno infrange le sue leggi

FOUCAULT 2009.

MBEMBE 2016.

FOUCAULT 2009, p. 219.

FOUCAULT 2021, p. 119; 2009, p. 206.
1 FOUCAULT 2009, p. 207.

O 0 N

39

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana



ACME V.78, 1n.1-2(2025)

- quanto indiretto - quando, minacciato da nemici esterni, il sovra-
no puo «esporre» la vita dei suoi sudditi con l'obbiettivo di difender-
si. Foucault precisa che, parlando di morte, non si riferisce solo a
quella fisica, ma anche a quella politica.'? Il potere sovrano €, infine,
descritto da Foucault come un potere estorsivo:

il potere si esercitava essenzialmente come istanza di prelievo,
meccanismo di sottrazione, diritto di appropriarsi di una parte delle
ricchezze, estorsione di prodotti, di beni, di servizi, di lavoro e di sangue,
imposti ai sudditi. Il potere era innanzitutto diritto di prendere: sulle cose,
il tempo, i corpi ed infine la vita.

Storicamente, pero, intorno alla fine del XVII secolo, la legge ar-
mata della morte inizia a perdere terreno a favore di un potere di
tipo nuovo.* Foucault rileva due evoluzioni consecutive che rea-
lizzano quello che viene definito potere produttivo o di normaliz-
zazione.” I due poli attraverso cui si sviluppa tale processo sono
compatibili in quanto si muovono su dimensioni diverse. Anzitut-
to, Foucault fa emergere un’anatomo-politica del corpo umano.*® Un
tale potere ha un carattere disciplinare che si esercita attraverso

1 FOUCAULT 2021, p. 119.

2 Foucault si esprime cosi: «quando parlo di messa a morte non intendo sem-
plicemente 'uccisione diretta, ma anche tutto cio che puo essere morte indiret-
ta: il fatto di esporre alla morte o di moltiplicare per certuni il rischio di morte,
o piu )semplicemente la morte politica, l'espulsione, il rigetto» (FOUCAULT 2009,

. 222).

B FOUCAULT 2021, p. 120, corsivo mio.

14 Si puo rilevare una forte ambiguita, a questo punto, nel discorso di Foucault.
Infatti, ogni tanto questa nuova forma di potere appare in continuita con quella
del potere sovrano; altre volte, invece, le si oppone nettamente. Tale criticita,
che ora ci limitiamo a rilevare, sara tema esplicito della prossima sotto-sezione.
> FOUCAULT 2009, p. 221.

*  FOUCAULT 2021, p. 123.

40

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana



ACME V.78, 1n.1-2(2025)

le istituzioni (quali scuole, prigioni, ecc.) e si concentra sul corpo
individuale in quanto macchina: «il suo dressage, il potenziamento
delle sue attitudini, I'estorsione delle sue forze, la crescita paralle-
la della sua utilita e della sua docilita, la sua integrazione a siste-
mi di controllo efficaci ed economici».” Foucault arriva a definire
questo polo come una tecnologia disciplinare del lavoro.*® Dall’al-
tra parte, abbiamo invece una bio-politica della popolazione. Tale
potere ha un carattere regolatore che non si esercita piu sui corpi
individuali, ma sul corpo-specie, ovvero «sul corpo attraversato
dalla meccanica del vivente e che serve da supporto ai processi
biologici: la proliferazione, la nascita e la mortalita, il livello di sa-
lute, la durata di vita, la longevita con tutte le condizioni che pos-
sono farle variare».” Queste due direzioni - anatomica e biologica
- si innestano ortogonalmente I'una sull’altra, generando cosiuna
grande tecnologia a due facce che, attraverso la manipolazione, la
disciplina e la regolazione dei corpi, si prende la vita a carico. Si
apre, dunque, un’era del bio-potere che, in contrapposizione con
il potere sovrano, fa vivere o respinge la morte. Quest’ultima vie-
ne, infatti, screditata, evitata e allontanata, mentre la vita viene
protetta e fatta proliferare.

Se Foucault puo sostenere che il passaggio al nuovo tipo di po-
tere non esclude il «formidabile potere di morte» della sovranita,
nondimeno, secondo Butler, potere giuridico-sovrano e potere pro-
duttivo-normalizzante sono ancora pensati attraverso uno schema

7 Ibidem.
8 FOUCAULT 2009, p. 208.
FOUCAULT 2021, p. 123.

M

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana



ACME v.78,n.1-2(2025)

binario che escluderebbe la morte dal secondo polo per assegnarla
al primo.® E, in effetti, lo stesso Foucault sembra confermare cio:

Se nel diritto di sovranita la morte costituiva il punto in cui esplodeva,
nel modo piu manifesto, 'assoluto potere del sovrano, ora, al contrario, la
morte diventera il momento in cui I'individuo sfugge a ogni potere, ricade
su se stesso e si rifugia in qualche modo nella sua parte piu privata.*

Nell'era della biopolitica si verifica un processo di progressiva squa-
lificazione della morte. Quest’'ultima e il limite del potere e si situa,
rispetto ad esso, in una relazione di esteriorita. Al contrario della
sovranita, il bio-potere rifugge continuamente la morte perché su
di essa non ha presa.

2. L'TPOTESI BUTLER: DIALETTICA DISANCORATA ED EROTIZZA-
ZIONE DI SIGNORIA-SERVITU

La proposta elaborata da Judith Butler in Soggetti di desiderio €, a
tutta prima, quantomeno in controtendenza con la percezione che
lo stesso Foucault aveva delle sue indagini. Infatti, se nella Fenome-
nologia di Hegel si possono riscontrare una ferrea logicita e una sco-
perta teleologia nell’analisi dell'incedere storico, in Foucault non
si possono che affermare con forza le caratteristiche opposte. In
effetti, sono proprio 'assenza di un telos e 'imprevedibile creativita
le principali differenze che la stessa Butler rileva tra la descrizione
del processo storico foucaultiano e quello hegeliano. Buona parte

20 BUTLER 2009, p. 254.
2 FOUCAULT 2009, p. 214.

42

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana



ACME V.78, 1n.1-2(2025)

della riflessione del filosofo francese puo essere addirittura consi-
derata come un tentativo di scivolare fuori dalla cornice dialettica,
proponendo un superamento della tensione storica prodotta dalle
rigide opposizioni binarie hegeliane. In Foucault, infatti, tale ten-
sione e riformulata nei termini della relazione tra potere giuridico
(o repressivo) e potere produttivo (o normalizzante). Se, nella cor-
nice hegeliana, a una forza oppressiva (esercitata dal signore) deve
corrispondere una forza emancipativa (messa in atto dal servo), in
Foucault proprio quest’'ultima viene denunciata come inessenziale:
in realta, e lo stesso potere giuridico - la legge - a produrre e ripro-
durre cio che vorrebbe reprimere.

Il tentativo di uscita dal paradigma dialettico e realizzato da
Foucault attraverso la netta negazione di sostanzialita ontologica
al soggetto. Secondo Butler, dal momento che «Foucault manca di
qualsiasi soggetto [...] gli opposti binari non riescono a realizzar-
si».?? In Hegel, tutte le conseguenze imprevedibili della storia, di-
fatti, non sono che dimensioni non rivendicate della coscienza, le
quali vengono poi riassorbite da una nozione piu ampia di soggetto.
In Foucault, d’altra parte, proprio quest'ultimo perde la sua sostan-
za a favore di un potere anch’'esso a-sostanziale: i soggetti non sono
che strumenti dell’auto-realizzazione del potere.®* Nei confronti di
quest’ultimo, infatti, Foucault ci invita ad essere «nominalisti»:

il potere in senso sostantivo, il potere, non esiste [...] potere significa
relazioni, un grappolo di relazioni pii 0 meno organizzato e coordinato
gerarchicamente.?

2 BUTLER 2009, p. 249.
23 Ivi., p. 250.
2 FOUCAULT 1980, p. 198. Foucault scrive anche altrove: «bisogna probabil-

43

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana



ACME V.78, 1n.1-2(2025)

Butler sostiene che, se il potere non e che le «relazioni attraverso
cui esso viene trasmesso e trasformato, [allora] esso coincide con il
proprio processo di trasmissione e trasformazione, con la storia di
tali processi, una storia che € completamente sprovvista di quella
coerenza e finitezza narrativa che erano elementi caratteristici del-
la Fenomenologia».*s In questo senso, Butler puo definire Foucault
un dialettico debole e coniare per lui il concetto di dialettica disan-
corata. In effetti, ci dice Butler, nel filosofo francese «la dialettica e
disancorata sia dal soggetto sia dalla sua conclusione teleologica».?
In Foucault, il processo storico non ha piu un motore logico, ma
viene mosso unicamente da circostanze storiche che si trattera di
dissotterrare genealogicamente.

Questa dialettica disancorata rimane pero, per Butler, hegelia-
na, troppo hegeliana. La circostanza storica assegnata da Foucault
all'esperienza contemporanea del potere €, infatti, ancora la guer-
ra. Epicentro del conflitto nella societa odierna e, per il pensatore
francese, la sessualita, che viene cosi letta nei termini di una lotta
per la vita e per la morte. Come ci ricorda Butler, in guerra si con-
frontano le forze della vita e quelle dell’anti-vita.?’ Se prima la guer-
ra era lo strumento principe per far valere il proprio diritto di vita
sugli altri, secondo la filosofa americana, Foucault intravede nel
Novecento un cambio di paradigma: e «la vita piuttosto che la legge

mente essere nominalisti: il potere non e un’istituzione, e non e una struttura,
non e una certa potenza di cui alcuni sarebbero dotati: € il nome che si da aduna
situazione strategica complessa in una societa data» (FOUCAULT 2021, p. 83).

2 BUTLER 2009, p. 251.

2% Ivi., p. 247.

27 Ivi., p. 253.

44

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana



ACME V.78, 1n.1-2(2025)

[a caratterizzare ...] le lotte politiche».?® In questa mossa, sempre
Butler, legge una trasvalutazione nietzscheana di Hegel: l'afferma-
zione della vita diventa il piu alto ideale da perseguire in questa
lotta. E, siccome la sessualita nel Novecento si presenta come il piu
diretto strumento per agire sulla vita, allora essa diventa l'epicen-
tro delle lotte politiche, le quali divengono ora lotte erotiche. Butler
conclude che, attraverso l'erotizzazione della figura signore-servo,
Foucault realizza una rielaborazione della figura stessa in chiave
contemporanea.

Se certo e persa la possibilita di mantenere la presunta univer-
salita del discorso hegeliano, la dialettica storica viene conservata
attraverso lo scivolamento dal soggetto al corpo, il quale diviene
vero ed unico protagonista del processo. Il «<soggetto desiderante»
hegeliano perde cosi la sua centralita. Foucault, secondo Butler,
sembra infatti elevare il corpo a unico luogo di conflitto che possa
fungere da motore storico.® Il progetto e quindi quello di mostra-
re il corpo - «superficie d’iscrizione di avvenimenti» - «tutto im-
presso di storia, e la storia che devasta il corpo».*° Si genera cosi
la possibilita di una bio-storia che registra «le pressioni attraverso
le quali i movimenti della vita ed i processi della storia interferi-
scono gli uni con gli altri».’* Ma, allo stesso tempo, si apre anche

2 FOUCAULT 2021, p. 140.

2 «In un certo senso, lopera recitata su questo teatro senza luogo e sempre la
stessa: e quella che ripetono indefinitamente i dominatori e i dominati. Che degli
uomini dominino altri uomini, ed ecco che nasce la differenza dei valori; che
delle classi dominino altre classi, e nasce I'idea della liberta» (FOUCAULT 1977,
PP. 39-40).

 Ivi., p. 36.

3t FOUCAULT 2021, p. 71.

45

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana



ACME V.78, 1n.1-2(2025)

una nuova dimensione del potere in cui il corpo e la vita entrano
nel campo dei calcoli espliciti della politica.

In questo senso, se Butler ha ragione, persino la bio-politica
foucaultiana non puo che essere fortemente debitrice della corni-
ce hegeliana. In effetti, in quel che segue si riscontreranno delle
interessanti analogie tra la coppia hegeliana signore-servo e quel-
la foucaultiana sovranita-biopotere. La tesi che verra sostenuta si
impegna a riconoscere forti similitudini strutturali e teoriche che
permetteranno di avanzare l'ipotesi secondo cui la coppia sovrani-
ta-biopotere puo essere letta come una figura dialettica. Se cosi fos-
se, allora seguendo il movimento dialettico dovremmo aspettarci
I'elaborazione di un’ulteriore figura che sia capace di tenere assie-
me, pur superando, le forme di potere appena menzionate. E, in ef-
fetti, il dibattito dopo Foucault ha prodotto una nuova categoria - il
thanato- o necro-potere - rimasta solo latente e mai esplicitamente
emersa nella trattazione del filosofo francese; figura che si trattera
di considerare. Tenteremo di giustificare ulteriormente queste as-
serzioni nella sezione successiva.

3. LERADICI HEGELIANE DELLA BIOPOLITICA DI FOUCAULT

3.1. Sovranita e biopotere come rielaborazione di signoria-servitii

Se l'ipotesi di Butler € corretta, e davvero Foucault rielabora la fi-
gura signore-servo, allora possiamo avanzare un’'interpretazione di
un tale binarismo in chiave hegeliana. Anzitutto possiamo rilevare
la forte connessione, tanto in Hegel quanto in Foucault, che inter-
corre tra signoria-sovranita e la morte. Nella Fenomenologia, la figu-

46

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana



ACME V.78, 1n.1-2(2025)

ra del signore emerge proprio da una lotta per la vita e per la morte
in cui da prova di sé: «Attraverso la morte, si e invero costituita la
certezza che tutte e due le autocoscienze hanno arrischiato la loro
vita, disprezzandola in sé nell’altro».3> Ma solo colui che non ha tre-
mato di fronte alla morte - colui che ha preferito la morte alla vita
- riceve il riconoscimento dalle altre autocoscienze. Hegel affida
cosi al potere della morte una forza antropogena.

Al tempo stesso, e solo attraverso l'emergere della figura del si-
gnore che la morte puo esercitare la sua potenza e creare I'autoco-
scienza. La coscienza naturale, infatti, € in Hegel caratterizzata da
uno status neutrale rispetto alla morte. Finché rimane pura vita,
la coscienza non conosce propriamente morte individuale. Infatti,
scrive Hegel, che la vita «e il tutto che si sviluppa, che dissolve il pro-
prio sviluppo e che in questo movimento si mantiene semplice».3
La morte ha un rapporto privilegiato con l'autocoscienza. Di fatto,
non si puo dire propriamente che gli animali muoiano, per Hegel;
mancando della componente spirituale, essi si decompongono, im-
putridiscono, decadono (sono soggetti alla Verwesung) piuttosto.3

La relazione biunivoca signoria-morte € rilevabile anche nell’a-
nalisi foucaultiana della sovranita. Infatti, la sovranita e si tale per-
ché esercita il diritto di uccidere ma, allo stesso tempo, la morte
puo palesarsi solo attraverso il potere sovrano:

arrivando [...] fino al paradosso, significa in fondo che, nei confronti del
potere, il soggetto non e, con pieno diritto, né vivo né morto. Dal punto di

32 HEGEL 2008, p. 131.
3 Ivi., Pp. 125.
3 KOJEVE 1996, p. 636.

47

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana



ACME V.78, 1n.1-2(2025)

vista della vita e della morte, il soggetto e semplicemente neutro ed e solo
grazie al sovrano che ha diritto a essere vivo o ha diritto, eventualmente,
a essere morto.*

Si tratta, tanto per Hegel quanto per Foucault, di una morte astrat-
ta, che colpisce piu la dimensione sociale e politica che quella fisi-
co-biologica (materiale). In quest’ultimo caso, infatti, non si giun-
gerebbe al riconoscimento del signore-sovrano in quanto tale. Ma,
questa figura, sia nella veste hegeliana che foucaultiana, deriva i
propri diritti e la propria esistenza dal riconoscimento che passa
attraverso la possibilita della morte astratta.

Una seconda analogia rilevabile tra signoria e sovranita ¢ la ca-
ratteristica estorsiva. Tanto il signore quanto il sovrano godono del
frutto del lavoro dei servi-sudditi, dai quali, anche, dipendono. I
diritto sovrano trova un ulteriore limite alla sua presa: non € un
potere illimitato; la vita dei servi-sudditi gli scappa sempre in quan-
to & la condizione che pone le basi al contratto che dona potere. E
per proteggere la propria vita, per sopravvivere, che i servi-sudditi
arrivano a concedere tutto il resto. Il lavoro diventa una sorta di as-
sicurazione hobbesiana contro la morte per chi e soggetto al potere
sovrano.

Anche la coppia servitu-biopotere presenta delle evidenti somi-
glianze. Anzitutto, centrale e la dimensione corporea. Se - come
sostiene Butler - il servo hegeliano € un corpo senza coscienza,
non stupisce che il bio-potere vada a iscriversi e ad esercitare la
sua presa proprio nei e sui corpi (tanto individuali, quanto di spe-

%5 FOUCAULT 2009, p. 207.

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana



ACME v.78,n.1-2(2025)

cie). Se, ancora, caratteristica peculiare della servitu e il lavoro e la
manipolazione del dato naturale, appare scontato che il bio-potere
lavori e manipoli i corpi biologici - ovvero cid che e naturalmente
dato. Inoltre, tanto il servo quanto il bio-potere rifuggono la mor-
te: 'uno perché la esperisce come signore supremo; l'altro perché,
come abbiamo visto, trova in essa il suo limite. Entrambi i termini
della diade sono definiti ai loro margini dalla morte che cercano di
allontanare.

3.2. Ladialettica sovranila-biopolitica-thanato(necro)politica

Se l'operazione appena illustrata e plausibile - ed e quindi possibile
leggere la proposta di Foucault in termini hegeliani -, ci dovremmo
aspettare che entrambe le coppie, cosi astrattamente mantenute se-
parate, mostrino tutta la loro insufficienza e richiedano un’ulteriore
sintesi dialettica. Tanto il signore che il sovrano, infatti, detengono
poteri astratti che non hanno davvero presa sui corpi dei sudditi.
Nella figura della signoria Hegel scrive:

L'individuo che non ha osato rischiare la vita puo bensi venire riconosciuto
come persona [inteso qui in senso giuridico]; ma non ha raggiunto la verita
di questo riconoscimento come autocoscienza autonoma.

Il signore e, in fondo, I'unica autocoscienza in mezzo a persone giu-
ridiche: solo il signore ¢ in grado di raggiungere un riconoscimento
che non risulti meramente giuridico, formale, ma che sia anche so-
stanziale. Per il servo il padrone non e solo portatore di diritti, ma

%  HEGEL 2008, p. 131.

49

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana



ACME V.78, 1n.1-2(2025)

vera e propria fonte di vita: colui che materialmente decide della
vita e della morte. Allo stesso tempo, Foucault scrive del bio-potere
che esso non ha piu «a che fare solo con soggetti di diritto sui quali
la morte e la presa estrema, ma con degli esseri viventi, e la presa
che potra esercitare su di loro dovra porsi a livello della vita stes-
sa».’” Anche la sovranita, dunque, ha a che fare con personalita giu-
ridiche. Per contrasto, il bio-potere acquista concretezza e materia-
lita ma, di per sé, non puo generare alcun tipo di comunita politica,
la quale deve essere gia data. Il bio-potere si esercita sulla dimen-
sione materiale dei soggetti - ovvero il corpo individuale e quello
della specie - modificandoli secondo le proprie necessita. In virtu
di cio, i soggetti del bio-potere non sono piu personalita giuridiche,
meri soggetti di diritto — in questo senso, astratti. Il bio-potere non
ha presa sull'astrattezza degli individui, ovvero sulla loro parteci-
pazione o esclusione dal corpo sociale: una tale forma di potere si
puo istituire solo una volta che la comunita politica e gia data.?® Al
contrario, la sovranita e capace di fondare nuove comunita grazie
al patto che istituisce il sovrano. Si richiede, allora, che questi due
estremi si fondano sopprimendo le proprie differenze e, nello stesso
tempo, conservandole.

Questo lavoro é svolto dal concetto di thanato- o necro-politica.
Tale nozione, elaborata da Giorgio Agamben®® e ripresa da Achille
Mbembe,* puo essere vista come lo sviluppo di una figura gia im-
plicita e latente nella filosofia foucaultiana. Infatti, tanto il regime

3 FOUCAULT 2021, p. 126.
38 CFR. ESPOSITO 2002.

3% AGAMBEN 2005.

4 MBEMBE 2016.

50

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana



ACME v.78,n.1-2(2025)

nazista, quanto la situazione atomica, esemplificano per Foucault
una forma di potere nuova che non esclude la sovranita:

questo formidabile potere di morte [..] si presenta ora come il
complemento di un potere che si esercita positivamente sulla vita, che
comincia a gestirla, a potenziarla, a moltiplicarla, ad esercitare su di essa
controlli precisi e regolazioni.*

Ma una tale figura non puo che essere paradossale e contraddit-
toria. Si presenta, infatti, come un potere che ha il compito di ga-
rantire e far proliferare la vita, ma che contemporaneamente ha il
potere di distruggerla e di sopprimersi come potere di assicurare
la vita:#?

Se e vero che il suo fine & essenzialmente quello di potenziare la vita
[...] come e possibile, in tali condizioni, che un potere politico siffatto
uccida, rivendichi la morte, esiga la morte, faccia uccidere, dia l'ordine
di uccidere, esponga alla morte non solo i suoi nemici, ma persino i suoi
stessi cittadini?®

La thanato- o necro-politica - categorie elaborate da Agamben e
Mbembe e, come abbiamo visto, solo latenti nella produzione fou-
caultiana - € allora capace di sintetizzare tanto il diritto di mor-
te sovrano quanto la disciplinarizzazione e regolazione dei corpi
(individuali e di specie) in un potere — hegelianamente - reale che

4 FOUCAULT 2021, p. 121.

4 FOUCAULT 2009, p. 219.

$  Ivi., pp. 219-220. Foucault risolve questo paradosso appellandosi al razzismo:
«Il razzismo, in primo luogo, rappresenta il modo in cui, nell'ambito di quella
vita che il potere ha preso in gestione, € stato infine possibile introdurre una
separazione, quella tra cio che deve vivere e cio che deve morire» (Ibid., p. 220).
Visto il focus del contributo, ci riserviamo di non trattare oltre questo tema.

51

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana



ACME V.78, 1n.1-2(2025)

ha presa su tutte le dimensioni dei suoi soggetti. Nella macchina
della thanato-politica e infatti implicito, secondo Agamben, un di-
spositivo di inclusione escludente** che determina l'appartenenza —
o meno - ad una comunita politica tanto giuridicamente quanto
biologicamente: € questa stessa nuova forma di potere a generare
i propri soggetti sotto entrambe le dimensioni. La thanato-politica
e allora capace di sfuggire alla dimensione meramente materiale
della sovranita, e al tempo stesso si rende in grado di non limita-
re la sua azione agli aspetti vitali e sostanziali dei soggetti, agen-
do sull'inclusione/esclusione dei suoi membri. Una tale dialettica
storico-politica ricalca perfettamente il movimento proposto nella
Fenomenologia: proprio come, in Hegel, arrivare alla fine del per-
corso della figura signore-servo significa giungere al termine del
processo antropogeno (materiale) 4 — e 'autocoscienza e nata - cosi
in Foucault il binomio sovranita-biopolitica porta a un potere che
produce soggetti. Ecco che la sovranita, estraniatasi (entfremd) nel
bio-potere, rientra in sé stessa formando un’auto-identita arricchi-
ta della possibilita di intervenire sui corpi.

CONCLUSIONI

Se l'ipotesi di Butler e corretta ed e plausibile la mossa, da noi propo-
sta, di estendere la sua validita anche all’ambito della biopolitica fou-

#4  AGAMBEN 2005.

% Il pieno sviluppo dell'autocoscienza - includente anche la dimensione spi-
rituale — avverra infatti con la conclusione del percorso della coscienza infelice.
Nella figura signoria-servitit 1a dimensione portante e quella materiale: si passa,
infatti, da una vita pienamente animale ad una biologicamente umana.

52

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana



ACME V.78, 1n.1-2(2025)

caultiana, si apre allora la possibilita di interpretare le fondamenta
del paradigma biopolitico in chiave hegeliana. Questa mossa ci per-
mette di rilevare una potenziale problematicita che deriva diretta-
mente da questo disancoramento dialettico che la Butler sottolinea.

In effetti, Foucault sembra compiere un'operazione che si potreb-
be osare definire kojéviana.* Nel rielaborare la figura signore-ser-
vo, la dialettica si distacca dal sostrato della coscienza e si innesta
sulla dimensione sociale. La pericolosita di una tale operazione sta
nellaprire la possibilita di ontologizzare - ovvero, rendere sostan-
ziale attraverso l'instaurazione di due polarita ugualmente reali ed
indipendenti I'un l'altra - una differenza che, in Hegel, non e che
fenomenologica.#” Se la dimensione sociale diviene sostanza del-
la dialettica storica, la sua esistenza sara tanto reale quanto quella
delle forze che le resistono. Nel paradigma biopolitico, pero, la re-
sistenza viene assegnata ai corpi e ai soggetti. Il rischio e dunque
quello di ricadere nella rigida opposizione binaria - gia sconfessata
da Foucault - tra oppressione ed emancipazione in cui entrambi i
termini (potere e soggetti) sono reali. E, in effetti, la categoria della
thanato- o necro-politica sembra incorrere in questo pericolo. La
paradossalita di tale nozione risiede proprio nel suo carattere insie-
me repressivo e produttivo.

4 KOJEVE 1996.

4 Infatti, in Hegel non c’e differenza ontologica tra autocoscienza e stato, es-
sendo entrambe tappe del percorso fenomenologico. Scrive lo stesso HEGEL 1999,
p. 195 nel §258 della Sezione Terza dei Lineamenti di filosofia del diritto: «Lo
stato inteso come la realta della volonta sostanziale, realta ch’esso ha nell’auto-
coscienza particolare innalzata alla sua universalita, e il razionale in sé e per sé.
Questa unita sostanziale € assoluto immobile fine in se stesso, nel quale la liberta
perviene al suo supremo diritto, cosi come questo scopo finale ha il supremo di-
ritto di fronte agli individui, il cui supremo dovere e desser membri dello stato».

53

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana



ACME V.78, 1n.1-2(2025)

Finché si rimane nella cornice foucaultiana - come abbiamo vi-
sto —, cio non rappresenta un problema: tanto il necro-potere quan-
to i soggetti da esso prodotti e repressi non godrebbero, infatti, di
uno status ontologico indipendente. In Foucault, in fondo, il potere
(0, cambiando punto di vista, i soggetti) reprime e produce sé stes-
so. Il rischio latente dell'ontologizzazione e, invece, quello di estrin-
secare i soggetti dal potere - rendendoli tra di loro indipendenti
attraverso un'operazione sostanzializzante - senza alcuna possibili-
ta di riappropriazione. Mancando quest’ultimo passaggio dialettico
il movimento si blocca ad un momento di totale opposizione tra
potere e soggetti, senza occasione di sintesi. La relazione che ne
risulta non puo che essere negativa e distruttiva. Allo stesso tem-
po, la risoluzione di una tale tensione non puo piu essere trovata
né nel potere né nei soggetti, ma all'esterno di questa dialettica. Si
condanna cosi la storia a una rigida immobilita che Foucault stesso
si era dato il compito di evitare.

Se le analisi svolte durante il nostro percorso sono plausibili, allo-
ra proprio il carattere hegeliano non rivendicato da Foucault si pone
alla base di una possibile ricaduta in un binarismo senza via d’'uscita.
E bene allora far emergere chiaramente la hegelianita latente nel-
la dimensione biopolitica e, al tempo stesso, sottolineare il veto che
previene l'ontologizzazione tanto del potere quanto dei soggetti.

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI

AGAMBEN 2005 : G. Agamben, Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda
vita, Torino, Einaudi, 2005.

54

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana



ACME v.78,n.1-2(2025)

ANSELL-PEARSON 2014 : K. Ansell-Pearson, Care of Self in Dawn :
On Nietzsche’s Resistance to Bio-political Modernity, in Nietzsche as
Political Thinker, a cura di M. Knoll, e B. Stocker, Berlino/Boston,
De Gruyter, 2014, pp. 239-266.

BACKMAN - Cimino 2022 : Biopolitics and Ancient Thought, a cura di
J. Backman - A. Cimino, Oxford University Press, 2022.

BALKE 2003 : F. Balke, From a Biopolitical Point of View : Nietzsche’s
Philosophy of Crime, «Cardozoé Law Review» 24, 2 (2003), pp. 705-
722,

BUTLER 2009 : J. Butler, Soggetti di desiderio, a cura di A. Cavarero,
trad. di G. Giuliani, Roma, Laterza, 2009.

ESPOSITO 2002 : R. Esposito, Immunitas : Protezione e negazione della
vita, Torino, Einaudi, 2002.

ESPOSITO 2004 : R. Esposito, Bios : Biopolitica e filosofia, Torino, Ei-
naudi, 2004.

ESPOSITO 2006 : R. Esposito, Communitas : Origine e destino delle
comunita, Torino, Einaudi, 2006.

FOUCAULT 1977 : M. Foucault, Nietzsche, la genealogia, la storia (1971)
in M. Foucault, Microfisica del potere. Interventi politici, a cura di
A. Fontana e P. Pasquino, Torino, Einaudi, 1977, pp. 29-54.

FOUCAULT 1980 : M. Foucault, Power/Knowledge. Selected Interviews
and Other Writings, 1972-77, a cura di C. Gordon, New York, Pan-
theon, 1980.

FOUCAULT 2009 : M. Foucault, Bisogna difendere la societa, a cura di
M. Bertani e A. Fontana, Milano, Feltrinelli, 2009.

55

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana



ACME V.78, 1n.1-2(2025)

FOUCAULT 2021 : M. Foucault, Storia della sessualita 1 : La volonta
di sapere, a cura di P. Pasquino, G. Procacci, Milano, Feltrinelli,
2021.

HEGEL 2008 : G. W. F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, a cura di G.
Garelli, Torino, Einaudi, 2008.

HEGEL 1999 : G. W. F. Hegel, Lineamenti di filosofia del diritto, a cura
di Giuliano Marini, Bari-Roma, Laterza, 1999.

KOJEVE 1996 : A. Kojéve, Introduzione alla lettura di Hegel, a cura di
G. F. Frigo, Milano, Adelphi, 1996.

LEMM 2020 : V. Lemm, Homo Natura : Nietzsche, Philosophical An-
thropology and Biopolitics, Edinburgh, Edinburgh University
Press, 2020.

LINDHOLM 2023 : S. Lindholm, Jean Bodin and Biopolitics Before the
Biopolitical Era, Milton Park, Taylor & Francis, 2023.

MBEMBE 2016 : A. Mbembe, Necropolitica, a cura di R. Beneduce,
Bologna, Ombre Corte, 2016.

OJAKANGAS 2016 : M. Ojakangas, On the Greek origins of biopolitics : a
reinterpretation of the history of biopower. Londra, Routledge, 2016.

Patrizio Caldara, Le radici hegeliane della biopolitica foucaultiana





