
ISSN 0001-494x
eISSN 2282-0035

ACME         v. 78, n. 1-2 (2025)

Annali della Facoltà di Studi Umanistici 
dell’Università degli Studi di Milano

Saggi

Abstract

[FR] Cet article se propose d’explorer la figure ambivalente 
de l’ombre, omniprésente dans la littérature et la tradition 
théâtrale occidentales, où elle est souvent synonyme de 
fantôme. Le théâtre, en particulier, donne fréquemment 
à voir des spectres et à entendre des voix venues d’outre-
tombe. L’ombre devient alors matière, incarnant un corps 
plus ou moins visible aux yeux du spectateur. La réflexion 
menée ici s’attache à considérer l’ombre comme une fi-
gure archétypale, afin de mettre en lumière la relation 
qui se tisse entre l’archétype de l’ombre tel qu’il apparaît 
dans les contes de fées traditionnels, et celui qui émerge 
dans les réécritures contemporaines du Petit Chaperon 
rouge proposées par Emma Dante et Joël Pommerat. Ces 
relectures mettent en scène des personnages à mi-che-
min entre le fantôme et l’alter ego, donnant à voir à la 
fois l’absence et la présence d’une entité spectrale intrin-
sèquement liée au personnage lui-même: elle incarne 
ses cauchemars, ses hallucinations, ses craintes et définit 
son essence même. En même temps, cette ombre attire le 
regard du spectateur par sa présence/absence jusqu’à dis-
paraître car elle finit par se dissiper à la lumière du soleil. 

doi: 10.54103/2282-0035/28725

Clelia Paola Di Pasquale

  0009-0004-1439-2137

Università degli Studi
di Milano

  00wjc7c48

clelia.dipasquale@unimi.it

© Clelia Paola Di Pasquale

Received:  14/04/2025
Accepted:  29/08/2025

When the invisible reveals itself in the visible of the stage. Shadow in the 
theatrical treatment of fairy tales staged by Emma Dante and Joël Pommerat: 
the adaptations of Little Red Riding Hood

Quand l’invisible se donne à voir dans le visible de la scène. L’ombre 
dans le traitement scénique des contes mis en scène par Emma 
Dante et Joël Pommerat: les adaptations du Petit Chaperon rouge 

https://doi.org/10.54103/2282-0035/28725
https://orcid.org/0009-0004-1439-2137
http://ror.org/00wjc7c48


ISSN 0001-494x
eISSN 2282-0035

ACME         v. 78, n. 1-2 (2025)

Annali della Facoltà di Studi Umanistici 
dell’Università degli Studi di Milano

Saggi

Ce phénomène symbolique permet de penser leur disparition comme 
l’aboutissement du parcours initiatique des héroïnes qui, après avoir tra-
versé la forêt pleine de dangers, accèdent à un état de maturité, devenant 
de jeunes adultes plus ou moins épanouies et indépendantes.

Mots-clés: Archétype, conte de fées, ombre, réécritures, écriture de pla-
teau

[EN] This article seeks to explore the ambivalent figure of the shadow, a 
recurring presence in literature and in the Western theatrical tradition, 
where it often takes on the form of a ghost. Theatre, in particular, 
frequently stages spectres and gives voice to those from beyond the 
grave. The shadow thus becomes substance – an embodied presence, 
more or less visible to the spectator.The analysis focuses on the shadow 
as an archetypal figure, aiming to illuminate the relationship between its 
traditional expression in fairy tales and its reimagining in contemporary 
adaptations of Little Red Riding Hood by Emma Dante and Joël Pommerat. 
These reinterpretations give rise to characters that exist halfway between 
spectre and alter ego, figures that reveal both the absence and presence 
of a spectral entity intrinsically bound to the self. This shadow embodies 
nightmares, hallucinations, and fears – it defines the very core of the 
character. Yet it remains elusive, appearing and vanishing, drawing the 
spectator’s gaze only to emphasize what is missing, what has faded. 
Ultimately, these shadows vanish in the light of the sun. This symbolic 
dissipation may be read as the culmination of the heroines’ initiatory 
journey: having braved the forest and its dangers, they emerge as young 
women, more or less fulfilled, independent, and mature.

Keywords: Archetype, fairy tale, shadow, rewritings, devising playwright

Licensed under a Creative 
Commons Attribution-Share-

Alike 4.0 International

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en


ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

268

Clelia Paola Di Pasquale, Quand l’invisible se donne à voir dans le visible de la scène

Introduction

Rêvée ou réelle, l’ombre a toujours été un topos littéraire. Souvent 
considérée comme spectre, son exploitation en littérature – et plus 
spécialement au théâtre – tout en étant liée au rêve, a permis de 
dévoiler la vérité en proposant un miroir grotesque du monde.

Au XXe siècle, le spectre-ombre devient actant et acteur des 
pièces.1 En effet, le théâtre permet la matérialisation plus ou 
moins floue de ce qui est invisible à nos yeux et cet aspect a mo-
tivé plusieurs metteurs en scène. Selon la vision d’Antoine Vitez,2 
le théâtre se doit de représenter l’irreprésentable et d’incarner le 
fantôme. C’est exactement ce que Roland Barthes appelle «la cor-
poréité troublante des acteurs».3 En effet, le mot theatrum dérive 
du verbe grec theáomai, qui signifie “regarder” ou “contempler” 
car, selon les Grecs, la connaissance passe principalement par 
le regard. Il n’est donc pas étonnant que l’ombre, tout en main-
tenant son aspect austère et mystérieux, devienne matérielle, 
visible au public. Aujourd’hui, malgré la dissipation de l’ocu-
locentrisme,4 des personnages monstrueux, des fantômes, des 
ombres, des miroirs font partie de la réalité théâtrale contempo-
raine; ils révèlent des notions touchant aux domaines obscurs de 

1 Il suffit de penser aux pièces de J. Genet.
2 Dans un entretien de février 1983 recueilli dans «Le Journal de Chaillot» et cité par 
Monique Borie « le théâtre à l’épreuve de l’invisible », in Muriel Gagnebin 2002. 
3 Barthes 1964, p. 43.
4 Comme l’indique le philosophe Martin Jay, nous sommes aujourd’hui dans un 
contexte de «dénigrement de la vision». Ce phénomène ne concerne pas seule-
ment la manière d’accès au réel des artistes et de tous ceux qui bénéficient de 
leurs œuvres, mais plus généralement l’accès à la connaissance qui semble avoir 
lieu à travers une modalité de moins en moins oculocentriste. 



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

269

Clelia Paola Di Pasquale, Quand l’invisible se donne à voir dans le visible de la scène

l’être, se donnent à voir mais ne sont pas au centre du regard du 
spectateur qui perçoit leur matérialité aussi par d’autres moyens 
que la vue. 

Mais comment l’inconsistance de l’ombre se matérialise-t-elle 
alors sur le plateau? 

Pour répondre à cette question nous allons analyser deux cap-
tations5 du conte de fées au théâtre: Cappuccetto rosso vs cappuccetto 
rosso6 d’Emma Dante et Le Petit Chaperon rouge7 de Joël Pommerat. 

1.  Histoire de l’ombre dans le conte de fées, quel ar-
chétype?

Au sein de la littérature dramatique contemporaine, le conte de fées 
occupe une place privilégiée8 et l’ombre se trouve souvent au cœur 
de ces récits. Mais de quoi s’agit-il exactement? Si dans la tradition 
théâtrale l’ombre est synonyme de spectre, force est de constater 

5 Il est important de souligner ici que c’est grâce aux captations que nous avons 
pu analyser les mises en scène et mettre en relief la fonction de l’ombre. Ce qui 
n’aurait pas été possible par la simple lecture des textes.
6 Pour l’analyse de la mise en scène, nous avons utilisé la captation fournie par 
l’artiste lui-même. Il s’agit du spectacle du 15 octobre 2015 au Teatro Biondo de 
Palerme avec Marcella Colaianni, Daniela Macaluso, Leonarda Saffi, Stéphanie 
Taillandier. Pour le texte, nous avons également eu accès au script fourni par 
l’auteure. Il existe également une version imprimée et illustrée par Maria-Cris-
tina Costa qui contient plusieurs contes tout public écrits et mis en scène par 
Emma Dante: Dante-Costa.
7 La captation nous a été fournie par l’auteur. Le texte est édité par acte sud, 
Arles, 2005.
8 À ce propos Marie Bernanoce et Christiane Connon-Pintado ont mené des 
recherches importantes concernant le transfert générique des contes au 
théâtre contemporain dans leurs nombreux articles (Bernanoce 2006, 2014, 
Connan-Pintado 2014, Connan-Pintado - Béthotéguy 2015).



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

270

Clelia Paola Di Pasquale, Quand l’invisible se donne à voir dans le visible de la scène

que dans les adaptations des contes, elle endosse le rôle d’adjuvant 
ou d’opposant.9 

Marie-Louise von Franz, fervente enquêtrice des contes de 
fées, introduit l’idée de héros-ombre qui représente un «aspect 
de l’archétype qui a été refusé par l’inconscient collectif».10 Le hé-
ros-ombre apparaît, en tant que personnage, dans divers contes 
de fées. Toutefois, l’analyse de l’ombre dans les contes de fées n’est 
pas univoque: «chaque personnage est l’ombre de tous les autres, il 
existe un lien mutuel entre tous les personnages, qui ont tous une 
fonction compensatoire».11 

En effet, pour Gustav Jung, l’ombre est «l’invisible queue de sau-
rien que l’homme traîne encore derrière lui».12 Plus il la refoule, plus 
elle devient révolutionnaire car l’ombre fait partie de l’homme. Ce 
qui est effrayant c’est qu’elle «ne comporte pas seulement – comme 
on se plaît à le penser – de petites faiblesses et des grains de beauté, 
mais aussi une dynamique franchement démoniaque».13 Toutefois, 
le psychanalyste insiste sur le fait qu’elle ne doit pas être perçue 
comme quelque chose d’absolument mauvais:

9 Greimas identifie les rôles des personnages et les forces en jeu dans un récit. 
Appliqué aux personnages dramatiques cet outil permet de déceler un schéma 
actanciel qui illustre les différents actants interagissant dans une structure nar-
rative (Greimas 1966).
10 «Aspetto dell’archetipo che è stato rifiutato dalla coscienza collettive», von 
Franz 1995, p. 103. (Notre traduction de l’italien)
11 «Ogni personaggio è l’Ombra di tutti gli altri, esiste un legame reciproco tra 
tutti i personaggi, i quali hanno tutti una funzione compensatoria», Ivi, p. 29. 
(Notre traduction de l’italien)
12 Jung 1963, p. 319.
13 Ivi, p. 316.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

271

Clelia Paola Di Pasquale, Quand l’invisible se donne à voir dans le visible de la scène

Or, l’ombre est en règle générale quelque chose d’inférieur, de primitif, 
d’inadapté et de malencontreux, mais non d’absolument mauvais. Elle 
contient même certaines qualités enfantines ou primitives qui pourraient 
dans une certaine mesure raviver et embellir l’existence humaine; 
seulement on se heurte à des règles établies […]. L’opposition pure est 
simple de l’ombre ne constitue pas plus un remède que la décapitation ne 
guérit la migraine […]. Si seulement [l’homme] apprend à traiter comme il 
convient avec sa propre ombre, il aura accompli quelque chose de réel pour 
le monde. Il aura alors réussi à résoudre au moins une partie, en fût-ce elle 
qu’infinitésimale, des gigantesques problèmes irrésolus de notre époque.14 

Pour les jungiens, donc, l’ombre fait partie de la psyché, mais sou-
vent le sujet en ignore l’existence. Élie G. Humbert, patient d’abord 
de Gustav Jung et ensuite de Marie-Louise von Franz, et fondateur 
de la Société française de psychologie analytique, analyse de façon 
très claire l’archétype de l’ombre:

Le point de départ est simple: la plupart des hommes ignorent leur ombre. 
[…] Le plus souvent elle est projetée dans des troubles somatiques, des 
obsessions, des fantasmes plus ou moins délirants, ou dans l’entourage. 
Elle est «les gens», auxquels on prête la bêtise, la cruauté, la couardise 
qu’il serait tragique de se reconnaître. Elle est tout ce qui déclenche la 
jalousie, le dégoût, la tendresse.15

En effet, comme le montrent de nombreux experts en matière de 
psychologie transpersonnelle,16 les parts d’ombre feraient partie 
des facettes qui constituent tout être humain. Mais au cours de 
notre vie, certaines de ces facettes auraient été refoulées.

14 Ivi, p. 318.
15 Humbert 1994, p. 29.
16 Entre autres, Évelyne Faniel, experte du travail des ombres et auteure de diffé-
rents manuels.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

272

Clelia Paola Di Pasquale, Quand l’invisible se donne à voir dans le visible de la scène

Avant de nous plonger dans l’analyse des mises en scène an-
noncée, nous allons répertorier quelques contes où l’ombre n’est 
pas un simple personnage qui s’oppose aux héros ou à l’héroïne, 
elle prend les caractéristiques qui lui sont propres se détachant du 
corps de son propriétaire et devenant à la fois sa propre projection 
psychologique et un autre personnage qui lui est consubstantiel.

Comme en témoigne l’esthétique de Victor Hugo et de Novalis 
l’ombre occupe une place très importante en période romantique. 
Mais l’ombre est chez ces auteurs, ainsi que chez de nombreux 
peintres de l’époque (il suffit de penser à Caspar David Friedrich et 
avant lui à Johann Heinrich Füssli ou à Francisco Goya) fortement 
associée au manque de lumière et donc en opposition à la lumière. 
Toutefois, certains récits nous semblent bien explorer l’essence 
spirituelle de l’ombre. 

En 1814, Adalbert von Chamisso écrit un roman fantastique 
intitulé L’étrange histoire de Pierre Schlemihl,17 où comme dans 
nombre d’autres histoires,18 l’ombre signifie le double, symbole de 
la conscience morale que le protagoniste vend en échange d’une 
bourse magique qui ne se vide jamais. Mais il s’aperçoit vite que 
l’absence d’ombre le marginalise. Dans le conte d’Hans Christian 
Andersen qui s’intitule L’Ombre19 (1847), c’est cette dernière qui de-
vient omnipotente et tue son personnage (le savant). Mais le thème 
de l’ombre est aussi au cœur de l’opéra La Femme sans ombre de 
Hugo von Hofmannsthal.20 Ce qui importe ici est la richesse des 

17 Von Chamisso 2024
18 Comme celles de William Wilson et Edgar Allan Poe.
19 Andersen 1876, pp. 172-190.
20 von Hofmannsthal-Strauss 1999.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

273

Clelia Paola Di Pasquale, Quand l’invisible se donne à voir dans le visible de la scène

sources de l’auteur pour son texte mis en musique par Richard 
Strauss en 1919. Selon les recherches menées par Max Milner,21 
l’idée de séparation de l’ombre et du corps est issue d’une balade de 
Nikolaus Lenau où une jeune fille cède son ombre à une sorcière. 
Hugo von Hofmannsthal en tire un conte merveilleux dans lequel 
une impératrice, fille du Prince des Esprits, qui a épousé un simple 
mortel, voudrait posséder, elle aussi, l’ombre dont elle est dépour-
vue. L’ombre symbolise l’attachement terrestre mais surtout la pos-
sibilité de donner des descendants à son époux (l’ombre est donc 
le reflet d’elle-même dans sa progéniture) qui sera pétrifié au cas 
où elle n’aurait pas mis au monde un enfant dans un délai précis. 
Le conte d’Hugo von Hofmannsthal a retenu notre attention pour 
différentes raisons: premièrement, car le récit est issu d’un conte, 
dont il conserve tout son merveilleux. Deuxièmement, le texte 
est digne d’être remarqué pour sa thématique importante dans le 
domaine du théâtre: la matérialité des corps (et de ses ombres). 
Transparence et immatérialité sont les vertus des divinités qui 
émanent de la lumière, leur contraire, c’est l’ombre. La protago-
niste de l’opéra de La Femme sans ombre appartient au règne céleste, 
contrairement à son mari, et son corps ne projette pas d’ombre. 
En effet, selon Max Milner «l’ombre c’est le signe du poids de ma-
tière que l’être humain traîne avec lui – et tout particulièrement la 
femme, qu’elle assujettit plus sévèrement que l’homme, en l’insé-
rant d’une manière plus visible et plus immédiate dans la succes-
sion des générations».22 Cette constatation nous permet de créer 

21 Milner 2005.
22 Ivi, p. 336.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

274

Clelia Paola Di Pasquale, Quand l’invisible se donne à voir dans le visible de la scène

le lien avec les ombres que nous voulons analyser dans notre cor-
pus. Les ombres / alter ego des adaptations du Petit Chaperon rouge 
appartiennent à des personnages féminins et sont très concrètes. 
De plus, les captations analysées montrent que, tout en étant for-
tement liées à leur personnage, les ombres prennent d’autres 
formes (la mère dans le cas de Joël Pommerat; l’antagoniste pour 
Emma Dante). Dans la relation entre ombre et personnage se joue 
la matérialité du corps de l’ombre dans les récits de notre corpus: 
si dans Cappuccetto rosso vs Cappuccetto rosso l’ombre est l’antago-
niste-miroir du personnage principal, dans Petit Chaperon rouge de 
Joël Pommerat, il s’agit plutôt de quelque chose de sinistre qui suit 
son personnage jusqu’à l’abandonner. Dans les deux cas, à mesure 
que l’histoire de la protagoniste progresse et que son identité se 
construit, l’ombre deviendra superflue et finira par disparaître.

Dans la symbolique exprimée par le conte d’Hugo von Hof-
mannsthal, qui associe l’absence d’ombre à un manque de matière, 
l’archétype émergent est celui de la femme vierge et spirituelle.23 
Toutefois, dans les deux pièces analysées, les héroïnes possèdent 
une ombre matérielle, ce qui signifierait qu’elles sont dotées de 
fécondité et de concrétude. Elle représenterait donc, comme dans 
La Femme sans ombre, le lien avec le maternel (et la procréation) 
et la disparition de l’ombre symboliserait le passage à l’âge adulte. 
Elle incarne donc à la fois l’archétype jungien de la jeune fille in-
génue en passe de devenir femme (chez Joël Pommerat) et celui 
de la séductrice (Aphrodite) et tentatrice (chez Emma Dante). Leur 
ombre, partie cachée de leur psyché, représente l’ensemble des 

23 Hestia ou les Vestales.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

275

Clelia Paola Di Pasquale, Quand l’invisible se donne à voir dans le visible de la scène

instincts, des pulsions et des aspects refoulés de leur archétype. 
Cette matérialité, indissociable de leur essence, souligne ainsi 
l’importance de leur essence intime, marquée par les faiblesses 
et les échecs du personnage. Par moment plus réelle que l’être vi-
sible en pleine lumière, l’ombre se confond parfois avec le person-
nage lui-même: tout au long des mises en scène, on observe des 
jeux de lumière, des fondus au noir (Joël Pommerat) et la présence 
de silhouettes évanescentes. 

2.  L’ombre et la recherche d’identité dans les deux 
adaptations du Petit Chaperon rouge

Mais, analysons dans le détail le rapport entre le personnage prin-
cipal (Le Petit Chaperon rouge) et son ombre dans les deux pièces 
homonymes. 

Dans la pièce de Joël Pommerat, sur scène, la petite fille est sui-
vie d’une présence intermittente tout au long du spectacle, une 
ombre qui se manifeste dès que la petite fille entre dans la forêt. Il 
s’agit d’un personnage bienveillant et inquiétant à la fois (archétype 
de la mère protectrice et sorcière): 

Il n’y avait plus que son ombre à côté d’elle
Son ombre
Avec laquelle elle pouvait se sentir encore un peu en sécurité.
Une ombre très belle qui ressemblait par chance un peu à sa maman.
Cette ombre c’était une ombre très jolie
Qui la rassurait beaucoup, car elle était évidemment un peu plus grande qu’elle.24

24 Pommerat 2014, p. 19.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

276

Clelia Paola Di Pasquale, Quand l’invisible se donne à voir dans le visible de la scène

Sur scène, le spectateur aperçoit la jeune fille sur le proscénium et 
la mère au fond de la scène qui, telle une ombre, reproduit tous 
ses gestes. En terme jungien, nous pouvons assurer qu’il s’agit d’une 
ombre positive qui protège l’enfant, c’est l’ombre de la Grande Mère 
qui manifeste ainsi son côté lumineux et fécond. Selon Elena Gaffu-
ri «l’ombre devient ainsi l’ami imaginaire avec lequel nous pouvons 
parler, jouer, inventer des histoires fantastiques et qui ne nous déce-
vra jamais, car non seulement il nous fait plaisir, mais il correspond 
exactement à notre imagination, à notre moi le plus profond».25

Mais un voile d’inquiétude traverse la scène et s’exprime dans 
le langage ambigu du narrateur. Peut-être pour signifier d’une part 
l’ambiguïté de l’amour maternel et de l’autre le fait que la protec-
tion maternelle n’est que temporaire. En effet, le Petit Chaperon 
est désormais une jeune femme, mais elle ne se sent pas prête à 
affronter seule les dangers de la forêt, métonymie ici du monde:

Est-ce que tu vas rester avec moi pendant tout le chemin? Avec moi? 
dit la petite fille. Je ne sais pas, dit l’ombre, si tu vas dans les bois sous 
les grands arbres où il fait sombre presque nuit alors je ne pourrai plus 
t’accompagner.26

Au fur et à mesure qu’elle avance dans ce chemin, l’ombre se dis-
sout devenant presque source d’appréhension pour la petite fille:

25 «L’ombra diventa così l’amico immaginario con il quale si può parlare, gio-
care, inventare storie fantastiche e che non ci deluderà mai, perché non solo ci 
asseconda, ma corrisponde esattamente al nostro immaginario, il nostro Io più 
profondo», Gaffuri 2014, capitolo 4.7. Cappuccetto Rosso e l’Ombra [E-reader 
version]. (Notre traduction de l’italien).
26 Pommerat 2014, p. 20.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

277

Clelia Paola Di Pasquale, Quand l’invisible se donne à voir dans le visible de la scène

La petite fille eut l’impression que cette ombre avait envie de jouer avec elle. 
Pour jouer, elle se mit à essayer de la surprendre. Avec des mouvements de 
plus en plus inattendus, mais cette ombre n’était vraiment pas si simple à 
surprendre. Très vite même ce fut l’ombre qui surprenait la petite fille. Et 
au bout d’un moment ce fut la petite fille qui demanda à l’ombre d’arrêter 
le jeu, tellement le jeu finissait par la fatiguer.27

Cette scène mêle le réel et le symbolique. En effet, l’ombre de la 
mère se dissout et petit à petit devient une sorte de danseuse sta-
tique comme celle d’un carillon, symbole de l’enfance. Le temps est 
venu pour la jeunette de revendiquer par l’expérience une nouvelle 
identité d’adulte. Le loup qui apparaît alors dans le touffu de la forêt, 
là où l’absence de lumière empêche l’ombre de se créer, prend dé-
sormais la place de l’ombre de la mère qui se dissipe définitivement. 

Dans la captation dantienne, l’ombre se présente sous forme 
de dédoublement de la jeune fille. Aussi s’agit-il de son moi 
subconscient qui sera anéanti définitivement quand elle aura ac-
quis la confiance dont elle aura besoin pour son émancipation. 
Cette ombre est plus belle, plus mince et mieux élevée qu’elle et 
provoque sa jalousie. Au début de la pièce, dans l’obscurité, les 
deux fillettes avancent de manière synchronisée comme des boîtes 
à musique, identiques dans leurs vêtements (cape rouge) et por-
tant d’abord un masque grotesque produisant un effet d’aliénation. 
Ôtant leurs masques d’un mouvement brusque et synchronisé, elles 
se regardent, se déplacent comme si elles étaient le reflet l’une de 
l’autre, se découvrent comme si elles ne s’étaient jamais vues. En-
fin, elles commencent à se parler: 

27 Ivi, p. 21.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

278

Clelia Paola Di Pasquale, Quand l’invisible se donne à voir dans le visible de la scène

Cappuccetto rosso magra: e tu chi sei?
Cappuccetto rosso grassa: cappuccetto rosso.
Cappuccetto rosso magra: io sono cappuccetto rosso!
Cappuccetto rosso grassa: io sono cappuccetto rosso!
Cappuccetto rosso magra: no no no no no no no no no!
Cappuccetto rosso grassa: I’m Cappuccetto Rosso.
Cappuccetto rosso magra: Je suis Cappuccetto Rosso!
Cappuccetto rosso grassa: Ich bin Cappuccetto Rosso!
Cappuccetto rosso magra: Yo soy Cappuccetto Rosso!
Cappuccetto rosso grassa: e che cosa porti nel panierino?
Cappuccetto rosso magra: delle caramelle per la nonna!
Cappuccetto rosso grassa: io porto le caramelle alla nonna!
Cappuccetto rosso magra: no no no no no no no no no!
Cappuccetto rosso grassa: I bring some candies to my gramma’s house!
Cappuccetto rosso magra: J’amène les bonbons à ma grand-mère!
Cappuccetto rosso grassa: Ich bringe Schokoladestucken zu Oma!
Cappuccetto rosso magra: yo traigo los caramellos para mi abuela!28

Les deux Chaperons rouges ne peuvent pas coexister, car le récit 
prévoit une seule protagoniste. Cet affrontement entre rivales est 
tout d’abord emblématique de l’effort que chaque adolescente doit 
faire pour accepter son corps. En effet, pour grandir et devenir 

28 «Le petit chaperon rouge mince: qui es-tu? / Le petit chaperon rouge gros: Le 
Petit chaperon rouge. / Le petit chaperon rouge mince: C’est moi, Le Petit Chape-
ron rouge! / Le petit chaperon rouge gros: C’est moi! / Le petit chaperon rouge 
mince: Non, non, non, non! / Le petit chaperon rouge gros: I’m Cappuccetto ros-
so! / Le petit chaperon rouge mince: Je suis Cappuccetto Rosso / Le petit chape-
ron rouge gros: Ich bin Cappuccetto Rosso / Le petit chaperon rouge mince: Yo 
soy Cappuccetto Rosso / Le petit chaperon rouge gros: Qu’est-ce qu’il y a dans 
ton panier? / Le petit chaperon rouge mince: des bonbons pour mère-grand / Le 
petit chaperon rouge gros: C’est moi qui apporte des bonbons à mère-grand / Le 
petit chaperon rouge mince: Non, non, non, non / Le petit chaperon rouge gros: 
I bring some candies to my gramma’s house / Le petit chaperon rouge mince: 
J’amène des bonbons à ma grand-mère / Le petit chaperon rouge gros: Ich bringe 
Schokoladestucken zu Oma / Le petit chaperon rouge mince: yo traigo los cara-
mellos para mi abuela», script inédit. Notre traduction.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

279

Clelia Paola Di Pasquale, Quand l’invisible se donne à voir dans le visible de la scène

femme, la protagoniste (Le Petit Chaperon rouge gros) devra re-
noncer à un idéal de beauté qui ne peut lui correspondre. Dans la 
pièce, l’antagoniste (Le Petit Chaperon rouge mince) est d’autant 
plus menaçante qu’elle représente la fille idéale:

Cappuccetto rosso magra: mammaaaaa…
Cappuccetto rosso grassa: Quella è mia madre, non tua madre!
Cappuccetto rosso magra: Ti sbagli, è mia madre!
Cappuccetto rosso grassa: Come ti permetti, è mia madre!
Cappuccetto rosso magra: Ah…ma ti sei vista? Somiglia più a me che a te.
Cappuccetto rosso grassa: Non è vero.
Cappuccetto rosso magra: Si che è vero. Sono io la figlia ideale. Vuoi 
vedere? Mammaaa
Madre: Sì, Cappuccetto Rosso?
Cappuccetto rosso magra: Me li fai provare i tuoi tacchi a spillo?29

Cependant, la vraie protagoniste finit par se révolter en se laissant 
aller à des attaques de boulimie incontrôlées et ne permet pas à 
son antagoniste de s’emparer de sa propre vie: «Vattene via…Spa-
risci. Vaporizzati. Usurpatrice. Non si può stare mai tranquilli, c’è 
sempre qualcuno pronto a rubarti il posto, l’identità. Io sono Cap-
puccetto Rosso».30

29 «Le petit chaperon rouge mince: Maman! / Le petit chaperon rouge gros: c’est 
ma mère, non pas la tienne! / Le petit chaperon rouge mince: Tu te trompes, c’est 
ma maman! / Le petit chaperon rouge gros: Mais comment tu te permets? c’est 
ma mère! / Le petit chaperon rouge mince: Mais tu t’es vue? elle ressemble plus 
à moi qu’à toi! / Le petit chaperon rouge gros: C’est pas vrai! / Le petit chaperon 
rouge gros: Bien-sûr, c’est moi la fille idéale, tu veux voir? Maman?  / Maman: 
oui? / Le petit chaperon rouge mince: Tu me fais essayer tes chaussures à talons 
aiguille? », script inédit. Notre traduction.
30 «Va-t-en... casse-toi! Dégage! Usurpatrice! On n’est jamais à l’abri, il y a toujours 
quelqu’un prêt à vous piquer votre place, votre identité», script fourni par l’au-
teure. Notre traduction.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

280

Clelia Paola Di Pasquale, Quand l’invisible se donne à voir dans le visible de la scène

Par la présence corporelle de l’ombre antagoniste, Emma Dante 
exploite deux possibilités. Premièrement, elle s’affranchit de l’idée 
reçue selon laquelle l’héroïne ne peut qu’être belle et mince pour 
faire partie du récit. En effet, le spectateur voit sur scène deux per-
sonnages ayant le même rôle, mais il s’aperçoit petit à petit que la 
plus grosse sera la protagoniste et que l’autre n’est qu’une ombre 
dont la consistance s’affaiblit au fur et à mesure que le récit avance. 

Deuxièmement, elle met sur scène une antagoniste qui recèle 
en elle tous les éléments psychologiques de la protagoniste (son in-
conscient, ses émotions, ses jugements, etc.), mais en même temps 
ceux qui appartiennent à l’inconscient collectif que Marie-Louise von 
Franz appelle ombre de groupe.31 En effet, ce type d’ombre se mani-
festerait par la présence d’un élément perturbateur: le jugement né-
gatif que la protagoniste porte sur elle-même. L’ombre de la société 
hétéro-patriarcale est ici identifiée avec l’ombre de groupe pour qui 
l’image de l’être de sexe féminin est celle de la poupée bien faite. 

Emma Dante trouve donc une solution matérielle à ces ques-
tions: le dédoublement de la personnalité à la base de la figure 
de l’ombre dans le conte est représenté ici par l’emploi de deux 
personnages portant des vêtements identiques, faisant les mêmes 
gestes sur scène et pourtant antagonistes. En effet, seule l’une des 
deux pourra faire partie du récit, car un seul panier est destiné à 
la grand-mère. Le Petit Chaperon rouge gros mange la fougasse 
du panier de son antagoniste. Désormais vide, ce panier ne sert 
plus à rien:

31 Von Franz 1995, p. 16.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

281

Clelia Paola Di Pasquale, Quand l’invisible se donne à voir dans le visible de la scène

Cappuccetto rosso grassa: si è fatto tardi, devo andare prima che faccia 
buio. Vado dalla nonna a portarle la focaccina, e tu dove vai?
Cappuccetto rosso magra: io… vado… 
Cappuccetto rosso grassa: sì?
Cappuccetto rosso magra: dalla nonna….
Cappuccetto rosso grassa: a che fare?
Cappuccetto rosso magra: a portare…
Cappuccetto rosso grassa: che cosa?
Cappuccetto rosso magra: il panierino.
Cappuccetto rosso grassa: vuoto?
Cappuccetto rosso magra: complètement vide! E quindi che cosa vado a 
fare dalla nonna? Pourquoi je vais chez ma grand-mère ?
Cappuccetto rosso grassa: je ne sais pas.
Cappuccetto rosso magra: moi non plus, j’ai oublié, je suis confuse…
Cappuccetto rosso grassa: Non hai la focaccina nel panierino. Non hai 
niente da portare alla nonna. Attraversare il bosco non ti serve, perché tu 
non esisti.
Cappuccetto rosso magra: Non mais dites donc! N’importe quoi! Io sono 
Cappucetto Rosso.
Cappuccetto rosso grassa: Pas du tout!
Cappuccetto rosso magra: mais oui! Adesso attraverserò il bosco e andrò 
dalla Nonna!
Cappuccetto rosso grassa: E che cosa le dirai?
Cappuccetto rosso magra: Bonjour Grand-Mère  ! Regarde ce que je t 
amène! Un panier…
Cappuccetto rosso grassa: Vide!
Cappuccetto rosso magra: complètement vide! Je suis, I am…32

32 Celui-ci est le texte original en plusieurs langues. Voici la traduction en fran-
çais: «Le petit chaperon rouge mince: Il se fait tard, je dois y aller avant qu’il ne 
fasse nuit. Je vais chez grand-mère pour lui apporter le fougasse, et toi, où vas-
tu? / Le petit chaperon rouge gros: Où? / Le petit chaperon rouge mince: Chez 
grand-mère / Le petit chaperon rouge gros: Pour quoi faire? Le petit chaperon 
rouge mince: Pour lui apporter… / Le petit chaperon rouge gros: Quoi? / Le pe-
tit chaperon rouge mince: Le panier. / Le petit chaperon rouge gros: Vide? / Le 
petit chaperon rouge mince: Complètement vide, et donc, que vais-je faire chez 
ma grand-mère? Pourquoi je vais chez ma grand-mère?  /  Le petit chaperon 
rouge gros: Je ne sais pas! / Le petit chaperon rouge mince: Moi non plus, je suis 



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

282

Clelia Paola Di Pasquale, Quand l’invisible se donne à voir dans le visible de la scène

L’héroïne parfaite disparaît, car sans panier elle n’est plus indis-
pensable au récit. Elle cède ainsi la place à une anti-héroïne gras-
souillette et masculine qui «devient actuelle et combative, si forte 
qu’elle s’affranchit du “comment” elle devrait être pour la mère».33 
Et pourtant, force est de constater que la fillette ne sera pas com-
blée tant que sa mère ne l’aura pas acceptée telle qu’elle est. Cette 
pièce est la plus troublante parmi les contes d’Emma Dante à cause 
du manque d’un happy end. 

Conclusion

Dans un théâtre où l’on essaie de montrer l’être l’humain dans sa 
totalité – ses ombres et ses lumières, ses imaginaires et ses rêves 
–, l’ombre en chair et en os ne se réduit pas à une simple halluci-
nation cauchemardesque, mais elle représente également l’intério-
rité complexe qui compose sa personne et le réel qui l’entoure. Le 
merveilleux, l’effroi et le grotesque en font partie et contribuent à 
définir son essence. Dans les pièces étudiées, la présence de cette 

confuse / Le petit chaperon rouge gros: Tu n’as pas de scone dans ton panier. Tu 
n’as rien à apporter à ta grand-mère. Tu n’as pas besoin de traverser les bois, car 
tu n’existes pas. / Le petit chaperon rouge mince: Non mais dis-donc, n’importe 
quoi! C’est moi Le Petit Chaperon rouge! / Le petit chaperon rouge gros: Pas du 
tout / Le petit chaperon rouge mince: Mais si! je vais traverser la forêt et aller 
chez grand-mère! / Le petit chaperon rouge gros: Et qu’est-ce qui tu lui diras? / Le 
petit chaperon rouge mince: Bonjour grand-mère, Regarde ce que je t’amène! Un 
panier! / Le petit chaperon rouge gros: Vide! / Le petit chaperon rouge mince: 
Complètement vide, je suis Le Petit Chaperon rouge », script inédit fourni par 
l’auteure. Notre traduction.
33 «Cappuccetto si fa attuale e combattiva, così forte da spazzare via il “come” 
dovrebbe essere per la madre», Scattina 2020, p. 102. Notre traduction.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

283

Clelia Paola Di Pasquale, Quand l’invisible se donne à voir dans le visible de la scène

ombre incarnant plusieurs archétypes,34 reste éphémère et révèle 
le désir de son auteur de modifier le regard du spectateur «non 
pas pour lui prouver que la réalité est monstrueuse mais pour in-
tensifier son attention, sa perception, son écoute».35 Comme dans 
toutes ses œuvres, Joël Pommerat ne dit pas le dernier mot: il est 
implicitement suggéré au spectateur de s’activer pour chercher 
une interprétation. L’ombre, ce personnage mystérieux à mi-che-
min entre mère affectueuse et monstre dangereux livre l’intériorité 
de la jeune fille, laissant de surcroit affleurer le trouble recherché 
par l’artiste qui a comme objectif de «restituer [le monde mental] 
de façon spectaculaire, organique, imagée».36 

Dans la pièce dantienne, la protagoniste reconnaît son antagoniste, 
archétype de la jeune fillette modèle, jolie et aimée, mais elle devient 
petit à petit consciente qu’il s’agit d’un personnage irréel («Non hai la 
focaccina nel panierino. Non hai niente da portare alla nonna. Attra-
versare il bosco non ti serve, perché tu non esisti»)37 et ne lui permet 
pas d’exister. L’ombre devient ici la «métaphore de l’accès à la vérité».38 

Nous pourrions affirmer que si dans l’adaptation pommeratienne 
la mère / ombre cède sa place à sa fille, dans la version dantienne, 
la triade indissociable mère / fille réelle / fille imaginée ne peut pas 
se résoudre. L’ombre / maman de la pièce pommeratienne accom-

34 En effet, l’ombre ne se limite pas à incarner l’archétype de soi-même comme 
dans les contes plus traditionnels étudiées par Marie-Louise von Franz mais elle 
devient Grande Mère protectrice et menaçante à la fois.
35 Gayot-Pommerat 2009, p. 74.
36 Ivi, p. 46.
37 «Tu n’as pas la fougasse dans le panier. Tu n’as rien pour ta grand-mère. Tu n’as 
pas besoin de traverser la forêt, tu n’existes pas!», Ibid., Notre traduction.
38 Milner 2005 p. 338.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

284

Clelia Paola Di Pasquale, Quand l’invisible se donne à voir dans le visible de la scène

pagne sa fille jusqu’au seuil de la forêt avant de disparaître discrète-
ment et devenir une sorte de monstre (peut-être le loup même?). La 
mère de Cappuccetto Rosso hante tout le récit et son jugement pèse 
comme un bloc de pierre sur les épaules de la protagoniste jusqu’à 
la fin: «Sei grassa, grassa, grassa, grassa. Devi dimagrire Cappuc-
cetto rosso. Non vedi come è in forma la mamma».39

En même temps, cette critique du monde fictif et éphémère 
qui projette sur les jeunes filles l’ombre séductrice de la beauté 
comme valeur absolue (Ombre collective pour Louise Von Fanz) 
rend la pièce explicitement subversive dans la mesure où, à l’in-
verse des stéréotypes et de la morale de l’époque de Charles Per-
rault ou de certains films de Disney, la protagoniste a le dessus sur 
son antagoniste et prend l’initiative. Cela se réalise aussi dans la 
pièce pommeratienne.

La dissipation de l’ombre symbolise, enfin, la possibilité pour 
les deux héroïnes d’avancer dans la vie, l’approche de la maturité, 
le passage à l’âge adulte rendu possible grâce au détachement de 
la mère. Nous pourrions donc affirmer que, malgré sa présence 
visible, l’ombre reste trompeuse dans la mesure où ce n’est qu’un 
leurre destiné à disparaître. Cette ambivalence de l’ombre, à la 
fois trompeuse et révélatrice, nous amène à une analogie particu-
lièrement pertinente: le mythe de la caverne de Platon. En effet, 
l’allégorie platonienne contient les composants de base d’un évé-
nement théâtral: il y a des prisonniers (le public) qui voient des 
ombres (les acteurs) et il y a des montreurs de marionnettes (le 

39 «Tu es grosse! grosse! grosse! tu dois maigrir, regarde ta mère comme elle est 
en forme», script inédit fourni par l’auteure. Notre traduction.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

285

Clelia Paola Di Pasquale, Quand l’invisible se donne à voir dans le visible de la scène

dramaturge ou metteur en scène) qui les exposent à leur regard. 
Il n’est d’ailleurs pas fortuit que le même auteur du mythe de la ca-
verne, qui, rappelons-le, écrit ce texte pour montrer les effets né-
fastes de la tyrannie, soit considéré comme le père de la théâtro-
phobie païenne.40 Comme l’affirme Victor Stoichita,41 l’acception 
négative attribuée à l’ombre dans cette allégorie a sa source dans 
le refus platonien de tout objet mimétique. Toutefois, si les prison-
niers de la caverne sont trompés, le spectateur d’aujourd’hui est 
bien conscient des enjeux de ces ombres et son esprit est stimulé 
davantage dans la mesure où il s’interroge, par leur présence, sur 
l’intériorité, les perceptions, les rêves et les cauchemars des per-
sonnages qui composent notre monde. 

Ainsi, l’ombre sur scène n’est plus seulement l’ombre d’un per-
sonnage: elle est le reflet mouvant d’une identité en construction, 
d’un imaginaire collectif en mutation, et d’un théâtre qui, loin de 
cacher, éclaire autrement.

Références Bibliographiques

Documents inédits

Script de Cappuccetto Rosso vs Cappuccetto Rosso fourni par l’auteure.

40 Platon condamnerait l’art théâtral. En effet, selon de nombreuses interpré-
tations, les citoyens seraient selon Platon pervertis à cause de certaines pièces 
de théâtre.
41 Stoicha 2000 pp. 26-28.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

286

Clelia Paola Di Pasquale, Quand l’invisible se donne à voir dans le visible de la scène

Captation de Cappuccetto Rosso vs Cappuccetto Rosso, Compagnia Sud 
Costa Occidentale, réalisée au Teatro Biondo de Palermo le 15 
octobre 2015 fournie par l’auteur.

Captation de Le Petit Chaperon rouge, Compagnie Louis Brouillard, 
réalisée au Théâtre des Bouffes du Nord lors de la générale du 30 
avril 2017 fournie par l’auteur.

Monographies et articles de revues

Andersen 1876 : H. C. Andersen, Contes d’Andersen, a cura di D. 
Soldi, Paris, Hachette, 1876.

Barthes 1964 : R. Barthes, Essais critiques, Paris, Seuil, 1964.

Bernanoce 2006 : M. Bernanoce, À la découverte de cent et une 
pièces: Répertoire critique du théâtre contemporain pour la jeunesse, 
Montreuil, Théâtrale, 2006.

Bernanoce 2014 : M. Bernanoce, Conte et Théâtre, quand le récit 
hante la dramaturgie jeunesse. Le cas de Cendrillon de Joël Pommerat, 
«Agô» H/S, (2014), https://journals.openedition.org/agon/3067, 
dernier accès 4 avril 2025.

Bolen 1991 : J. S. Bolen, Le dee dentro la donna, una donna sette dee, 
a cura di C. Carbone, Roma, Astrolabio, 1991.

Connan-Pintado 2014 : C. Connan-Pintado, Cendrillon de Joël 
Pommerat: le conte sous le palimpseste, «Agôn» H/S, (2014), 
https://journals.openedition.org/agon/3067, dernier accès 4 avril 
2025.

https://journals.openedition.org/agon/3067
https://journals.openedition.org/agon/3067


ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

287

Clelia Paola Di Pasquale, Quand l’invisible se donne à voir dans le visible de la scène

Connan-Pintado - Béthotéguy 2015 : C. Connan-Pintado, G. 
Béhotéguy, Littérature de jeunesse au présent, genres en question(s), 
Bordeaux, Presse Universitaire de Bordeaux, 2015.

Dante - Costa 2020 : E. Dante, M. C. Costa, E tutte vissero felici e 
contente, Milano, La nave di Teseo, 2020.

Gaffuri 2014 : E. Gaffuri, Il lavoro drannaturgico di Joël Pommerat: 
Le Théâtre tout plublic (2004-2011), Milano, EDUcatt Università 
Cattolica, 2014.

Gayot - Pommerat 2009  : J. Gayot, J. Pommerat, Joël Pommerat, 
Troubles, Arles, Actes Sud, 2009.

Genet 2002 : J. Genet, Théâtre complet, Paris, Gallimard, 2002.

Gagnebin 2002 : M. Gagnebin, L’Ombre de l’image, de la falsification 
à l’infigurable, Seyssel : Champ Vallon, 2002 

Greimas 1966 : A. J. Greimas dans Sémantique structurale: Recherche 
de méthode, Paris, Larousse, 1966.

Humbert 1994 : E., G. Humbert, L’Homme aux prises avec l’incon-
scient, Espaces libres, Paris, Albin Michel, 1994.

Jung 1963 : C. G. Jung, L’Âme et la vie, a cura di R. Cahen, Y. Le Play, 
Paris, Buchet/Chastel,1963.

Milner 2005 : M. Milner, L’Envers du Visible, essai sur l’ombre, Paris, 
Seuil, 2005.

Murdock 1990 : M. Murdock, Il viaggio dell’Eroina, a cura di M. 
Romanelli, Roma, Dino Audino editore, 1990.



ACME                 v. 78, n. 1 -2 (2025)

288

Clelia Paola Di Pasquale, Quand l’invisible se donne à voir dans le visible de la scène

Pinkola Estès 1993 : C. Pinkola Estès, Donne che corrono coi lupi, a 
cura di M. Pizzorno, Como, Frassinelli, 1993.

Pierri 2020 : M. Pierri, Eroine, come i personaggi delle serie tv posso-
no aiutarci a fiorire, Torino, Tlon, 2020.

Platone 2012 : Platone, Il mito della Caverna, a cura di C. Sini, Se-
nago (Mi), AlboVersorio, 2012.

Pommerat 2014: J. Pommerat, Le Petit Chaperon rouge, Arles, Actes 
Sud, 2014.

Jay 1993 : M. Jay, Downcast Eyes, The Denigration of Vision in Twen-
tieth-Century French Thought, Berkeley, University of California 
Press, 1993.

Scattina 2020 : S. Scattina, «Non tutti vissero felici e contenti», Emma 
Dante tra fiaba e teatro, Corazzano (Pisa), Titivillius, 2020.

Stoichita 2000 : V. Stoichita, Brève histoire de l’ombre, Genève, 
Droz, 2000.

Vitez 2015 : A. Vitez, Le Théâtre des idées, Paris, Gallimard, 2015.

von Chamisso 2024: A. von Chamisso, L’étrange histoire de Peter 
Schlemihl, a cura di A. Lortholary, Paris, Gallimard, 2024.

von Franz 1995 : M.-L. von Franz, L’ombra e il male nella fiaba, a 
cura di S. Stefani, Torino, Bollati Boringhieri, 1995.

von Franz 1996 : M.-L. von Franz, Le fiabe Interpretate, a cura di N. 
Neri, Torino, Bollati Boringhieri, 1996.

von Hofmansthal - Strauss 1999 : H. von Hofmannsthal (texte), 
R. Srauss (musique), Die Frau ohne Schatten, La donna senz’ombra, 
a cura di V. Cavagnoli Milano, Ariele, 1999.


	_Hlk144896279
	_Hlk145005248
	_Hlk147241585
	_GoBack
	_Hlk55248533
	_Hlk55248553
	_Hlk55656210
	_Hlk147239285
	_Hlk147240824
	_Hlk202267845
	OLE_LINK2
	_heading=h.3znysh7
	Bookmark
	docs-internal-guid-75b01eb8-7fff-e061-75
	docs-internal-guid-9af02e76-7fff-29b9-a7
	docs-internal-guid-1e64075b-7fff-52d9-c4
	docs-internal-guid-ac13fce7-7fff-8c51-75
	docs-internal-guid-70594ec6-7fff-b1f4-dd
	docs-internal-guid-2a1ced8a-7fff-f649-b7
	docs-internal-guid-3c7107fb-7fff-6f33-40
	Bookmark111
	Bookmark3
	Bookmark5
	Bookmark6
	_Hlk188118325
	_Hlk188118844
	_Hlk205977156
	_Hlk201911407
	_Hlk210420052
	OLE_LINK1



