
Saggi/Ensayos/Essais/Essays 
N. 30 – 11/2023 ISSN 2035-7680     CC licensing BY-SA 4.0 

62 

Hace 50 años. 
La poesía de un pueblo fantasma 

por Jorge Montealegre

En el desierto de Atacama está ‘Chacabuco’, una antigua oficina salitrera convertida en 
1973 y 1974 en un campo de prisioneros. Ahí me sorprendió la poesía e intenté la 
escritura de mis primeros versos.  

En los años ’80 consideré que quienes comenzamos a escribir y publicar bajo y 
contra la dictadura –independientemente del año de nacimiento– pertenecíamos a una 
“Generación NN” (Montealegre, “Generación NN”) –anónima y destinada a 
desaparecer–, que incluía a quienes vivimos la experiencia de la prisión política; poetas 
jóvenes de los ’80, entre ellos: Roberto Bolaño, Aristóteles España, Elvira Hernández, 
Heddy Navarro, Alejandro Pérez, Mauricio Redolés, Paulina Richard, Clemente 
Riedemann, Fernando Rodríguez, Bruno Serrano, Raúl Zurita. La punta de un iceberg de 
muchos/as poetas sin nombre, clandestinos, exiliados. Me siento parte de esa pléyade, 
reconozco ese origen. (“Que yo sea un poeta del montón / habla muy bien de mi país: / 
en Chile / hay un montón de poetas”). 

La experiencia juvenil bajo dictadura, creo, ilumina la obra escrita posteriormente. 
La política, la literatura y la historia se trenzan en el relato de los testigos y en aquel que 
surge de los mismos textos poéticos, en una perspectiva de lectura distinta a la habitual. 
Comparto, entonces, mi testimonio sobre un hecho singular, prácticamente 
desconocido. Si no lo recordamos los sobrevivientes, nadie lo hará. A casi medio siglo 
vale la pena dejar testimonio. Sí: la pena. 



 

 
Saggi/Ensayos/Essais/Essays  
N. 30 – 11/2023 ISSN 2035-7680     CC licensing BY-SA 4.0 
 

 63 

 
Después de haber estado en el Estadio Nacional, de septiembre a noviembre de 

1973, nos llevaron en buses a Valparaíso, en un barco carguero hasta Antofagasta, luego 
un tren de trocha angosta nos llevó a Baquedano y de ahí en camiones, hasta llegar a la 
antigua oficina salitrera. En ese lugar comienza una historia personal y, al mismo tiempo, 
de muchos. Escribir sobre el descubrimiento de la poesía en ese lugar es mi 
reivindicación de memoria. Nada heroico, pero es parte de una experiencia individual y 
comunitaria en torno a la literatura sobre la cual prácticamente no hay registro. Ni como 
literatura ni como una precoz acción colectiva de resistencia cultural. A casi medio siglo 
vale la pena dejar testimonio. Recordar. Volver a pasar por el corazón.  

Sobre Chacabuco, ¿qué más podría contar que ya no esté bien relatado por otros 
compañeros?1 Yo prefiero, aquí, situar y contar mi primera incursión en la poesía. No es 
un recuerdo del horror. Aquello, el espanto, lo viví en mi casa de la cual me arrancaron 
a culatazos, en la Escuela Militar donde estuve horas hincado sobre mis manos; en el 
velódromo del Estadio Nacional donde me aplicaron corriente y estuve a oscuras 
vendado bajo una frazada. Golpes e insultos. Ya he escrito sobre ello (Montealegre, 
Frazadas). 

Después de los horrores –o en medio del horror– se impone un largo silencio. El 
silencio –la palabra pasmada– sigue siendo más elocuente para reconocer que no hay 
un decir posible para representar lo inadmisible, la inhumanidad, la crueldad extrema y 
la vergüenza. Esa memoria del horror la llevamos con nosotros a Chacabuco. Desde ese 
silencio fue apareciendo la poesía. (“El silencio precede a la palabra”, le escuché a Elikura 
Chihuailaf).  
 
 
VERSOS EN ALTA MAR  
 
Nos embarcaron en el ‘Andalién’. Al cerrarse la escotilla por la que bajamos a la bodega, 
la oscuridad nos hizo desaparecer. Solamente un hilillo de luz se abría paso en la negrura 
para chocar con los tablones. La única ampolleta era una metáfora colgando: la luz 
enjaulada. El silencio también fue roto en la penumbra. Un compañero quiso cantar, 
había una guitarra. El canto fue romántico, triste, irónico. La bodega cobró vida. En la 
bodega estábamos solos. Los guardias estaban lejos, muy arriba en la cubierta. Volvía el 
alma al cuerpo con la conversación, los chistes, las canciones. Insistíamos en ser 
personas: ahora, compañeros de viaje. Cada uno con el equipaje que los familiares nos 
habían llevado al Estadio. Además de los chalecos y la guitarra, fue apareciendo la 
poesía. 

 
 

 
1 Alberto Gamboa, Adolfo Cozzi, Rolando Carrasco, Tato Ayress, Luis Alberto Corvalán, Ciro 

Oyarzún, Mario Molina, Enrique Jenkin, Rolando Álvarez y otros compañeros que han escrito sus 
testimonios. Hay una extensa bibliografía chacabucana. 



 

 
Saggi/Ensayos/Essais/Essays  
N. 30 – 11/2023 ISSN 2035-7680     CC licensing BY-SA 4.0 
 

 64 

En la penumbra comenzó a escucharse un poema en la voz segura de un 
compañero que se fue tomando el silencio y rompiendo la oscuridad al ubicarse bajo la 
débil luz de la ampolleta. El poeta recitaba, desplazándose con dominio escénico en el 
metro cuadrado. De baja estatura, con gorro de lana y barba, parecía un duende salido 
de El Peneca compartiendo sus versos: “Ayer fue tu cumpleaños, amor / y estoy lejos de 
ti / el dolor de no verte se incrusta en mi cerebro / y ahonda este vacío la ausencia de las 
hijas / ya son muchas las horas sin tu luz, compañera…”. Pienso que para todos ahí flotó 
una mujer sencilla, la misma que seguramente estaba en ascuas por nuestro viaje. 
Recordé a la Nené, mi hermana menor, quien justamente estaba de cumpleaños en esos 
días, el 12 de noviembre. Pensé también en mi hermano Oscar, de pantalón corto, 
recitando en una radio poemas escritos por nuestro padre. Y recordé a mi padre 
escribiendo y recitando a la hora de los postres con sus coterráneos chilotes. Es decir, la 
poesía tenía que ver conmigo. En esa circunstancia era la única resonancia familiar. Y no 
me había dado cuenta.2 

Por su lado, el poeta consiguió que un marino se comprometiera a hacer llegar el 
poema a su destinataria, con referencias a los compañeros de prisión: “…la fuerza de tu 
espíritu / está en sus manos fuertes y en su aliento fraterno / y compartir sus ansias, su 
anhelo de libertad / su espera / es como estar contigo / y hoy –junto a ellos– comprendo 
/ que estoy de ti más cerca”. Los mismos presos titularon el poema Sin tu Luz. El nombre 
del autor: Rafael Eugenio Salas, quien hasta el golpe había sido el encargado del 
departamento de cultura de Textil Progreso; y poco antes un obrero más de esa 
industria que había pasado al área social. Detenido, siguió escribiendo en el Estadio 
Chile –hoy ‘Víctor Jara’– y en el Nacional. Es decir, desde el golpe, siempre hubo alguien 
que escribiera poesía.  

Así, recitando en el barco, conocí al poeta que me estimuló para que yo escribiera 
mis primeros versos.  

Navegamos al parecer tres días hasta recalar en el puerto de Antofagasta. Bajamos 
al muelle y ahí mismo nos metieron en los pequeños coches de un ferrocarril de trocha 
angosta. Se trataba del mítico Tren Longitudinal Norte llamado familiarmente ‘el 
Longino’. Al grupo en que yo estaba nos correspondió un coche con asientos de madera 
enfrentados. Nos mirábamos frente a frente. Cada uno con cara de pregunta y 
prohibición de hablar, mirando de reojo a los guardias, jóvenes que hacían el servicio 
militar obligatorio. Teníamos la misma edad: 18 o 19 años. Llegamos a Baquedano. En 
la estación-maestranza subimos a unos camiones que completaron, en poco tiempo y 
a saltos, el tramo que faltaba. La visión era alucinante. En la pampa infinita había una 
ciudadela, cerrada por los muros de las casas que le daban la espalda al desierto. 
Sobresalía una chimenea industrial. En su interior el pueblito tenía un pedazo parcelado 
con alambradas: un gueto y campo de concentración. Estábamos en la antigua y 
abandonada oficina salitrera ‘Chacabuco’, en el desierto de Atacama, el más seco del 
mundo.  

 
2 Años después supe que otros poetas estuvieron en otros barcos: entre ellos, Mauricio Redolés en 

el ‘Lebu’ y Raúl Zurita en el ‘Maipo’. 



 

 
Saggi/Ensayos/Essais/Essays  
N. 30 – 11/2023 ISSN 2035-7680     CC licensing BY-SA 4.0 
 

 65 

Entramos a un lugar mítico, a un pueblo fantasma del cual ya teníamos una noción 
de su historia al hermanarla en nuestra imaginación con las otras oficinas diseminadas 
en el desierto. Chacabuco era y es un pueblo fantasma, en el sentido de caserío, 
presencia espectral que se nos aparece, nos visita, en los sueños y la memoria; pero 
también de pueblo, en el sentido de gente trabajadora, habitantes cuya memoria late 
en ese lugar. Fantasmas que habitaron las casas de Chacabuco: familias pampinas, 
obreros de las salitreras, presos políticos. En años de dictadura, de sumisión y cierto 
ensimismamiento colectivo, el poeta Jorge Teillier tituló uno de sus libros Para un Pueblo 
Fantasma. Siempre me gustó esa ambigüedad poética y esa elegancia para protestar y 
convocar a la nostalgia.  

Pasados los años –casi medio siglo– vago por Chacabuco en mi memoria, como si 
nunca hubiese salido de ese lugar. Tal vez porque empecé a escribir ahí y desde 
entonces no he dejado de hacerlo. También para contar nuestra experiencia. “Porque 
escribí estoy vivo” nos dice Enrique Lihn desde su gran poesía. Lo mío es menor, pero 
he sentido la carga y el privilegio de una misión (“compañerito, siga escribiendo para 
que cuente lo que nos ha pasado”, me aconsejó un compañero). Escribir por los que no 
escriben. Lo hago, pero al contar, investigar y reflexionar me fui dejando fuera del relato; 
a veces con tono doctoral, porque creo que es más interesante el fenómeno 
comunitario (Montealegre, Memorias; Derecho a fuga) que la historia individual de 
quienes, para efectos del conocimiento global, podemos pasar inadvertidos y sin 
protagonismos. Yo fui un adolescente invisible hasta cuando escribí un poema.  

De diversas maneras, como escritor y testigo, he respondido a los requerimientos 
de memoria, que hace la sociedad a los sobrevivientes para conocer las verdades, sus 
distintas versiones y se cumpla con ese deber de contar las vicisitudes que van 
ampliando, con sus distintas perspectivas, el gran puzle de las memorias. Sin embargo, 
en el requerimiento –interesado generalmente en la memoria del horror– pocos 
preguntan por la poesía ni por otras expresiones de la creatividad en la vida cotidiana 
del cautiverio. Es decir, también hay reivindicaciones de memoria de quienes no han 
podido compartir episodios que consideran valiosos de registrar y que podrían 
contribuir a enriquecer una historia colectiva o, al menos a rescatar aspectos de una 
memoria personal, familiar o de la pequeña comunidad que la vivió. 

Condiciones particulares –a mi juicio surgidas por el impacto de la caravana de la 
muerte– permitieron que en Chacabuco se desarrollara un estilo de convivencia –con 
cierta libertad de movimiento y libre plática al interior del recinto– muy diferentes a 
aquellos recintos secretos y casas de tortura e incomunicación, donde las personas 
estaban literalmente secuestradas o en desaparición forzosa. En Chacabuco, las 
personas cautivas desarrollamos una comunidad que demostró gran capacidad para 
crear una organización propia y oportunidades de expresión en los ámbitos de 
educación, medios internos de comunicación, producción de veladas artísticas y 
prácticas deportivas; así como de producción cultural en áreas de la música, la literatura, 
la artesanía, el teatro, la plástica y expresiones humorísticas. Los presos políticos 
tuvieron un medio de interlocución con los militares, mediante un Consejo de Ancianos, 
generado democráticamente por los presos que elegían a sus jefes de casa, éstos a sus 



 

 
Saggi/Ensayos/Essais/Essays  
N. 30 – 11/2023 ISSN 2035-7680     CC licensing BY-SA 4.0 
 

 66 

encargados de pabellones o calles, que integraban el Consejo de Ancianos que 
constituía a la vez comisiones de trabajo (aseo, salud, deportes, asesoría legal, etc.). 

 
 

EL SUCUCHO 
 
Como yo era estudiante y se trataba de que todos tuviéramos una ocupación, me 
asignaron una ‘tarea cultural’: estar a cargo de una pequeña biblioteca que ocupó el 
tercer piso de mi camarote. Era apenas una caja de cartón con algunos ejemplares de la 
revista Reader’s Digest y con obras de teatro casi exclusivamente de Ibsen. Esta labor 
vinculada con los libros seguramente facilitó que pudiera conocer al poeta Salas. Y le 
busqué conversación. Seguramente le conté que mi padre escribía poemas y también 
que uno de mis hermanos incluso ya tenía libros publicados. Curiosamente recordé un 
poema breve de Hernán, Lágrima sola: “Mi boca es un solo lenguaje. / ¿Quién entenderá 
mi palabra? / A veces, sin embargo, es preciso callar, / y este poema es un largo silencio” 
(Montealegre Klenner).  En mi adolescencia melancólica me interprelaban esos versos. 
Y se lo mostré a Rafael. Fue como dar un examen de admisión. Quizás Rafael pensó que 
yo lo había escrito y reconozco, con rubor retroactivo, que me demoré en romper esa 
ambigüedad.  

Con Rafael Salas ocupamos una de las casas pequeñas –un “buque” diría Hernán 
Rivera Letelier–, que convertimos, reciclando un camarote, en un escritorio y el lugar en 
una especie de taller literario. Le llamamos ‘el sucucho’ y se convirtió en un lugar 
visitado por los amigos que escribían y cantaban. Se leía poesía, Trilce de Vallejo estaba 
entre los libros memorables que ahí se leyeron. Yo no sabía que César Vallejo había 
estado preso. También leímos a Miguel Hernández, que sufrió la prisión franquista. Yo 
escuchaba y sentía las ganas de escribir. De aprender a hacerlo. En el dorso de una 
antigua planilla de pago de la oficina salitrera, Rafael Salas escribió su poema Canto 
Nuestro. En él se unían las dos historias de Chacabuco:  

 
[...] Nos hermana esta tierra salitrosa omnipresente / hecha cerro y meseta, / viento, arena, / 
muros derruidos de tiempo / viejas casas de proletario adobe y fibrosas maderas / santificadas 
/ por un hálito tutelar y obrero / tierra hecha presencia / en los fantasmales fogones revividos / 
por nosotros, / en los techos, / y bajo nuestros pasos cuadrados torpemente / al llamado de 
bronce [...]. 

 
Salas colgó el poema en la pared. En otro momento, caminando cerca de la 

alambrada, que decían estaba electrificada, encontramos tirado en el suelo un pedazo 
de la misma valla de alambre. Lo llevamos al sucucho y sobre el manuscrito pusimos el 
trozo de alambrada que, obviamente, dejaba al poema al otro lado de la reja. Sin 
mayores pretensiones plásticas ni conceptuales, esa ‘instalación’ estaba cargada de 
significados. En fin… para algunos era ‘la casa de la poesía’. La puerta era una arpillera 
larga, un saco de café brasileño.  

 
 



 

 
Saggi/Ensayos/Essais/Essays  
N. 30 – 11/2023 ISSN 2035-7680     CC licensing BY-SA 4.0 
 

 67 

HORMONEMAS 
 
Entre las comisiones había una de Cultura, que entonces dirigía el periodista Manuel 
Cabieses. Un día asomó su cabeza. “¡Poetas… haremos un concurso de poesía… no 
dejen de participar!”. Y siguió de largo. Se trataba del Festival de la Poesía y la Canción 
de Chacabuco. Yo apenas había cometido algunos versos, que no me atrevía a llamarles 
poemas. Nos sentimos convocados a participar. Se trataba, en efecto, de enfatizar más 
la participación que la competencia. La idea era que aparecieran nuevos talentos y 
estimular a los que ya hacían música o estaban escribiendo. 

Tenía lápiz, un block fiscal; el estímulo de un poeta y un espacio en el sucucho. Sin 
saber de técnicas literarias, escribía ‘hormonemas’; es decir cuestiones hormonales, que 
pensaba no debía corregir y respetar así el impulso, el sentimiento; la emoción sin 
corregir: la verdad ética más que la verdad estética. O sea, me dijo años después 
Armando Uribe, aproveché “los beneficios de la ignorancia”. En mi caso, los 
‘hormonemas’ eran desahogos de los temas que me proponía la melancolía 
adolescente. No obstante, también estaba mi compromiso político y las ganas, quizás 
irresponsables, de que ‘se notara’. Entonces escribí de lo que observaba en mi entorno, 
de aquellas cosas que todos compartíamos: las puertas, las casas y el choquero. 
Símbolos de la colectividad. En mi evolución, viendo cómo trabajaba Rafael, me di 
permiso para corregir como había visto que él lo hiciera con su Canto Nuestro aplicando, 
por ejemplo, algún sinónimo para evitar una repetición o una cacofonía. O agregando 
una palabra rebuscada encontrada en la sección “Enriquezca su vocabulario” de la 
Reader’s Digest. Saber de la existencia del llamado ‘verso libre’ me eximió de métricas y 
rimas. Había un oficio por aprender. La paradoja era una buena noticia: teníamos versos 
libres en un campo de prisioneros. 

 
 

EL FESTIVAL 
 
A través del diario mural Chacabuco ’73, Manuel Cabieses convocó al Festival de la 
Poesía y la Canción de Chacabuco y a un Concurso de Afiches para promover el evento. 
Así, además de los músicos y escritores, también podían participar los dibujantes. El 
diario tenía el tono informativo-humorístico que había caracterizado a Clarín y Puro 
Chile, clausurados por la dictadura, donde habían trabajado algunos de los periodistas 
prisioneros. 

Todos colaboraron para que resultara óptimo. Los pintores y dibujantes hicieron 
afiches para publicitar el evento. El símbolo del Festival fue un ave con sus alas 
desplegadas volando sobre la alambrada. Vicente Sota, que era parte del Jurado, aclaró 
que el pájaro que nos visitaba no era una golondrina sino un tipo de gaviota llamada 
garuma, que empolla sus huevos en el desierto.  

Los dibujantes, entre ellos algunos arquitectos, hicieron los diplomas para los 
ganadores. Otros premios también surgieron de donaciones, por ejemplo, un hermoso 
tallado con la vista de Chacabuco o un tarrito de Nescafé. Y estaba el Jurado ad-



 

 
Saggi/Ensayos/Essais/Essays  
N. 30 – 11/2023 ISSN 2035-7680     CC licensing BY-SA 4.0 
 

 68 

honorem: Mario Céspedes, Franklin Quevedo, Hugo Salvatierra y Vicente Sota, en la 
sección poesía.3 

Hubo mucho entusiasmo en participar. Alrededor de cincuenta trabajos se 
recibieron en el corto plazo de inscripción. El jurado de poesía tenía que seleccionar sólo 
diez, todos con el mismo carácter de ganadores. La convocatoria fue ineludible y esa es 
la experiencia que deseo compartir. De ella puedo decir, con cierta propiedad, que fui 
espectador y protagonista junto a otros compañeros de viaje. Entregué tres poemas 
para ver qué pasaba: “Puertas de Navidad”, inspirado en una tarjeta de Navidad hecha 
por el arquitecto Rodolfo Harding; “Casas de Chacabuco” y “Así es el Choquero”. Al 
concurso se presentaron cuarenta y uno poemas y once canciones, para seleccionar diez 
poemas y cinco canciones que debían ser presentadas en una velada para todos los 
prisioneros. El treinta de enero sabríamos los resultados. 

 
 

ACTA DEL JURADO 
 
Llegó el momento de la entrega de resultados, en el amplio comedor convertido en esa 
ocasión en salón de actos. El maestro de ceremonia fue don Mario Céspedes, quien tuvo 
un rol fundamental en este evento. Enamorado de la poesía, había recitado en algunas 
veladas y se entregó con entusiasmo para que el Festival de la Poesía y la Canción 
resultara exitoso. Fue su animador y leyó algunos poemas seleccionados, mejorándolos, 
creo, con su interpretación. El programa del acto siguió este orden: lectura del Acta del 
Jurado de Poesía. Luego se dieron a conocer los poemas, en orden alfabético de autores 
e intercalados con las canciones seleccionadas. Asistente invitado por los prisioneros: 
Monseñor Fernando Ariztía, presidente del Comité de Cooperación para la Paz en Chile, 
quien nos visitó ese día. En primera fila, sin que necesitara invitación, estaba el 
comandante del Campo y el personal militar. El acto comenzó. Mario Céspedes leyó el 
documento que tenemos a la vista. 

 
ACTA DEL JURADO DE POESÍA 
 
Cuando el hombre aprendió a escribir, escribió poesía. Desde entonces le acompaña a todas 
partes y en las más variadas circunstancias: en el mar, en la ciudad o en la montaña; en la prisión 
o en el altar; en los sueños universales de felicidad, o en el dolor, la alegría o la muerte y también 
en el amor y la esperanza. La poesía misma es esperanza. 
 
La poesía es un inmenso océano, en sus aguas se reflejan las múltiples facetas de la realidad; 
pero no es un espejo inerte, por el contrario, devuelve embellecidas las imágenes para hacer 
más alegre este tránsito terrestre, e incluso para sobreponerse, para superar a la muerte misma, 
como quería ese viejo poeta español cuando escribió: “polvo serás, mas polvo enamorado”. Los 
hombres que están en este campamento de Chacabuco no podían permanecer ajenos al 
llamado de la poesía. Este concurso es una clara muestra de ello. Han llegado 41 poemas 
originales. Y como en toda poesía auténtica, en estos trabajos está presente la realidad que 

 
3 Todos, lamentablemente, ya fallecidos. 



 

 
Saggi/Ensayos/Essais/Essays  
N. 30 – 11/2023 ISSN 2035-7680     CC licensing BY-SA 4.0 
 

 69 

viven, que va desde el humilde tarro ‘Choquero’ hasta el dolor y la infinita nostalgia por la 
amada ausente. 
Se ha sembrado la primera semilla, es nuestro el deber de vigilia constante para cuidarla y 
hacerla florecer en todo su esplendor. 
Después de una minuciosa lectura y análisis, este Jurado seleccionó 10 poemas para ser leídos 
en este acto. Hubiéramos deseado leerlos todos ante ustedes, pero ello no es posible. Los 10 
poemas seleccionados, por orden alfabético de autor, son los siguientes: 
• Santiago Cavieres Korn: “Libre”. 
• Santiago Cavieres Korn: “La Flor del Desierto”. 
• Guillermo Cisternas Franulic: “La Noche”. 
• Guillermo Cisternas Franulic: “El Volantín destrozado”. 
• Eugenio García Venegas: “Ascensión y Canto”. 
• Eugenio García Venegas: “Fue anoche”. 
• Jorge Montealegre Iturra: “Casas de Chacabuco”. 
• Jorge Montealegre Iturra: “Así es el Choquero”. 
• Pirquinero [Osvaldo Yáñez]: “3 Pensamientos frente a la Reja”. 
• Rafael Eugenio Salas: “Al final de una Carta”. 
 
Vaya para los autores de los 41 poemas presentados, nuestro más cordial y fraternal estímulo y 
nuestros deseos de que continúen perseverando y ascendiendo en esta hermosa y fecunda 
tarea de hacer poesía. Poesía para hacer más hermosa la vida del hombre. 
 
Hugo Salvatierra - Rolando Carrasco - Mario Céspedes - Vicente Sota - Franklin Quevedo 
 
Chacabuco, 29 de enero de 1974. 

 
Las canciones fueron seleccionadas por un jurado encabezado por Iván Quezada, 

director del coro; también lo integraba Ernesto Parra, director del conjunto ‘Los de 
Chacabuco’. En orden alfabético de autor, los temas premiados fueron: “Querida Madre 
mía”, bolero de José Gómez Cerda, interpretada por su autor, acompañado por Patricio 
Hermosilla en la guitarra. El mismo Hermosilla interpretó su propia canción “Viento 
errante”. “El Elefante sin Oreja”, polka infantil, con letra del periodista Guillermo Torres 
y música de Santiago Cavieres; interpretada por Víctor Canto y Julio Vega. “Carta de un 
Niño”, de Rigoberto Viollo Vergara, interpretada por él mismo y acompañado en 
acordeón por Manuel Flores, con quien formaba el Dúo del Valle; este dúo interpretó, 
además, la canción de Osvaldo Yáñez “Luz de Chacabuco”. Se puede apreciar que el 
recuerdo de la familia, especialmente de los niños, tuvo una gran presencia tanto en los 
poemas como en las canciones presentadas al Festival. 

El poema del ‘choquero’ gustó mucho. Todos aplaudían y mientras lo hacían se 
iban parando. Sólo el comandante continuaba disciplinadamente en su asiento, lo que 
aportaba una leve tensión al ambiente. Por unos segundos fui como una mascota. 
Después que se presentaron todos los poemas y las canciones participantes, los autores 
tuvimos que subir al escenario y nuevamente los chacabucanos se pararon a aplaudir lo 
que habíamos escrito. Nosotros, desde arriba, sólo atinamos a aplaudir también. 
Aplaudir al público cautivo.  

 
 
 



Saggi/Ensayos/Essais/Essays 
N. 30 – 11/2023 ISSN 2035-7680     CC licensing BY-SA 4.0 

70 

TESTIMONIO DOCUMENTADO 

Tenemos la documentación que acredita la existencia del evento, de los poemas y 
canciones. Mario Céspedes conservó los manuscritos originales de los diez poemas 
seleccionados como ganadores exequos por el jurado del concurso. A través de su nieto 
Leonardo, hace años, don Mario me hizo llegar una carpeta con los textos. Se trata de 
manuscritos en hojas de cuaderno, cartulina, amarillentos papeles de block fiscal, 
esquelas para cartas. La materialidad del soporte de los poemas también es significativa: 
la hoja de cuaderno de matemáticas, tan cuadriculada como la valla de alambre que 
delimitaba el campo; o la cartulina que ya había sido utilizada en los archivos de la 
oficina salitrera, sobre la cual se pega otro papel con el poema y se ilustra con dibujos 
que apelan a la historia, por ejemplo, permiten una lectura donde se trenza la 
materialidad del soporte con la literalidad del manuscrito.  

A la aparente frialdad de los documentos es necesario agregar el afecto de la 
memoria que surge de ellos. Y están los documentos que no parecen documentos, 
anexos asociados, que ofrecen, prácticamente en una dimensión sincrónica, una 
memoria inmediata y subjetiva (cartas que relatan el recuerdo de lo que pasó el día 
anterior, dibujos, garabatos, artefactos culturales, etc.), que contribuye al intento de 
recuperación y reconstrucción de la atmósfera en que sucede el acontecimiento central 
indesmentible. Los papeles sueltos, reunidos con otros papeles sueltos, cobran sentido 
al sumarse y constituir un pedazo de historia. Es el aporte que podemos hacer desde los 
archivos personales y familiares que confluyen en el fragmento de una historia mayor. 
Todo recuerdo es significativo. 

Atesoramos por años el legajo que salvó Mario Céspedes. Ahora, esta 
documentación y carpeta de poesía se podría reproducir con la debida dignidad 
editorial. Lo preservamos como cuidando una herencia que se debe repartir. Otro 
compañero –Ricardo León–, salvó y preservó el Acta del Jurado, que está debidamente 
firmada por sus integrantes. El escrito, original único, se publicó en el mural Chacabuco 
’73. Se desprendió y cayó al suelo, estaba medio quemado por el sol y, en lugar de tratar 
de ponerlo de nuevo en el diario, Ricardo León lo guardó. “Es que siempre he sido un 
poco cachurero”, explica con cierta picardía su acción que, más que “un hurto inocente”, 
resultó el salvataje de un valioso documento que preservó por años y que ahora está en 
el Museo de la Memoria y los Derechos Humanos. Algunos de los poetas participantes 
conservamos el diploma que se nos entregó en la premiación. También contamos con 
la transcripción de cómo el diario mural Chacabuco ’73 convocó e informó sobre el 
Festival y cartas que cuentan el acontecimiento. Es decir, está registrado todo el proceso 
en estos papeles que son al mismo tiempo poemas y documentos.  

Para volver al comienzo –medio siglo atrás– hay quienes preferirían un relato más 
épico, que esta ‘libertad dentro de la prisión’ que puede parecer un autohomenaje 
frívolo o una suerte de ‘cautiverio feliz’. Pocas veces he visto tanta gratitud por la poesía 
como la que sentí en prisión. Por ello, quienes tenemos algo que contar, no dejemos 
que el pudor y la falsa o verdadera modestia nos impidan compartir la información 
significativa, la precariedad y la ternura que laten en la escritura que surgió de una 
experiencia colectiva. Para mí, se trata de compartir un hito cultural, un episodio de 



Saggi/Ensayos/Essais/Essays 
N. 30 – 11/2023 ISSN 2035-7680     CC licensing BY-SA 4.0 

71 

resistencia y un recuerdo melancólico. También una forma de renacimiento personal, 
que compromete mi gratitud; que me permito contar con orgullo genuino y la 
ineludible vanidad del poeta joven de entonces. Es mi reivindicación de memoria: en 
enero de 1974 se realizó el Festival de la Poesía y la Canción de Chacabuco. Estuve ahí. 
A pesar de todo, el pesimista rótulo ‘NN’ con el que me permití calificar alguna vez a mi 
generación se convirtió, felizmente, en una doble negación. Nada es totalmente Nada, 
Nadie es Nadie, Nunca Nunca. 

BIBLIOGRAFÍA 

Montealegre, Jorge. Derecho a fuga. Una extraña felicidad compartida. Asterión, 
2018. 

---. Frazadas del Estadio Nacional. Lom, 2003. 
---. “Generación NN: después de todo y nada.” Suplemento Literario de La Época, 

febrero de 1990. 
---. Memorias eclipsadas. Duelo y resiliencia comunitaria en la prisión política. 

Asterión, 2013. 
Montealegre Klenner, Hernán. Cielo en la Tierra. El Joven Laurel, 1955. 

_____________________________________ 

Jorge Montealegre es escritor y periodista, licenciado en Comunicación Social. Doctor 
en Estudios Americanos, mención Pensamiento y Cultura, Universidad de Santiago de 
Chile. Sus ámbitos de investigación son los estudios culturales, referidos al imaginario, 
la memoria y el humor gráfico. Autor de Historia del Humor Gráfico en Chile, (2008); Carne 
de estatua. Salvador Allende, caricatura y monumento (2014). Cantantes en la memoria de 
la poesía chilena (Asterión, 2018), entre otros. Fundador de la Red de Investigación de 
Estudios del Humor (RIEH). Integrante de los directorios de la Unión Nacional de Artistas, 
Fundación Víctor Jara y del Tribunal nacional de ética del Colegio de Periodistas. 

https://orcid.org/0000-0003-3851-2565 

jorge.montealegre@usach.cl 

_____________________________________ 
Montealegre, Jorge. “Hace 50 años. La poesía de un pueblo fantasma.” Altre Modernità, 
n. 30, Il '73 in prima persona: risposte estetiche all'orrore, Novembre 2023, pp. 62-71. ISSN 
2035-7680. Disponibile all’indirizzo: <https://riviste.unimi.it/index.php/AMonline 
article/view/21781/19374>.
Ricevuto: 30/08/2023 Approvato: 17/09/2023
DOI: https://doi.org/10.54103/2035-7680/21781
Versione 1, data di pubblicazione: 30/11/2023
Questa opera è pubblicata sotto Licenza Creative Commons CC BY-SA 4.0


