
articoli

Martin Dreher 
Otto-von-Guericke-Universität Magdeburg
ROR: 00ggpsq73
ORCID: 0009-0004-0770-6433
martin.dreher@ovgu.de

Der moderne Staatsbegriff und die Transforma-
tion der griechischen Polis zum Staat (II)

The Modern Concept of the State and the Trans-
formation of the Greek Polis into a State (II)

Für Alberto Maffi1

Abstract
The following article continues und concludes a first part (published in Dike 27, 
2024) on the concept of the state. It tries to analyze when and in which way the 
Greek polis became a state in the sense of the definition given in part I.  Section 
A describes the earliest form of the polis we know of, the so-called “homeric 
society”, as a non- or pre-state community. Following the evolutionary terminology 
widespread in anthropological / ethnological theories we characterize it as a “big 
men- / chief-society”. Section B deals with the historical transformation of the 
polis into a state. It presents some concrete cases of poleis which seem to be the 
first communities identifiable as states. The following generalizations deal with the 
most important features of the beginning of statehood, namely its date, the uprising 
of a general highest power, the course of the transformation, and its agents. Some 
considerations on the conditions and the reasons of the transformation conclude 
the article.

1 Der vorliegende Beitrag ist entstanden aus dem Vortrag „Le origini della statualità 
nella polis greca“ beim „Virtual Workshop: I sentieri di Dike. Seminario di diritto 
greco in onore di Alberto Maffi“ am 20. Januar 2021, organisiert von M. Faraguna, L. 
Gagliardi, L. Pepe an der Università degli Studi di Milano.
Für eine kritische Durchsicht des Manuskripts und weiterführende Kommentare danke 
ich Alberto Maffi, Werner Rieß sowie den anonymen Gutachtern der Dike.

DOI 10.54103/1128-8221/30266
Ricevuto il 14/09/2025 - Accettato il 18/11/2025 - Pubblicato il 31/12/2025

Pubblicato da Milano University Press
Articolo pubblicato sotto Licenza CC BY-SA.

https://ror.org/00ggpsq73
https://orcid.org/0009-0004-0770-6433
mailto:martin.dreher%40ovgu.de?subject=
https://doi.org/10.54103/1128-8221/30266


94 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

L’articolo continua e conclude una prima parte (pubblicata in Dike 27, 2024) sulla 
nozione di stato. Cerca di analizzare quando e in quale maniera la polis greca 
diventò “stato” nel senso della definizione data nella parte I. La sezione A descrive 
la prima forma della polis che conosciamo, la cosiddetta “società omerica”, come 
una comunità non-statale o pre-statale. Seguendo la terminologia evoluzionistica, 
diffusa nelle teorie antropologiche ed etnologiche, essa viene caratterizzata come 
una “big men- / chief-society”. La sezione B tratta della trasformazione storica 
della polis in uno stato. Presenta alcuni casi di poleis che sembrano essere le prime 
comunità identificabili come stati. Le generalizzazioni che seguono offrono delle 
riflessioni sui più importanti aspetti degli inizi della statualità, specialmente la 
datazione, l’origine di un potere supremo, il corso della trasformazione e i suoi attori. 
Alcune considerazioni finali sulle condizioni e le ragioni di tale trasformazione 
concludono l’articolo.

Keywords: Greek polis, state, origins, Homeric society, big men-society, features of 
statehood, Sparta, Athens, Dreros, Tiryns

Parole chiave: Polis greca, Stato, origini, società omerica, big-men society, caratteri 
della statualità, Sparta, Atene, Drero, Tirinto

Gliederung:
Teil I (Dike 27, 2024, 9-64) 
Einleitung
Der Begriff des Staates
A Methodisches zur Begriffsbildung
B Eigenes Definitionsangebot auf der Basis der Drei-Elemente-Lehre
C Zur Rezeption von Georg Jellinek
D Der Staat bei Max Weber
E Aktuelle Ansätze aus der Alten Geschichte
Schluß: Die Polis als Staat

Teil II: Die Polis wird Staat
A Die vorstaatliche „homerische Gesellschaft“
1. Der negative Befund: Die Nichtstaatlichkeit
2. Der positive Befund: Die „Häuptlingsstruktur“
B Die Transformation zum Staat
1. Forschungsprobleme
2. Die frühesten Stadtstaaten
a) Transformation in actu: Sparta
b) Transformation ante quem: Athen, Dreros, Tiryns
3. Grundzüge und Verlaufsformen der Transformation
Datierung. Staatsgewalt. Aktionsmodus. Akteure 
4. Ursachen der Transformation



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 95

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Teil II Die Staatswerdung der Polis

Um zu beurteilen, ob, wie und wann ein menschliches Gemeinwe-
sen als Staat zu betrachten ist, ist es unerläßlich, genau zu bestimmen, 
was unter einem Staat zu verstehen ist. Eine solche Definition wurde 
im ersten Teil dieses Beitrags entwickelt. Ihr Ausgangspunkt ist die 
Drei-Elemente-Lehre, die von Georg Jellinek in ihre wirkmächtigs-
te Form gebracht wurde. Sie wird im ersten Teil in verschiedener 
Hinsicht präzisiert, zu einer umfassenden und für alle historischen 
Epochen brauchbaren Definition erweitert und gegen Einwände von 
staatsrechtlicher und historischer Seite verteidigt. Als Kernaussage 
dieser Definition kann gelten, daß die drei Elemente Staatsgebiet, 
Staatsvolk und Staatsgewalt einen Staat ausmachen.

Teil eins endet mit der Feststellung, daß die griechischen Poleis 
der klassischen Zeit vom überwiegenden Teil der Forschung als Staa-
ten angesprochen werden, auch wenn der Begriff oft unzureichend 
oder gar nicht definiert wird. Die naheliegende Frage, seit wann die 
Polis im Sinne eines Staates existiert, wird ebenso unterschiedlich 
beantwortet wie die damit zusammenhängende zweite Frage, wie 
und unter welchen Umständen die Entstehung der Staatlichkeit vor 
sich gegangen ist. Der hier vorgelegte zweite Teil des Beitrags bietet 
Antworten auf beide Fragen an und versucht somit, eine konsistente 
Erklärung für die Transformation der Polis zum Staat vorzulegen.

A Die vorstaatliche „homerische Gesellschaft“

1. Der negative Befund: Die Nichtstaatlichkeit

Wenn hier von der „homerischen Gesellschaft“ die Rede ist, dann 
handelt es sich um einen Begriff, der von der jüngeren althistorischen 
Forschung geprägt ist und darin eine gewisse Verbreitung gefunden 
hat.2 Er wird hier übernommen, um die Phase der frühen griechischen 
Geschichte zu bezeichnen, für die wir neben den archäologischen 

2 Im Titel tragen diese Formulierung etwa Snodgrass 1974 (der aber eine einheitliche 
homerische Gesellschaft in Frage stellt); Andreev 1988; Ulf 1990. Eine historische 
Einordnung gibt z. B. auch Raaflaub 1991, 207ff. Viele weitere Publikationen 
verwenden den Begriff eher selbstverständlich, ohne nähere Erläuterung.



96 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Zeugnissen auf die Epen Homers und Hesiods als Quellen angewie-
sen sind. Auch wenn diese Texte bekanntlich keine historischen Dar-
stellungen, sondern literarische Erzählungen sind, so sind doch die 
gesellschaftlichen Strukturen ihrer Entstehungszeit und der direkt 
vorausgehenden Phase in sie eingeflossen und daher für uns erkenn-
bar.3 Diese Bezüge sind von Seiten der oral-poetry-Forschung näher 
begründet und von Altertumswissenschaftlern auf die homerische 
Gesellschaft übertragen worden. Wenn wir die Abfassungszeit der 
homerischen Werke mit einem Großteil der Forschung auf die Zeit 
um 700 v. Chr. und diejenigen Hesiods etwas später ansetzen, dann 
ergibt sich, daß der Endfassung der Epen die sozialen Verhältnisse 
des 8. Jahrhunderts v. Chr. zugrunde liegen.4 Zu Recht wird außer-
dem immer wieder betont, daß die Entwicklung in den verschiede-
nen Regionen und den einzelnen Poleis Griechenlands ungleichzeitig 
verlaufen ist.5 

Die Rekonstruktion einer relativ einheitlichen, angesichts der fik-
tionalen Quellen idealtypischen Gesellschaftsordnung setzt voraus, 
daß in den Gedichten Homers, gemeinsam mit denen Hesiods, eine 
ähnliche Struktur der darin beschriebenen Gemeinschaften zu erken-
nen ist, was hier als gegeben angenommen wird.6 Gleichzeitig soll 
diese Struktur als typisch für die griechische Polis angesehen wer-
den, obwohl für keine einzige dieser Poleis eine empirische Bestäti-
gung vorliegt. Die kühn erscheinende Konstruktion rechtfertigt sich 
erstens dadurch, daß die genannten Texte in ganz Griechenland uni-
versell verbreitet waren und daher jede Polis zumindest ansatzweise 
ihre eigene Struktur oder doch ihre eigene vergangene Ordnung wie-
derzuerkennen vermochte. Noch viel mehr wiegt aber zweitens, daß 
sich in den Poleis im weiteren Verlauf ihrer Entwicklung sehr ähnli-
che Ordnungen herausbildeten, so daß man daraus auf einen gemein-
samen Ausgangszustand schließen darf, einen Zustand x sozusagen, 

3 Vgl. etwa Ulf 1990, 233-238; Raaflaub 1991, 207-215; Fraß 2018, 70-74.
4 So etwa Gschnitzer 1991, 182; Welwei 2002, 62, und viele andere; jüngst Rönnberg 
2021, 27-29 mit zahlreichen Literaturverweisen. Auch für eine spätere Datierung in 
verschiedene Phasen des 7. Jahrhunderts sind gute Argumente vorgebracht worden. Die 
wohl unendliche Debatte kann aber hier nicht aufgegriffen werden.
5 Vgl. z. B. Ulf 1990, 238ff.; Rönnberg 2021, 29. 
6 So auch Fraß 2018, 72; zweifelnd Müller 2023, 7; stärker differenzierend Whitley 
1991, 37.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 97

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

der eben in den homerischen Epen, insbesondere in der Odyssee, zu 
erkennen und dem (ja ebenfalls nur angenommenen) codex arche-
typus in der literarischen Überlieferungsgeschichte vergleichbar ist. 

Die Frage, mit der wir uns hier zu befassen haben, lautet: Waren 
die Gemeinschaften, die in den frühesten griechischen Texten be-
schrieben sind, bereits Staaten? Entsprach ihre Struktur den im ersten 
Teil dieses Beitrags herausgearbeiteten Kriterien von Staatlichkeit?

Beschränkt man die Bedeutung des Begriffs polis auf die Überset-
zung `Stadtstaat´ und nimmt den Wortbestandteil `Staat´ ernst, dann 
ist die soeben gestellte Frage bereits bejaht. Denn Homer und Hesiod 
bezeichnen die Gemeinschaften, um die es uns geht, als Poleis, ihre 
Bewohner als Politen.7 Doch wenn wir die homerische Verwendung 
des Terminus mit dem Verständnis der Polis als Stadtstaat gleich-
setzen, das für spätere Jahrhunderte zweifellos zutreffend ist, dann 
setzen wir voraus, was erst noch zu beweisen ist: eben welchen Cha-
rakter die homerischen Gemeinschaften besitzen. Ob der erste Teil 
des Begriffs `Stadtstaat´ für die homerische Polis gerechtfertigt ist, 
wäre in ähnlicher Weise zu diskutieren wie der Staatsbegriff, wobei 
unbestritten ist, daß der Begriff, neben der Bedeutung als eine Ge-
meinschaft oder Gemeinde, auch eine bestimmte gemeinschaftliche 
Siedlungsform bezeichnen kann. Wie diese Siedlungsform näher aus-
gesehen hat, soll aber hier nicht geklärt werden, da wir uns auf den 
politischen Charakter der Gemeinschaften konzentrieren wollen.8 

Abgesehen von der terminologischen Festlegung des Polisbe-
griffs auf die Bedeutung `Stadtstaat´ bestand für einen großen Teil 
der früheren Forschung kein Zweifel daran, daß die homerischen 
Gemeinschaften als Staaten anzusprechen seien. Für diejenigen, für 
die seit Beginn der menschlichen Geschichte jedes Zusammenleben 
als staatliche Gemeinschaft verlief,9 änderte sich daran auch in den 

7 Vgl. zur Polis der homerischen Zeit allgemein etwa Hölkeskamp 2010, 91f.
8 Nur nebenbei sei angedeutet, daß die homerischen Poleis ein Zwischending zwischen 
einer Stadt und einem Dorf zu sein scheinen; vgl. die Bemerkungen von Andreev 1988, 
24.
9 Vgl. Teil I, S. 19. Im Rahmen dieser Sichtweise hat man von den Gemeinschaften, die 
den Poleis vorausgingen bzw. parallel dazu bestanden, als „Stammstaaten“ gesprochen 
und so den griechischen Terminus ἔθνος übersetzt, so noch Weiler 1976, 43. Die damit 
verbundenen Vorstellungen werden in der jüngeren Forschung jedoch nicht mehr 
vertreten, vgl. etwa Ulf 1990, 215ff. 



98 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

ersten Jahrhunderten des ersten Jahrtausends v. Chr. selbstverständ-
lich nichts. Aber auch wenn der Staat nicht als naturgegeben ange-
sehen wurde, verwendete man diesen Begriff für die frühgriechische 
Zeit meist ganz selbstverständlich. Für viele Autoren, die sich näher 
mit der spezifischen Periode beschäftigen, kann der Buchtitel von 
A. Fanta: „Der Staat in der Ilias und der Odyssee“, Innsbruck 1882, 
als programmatisch gelten, ebenso wie der Artikel von R. Köstler, 
„Die homerische Rechts- und Staatsordnung“ von 1950. Ein weiteres 
repräsentatives Beispiel ist das Handbuch von Busolt und Swoboda 
von 19203, in dem es heißt: „Neben dem basileus und dem Rat der 
Geronten erscheint im Staatsleben als dritter Faktor die Gemeinde-
versammlung“ (S. 333). Diese und weitere Autoren10 erblicken in den 
Beschreibungen der Epen eine institutionalisierte Ordnung, an deren 
Spitze der jeweils herrschende König (bei Homer: basileus) als erb-
lich legitimierter Monarch steht, der zusammen mit weiteren Mitglie-
dern der Elite, die einen festen Rat bilden, politische Entscheidungen 
trifft und gültige Regeln durchsetzt.11

Diese Sichtweise ist weitgehend überholt und überlebt nur noch 
vereinzelt, am ehesten in Überblicksdarstellungen, die sie unkritisch 
und eher beiläufig einfließen lassen.12 Der überwiegende Teil der jün-
geren Forschung hat sich jedoch von der Vorstellung eines homeri-
schen Erbkönigtums verabschiedet, allerdings mit unterschiedlicher 
Entschiedenheit und unterschiedlichen Konsequenzen. Zunächst wur-
de erkannt, daß die Macht des basileus, der bei Homer an der Spitze 
der gesellschaftlichen Hierarchie steht, nicht zu vergleichen ist mit der 
Macht eines (absoluten) Königs, der als Souverän über seine Gemein-
schaft herrscht. M. Finley war es, der Anstöße in dieser Richtung auf-

10 Gschnitzer 1991, der seinen Forschungsüberblick mit dem Titel „Zur homerischen 
Staats- und Gesellschaftsordnung“ überschreibt, nennt diese und weitere Forscher, 
darunter Carlier 1984, als Vertreter dieser Position (S. 183. 199-203).
11 Weitere Literaturhinweise auch bei Dreher 1983, 37 mit A. 59; Dreher 2019, 122 mit 
A. 34.
12 So Bringmann 2016, 82. 87; Staatlichkeit in der homerischen Zeit hält Bringmann für 
belegt (S. 86). Als Beispiel aus einem spezifischen Werk sei genannt F. Schulz 2011. 
Auch wenn Schulz dem Konsensprinzip bei Homer große Bedeutung attestiert (S. 
60-62), hält er doch an der „Souveränität des Königs“ fest (63f.): Der „monarchische 
König“, den er auch als Herrscher bezeichnet, habe das letzte Wort. Daß er generell die 
homerische Polis für eine staatlich verfaßte Gemeinschaft hält und auch explizit an das 
Werk von Fanta anknüpft, wird in der Rezension von Dreher 2011, 90f., ausgeführt.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 99

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

genommen und wirkmächtig ausgeführt hat. Oft wird darauf verwie-
sen, daß die Bezeichnung basileus in den Epen nicht nur für den Mann 
an der Spitze, sondern auch für weitere reiche und sozial herausgeho-
bene Männer verwendet wird. Gemeinsam mit diesen Männern in sei-
nem Umkreis trifft der basileus die Entscheidungen für die jeweilige 
Polis, und zusätzlich müssen diese basileis noch Rücksicht nehmen 
auf Willensäußerungen des demos, des aus freien Bauern bestehenden 
Volkes, das gelegentlich zu Versammlungen zusammengerufen wird. 
Diese „Redimensionierung“ des basileus13 hat dazu geführt, daß man, 
eben um falsche Parallelen zu vermeiden, „König“ oft nur noch in An-
führungszeichen verwendet oder von einem „schwachen“, „gemäßig-
ten“ oder „sogenannten“ Königtum schreibt. Konsequenter wird von 
anderen auf diese Übersetzung ganz verzichtet, obwohl sie in späterer 
Zeit die normale und treffende Bedeutung von basileus geworden ist. 
Stattdessen spricht man vom Führer, Anführer oder Leiter einer Polis, 
oder kennzeichnet die herausgehobene Stellung eines der basileis 
durch den Zusatz „(Ober)-basileus“.14 Dessen Stellung wird treffend 
als primus inter pares beschrieben, der in den Ratsversammlungen 
den Vorsitz führt, die Gäste der Polis betreut und die notwendigen, 
durch Herkommen und allgemeine Akzeptanz bestimmten Handlun-
gen ausführt beziehungsweise deren Modalitäten festlegt. Diese Aus-
sagen ergeben sich vor allem aus der homerischen Schilderung des 
Aufenthalts des Odysseus in der Phäakenstadt Scheria, in der ihn der 
(Ober)-basileus Alkinoos in die Gemeinschaft einführt, Ehrungen für 
ihn veranlaßt und alle nötigen Maßnahmen für seine Rückführung in 
die Heimat anordnet. Die einschlägigen Szenen sind diesbezüglich 
analysiert worden, außerdem wurde herausgearbeitet, daß das Ober-
kommando des Agamemnon beim Kriegszug gegen Troia, wie es die 
Ilias beschreibt, nicht gleichzusetzen ist mit der zivilen Stellung des 
Oberbasileus in seiner Polis.15

13 Für die Zeit vor Finley sei genannt Heuß 1946, 41 = 1969, 60; vgl. sodann Finley 
1977, 103 und oft; Dreher, 1983, 37-40; besonders ausführlich argumentiert Drews 
1983, passim; Murray 1995, 52; Welwei 2002, 55. 60-65; Lotze 2007, 18.
14 Dieser selbsterklärende Terminus ist, wenn ich richtig sehe, von Ulf 1990 (erstmals 
beiläufig wohl S. 82) in die deutschsprachige Literatur eingebracht worden. Die 
englische Entsprechung chief basileus findet sich bereits bei Qviller 1981, 109, wird 
aber selten verwendet. 
15 So schon Morgan 1877, 248, der sich auch klar gegen die Verwendung des 



100 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Wenn diejenige Instanz, die von allen Forschern unbestritten die 
höchste Autorität in der Polis besitzt, deren Wort am meisten gilt und 
die als Leitung des Gemeinwesens anzusprechen ist, wenn dieser ba-
sileus aber keine Herrschaft in dem in Teil I erläuterten Sinn aus-
übt, wenn er keine allgemeine Gewalt über die Mitglieder des Ge-
meinwesens innehat, wenn er keine festgefügte, institutionalisierte 
Stellung einnimmt, sondern seine grundsätzlich prekäre Vorrangstel-
lung durch persönliches Ansehen, durch Leistung  und individuelles 
Durchsetzungsvermögen sichern muß, dann ist daraus zu schließen, 
daß dieses Gemeinwesen keinen staatlichen Charakter besitzt.16 Die-
se Schlußfolgerung ist in der Forschung erstmals explizit in meiner 
Dissertation von 1983 gezogen worden.17 Meist unabhängig von die-
ser Darlegung sind dann weitere Autoren zu dem Urteil gekommen, 
die homerische Polis als nichtstaatliche oder, mit Blick auf die späte-
re Entwicklung, vorstaatliche Gesellschaft einzustufen.18

Wenn der homerische Oberbasileus nicht der staatliche Regent war, 
für den viele ihn noch immer halten, und die homerische Gesellschaft 
mithin keine Monarchie war, besaß diese Gesellschaft dann vielleicht 
eine andere staatliche Form, die durch eine Verteilung der Herrschaft 
auf mehrere Personen gekennzeichnet war? In Frage kommen natür-
lich zum einen ein Rat aus Mitgliedern der Oberschicht, zum anderen 
die Versammlung des Demos. Beide Gremien waren bekanntlich in 
der späteren Zeit zentrale Institutionen der griechischen Stadtstaaten, 
die bei Dominanz des Rates, der Bule, von der Verfassungstheorie 
der klassischen Zeit als Oligarchien, bei Dominanz der Volksver-
sammlung, der Ekklesie, als Demokratien eingestuft wurden. Nun 
spricht zwar eigentlich niemand explizit von oligarchischen oder de-

Königsbegriffs ausspricht (S. 246).
16 Zumindest begrifflich bleibt es daher problematisch, wenn Hölkeskamp 2010, 91, 
konstatiert, daß die homerischen Helden als `Könige´ über Poleis herrschten (Herv. 
M.D.), denn der Herrschaftsbegriff ist staatlich konnotiert, s. Teil I, S. 21; zwei Sätze 
vorher erscheint „König Odysseus“ ohne Anführungszeichen; ähnlich Hildebrandt 
2007, 216. Zuletzt hat Müller 2023,18, dafür plädiert, die Übersetzung `König´ 
aufzugeben; S. 345ff. untersucht er den Terminus basileus ausführlich.
17 Dreher 1983, 37-45, bes. 44.
18 Welwei 2002, 41. 64. Die meisten Positionen, welche die Vorstaatlichkeit vertreten, 
sind anthropologisch-ethnologisch beeinflußt und werden weiter unten separat 
vorgestellt.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 101

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

mokratischen Poleis bei Homer, aber die Einstufung der beiden hier 
angesprochenen Gremien fällt in der Forschung doch recht unter-
schiedlich aus.

Was zunächst die Ratsversammlung betrifft, so ist in Analogie zur 
Position des Oberbasileus auch für die Beratungen der Heerführer 
im griechischen Heer der Ilias eine Gleichsetzung mit der inneren 
Ordnung einer Polis abzulehnen.19 Die Beteiligung weiterer Mitglie-
der der Oberschicht neben dem Basileus an der Leitung der Polis 
thematisiert die Odyssee näher nur für die Phäakenstadt Scheria. Der 
dortige Oberbasileus Alkinoos umgibt sich in seinem Haus mit An-
gesehenen oder Vornehmen der Gemeinschaft, die eben auch basileis 
(Od. 7, 49), an anderen Stellen ἡγήτορες ἠδὲ μέδοντες („Anführer 
und Berater“, Od. 7, 186; 8, 11) oder βουληφόροι („Berater“, Od. 13, 
12) genannt werden,20 zum Mahl und zur Beratung in seinem Oikos. 
Sie äußern frei ihre Meinung, machen Vorschläge und erinnern an die 
gemeinsamen Werte und Traditionen, an die sich Alkinoos bei sei-
nem Handeln halten solle. Als Entscheidungsinstanz, die Beschlüsse 
faßt, wird dieses Gremium, wenn man die Gruppe überhaupt so nen-
nen darf, nicht vorgestellt. Abstimmungen finden nicht statt, Kont-
roversen werden durch Diskussionen ausgetragen, am Ende wird ein 
Konsens gesucht (und gefunden).21 

Nach welchen Kriterien sich die Gruppe der Berater zusammen-
setzt, wird im Epos nicht ausdrücklich gesagt. Für die Beteiligten ist 

19 F. Schulz 2011 mißachtet diese Differenz zu oft und konstruiert eine Art Idealtyp 
des homerischen Rates aus den Ratsversammlungen der Phäaken, der Troer, des 
Griechenheers und der Götter.
20 Zur Terminologie vgl. etwa F. Schulz 2011, 11. Die Begriffe `Adel’ und `Adlige´, mit 
denen sich die Forschung ausgiebig befaßt, werden in der vorliegenden Studie nicht 
verwendet. Die Forschung hat verschiedentlich gezeigt, daß die sozial herausgehobenen 
Personen der griechischen Welt nicht wie in späteren Epochen als Geburtsadel zu 
verstehen sind, sondern daß ihre erhöhte Stellung in erster Linie auf Reichtum in Form 
von Grundbesitz beruht. Unter solchen und ähnlichen Vorbehalten und Präzisierungen 
halten auch einige jüngere Publikationen am Adelsbegriff fest, wie Stein-Hölkeskamp 
1989; Meister 2020. Nicht selten wird der Terminus auch in Anführungszeichen gesetzt, 
um solche Vorbehalte anzudeuten. Müller 2023, 20, lehnt verschiedene moderne 
Begriffe ab und kreiert die – bewußt künstliche, aber eben allzu künstliche und sperrige 
– Bezeichnung „Statusobere“.
21 Zum Konsensprinzip, das in der Homerforschung schon seit langem anerkannt wird, 
vgl. zuletzt F. Schulz 2011, 60-62; Fraß 2020, 221.



102 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

es aber offenbar selbstverständlich, daß sie dazugehören. Die moder-
ne Forschung hat keinen Zweifel daran, daß die Anführer der Phäa-
ken aufgrund derselben Kriterien an der Leitung der Polis beteiligt 
werden, die auch für den Oberbasileus gelten, also ihre herausgeho-
bene soziale Stellung aufgrund ihres Wohlstands sowie ihre Leistun-
gen im Gemeinschaftsleben und im Krieg. Bei den Spielen zu Ehren 
des Odysseus fordert Alkinoos die bereits genannten „Anführer und 
Berater“ auf, dem Gast Geschenke zu bringen. Überraschend konsta-
tiert er dabei: „Denn zwölf angesehene basileis gebieten in unserem 
Volk als Führer, der dreizehnte aber bin ich selbst“ (Od. 8, 390f.). Die 
Aussage könnte man so verstehen, daß bei den Phäaken ein dem ba-
sileus zugeordneter Rat besteht, der sich aus der feststehenden Zahl 
von zwölf Mitgliedern zusammensetzt. Das würde bedeuten, daß bei 
Ausscheiden eines Mitglieds jeweils ein neues Mitglied nachrückt. 
Damit wäre ein gewisses Anzeichen für eine festgefügte Institution, 
also für ein staatliches Element, gegeben.22 Aber die Aussage des Al-
kinoos ist nicht als Beschreibung eines phäakischen „Verfassungs-
bestandteils“ zu verstehen. Sie dürfte vielmehr an Odysseus gerichtet 
sein,23  um ihm vor Augen zu führen, wie viele Geschenke er durch 
die Aufforderung des Alkinoos an dessen Mit-basileis zu erwarten 
hat. Wie an vielen Stellen im Epos erfüllen Gastgeschenke die wich-
tige Funktion, die Achtung und Wertschätzung gegenüber dem Frem-
den auszudrücken. Dabei kommt es durchaus auf den materiellen 
Wert der Gegenstände an, weshalb diese in den anschließenden Wor-
ten des Alkinoos einzeln aufgezählt (jeder soll einen Mantel, einen 
Leibrock und ein Pfund Gold bringen) und angepriesen werden, und 
auch das im Anschluß thematisierte Versöhnungsgeschenk des Eu-
ryalos wird näher beschrieben. Daß es neben Alkinoos zwölf weitere 
basileis sind, von denen Odysseus wertvolle Gastgeschenke erhält, 
kann auch gewissermaßen ein historischer Zufall sein: Zum aktuel-
len Zeitpunkt könnten es zwölf Männer sein, deren gesellschaftliche 
Stellung ihre Mitwirkung im Beraterkreis erfordert. Die Zahl mag 

22 Überraschenderweise nutzt F. Schulz die Nennung der Zwölfzahl durch Alkinoos 
nicht ausdrücklich als Argument für seine Vorstellung von einem stark formalisierten 
Rat, scheint die feste Zahl aber als gegeben vorauszusetzen. Auch Seelentag 2023, 105, 
spricht von einem „klar bezifferten, einigermaßen stabilen Ratsgremium“.
23 So auch F. Schulz 2011, 24.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 103

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

dabei aber flexibel sein: sie würde steigen, wenn weitere Phäaken zu 
entsprechendem Reichtum gelangten und ihre soziale Position nicht 
geringer wäre als die der gegenwärtigen Berater, oder fallen, wenn 
von den aktuellen Beratern jemand seinen Status verlöre.24 Wenn also 
die herausgehobene soziale Stellung jemanden zum basileus macht, 
und wenn die angesehensten basileis einen Anspruch darauf haben, 
im Beraterkreis des Oberbasileus an der Leitung der Polis mitzuwir-
ken, dann darf man sich das Einrücken in diesen Kreis als gleichsam 
naturwüchsigen Vorgang vorstellen, der keiner weiteren Formalitä-
ten, allenfalls einer formlosen Einladung seitens des Oberbasileus, 
bedarf. Spekulationen über einen formalen „Aufnahmemodus“ für 
die Ratsmitglieder wären damit überflüssig.25

 Noch weniger als formaler Rat anzusprechen ist die unbestimm-
te Anzahl von Geronten, die der basileus Alkinoos bei der ersten 
Begegnung mit Odysseus für den nächsten Tag versammeln will, 
um die Rückführung des Ankömmlings zu planen. Die Beschrei-
bung dieser Versammlung zu Beginn des 8. Gesangs der Odyssee 
schwankt zwischen einer Rats- und einer Volksversammlung, die 
am nächsten Morgen zusammenkommt. In Gestalt eines Herolds 
spricht die Göttin Athena jeden einzelnen Mann in der Stadt an, 
verwendet dabei aber als Anrede die oben zitierte Formel ἡγήτορες 
ἠδὲ μέδοντες, „Anführer und Berater“ (Od. 8, 10f.). Fordert sie nun 
wirklich alle Männer des phäakischen Demos auf, zur Versamm-
lung auf der Agora zu eilen, oder nur „jeden“ den sie als einen der 
Vornehmen identifiziert, also die Anführer, die an anderen Stellen 
basileis oder Geronten genannt werden? Mit der gleichen Formel 
eröffnet Alkinoos dann die Versammlung, spricht aber auch direkt 
die 52 jungen Männer an, die als Ruderer Odysseus nach Hause 
bringen sollen, und fordert sie auf, auf der Stelle ein geeignetes 

24 Das Phänomen der möglichen Statusveränderung ist ein wesentliches 
Unterscheidungsmoment der homerischen basileis vom Erbadel späterer Epochen und 
ist in der Forschung deutlich herausgearbeitet worden, vgl. etwa Stein-Hölkeskamp 
1989, 15ff.; Meister 2020, 76ff.
25 Sofern ein Sohn seinem Vater nachfolgt, besteht darin keine formale „Vererbung des 
Amtes“, sondern es handelt sich um die Konsequenz daraus, daß der Sohn im Normalfall 
den Reichtum des Vaters und damit dessen soziale Stellung erbt. Die Vermutungen von 
F. Schulz 2011, 33f., zum möglichen „Aufnahmemodus“ der Ratsmitglieder sind rein 
hypothetisch.



104 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Schiff vorzubereiten (Od. 8, 26-45). Die vorausgesetzte Anwesen-
heit von geeigneten Ruderern, aus denen sofort die benötigten 52 
ausgewählt werden, sowie der offene Versammlungsort der Agora 
sprechen dafür, daß dem Dichter eine Volksversammlung vor Au-
gen schwebt.26 An dieser Versammlung nehmen, wie bei sonstigen 
Versammlungen, selbstverständlich auch die „Anführer und Bera-
ter“ teil. Dabei werden nur sie direkt angesprochen, weil es auf ihre 
Übereinstimmung mit dem Oberbasileus ankommt – der engere 
Kreis der zwölf basileis hatte bereits am Vortag seine Zustimmung 
zur Rücksendung des Odysseus Ausdruck verliehen (Od. 7, 226f.) 
– und weil sie einen gewissen praktischen Anteil an der Ehrung des 
Gastes durch die Bereitstellung von Geschenken haben. Die nicht 
zur Elite gehörigen Phäaken hingegen können sich offenbar auch 
zu der offenen Versammlung gesellen, werden aber von Alkinoos 
nur als passive Zuhörer betrachtet (dazu sogleich) und daher nicht 
direkt angesprochen.

Im Fall dieser Versammlung ergreifen aber nicht nur die „ein-
fachen Leute“, sondern auch die „Anführer und Berater“ nicht das 
Wort, sondern es ist allein Alkinoos, der in wenigen Worten allen 
bekanntgibt, wie die Rückführung des Odysseus vorzubereiten sei. 
Gleichzeitig lädt Alkinoos alle anwesenden σκηπτοῦχοι βασιλῆες 
(„szeptertragenden basileis“), wie die eingangs (Od. 8. 26) als „An-
führer und Berater“ Adressierten jetzt angesprochen werden, sowie 
die ausgewählten 52 Ruderer in sein Haus zu einer feierlichen Be-
wirtung des Odysseus ein (8, 38-42). Weder in der Versammlung 
noch bei der anschließenden Bewirtung ist erkennbar, daß die daran 
teilnehmenden „Anführer und Berater“ beziehungsweise Geronten 
beziehungsweise basileis in irgendeiner Weise gemeinsam agieren, 
geschweige denn ein festes Gremium bilden würden. Die Annahme 
von F. Schulz, dieser Kreis bilde neben den zwölf oben genannten en-
geren Beratern noch einen zweiten „Rat in der Volksversammlung“,27 
ist daher grundlos.

Man kann sich fragen, ob die Geronten, die auf der berühmten 
Schildszene der Ilias als Schiedsrichter in einem Rechtsstreit fun-
gieren (Il. 18, 497-508), diese Aufgabe in ihrer Eigenschaft als Mit-

26 So auch F. Schulz 2011, 49. 73, aber ohne Begründung.
27 F. Schulz 2011, 25f.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 105

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

glieder eines solchen „politischen“ Rates wahrnehmen. Immerhin 
wird für sie ebenso der Terminus Geronten verwendet wie – zumin-
dest implizit – für die zwölf „Anführer und Berater“ des Alkinoos in 
Scheria (Od. 7, 189).28 Ob in der Schildszene unter den Geronten im 
wörtlichen Sinn „die Alten“ zu verstehen sind, denen die Gemein-
schaft am ehesten zutraut, als gerechte Schiedsrichter zu fungieren, 
läßt sich nicht ausmachen. In anderen Zusammenhängen, das ist oft 
gezeigt worden, gehören auch jüngere Männer zu den Geronten, so 
daß man sie im weiteren Sinn als sozial hervorgehobene, angesehene 
Personen zu verstehen hat, zu denen auf jeden Fall die als basileis 
bezeichneten Männer gehören.29 Die Bezeichnung der Schiedsrichter 
als Geronten würde also nicht gegen ihre Gleichsetzung mit einem 
Rat sprechen. Eher schon der Umstand, daß unter ihnen kein Ober-
basileus erwähnt ist, der in einem Rat die Leitung hätte, sondern daß 
alle, ihre Zahl ist nicht angegeben, nacheinander gleichberechtigt 
ihren jeweiligenVorschlag vorbringen. Während nun nichts dagegen 
spricht, daß die hier als Schiedsrichter agierenden Geronten auch in 
einem an der Leitung der Polis beteiligten Rat mitwirken,30 spricht 
auch nichts dafür, daß ein solcher Rat in der identischen Zusammen-
setzung als Schiedsrichter-Gremium fungiert. Und selbst, wenn das 
der Fall wäre, hätten wir doch kein staatliches Element vor Augen, 
da die Geronten der Schildszene eben kein Gericht bilden, vor wel-
chem die Kontrahenten zwangsweise zu prozessieren hätten, sondern 
ein Schiedsgericht, dessen Spruch sich die Kontrahenten freiwillig 
unterwerfen.31

Als Zwischenergebnis können wir festhalten, daß in den Epen 
zwar ein Beraterkreis vorstellig gemacht wird, nämlich die zwölf 

28 Aus der Aussage des Alkinoos, daß am nächsten Tag „noch mehr Geronten“ 
zusammenkommen sollen, ist zu schließen, daß auch die zwölf Anwesenden unter den 
Begriff subsumiert werden, so auch F. Schulz 2011, 24.
29 Vgl. etwa F. Schulz 2011, 29; Seelentag 2023, 102.
30 Damit begnügt sich auch F. Schulz 2011, 72, obwohl er sonst an vielen Stellen Räte 
erblickt.
31 Die Schildszene wird besonders in der rechtshistorischen Literatur sehr unterschiedlich 
interpretiert. Gegen ein Schiedsgericht in der Schildszene hat sich insbesondere Wolff 
1961 gewandt, dazu vgl. Maffi 2019, 176ff. Zur weiteren Forschungsdiskussion vgl. 
etwa Gagarin 1986, 26ff.; Cantarella 2002; Seelentag 2023, 101ff., der allerdings auch 
„in Ansätzen“ („in gewissem Maß“ S. 110) eine Institutionalisierung einräumt.



106 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

„Anführer und Berater“ des Oberbasileus Alkinoos in Scheria, daß 
diese Gruppe aber als eher informell erscheint und dem Oberbasi-
leus durch eine ähnliche soziale Stellung und persönliche Nähe ver-
bunden ist.32 Ihre Beratungen zielen auf einen Konsens ab und die 
Teilnehmer bestärken den Oberbasileus bei seiner Aufgabe, die Tra-
ditionen der Polis zu achten und umzusetzen. Noch weniger als der 
basileus treffen sie Entscheidungen, und ebensowenig wie jener üben 
sie in irgendeiner Form eine allgemeine Staatsgewalt über die ganze 
Polis aus.33 F. Schulz kündigt zu Beginn seines Kapitels über die ho-
merischen Räte an, die Mitglieder des Rats als Ratsmitglieder oder 
Berater zu bezeichnen, „weil sich `Ratsherren´ zu institutionell an-
hört.“34 Wenige Zeilen weiter ist das nächste Unterkapitel jedoch mit 
„Institution“ überschrieben, womit eben der Rat (boule) gemeint ist. 
Und geradezu bürokratisch wird seine Terminologie, wenn er vom 
Amt, dem Amtsantritt, der Amtsführung, dem Amtsmißbrauch oder 
gar der Amtsgewalt der Ratsmitglieder spricht.35 Solche Begriffe set-
zen eine entwickelte, institutionalisierte (staatliche) Struktur voraus 
und sind daher für die homerischen Verhältnisse anachronistisch.36

Das zweite Element, das außer dem basileus als Träger von staat-
licher Gewalt in Frage käme, ist die Volksversammlung. Zwar wird 
eine solche Annahme nur von ganz wenigen Gelehrten ausdrücklich 
geteilt,37 aber gegenüber den Positionen, die der Volksversammlung 

32 Vgl. auch Fraß 2018, 90: „Gerade die βουλή erscheint vielmehr wie das private, 
elitäre Beratungsgremium eines basileus.“
33 Wenn einige Autoren dennoch von einer homerischen Adelsherrschaft sprechen, so 
ist damit in erster Linie die Herrschaft der basileis in ihrem privaten Bereich, dem 
oikos, gemeint. Sie wird jedoch auch gleichgesetzt mit „wesentlichen obrigkeitlichen 
Funktionen“, so Heuß 1946, 42 = 1969, 62, der von einem „Staatsgefüge“ spricht, das 
aber „sehr locker“ sei, denn „außerhalb der als persönliches Eigentum erscheinenden 
obrigkeitlichen Gewalt gab es eigentlich kaum einen `Staat´. Er reichte so weit wie die 
jeweilige Adelsgesellschaft.“ 
34 F. Schulz 2011, 12.
35 F. Schulz 2011, etwa 26. 33 (Amt wird hier ausnahmsweise und distanzierend in 
Anführungszeichen gesetzt).
36 F. Schulz 2011 verspricht eingangs, die Position des Rates in Bezug auf die 
Staatlichkeit zu thematisieren (S. 6), ohne dieses Versprechen in der Folge einzulösen. 
Implizit aber ist erkennbar, daß er die homerischen Räte als staatliche Institutionen 
versteht. Vgl. dazu Dreher 2011, 90-92. 
37 So von Gschnitzer 1991, 196-199, s. auch u. A. 41; Fraß 2018, s. u. A. 44.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 107

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

jede politische Einflußmöglichkeit absprechen,38 hat gerade die jün-
gere Forschung die Bedeutung der Versammlung aufgewertet, ten-
denziell sogar erheblich überschätzt (dazu sogleich). Unbestritten 
ist, daß sich die homerischen Volksversammlungen – die oft damit 
gleichgeordneten Heeresversammlungen schließen wir wieder aus der 
Betrachtung aus (s. o.)39 – wesentlich von der institutionalisierten ek-
klesia der späteren Zeit unterscheiden.  Bei Homer finden sich keine 
formalisierten Abläufe wie Einberufungsformalitäten, Tagesordnung, 
Kulthandlungen, Antragstellung, Rederecht, Abstimmungen und da-
mit Entscheidungen der agora.  Die Versammlungen werden von den 
Anführern dominiert, denen allein es gebührt, ihre Stimme zu erheben. 
Der demos hat keine geordnete Möglichkeit der Meinungsäußerung, 
kann aber durch spontane gemeinsame Reaktionen wie Gemurmel, 
Jubel, Geschrei, Protest und ähnliches seine Haltung zum Ausdruck 
bringen und dadurch die Atmosphäre beeinflussen. Im allgemeinen 
wird in den Versammlungen Zustimmung zu den Äußerungen der 
„Oberen“ signalisiert, bei den Phäaken ist das sogar ausschließlich der 
Fall, wodurch ein Konsens zwischen dem Oberbasileus, den weiteren 
Anführern und dem Demos hergestellt bzw. bekräftigt wird. In Ithaka 
kommt es etwas mehr auf das Verhalten des Volkes an, weil die Au-
torität des basileus Odysseus zuerst wegen dessen Abwesenheit fehlt 
und dann nach seiner Rückkehr eingeschränkt ist und erst wiederher-
gestellt werden muß. Durch die Auseinandersetzungen innerhalb der 
Führungsschicht, mit den Akteuren Telemach, den Freiern und dann 
auch Odysseus, ist die ganze innere Ordnung der Polis gestört, so daß 
ein gewisser Spielraum für Aktivitäten des Demos entsteht. Dieser 
handelt jedoch nicht als ein geschlossenes Organ, entwickelt keine 
eigenen Vorstellungen, sondern schließt sich, je nach vorgegebener 
Loyalität, der einen oder der anderen Seite der Anführer an.

38 Das gilt einerseits für die ältere Forschung, die alle Macht bei dem als absoluten 
Monarchen vorgestellten basileus konzentriert sieht (vgl. oben), andererseits auch für 
die sogenannte primitivistische Forschungsrichtung, für die M. Finley steht. In jüngerer 
Zeit hat van Wees 1992, 281-283, das „homerische Königtum“ verteidigt, und auch F. 
Schulz 2011, 65, hat sich der älteren Position angenähert, indem er dem König, der sich 
auch „gegen alle entscheiden“ könne, „das letzte Wort“ zuspricht.
39 Das wird in der Literatur meist nicht getan, z.B. Fraß 2018, 87ff.; ders. 2020, 221ff., 
wo die Heeresversammlung explizit auch als Volksversammlung bezeichnet wird, 
kritisiert von Maffi 2022, 266.



108 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Im Ganzen bleibt es dabei, daß die homerische Volksversammlung 
eine weitgehend passive Rolle spielt und vom Handeln der Anführer 
abhängig ist, die für die Leitung der Polis zuständig sind.40 Die ge-
nannten situativen Äußerungsmöglichkeiten des Demos mögen die 
Anführer der Polis bis zu einem gewissen Grad beeindrucken, wer-
den aber von einigen Historikern, wie bereits angedeutet, erheblich 
überschätzt, insbesondere wenn ihnen eine formal notwendige Funk-
tion zugeschrieben wird. Wenn Telemach die Göttin Themis anruft, 
„die die Versammlungen der Männer eröffnet und schließt“ (Od. 2, 
68f.), dann nimmt Gschnitzer diese religiöse Vorstellung – angesichts 
der verzweifelten Lage des Odysseus-Sohnes eher eine Wunschvor-
stellung – als realen Vorgang und schlußfolgert: „Die Einberufung 
wie die Entlassung der Versammlung ist also Sache des personifi-
zierten Rechtes“ und sieht darin ebenso einen Beleg für die Existenz 
einer „öffentliche Rechtsordnung“ wie in der Drohung Nestors, daß 
der Verursacher eines Bürgerkriegs „ohne Phratrie, ohne Gesetz und 
ohne Herd“  (Il. 9, 63f.: ἀφρήτωρ ἀθέμιστος ἀνέστιος) sein solle – 
gerade als ob wir erführen, welches Gericht mit welchem Verfahren 
die genannten Sanktionen als Urteil verhängen würde.41 Raaflaub 
schreibt der Volksversammlung anscheinend einen konstitutionellen 
Entscheidungsvorbehalt zu, wenn er formuliert, „daß alle wichtigen 
Entscheidungen …, die die Gemeinde betreffen, erst durch die Zeu-
genschaft des Volkes in der Versammlung ihre Gültigkeit erlangen“.42 
Auch Hölkeskamp scheint die Zustimmung der Volksversammlung 
als notwendige Bedingung für die Gültigkeit einer Entscheidung vo-
rauszusetzen.43 Fraß räumt zwar ein, daß die homerische Volksver-

40 Das ist im Kern die Position von M. Finley, wie sie auch von Hölkeskamp 1997, 2, 
referiert wird. Vgl. Maffi 2019, 143. Grote 2016a, 261ff., legt eine abgewogene und 
differenzierte Beurteilung der homerischen Volksversammlung vor. Bezeichnend ist, 
daß er dabei so gut wie nicht auf die angeblich so zielführende systemtheoretische 
Begrifflichkeit zurückgreift, unter die er doch seine gesamte Analyse subsumieren will 
(dazu u. A. 103. 212. 238).
41 Gschnitzer 1991, 196. 
42 Raaflaub 1991, 238, mit Zustimmung zu E. Havelock. Eigentlich ist mit „Zeugenschaft“ 
nur die passive Anwesenheit des Demos ausgedrückt; dann wären jedoch alle 
konsensualen Entschlüsse der basileis automatisch sanktioniert. Wirkliche Bedeutung 
hätte die Zeugenschaft also nur, wenn der Demos sie auch verweigern könnte, was man 
sich allenfalls als Auseinanderlaufen der Menge vorstellen könnte.
43 Hölkeskamp 1997, 13: „Durch die allgemeine Zustimmung gewinnt dieser Konsens 



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 109

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

sammlung als „eine schwache politische Institution“ erscheine, geht 
aber so weit zu behaupten, daß sie die einzig entscheidende politische 
Instanz,  die „Letztentscheidungsinstanz“ sei, die „für das gesamte 
Gemeinwesen verbindliche Entscheidungen“ treffe.44 Wenn von der 
Volksversammlung  „zumindest situativ Herrschaft“ ausgehe, dann 
ist damit im Sinne Max Webers ein Kriterium für Staatlichkeit ge-
geben (s. Teil I), das auch von Fraß anerkannt wird. 

Daß gerade die Volksversammlung, die nach unseren Ausführun-
gen eher noch weniger als der basileus oder der Rat als Träger der 
Staatsgewalt gelten kann, von dem eben zitierten Teil der Forschung 
als wichtigstes oder sogar einziges solches Element vereinnahmt 
wird,45 könnte durchaus mit der heutigen demokratischen Perspekti-
ve zusammenhängen, die dem Demos ein möglichst großes Gewicht 
innerhalb einer Gemeinschaftsordnung zuzuschreiben versucht.46 
Möglich ist das nur, weil die Autoren keinen präzisen Staatsbegriff 
zugrundelegen, sondern mit vagen Hinweisen auf irgendwie „geord-
nete“ Verhältnisse, mit anachronistisch-rechtlichen Interpretationen 
griechischer Begriffe wie ὅρκος („Eid“), Θέμις („das personifizier-
te Recht“), ὀφέλλω (= ὀφείλω „schulden“), δεξιαί („Handschläge“), 
θωή („Buße“) und vor allem mit der Hervorhebung von „Öffentlich-
keit“ und ihrer Bedeutung arbeiten.47

dann eigenes Gewicht, einen Geltungs- und Umsetzungsanspruch, den man durchaus 
als faktische (?) Verbindlichkeit bezeichnen könnte.“ Allerdings werde dieses Ideal 
nicht immer erreicht. Sanktionierung durch die Volksversammlung postuliert auch 
Meister, 2020, 78.
44 Fraß 2018, 89: „Die Volksversammlung ist aufgrund dieser Entscheidungsbefugnis 
aber nur die politische Institution, von welcher am ehesten ̀ Herrschaft´ ausgehen kann“ 
–  im Unterschied zu den „beiden rein elitären `Institutionen´, also den individuellen 
βασιλεῖς und den Ratsversammlungen“ (90); ders. 2020, 222. 224. 
45 Dennoch räumen alle Autoren ein, daß die Volksversammlung nicht in formalen 
Abstimmungsverfahren entschied.
46 Die Bedeutung des Demos herauszuheben, war gleichzeitig auch ein Anliegen der 
realsozialistischen historischen Perspektive, die in allen Epochen nach einer aktiven 
und progressiven Rolle des Volkes suchte. Für die homerische Zeit vgl. Andreev 1988, 
17. So konnte es dazu kommen, daß die Darlegungen des Leningrader Historikers 
Andreev von `westlicher´ Seite, hier Gschnitzer 1991, 201, als „ein wohldurchdachtes 
Bild von den Grundlagen der politischen und sozialen Ordnung bei Homer“ gelobt 
wurden, während die marxistische Geschichtsauffassung, der auch Andreev verpflichtet 
ist, im allgemeinen bekanntlich keine Zustimmung erfährt. 
47 Zu den Begriffen Gschnitzer 1991, 195-198, der selbst in Anspruch nimmt, den 



110 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Auf die Zugrundelegung eines Staatsbegriffs verzichten beide 
Forschungsrichtungen, sowohl die „primitivistische“, für die Finley 
steht, als auch die gegenteilige „institutionenbejahende“, für die hier 
Gschnitzer zitiert wurde. Hingegen beziehen sich beide auf die klas-
sische Polis als Maßstab für ihre Einordnung. So bestreitet Finley, 
daß es in der „Welt des Odysseus“ auch „nur die Spur einer Polis 
im klassischen Sinne“ gegeben habe, also des Stadtstaates mit seiner 
genuin „politischen Organisationsform“ und seiner typischen Struk-
tur.48 Gschnitzer hingegen bemerkt zu den oben zitierten Versen Il. 
9, 63f.: „Die ganze Wendung ist, trotz der etwas anderen Sprache, 
aus den Institutionen, dem Denken und der Praxis der klassischen 
Polis ohne weiteres verständlich, gänzlich unverständlich dagegen 
für jeden, der in der Ilias nur `vorstaatliche´ oder `vorrechtliche´ Zu-
stände sieht.“49 Hölkeskamp konstatiert diese Polarisierung der For-
schungsrichtungen korrekt: Beide gingen „von der gleichen Grund-
voraussetzung aus – nämlich einem festen, idealtypischen Konzept 
des `klassischen Stadtstaates´, an dem sie die `homerische Polis´ 
messen“.50 Hölkeskamp meint, die Polarisierung dadurch überwin-
den zu können, daß er, anhand der Analyse der homerischen agora, 
einen Mittelweg einschlägt: In der agora gewinne die Gemeinschaft 
„auch bereits eine zumindest rudimentäre Identität als `politische´ 
Institution der Beratung und Entscheidung“, die dann eben eine spe-
zifische oder besondere Staatlichkeit ausmache.51 Der Mittelweg be-
steht also einfach darin, die Polis einerseits von der späteren Stadt-
staatlichkeit abzuheben (wie es Finley fordert), indem sie nur als 
rudimentär politische Institution eingestuft wird, ihr aber anderer-
seits die Anlage zur oder den Kern der späteren Stadtstaatlichkeit (die 
Gschnitzer als gegeben sieht) zuzusprechen. „Schon die Versamm-
lungen Homers enthalten also jenes Entwicklungspotential, das die 

Ausdruck `homerischer Staat´ „mit vollem Bedacht“ zu gebrauchen (S. 198); zur 
allgemeinen Ordnung ebd. 200; zur Öffentlichkeit vgl. besonders Hölkeskamp 1997, 9. 
14; ders. 2003, passim; ders. 2010, 90.
48 Finley 1979, 31, zitiert und paraphrasiert bei Hölkeskamp 1997, 1.
49 Gschnitzer 1991, 196. 
50 Hölkeskamp 1997, 4. In A. 16 verweist er auf Ansätze anderer Autoren zur 
Überwindung des Gegensatzes.
51 Hölkeskamp 1997, 14; ders. 2003, 87.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 111

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

spezifische `Stadtstaatlichkeit´ der klassischen Polis prägen sollte“.52 
Die Reduzierung der (Gschnitzerschen) Stadtstaatlichkeit auf eine 
potentielle Stadtstaatlichkeit (in Richtung Finley) ist jedoch eine rein 
quantitative Änderung der Perspektive und bleibt offenkundig dem 
angeblich aufgegebenen Maßstab der klassischen Polis ebenso ver-
haftet wie es bei den beiden kritisierten Antipoden der Fall ist.53 Was 
dagegen auch bei Hölkeskamp fehlt, ist ein qualitativer, unabhängig 
von der spezifischen Form der klassischen Polis gewonnener Staats-
begriff (s. Teil I). Das gilt genauso für weitere Positionen, die sich, 
wie schon Gschnitzer in seinem Forschungsbericht von 1991 am 
Rande erwähnt, „zwischen den Fronten“, also zwischen den beiden 
von ihm analysierten Polen bewegen.54 Man hat den Eindruck, daß 
gerade auch die jüngsten Arbeiten es zu vermeiden suchen, eindeu-
tige begriffliche Einordnungen vorzunehmen. So konstatiert Meister 
einerseits: „Die Autoritätsstruktur gleicht eher der einer big man – 
Gesellschaft“ (zu dieser Begrifflichkeit s. unten), hält es andererseits 
aber für „irreführend, von einer `vorstaatlichen Gemeindeordnung´ 
zu sprechen“ – was doch bedeuten würde, daß wir es mit einer staatli-
chen Ordnung zu tun hätten. Zwar erscheint ihm „`Herrschaft´ wenig 
institutionalisiert beziehungsweise Herrschaftsrollen nur in Ansätzen 
ausgeprägt“ – gewisse Herrschaftsrollen wären also anzuerkennen-, 
und „ob sich hinter den homerischen basileis ein tatsächlich zu re-
konstruierendes politisches System verbirgt, wage ich zu bezweifeln“ 
(S. 84). Aber die Herolde als Funktionsträger der Gemeinde, „spe-
zielle Priesterämter“, „eine feste Bestuhlung“ – gemeint ist der Eh-
rensitz für Odysseus bzw. Telemach (Od. 2, 14) – auf der Agora von 
Ithaka und die materiellen Ehrungen des Demos für einzelne „deuten 
alle auf eine recht weitgehende Institutionalisierung hin“.55 „Eher“ 
big man-Gesellschaft, „wenig institutionalisiert“, „weitgehende In-

52 Hölkeskamp 1997, 14.
53 Vgl. auch Hölkeskamp 2010, 90: Es würden bei Homer auch „formellere 
Zusammenkünfte (agorai)“ des Demos geschildert, „die schon wesentliche Elemente 
der Volksversammlung der klassischen Polis aufweisen.“
54 Gschnitzer 1991, 203 A. 69.
55 Meister 2020, 76-85, die Zitate 82 und 84f.; von basileis als big men ist auch auf S. 78 
die Rede. Dem Herrschaftsbegriff Max Webers entspreche die homerische Gesellschaft 
nicht (S. 81), ein anderer wird jedoch nicht angeboten. Ähnlich diffus bleibt in mancher 
Hinsicht die Arbeit von Fraß 2018, auf die wir weiter unten wieder zurückkommen. 



112 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

stitutionalisierung“, keine Vorstaatlichkeit, Herrschaftsrollen in An-
sätzen, „schwache Herrschaftsstrukturen“, kein politisches System: 
viele Widersprüche, keine Festlegungen. Vielleicht scheut sich der 
Autor, anderen Positionen direkt zu widersprechen, vielleicht will er 
allen ein bißchen zustimmen, vielleicht ist er sich auch selbst unsi-
cher. Erkenntnisse werden auf diese Weise jedenfalls nicht erreicht.

Manche Forscher sehen also insbesondere die Volksversammlung, 
andere alle drei Instanzen, das sind Oberbasileus, Rat und Volks-
versammlung, gleichzeitig als Inhaber der unter ihnen aufgeteilten 
Staatsgewalt an.56 Alle diese Konstruktionen einer homerischen 
„Staatsordnung“ oder „Verfassung“ wurden im Vorstehenden zurück-
gewiesen. Stattdessen ergab sich auf der Basis des in Teil I entwi-
ckelten Staatsbegriffs, daß in den homerischen Epen keine Hinweise 
auf eine staatliche Struktur oder auf einzelne staatliche Elemente zu 
finden sind. Die Texte kennen keine institutionalisierten Entschei-
dungsgremien, keine Ämter mit festen Regeln, keine Heerespflicht, 
keine (verpflichtende) Rechtsprechung, keine festgelegten Steuern, 
also nichts, was auf eine allgemeine Gewalt hindeuten würde, der 
alle Polismitglieder unterworfen wären. Da die Staatsgewalt fehlt, 
ist das entscheidende Kriterium für die Existenz eines Staates nicht 
erfüllt. An dem Befund ändert es nichts, daß die beiden anderen Kri-
terien, die nach der Drei-Elemente-Lehre für einen Staat notwendig 
sind, nämlich das Staatsgebiet und das Staatsvolk, jeweils ohne den 
Bestandteil `Staats-´ durchaus gegeben sind: Die homerischen Ge-
meinschaften bewohnen ein abgegrenztes Territorium, und die freien 
Bewohner eines solchen Gebiets bilden ein Volk, einen Demos, von 
dem auch ohne die Existenz eines formalen Bürgerrechts alle wissen, 
wer Mitglied dieser Gemeinschaft und wer Fremder (xenos) ist.57

2. Der positive Befund: Die „Häuptlingsstruktur“

Im vorigen Abschnitt wurde dafür plädiert, die homerische Ge-
sellschaft nicht als Staat, also als nichtstaatlich oder vorstaatlich 

56 Sehr deutlich ist die „Gewaltenteilung“ formuliert von Cantarella 1979, 112. 
57 Die beiden Elemente des Gebiets und des Volks spielen in der Forschungsdiskussion 
um den Charakter der homerischen Gesellschaft bezeichnenderweise auch keine Rolle. 
Auch ohne begriffliche Rückversicherung konzentrieren sich die meisten Autoren auf 
Phänomene, die dem Bereich der Staatsgewalt zuzuweisen sind.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 113

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

einzustufen. Indem die Staatlichkeit der homerischen Gesellschaft 
abgelehnt wird, ist zunächst ein negatives Ergebnis gewonnen. 
Gleichzeitig stellt sich jedoch die Aufgabe, positiv anzugeben, wie 
diese Gemeinschaften, die uns im Epos begegnen, zu charakterisie-
ren sind. Ein guter Teil der Charakteristik ergibt sich bereits aus der 
Argumentation gegen die Staatlichkeit, weil dabei schon immer für 
die einzelnen Phänomene ein Gegenbild vor Augen steht, das teils 
explizit angesprochen, teils implizit mitgedacht wird. Da es jedoch 
in unserem „negierenden“ ersten Abschnitt nicht systematisch ent-
wickelt wurde, soll es hier zusammenhängend vorgetragen und for-
schungsgeschichtlich eingeordnet werden.

Der an der Spitze der Polis stehende basileus, der eben nicht als 
„König“ gelten kann, wurde bisher behelfsmäßig als der basileus 
oder Oberbasileus bezeichnet. Seine Aufgabe und gleichzeitig sein 
Privileg bestehen in der Leitung der Polis, die er nicht nach seinem 
persönlichen Willen, sondern nach den hergebrachten Bräuchen der 
Gemeinschaft auszuüben hatte. Die Form der Leitung, die wir bewußt 
weder Regierung noch Herrschaft nennen, besteht nicht in Befehlen, 
sondern in der Koordinierung der Abläufe und in der Konsensfin-
dung mit den beiden anderen Gruppen von öffentlichen Akteuren, 
den weiteren basileis und dem Demos. Für seine Leistungen, die der 
Oberbasileus für die Gemeinde erbringt und zu denen auch die An-
führerschaft im Kriegsfall gehört, kann er vom Demos als materielle 
Anerkennung ein Ehrengeschenk, ein geras, erhalten, im Normalfall 
ein Stück Land. Zusammen mit dem Oberbasileus bilden die weite-
ren basileis die Elite der Gemeinde. Sie sind aus dem übrigen Volk 
hervorgehoben durch ihren Wohlstand, der vor allem in überdurch-
schnittlichem Landbesitz und daraus resultierenden Erträgen besteht. 
Die basileis treten unter Leitung des Oberbasileus zusammen, be-
raten und suchen einen Konsens in den Angelegenheiten der Polis. 
Das Ergebnis der Beratungen wird im allgemeinen vom Oberbasi-
leus ausgeführt. Alle basileis nehmen auch an der Volksversammlung 
teil, die wiederum vom Oberbasileus geleitet wird und entweder von 
ihm oder einem anderen basileus einberufen wird. Der versammelte 
Demos ist vor allem passiver Zuhörer. Er nimmt zur Kenntnis, was 
ihm seine Anführer mitteilen, kann aber gegebenenfalls informell 
Zustimmung oder Ablehnung zum Ausdruck bringen. Die basileis 



114 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

suchen normalerweise auch den Konsens des Volkes zu gewinnen.
Mit welchen Termini können wir die hier skizzierten Positionen, 

insbesondere die „Prominenzrollen“58 bezeichnen, wie könnten die 
oft belassenen griechischen Ausdrücke „übersetzt“ und gleichzeitig 
ein Stück weit selbsterklärend wiedergegeben werden? In meiner 
1983 erschienenen Dissertation, in der ich die Ablehnung eines ho-
merischen Staates vor allem durch den Nachweis begründe, daß der 
Oberbasileus nicht als König im allgemeinen Verständnis eines Mo-
narchen (eines Alleinherrschers in einem Staat) anzusehen ist, führe 
ich für diesen primus inter pares, als der er zu Recht oft beschrieben 
wird, den Begriff `Häuptling´ ein. Das Wort habe ich durchaus mit 
einer gewissen Naivität verwendet, ohne Rückversicherung in ein-
schlägiger Forschungsliteratur; es standen mir dabei die Häuptlinge 
der nordamerikanischen Indianerstämme vor Augen, wie sie in der 
Jugendliteratur vielfach vorstellig gemacht werden.59 Bei der Ein-
ordnung in wissenschaftlich fundierte Darstellungen ist zunächst zu 
bedenken, daß unter `Indianern´ eine Vielzahl von gesellschaftlichen 
Einheiten mit unterschiedlichen Einzelkulturen verstanden wird, die 
den amerikanischen Kontinent von der Subarktis im Norden bis nach 
Brasilien im Süden besiedelten. Von all diesen hat spezifisch die Bi-
sonjäger-Kultur der großen Ebenen (plains) in der geographischen 
Mitte Nordamerikas Eingang in die europäische Populärliteratur ge-
funden und ist dadurch „zum Inbegriff des nordamerikanischen In-
dianertums schlechthin“ geworden.60 Indianische Führungsfiguren 
im Abwehrkampf gegen die europäischen Kolonisten wie Sitting 
Bull oder Crazy Horse wurden dabei zu Ikonen einer idealisierten 
indigenen Welt erhoben. Trotz dieses verzerrten Blickwinkels ist es 
nicht abwegig, mögliche Vergleiche gerade an solche relativ bekann-

58 Der Luhmannsche Begriff ist in der Alten Geschichte besonders von G. Seelentag 
in den Vordergrund gerückt worden, vgl. den Titel von Seelentag 2009. Zum Begriff 
vgl. auch Hölkeskamp 2018, 32f. Ablehnend gegenüber seiner Verwendung in der 
frühgriechischen Geschichte Müller 2023, 19.
59 Dabei ist der Begriff `Häuptling´ vielfältig, als prägend jedoch kann gelten: „In 
der Frühphase des Kolonialismus wurde das Konzept Häuptling auf überseeische 
Oberhäupter in nicht staatlich organisierten Gesellschaften übertragen“, so https://
de.wikipedia.org/wiki/Häuptling, abgerufen am 5.5. 2025. 
60 Lindig / Münzel 1992, 141. Ein Hauptanliegen dieses Werks besteht erklärtermaßen 
(S. 11) darin, die Vielfalt der indianischen Kulturen zu vermitteln.

https://de.wikipedia.org/wiki/Häuptling
https://de.wikipedia.org/wiki/Häuptling


Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 115

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

ten indianischen Strukturen anzuknüpfen. Denn die genannten und 
weitere Protagonisten der Indianerkriege verkörpern letztlich den Ty-
pus eines Häuptlings oder chiefs, von dem unser Vergleich ausgeht. 
Abgesehen von den erheblichen Unterschieden in der Lebensweise 
der homerischen wie der indianischen Gesellschaft, bedingt nicht zu-
letzt durch die Verschiedenheit der jeweiligen Ökosysteme, besteht 
eine Ähnlichkeit in der Stellung des Anführers, die in beiden Fällen 
prekär, nicht strukturell abgesichert und nicht automatisch vererbbar 
war. Bei den meisten Indianerstämmen ergänzten sich Kriegs- und 
Friedenshäuptlinge in getrennter Funktion, manchmal traten noch ze-
remonielle Häuptlinge hinzu. Ähnlich wie der homerische basileus 
mußte sich der Indianerhäuptling „durch Erfolg bei der Jagd, durch 
Tapferkeit und Klugheit, durch Großzügigkeit und Rednergabe stets 
neu als Führer erweisen“.61 Und das galt nicht nur für die meisten Prä-
rie- und Plainstämme, sondern, so fährt die zitierte Studie fort, für die 
Autorität indianischer Häuptlinge im allgemeinen, die recht schwach 
gewesen sei. Vielmehr lag die Leitung des Stammes im allgemeinen 
„in den Händen eines Stammesrates, der aus bewährten Männern be-
stand, die sich im Krieg und im Frieden ausgezeichnet hatten und ho-
hes Ansehen genossen.“ Auch diese Räte stehen parallel zu jenen der 
homerischen Gesellschaft. Die Anzahl der Ratsmitglieder schwankte 
je nach Gemeinschaft und konnte bis zu 50 Männern betragen. Dabei 
kamen auch Räte mit zwölf Mitgliedern vor,62 die also sogar eine 
direkte Parallele zu den zwölf basileis bedeuten, die zusammen mit 
dem Oberbasileus Alkinoos den Rat der Phäaken bildeten. 

61 Lindig / Münzel 1992, 163. Im Unterschied zu den nomadischen Plain-Stämmen bildete 
sich in manchen der meist seßhaften Präriestämmen ein stabileres „Häuptlingstum 
mit erblichen Zügen“ heraus (ebd.), ähnlich wie in den von M. Sahlins untersuchten 
pazifischen Gemeinschaften, von denen weiter unten die Rede sein wird. Ähnlich 
Arens / Braun 2008, 49: „Ein Häuptling verfügte kaum über Sanktionsmöglichkeiten 
und war daher auf den guten Willen der Stammesmitglieder angewiesen.“ Zur 
Einteilung der indianischen Gemeinschaften nach Größe und Organisationsgrad in 
Familien, Klans, Bands und Stämme vgl. ebd. 47-50. Auf die persönliche Autorität 
des Häuptlings bei zwei Indianergruppen verweist Service 1977, 82. Bereits Morgan 
1877, 71, hat für die nordamerikanischen Irokesen-Stämme festgestellt: “the chiefs 
[bei Morgan der Anführer einer gens] … were raised to office for personal bravery, for 
wisdom in affairs, or for eloquence in council.” Sie wurden gewählt und konnten auch 
wieder abgesetzt werden, ihre Funktion war nicht vererbbar.
62 Arens / Braun 2008, 49.



116 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Unabhängig von und etwa zeitgleich zu meinen eigenen Über-
legungen haben Wissenschaftler verschiedener Nationalität in den 
Beobachtungen der ethnologisch-anthropologischen Forschung zu 
Lebensweisen und Strukturen von primitiven,63 meist außereuropäi-
schen Gemeinschaften Parallelen zu den politischen Strukturen der 
homerischen Gesellschaft erblickt. Die meines Wissens früheste Ar-
beit mit dieser interdisziplinären Perspektive ist 1981 unter dem Titel 
„The Dynamics of the Homeric Society“ erschienen und von dem 
norwegischen Historiker B. Qviller verfaßt. Es folgen mehrere Arti-
kel des amerikanischen Althistorikers W. Donlan, wobei für unsere 
Frage nach der Staatlichkeit der homerischen Gesellschaft derjeni-
ge von 1982 mit dem Titel „The Politics of Generosity in Homer“ 
einschlägig ist. Donlan stand nach eigenen Angaben mit Qviller in 
persönlichem Kontakt und hat, auch aufgrund von dessen eben ge-
nanntem Beitrag, seine Ansichten „modifiziert“ und so eine grund-
legende Übereinstimmung mit Qviller hergestellt.64 Im selben Jahr 
erschien der Artikel „Origins of State. The case of Archaic Greece“ 
des britischen Soziologen W.G. Runciman.

Gemeinsam ist allen drei Gelehrten, daß sie auf die Publikationen 
vor allem der amerikanischen Ethnologen bzw. Anthropologen M. 
Fried, M.D. Sahlins und E.R. Service zurückgriffen, die ab 1960 er-
schienen sind. Diese Studien fußten ihrerseits auf älteren Theorien 
der soziokulturellen Evolution, von denen insbesondere J.H. Stewart 
und L.A. White genannt werden.65  Den Ethnologen geht es darum, 
die kulturanthropologischen Entwicklungsstufen der menschlichen 
Gemeinschaften zu analysieren. Die Stufen werden nach ihrem Kom-
plexitätsgrad unterschieden, wobei der Staat die höchste Komplexi-
tätsstufe darstellt. Auch wenn dabei meist recht vage Begriffe vom 

63 Zur Rechtfertigung dieses Begriffs vgl. etwa Dreher 2006, 44; Fraß 2018, 12f., s. 
auch die anthropologische Definition von Service, u. A. 68.
64 Donlan 1982, 14 A. 14: Qviller’s views … have caused me to modify somewhat my 
earlier opinions on the Homeric chiefdom, so that we are now in essential agreement 
about the political structure of the Homeric world.” Nach Fraß 2018, 14, war Donlan 
“einer der ersten”, die das Modell auf die homerische Gesellschaft anwendeten. Qviller 
wird hier nicht genannt, obwohl er im Literaturverzeichnis aufgeführt ist.
65 Zur Forschungsgeschichte der soziokulturellen Evolution vgl. den instruktiven 
Überblick bei Fraß 2018, 10-17. Über die genannten Autoren hinaus blickt Fraß bis auf 
deren Vorläufer im 19. Jahrhundert zurück.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 117

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Staat zugrundegelegt werden (dazu noch unten), kommen doch alle 
Untersuchungen zu dem Ergebnis, daß vor bzw. außerhalb der staat-
lich organisierten Gemeinschaften verschiedene Formen sozial-poli-
tischer Strukturen existieren, die sich nicht exakt voneinander ab-
grenzen lassen, von denen aber doch notgedrungen schematisierte 
Modelle erstellt werden können und müssen, um die Unterschiede zu 
verdeutlichen. Das Material der Modelle wird gewonnen aus ethno-
logisch-soziologischen Untersuchungen neuzeitlicher Gemeinschaf-
ten, die sich auf einer vorstaatlichen Entwicklungsstufe befinden, 
in Polynesien, Melanesien, Papua-Neuguinea, Südafrika, Uganda, 
Westafrika und Nordamerika. Service untersucht darüber hinaus 
auch alte Hochkulturen, nämlich die „archaischen Zivilisationen“ 
in Mesoamerika, Peru, Mesopotamien, Ägypten, im Industal und in 
China.  Die frühen Gemeinschaften der klassischen Antike sind nicht 
einbezogen.

Fried unterscheidet zwischen einer `egalitarian society´ (die von 
anderen akephale oder segmentäre Gesellschaft genannt wird), einer 
`ranked society´ und einer `stratified society´.66 Das ursprüngliche 
Modell von Service hat ebenfalls drei vorstaatliche Stufen, nämlich 
`band´, `tribe´ und `chiefdom´.67 Später spricht Service, ähnlich wie 
Fried, von der einfachsten menschlichen Gemeinschaftsform als 
`egalitärer´ oder `egalitär-segmentaler´ Gesellschaft.68 Die komple-
xeste Gemeinschaft ist dann der Staat, den Service versteht als „eine 
auf repressiver Gewalt basierende politische Organisation“, oder als 
„(politische) Herrschaft“, „als Institut einer Bürokratie, die kraft ih-
rer Autorität eine Bevölkerung beherrscht“.69 Service ist es nun ein 
zentrales Anliegen hervorzuheben, daß „es auf der ganzen Welt in 

66 Fried 1960; ders. 1967; vgl. Ulf 1990, 219f.
67 Service 1964; vgl. Fraß 2018, 14.
68 Er verwendet für diese Gesellschaft auch das Wort `primitiv´, das er als `einfach´, 
`früh´, `ursprünglich´, `primär´ definiert: Service 1977, 26, und so, ohne abwertenden 
Sinn, soll es auch hier verwendet sein, vgl. o. A. 63. Das Modell von Service wird 
auch aufgenommen von Wright 1977, der seinerseits die Staatsentstehungen in 
Mesopotamien und Mittelamerika erforscht hat.
69 Service 1977, 33. Indem sie den Gewaltcharakter des Staates betonen, haben Fried 
und andere Anthropologen ein wesentliches Element des Staates benannt (s. Teil I). 
Weitere Charakteristika des Staates sind bei Fried teils treffend, teils zu unspezifisch 
beschrieben.



118 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

unterschiedlich entwickelter Ausprägung Häuptlingstümer gab, von 
denen feststehen dürfte, daß sie sich allmählich aus egalitären Gesell-
schaften herausbildeten und die Vorstufe der bekanntesten primitiven 
Staaten waren“. Allgemeine Kennzeichen dieser Häuptlingstümer im 
Unterschied zur egalitären Gesellschaft seien, daß sie eine „hierar-
chische Autoritätsstruktur“ entwickelten, die als „zentrale Lenkungs-
instanz“ fungiere, und daß sie „erbliche Statusvorkehrungen“ träfen. 
Auf der anderen Seite verfügten sie nicht über einen „formal-recht-
lichen Apparat gewaltsamer Repression“.70 Service stellt eine Rei-
he von Fallstudien zusammen, wobei in Teil II „moderne primitive 
Staaten“ in Afrika, Nordamerika71 und Polynesien, in Teil III „Die 
archaischen Zivilisationen“ in Mesoamerika, Peru, Mesopotamien, 
Ägypten, dem Industal und China vorgestellt werden. Sahlins geht 
es darum, die Bandbreite vorstaatlicher Gesellschaften vorzustellen. 
Bei seinen Studien auf den süd- und ostpazifischen Inseln hat er im 
westlichen Melanesien die einfachsten Gemeinschaftsstrukturen vor-
gefunden: kleine Stämme („tribes“) von 70-100 Personen, die aus 
politisch nicht integrierten Segmenten bestehen, also segmental sind. 
Für ihre Anführer prägte Sahlins den Terminus „big-man“ und meint 
damit einen Mann, der die anderen Stammesgenossen an wirtschaftli-
cher Tüchtigkeit, persönlicher Ausstrahlung, vielleicht auch militäri-
scher Kraft übertrifft und dadurch eine Reihe von (meist verwandten) 
Anhängern um sich scharen kann. Diese Gruppe („faction“) kann er 

70 Alle Zitate ebd. 40. Service gilt als derjenige, welcher den Begriff des chief in die 
akademische Diskussion eingeführt hat, indem er ihn erstmals präzise definierte. 
Allerdings hat der Terminus bereits eine lange Tradition und wurde in vielen 
(wissenschaftlichen und nichtwissenschaftlichen) ethnologischen Texten des 18. und 
19. Jahrhunderts verwendet, etwa von Morgan 1877, an welchen die neo-evolutionäre 
Theorie bekanntlich anknüpft. Allerdings wird der Begriff von Morgan in seine 
Vorstellung einer ubiquitären Gentilgesellschaft eingebunden. So sieht er den chief 
sowohl bei den Irokesen (S. 114) als auch bei den Griechen (S. 216) als Anführer einer 
gens. Den Terminus `chief´ setzt er mit dem griechischen archon gleich (S. 225), nicht 
mit dem basileus, den er als späteren „military commander“ versteht. Es sei noch darauf 
verwiesen, daß ebenso wie beim Staatsbegriff in der Forschungsliteratur durchaus 
Variationen bei der Definition von chiefdoms bestehen, die hier nicht ausführlich 
berücksichtigt werden können; vgl. etwa Scheidel 2013, 10.
71 Kapitel 9 befaßt sich mit den Cherokee-Indianern im südöstlichen Waldland 
Nordamerikas, für die der Autor in der Zeit vor 1730 ähnliche Strukturen wie die 
oben zitierte Literatur zu den Indianern feststellt. Service ist damit der einzige von mir 
konsultierte „Evolutionist“, bei dem Indianergesellschaften eine Rolle spielen. 



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 119

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

kommandieren, mit den Führern der anderen factions muß er sich 
jedoch arrangieren und sie immer wieder überzeugen. Die komple-
xesten Gemeinschaftsstrukturen hingegen hat Sahlins im östlichen 
Polynesien vorgefunden, wo die Gemeinschaften viel größer sind 
und bis zu zehntausend oder sogar mehrere zehntausend Menschen 
umfassen. Sie sind „pyramidal“, also hierarchisch und supraperso-
nal strukturiert. Ihre Anführer sind auch big-men, insofern sie eine 
sozial herausgehobene Stellung einnehmen, aber die Qualitäten, die 
in Melanesien von der jeweiligen Person immer wieder nachgewie-
sen werden müssen, werden in Polynesien dem Amt zugeschrieben. 
Als „true office and title holders” üben sie Autorität über permanent 
stabile Gruppen aus. Den obersten Anführer bezeichnet Sahlins da-
her als „pivital paramount chief“, die nachgeordneten Anführer als 
„chieftains“. Während der melanesische big-man nur persönliche 
Macht in die Waagschale werfen kann, beansprucht der polynesische 
Häuptling „an incontestable right of rule“.72 Diese Formulierung so-
wie der Verweis auf die fortgeschrittensten Gemeinschaften in Tahiti 
oder Hawaii, in denen der „high chief“ auch über physische Macht 
in Form einer bewaffneten Einsatztruppe verfügt, die ihm die Herr-
schaft („mastery“) über die sozial niedrigeren Gemeinschaftsmitglie-
der verleiht, weisen diese Gemeinschaften, jedenfalls in unserer Ter-
minologie (s. Teil I), als staatliche Gebilde aus. Sahlins hingegen gibt 
keine Definition des Staates und grenzt das Häuptlingstum in diesem 
Zusammenhang nicht vom Staat ab, wie er überhaupt wenig Interesse 
an der Entwicklungsstufe des Staates zeigt. 

An den eben vorgestellten anthropologisch-ethnologischen Stu-
dien waren für die davor benannten Altertumsforschern zwei Ele-
mente als Parallelen zur homerischen Gesellschaft interessant: ers-
tens die (negative) Parallele der Nichtstaatlichkeit, die sie auch in 
der frühen griechischen Gesellschaft erkannten, und zweitens die 
(positive) Parallele einer politischen Struktur, an der vor allem die 
Position und Funktion der Anführer in den Blick genommen wird.73 

72 Sahlins 1963, passim. Zum genauen Autoritätsverhältnis des paramount chief zu den 
chieftains äußert sich Sahlins nicht.
73 Das liegt nahe, da, wie Ulf bemerkt, „Unterhalb der Basilees ... institutionell 
abgesicherte Abstufungen in der Hierarchie sozialer Geltung nicht recht auszumachen“ 
seien: Ulf 1990, 230. Die Nichtstaatlichkeit, die prekäre Stellung eines chief und weitere 



120 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Die von den Anthropologen als `big men´ und `chiefs´ bezeichneten 
Leitungspersonen wurden so auch zu Namensgebern mit Modellcha-
rakter  für die homerische Gesellschaft. Wie wir gesehen haben, be-
zeichnen die beiden Funktionen unterschiedliche Komplexitätsstufen 
in den anthropologischen Modellen, und je nachdem, welcher Stufe 
die homerische Welt zugeordnet wird, sprechen die Historiker von 
einer big-man-Gesellschaft oder von einer Häuptlingsgesellschaft, 
wobei durchaus auch fließende Übergänge konstatiert werden.74

Für Qviller erlauben es einige Charakteristika des homerischen 
„Königtums“, den „chief basileus“ mit der big-man-Struktur der 
Ethnologie parallel zu setzen. Beide hätten die gleiche ökonomische 
Basis, nämlich Raubzüge und Eigenproduktion. Beide Positionen 
beruhten auf persönlicher, vor allem wirtschaftlicher Stärke, seien 
aber gegenüber den weiteren Aristokraten schwach, da sie beständi-
ger Bestätigung bedürften.75 Diese erfolge vor allem durch die Gabe 
von Geschenken (redistribution), wodurch „König“ und big-man 
sich eine um ihren oikos gruppierte Anhängerschaft verschafften, die 
sie außerdem zur Gefolgschaftsleistung immer wieder überzeugen 
müßten. Die Position des homerischen basileus sei zwar nicht in-
stitutionell verankert, dennoch verfüge er über mehr Macht als ein 
big-man, dessen Zwangsgewalt rudimentär und schwach bleibe. Der 
big-man arbeite selbst härter als die übrigen Gesellschaftsmitglieder, 
der basileus hingegen arbeite nur teilweise selbst. Der Unterschied 
zwischen beiden ergebe sich aber vor allem aus der Bedeutung des 
Geschenkegebens, bei der der big-man nur bewegliche Güter, der ba-
sileus jedoch auch Land verschenken könne. Aus diesen Gründen, 

Parallelen zwischen den Irokesenstämmen und den griechischen Gemeinschaften hat 
bereits Morgan 1877, bes. 65-67. 222, hervorgehoben.
74 Nach Sahlins 1963, 289, ist ein chief auch ein big-man, beansprucht aber „an incontestable 
right of rule“. Nach Service 1977, 108, kann ein big-man einem „embryonalen Häuptling“ 
ähnlich sein. 
75 Qviller 1981, 115: „There existed no depersonalized, institutionalized, royal 
officialdom in Dark Age Greece.” Qviller bezeichnet daher den “king“ als „a misleading 
translation“ (S. 109). Er hält aber in dem ganzen Artikel nicht nur an dem Begriff fest 
(S. 117 spricht er sogar vom „ruler“) , sondern betrachtet dieses Königtum als eine 
Art von eigenständiger politischer Entwicklungsstufe, das mit der Entstehung der Polis 
(dazu unten) einem aristokratischen Regime Platz machen mußte: „The kings and 
communities thus (i. e. mit der Landvergabe) created an aristocratic order ready to rule, 
while the kings disappeared in the same process.” (S. 134). 



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 121

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

die jedoch nicht stringent dargelegt sind, will Qviller den basileus 
zwischen big-man und chieftain plazieren.76 Die Vorstaatlichkeit der 
homerischen Gesellschaft ist bei Qviller eher implizit (vgl. S. 110) 
als explizit angenommen. Nach Donlan zeigt ein Vergleich der ho-
merischen Gesellschaft mit den anthropologischen Modellen gene-
rell und in vielen Details Ähnlichkeit mit dem Typus des chiefdom, 
das auch er als Zwischenform zwischen einer „egalitarian, unranked 
society and the stratified state“ sieht. Das homerische Häuptlingstum 
präzisiert er noch näher als „a `low-level´ or `immature´ chiefdom, 
because it has elements of a less centrally organized, more segmen-
tal, and more egalitarian form than the advanced chiefdom” (S. 3), 
an späterer Stelle (S. 10) wird es auch „primitive chiefdom“ genannt. 
Eine solche Abstufung zwischen unterschiedlich komplexen Formen 
des Häuptlingstums hat auch Sahlins vorgenommen (s. o.), auf den 
Donlan an dieser Stelle nicht, an anderen Stellen aber schon Bezug 
nimmt. Der Oberbasileus, dessen Position auch hier die politische 
Einordnung der Gesellschaft bestimmt, war auch nach Donlan zwar 
ein „paramount chief“, aber kein Autokrat, sondern primus inter 
pares in einer instabilen Position. Der Autor will in seinem Artikel 
zeigen, daß die Großzügigkeit („generosity“) eine zentrale Kompo-
nente homerischer Führerschaft ist und sieht das als Bestätigung, 
daß die Gesellschaft der Epen „closely resembles living examples of 
inchoate or low-level chiefdoms observed by anthropologists in the 
field“. Sie sei „something more than a big-man system, something 
less than a stable and orderly advanced chiefdom” gewesen.77 Run-
ciman schließlich versteht den homerischen basileus ebenfalls nicht 
als einen herrschenden Monarchen, sondern als jemanden, der seine 

76 Qviller 1981, 109: „…in evolutionary terms, basileus here denotes a leader emerging 
from a big-man developing into a chieftain.”. Vgl. das Referat zu Qviller bei Gschnitzer 
1991, 189f. Wenn Gschnitzer meint, ein römischer Konsul oder ein Ministerpräsident 
in einer Koalitionsregierung müsse ebenfalls Überzeugungsarbeit leisten, und damit 
sei der vorstaatliche Charakter des homerischen Basileus widerlegt, so geht sein 
Einwand insofern an der Sache vorbei, als die Überzeugungstätigkeit des Konsuls und 
des Ministerpräsidenten einen gegebenenfalls auch zwangsweise durchzusetzenden 
Beschluß des entscheidenden Gremiums (des Senats bzw. des Parlaments) zur Folge 
hat, also staatliches Handeln herbeiführt, während die Überzeugungstätigkeit des 
basileus kein staatliches Handeln auslöst.
77 Donlan 1982, 10.



122 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Position durch persönliche Tüchtigkeit erwerben muß. Der basileus 
entspreche daher, nach Sahlins Unterscheidung, eher dem big-man 
als dem chief, und die Gemeinschaften der homerischen Epen seien 
angesichts einer fehlenden permanenten Zentralregierung nicht als 
Staaten anzusehen.78

Einige Jahre nach der angelsächsischen Annäherung an die anth-
ropologisch-ethnologische Forschung führte C. Ulf deren Modelle 
in die deutschsprachige Althistorie ein. Ulf widerspricht der oft als 
„primitivistisch“ bezeichneten Sicht Finleys und diesem folgender 
Autoren, in welcher sich „die homerische Welt als ein nur sehr lo-
ser Konnex segmentärer Deszendenzgruppen“ präsentiere (S. 223). 
Nachdrücklicher als die angelsächsischen Kollegen verweist er auf 
die Position der basileis, also der mehrzähligen Oberhäupter von 
Deszendenzgruppen, über die ihre Macht jedoch schon hinausrei-
che (und die von Sahlins „chieftains“ genannt werden). Ihr sozialer 
Status sei prekär, „individuelle Schwäche kann diese Anführer aus 
ihrer Position wieder verschwinden lassen“. „Sie lassen sich daher 
als big-men interpretieren“, die durch persönlichen Einsatz und Leis-
tungsstärke Einfluß gewonnen hätten. Dies finde eine „direkte Ent-
sprechung in der Charakteristik einfacher Häuptlinge“.79 Über die 
einzelnen Deszendenzgruppen hinweg bestehe ein „Demos-Bewußt-
sein“, die Anerkennung einer Gemeinsamkeit, die „ihren Kulmina-
tionspunkt in der Respektierung eines Oberbasileus“ finde. Dieser 
Respekt schlage sich in den Vorrechten nieder, die dem basileus für 
seine Organisation der Gemeinschaftsangelegenheiten gewährt wür-
den, besonders in der materiellen Besserstellung des basileus durch 
die Zuweisung von Ehrengeschenken, von temenos und geras.  Der 

78 Runciman 1982, bes. 355f. Der Autor nennt diese Stufe der Nicht-Staatlichkeit 
(dennoch und leicht mißverständlich) semistate (daher von Lundgreen 2020, 165 A. 22, 
verständlicherweise, aber falsch als „prestate“ referiert), eine Stufe, die sich von einem 
protostate dadurch unterscheide, daß sie nicht zur Bildung eines (wahren) Staates 
führe. Ulf 1990, 231 A. 37, unterschlägt Runcimans Ablehnung der Staatlichkeit und 
setzt dessen „Halbstaatlichkeit“ mit einer gering ausgeprägten Staatlichkeit gleich. 
Bei Fraß 2018 fehlt Runcimans wichtiger Beitrag. Wir kommen bei der Analyse der 
Staatsbildung auf Runcimans Bestimmung zurück. 
79 Ulf 1990, 224 mit A. 25, wo für das letzte Zitat auf eine Studie von Clastres 
über südamerikanische Indianerpopulationen verwiesen wird. Die ethnologischen 
Grundannahmen sind auch erläutert bei Ulf / Kistler 2020, 12-18. 153f. 194-197.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 123

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

privilegierte Besitzstand des Oberbasileus sei von Dauer und nicht, 
wie beim big-man, darauf angelegt, durch Redistribution wieder eine 
Besitzgleichheit anzustreben. Damit sei die Position des Oberbasi-
leus als ein „institutionalisiertes Element in der Gesellschaft“ anzu-
sprechen, beziehungsweise, in etwas abgeschwächter Formulierung, 
als „sich hier abzeichnende, sich institutionalisierende, besonders 
den Oberbasileus betreffende Sonderstellung“ (S. 227). Wenngleich 
der Institutionen-Begriff grundsätzlich sehr weit gefaßt werden kann, 
so muß er in unserem Zusammenhang doch am ehesten als staat-
liche Einrichtung verstanden werden.80 Seine Verwendung an den 
soeben zitierten Textstellen, sowie die Annahme eines „anscheinend 
institutionalisierte(s)n Rechtsverfahren(s)“ (S. 225) deutet also schon 
an, daß Ulf in diese Richtung denkt, und dieser Eindruck wird noch 
verstärkt, wenn er der Position des Oberbasileus „Züge eines Am-
tes“ zuschreibt und aus der „Respektierung eines Oberbasileus … 
die keineswegs unbedingt bewußt vorhandene Absicht“ ersieht, „die 
existierenden segmentierenden Tendenzen so weit zu reduzieren, daß 
sich die politische Einheit zum Staat umprägen kann“.81 Sofern hier 
also teils in abgeschlossener („institutionalisiert“), teils in entste-
hender („sich institutionalisierend“) Form, teils als Realität („Züge 
eines Amtes“), teils als Möglichkeit („zum Staat umprägen kann“) 
staatliche Elemente angenommen werden, weise ich sie unter Bezug 
auf die Staatsdefinition in Teil I zurück, weil sie keine „allgemeine 
höchste Gewalt“ mit den dort erläuterten Implikationen ausmachen. 
Gänzlich anachronistisch ist der vorsichtige Schluß Ulfs, daß man in 
den Herolden, die den Oberbasileus begleiten, „vielleicht sogar den 
Ansatz zur Ausbildung einer Bürokratie erblicken“ dürfe (S. 227).  
Die geringfügigen Auftritte der Herolde in den homerischen Epen 
haben eben keinerlei Gemeinsamkeit mit den umfangreichen Ver-
waltungsapparaten späterer Staatsgebilde.82 Mit seinen Anspielungen 
auf Staatlichkeit, für die er jedoch keine präzisen Kriterien angibt, 
weicht Ulf die klare Abgrenzung auf, die seine oben genannten Vor-
gänger zwischen der homerischen Gesellschaft und dem Staat vorge-

80 Vgl. Teil I, S.26f.
81 Ulf 1990, 225.
82 Vgl. Teil I, S. 17f. und 38 zu Max Weber, den Ulf hier nicht heranzieht.



124 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

nommen hatten.83 Unterhalb dieser Schwelle zur Staatlichkeit stimmt 
er jedoch im wesentlichen mit Qviller, Donlan und Runciman darin 
überein, daß der Oberbasileus uns in den Epen als eine politische 
Führungsfigur entgegentritt, der gemäß den anthropologischen Mo-
dellen auf der Entwicklungsstufe zwischen big-man und chief ein-
zuordnen wäre, so daß Ulf auch die Parallele zu „einfachen Häupt-
lingen“ zieht, ebenso wie Donlan von „primitive chiefdoms“ spricht. 
Dieser Zuordnung entspricht auch meine damalige Parallelisierung 
des homerischen Oberbasileus mit einem Indianerhäuptling.

Zahlreiche weitere Altertumswissenschaftler haben die anthro-
pologisch-ethnologische Terminologie übernommen und sich dem 
„evolutionären“ oder „evolutionistischen“ Modell angenähert, das 
auch in der vorliegenden Studie zugrundegelegt wird. Nur einige von 
ihnen können hier noch Erwähnung finden.84 J.M. Hall erkennt einige 
Parallelen zwischen Sahlins‘ big-men und homerischen basileis an. 
Aber mit Blick auf den in den Epen Homers und Hesiods mehrfach 
vorgetragenen Anspruch auf erbliche Nachfolge eines Basileus sieht 
er diese Anführer eher als chieftains denn als big-men. Allerdings 
geht er darin zu weit, daß er diesen chiefs „a formally constituted … 
office“ zuweist, was damit übereinstimmt, daß er die homerische Zeit 
nicht als vorstaatlichen Zustand, sondern als eine Form von „primitive 
state“ auffaßt.85 In seiner Arbeit zum archaischen Griechenland blickt 
Fraß auf die moderne Forschungsgeschichte zur Vorstellung einer so-

83 Das wird ausdrücklich bestätigt bei Ulf / Kistler 2020, 17: „Chiefdoms, aber auch 
ausgeprägte Big Man-Gesellschaften überlappen sich in einigen Merkmalen mit einem 
Staat.“ Ebenda wird auch zu Staatsdefinitionen Stellung genommen, vgl. Teil I, S. 48 
mit A. 112.
84 Aus dem Rahmen fällt die Studie des Politologen Ferguson 1991, der als Vorstufe der 
Polis-Staaten pauschal chiefdoms voraussetzt. Dabei zeigt sich der Autor nicht immer 
auf der Höhe der altertumswissenschaftlichen Forschung. Der ganze Sammelband 
(Earle 1991) zeugt im übrigen davon, daß die evolutionäre Position auch in der 
(archäologischen) Anthropologie zu diesem Zeitpunkt noch dominierte. Vom Beiträger 
K. Kristiansen wird das gegenüber Kritikern auch ausdrücklich gerechtfertigt (S. 16). 
Inzwischen haben einige Anthropologen „post-neoevolutionary models“ entwickelt, 
vgl. Small 2009, der selbst das „dual-process-model“ anwendet. Da gerade letzteres 
eine reiche Datengrundlage benötigt (Small selbst untersucht die Polis Priene in 
hellenistisch-römischer Zeit), scheint es für die griechische Frühzeit wenig geeignet 
zu sein. Terrenato / Haggis 2011, 1, streben eine Überwindung der gegensätzlichen 
Positionen an.
85 Hall 2014, 125f. bzw. 119.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 125

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

ziokulturellen Evolution seit Charles Darwin zurück. Von den auch 
hier erwähnten Autoren würdigt er besonders E. Service und M.H. 
Sahlins.86 Obwohl sich die Ethnologen für die Stufe der Staatlichkeit 
weniger interessiert hätten, könne man mit Hilfe dieser Modelle „die 
Eigenarten und Einzigartigkeiten der Staatlichkeit herausarbeiten“ 
(S. 16) Für die Anwendung des ethnologischen Staatsentwicklungs-
modells auf die Antike, zu der er sich ausdrücklich bekennt, weiß er 
sich daher auf den Spuren der althistorischen Studien von Donlan, 
Ulf , Stahl und Walter.87 Deutlicher als die meisten seiner Vorgänger 
betont Fraß jedoch, daß „die homerische und hesiodeische Welt“ eine 
„vorstaatliche Ordnung“gewesen sei.88

Auch in den archäologischen Befunden, die in der traditionellen 
Sicht eines homerischen, staatlichen Königtums nicht beachtet wer-
den, findet das Modell einer big-man- / chief-Gesellschaft Rückhalt. 
Der bereits genannte J.M. Hall betrachtet „unstable“, das heißt nicht 
kontinuierlich bewohnte Siedlungen als Anzeichen für big-man-Ge-
sellschaften. Konkreter sind seine Verweise auf herausgehobene 
Häuser: Das außergewöhnlich große Langhaus in Lefkandi „could 
have served as a feasting-hall and as a residence of the community’s 
`big-man´“. Größere Häuser in Nichoria (in Messenien) und Kou-
kounaries (auf der Insel Paros) gelten ebenfalls als Wohnsitze eines 
big-man.89 Alle von Hall genannten Gebäude wurden ab der zwei-

86 Fraß 2018, 10-17
87 Fraß 2018, 20 mit A. 69. Zu dem Modell bekennen sich u.a. auch Whitley 1991, 
184; Walter 1993, passim; Stahl 2003, 148f.; De Angelis 2016, 146; Ma 2016, 654f. 
Bei Meister 2020, 81ff., bleibt die Einordnung der homerischen Welt als big man-
Gesellschaft halbherzig und widersprüchlich, vgl. o. bei A. 55; gegen die Anwendung 
des Begriffs auf die homerische Gesellschaft äußert sich Rönnberg 2021, 31; 
aber er schließt aus den angeführten archäologischen Befunden in Attika auf eine 
„Festigung der Vorrangstellung der Eliten“ bzw. auf „eine zunehmende innerelitäre 
Konkurrenz und eine damit verbundene fortschreitende Verstetigung gesellschaftlicher 
Vorrangstellungen“ in der Zeit vom 9. bis 7. Jh. (S. 260).
88 Ausgeführt ebd. 74-105, wobei allerdings eine ungenügende Staatsdefinition zugrunde 
liegt, s. Teil I, 33f. 54-56. Rönnberg 2021, 29, erkennt in den homerischen Epen einen 
„noch `vorstaatlichen´, aber gewissermaßen protopolitischen Zustand“, kurz darauf 
jedoch einen ausgesprochen geringen Grad an Staatlichkeit (S. 32).
89 Hall 2014, 126. Hall scheint hier, ohne ihn zu nennen, Whitley 1991, 184-186, zu 
folgen, der den Lefkandi-Befund jedoch vorsichtiger interpretiert, die big-man-Phase 
auf das 11. / 10. Jahrhundert v. Chr. beschränkt und das Modell auch nicht für anwendbar 
auf alle instabilen Siedlungen der Dunklen Jahrhunderte hält.



126 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

ten Hälfte oder am Ende des 10. Jahrhunderts errichtet, Überschnei-
dungen ihrer Nutzungsdauer mit der Entstehungszeit der kompletten 
Epen sind unsicher.  C. Ulf und E. Kistler verweisen allerdings auch 
auf Ausgrabungsbefunde für die Zeit von 1050 bis zum Anfang des 
7. Jahrhunderts in Mitrou (Ostlokris), Oropos (Nordattika), Zagora 
(auf der Insel Andros) und Eretria (auf Euböa). In den dortigen soge-
nannten Compounds („Weilern“, „Hausgesellschaften“) und Streu-
siedlungen wurden ebenfalls größere, meist apsidiale Wohnhäuser 
identifiziert, die als „Herrenhäuser“ oder „Sitz eines lokalen Anfüh-
rers“ gedeutet werden.90 Neben den Häusern werden auch reichere 
Gräber, die sich von gewöhnlichen Bestattungen abheben, als Belege 
für die Existenz von big men angeführt, zumal sie Analogien zu den 
bei Homer beschriebenen Grabformen erkennen lassen. Ab dem 10. 
Jahrhundert wurden einzelne Gräber besonders reichhaltig ausgestat-
tet, und mit dem wirtschaftlichen Aufschwung nahm die Zahl solcher 
Gräber in der Folgezeit zu. Im 8. Jahrhundert kam hinzu, daß an ei-
nigen Gräbern Weihungen vorgenommen wurden, die eine kultische 
Verehrung des Bestatteten und damit wiederum seine herausgehobe-
ne Stellung erkennen lassen.91

Für sich genommen beschränken sich die Schlüsse von den ge-
nannten archäologischen Befunden auf eine gesellschaftliche Ord-
nung darauf, daß in den einfachen Siedlungen der geometrischen Zeit 
einzelne Personen zu ihren Lebzeiten (wegen größerer Häuser) und 
bei ihrer Bestattung (wegen reicherer Gräber) eine sozial höhere Po-
sition eingenommen haben als die übrigen Gesellschaftsmitglieder. 
Welcher Art diese Position war, ob politisch, kultisch oder militä-
risch, ob diese Personen also Macht über andere ausübten und sie in 
irgendeiner Form beherrschten, können uns die Befunde nicht mittei-
len.92 Erkenntnisse darüber lassen sich nur schriftlichen Zeugnissen 
entnehmen, und diese kommen, wie gesehen, nur aus den frühgrie-
chischen Epen. Immerhin können wir festhalten, daß die archäologi-

90 Ulf / Kistler 2020, 38-42. 55-61 und 168-173. 
91 Ulf 1990, 245f.
92 Es ist auch nicht entscheidbar, ob die ökonomisch herausgehobenen Männer eher als 
big men oder als chiefs einzuordnen sind, wie Meister 2020, 226, zu Recht anmerkt. Auf 
die Begrenztheit von Schlüssen aus archäologischen Zeugnissen auf gesellschaftliche 
Verhältnisse pochen u.a. Yoffee 2005, 15-21; mit Verweis auf Yoffee Fraß 2018, 16 mit 
A. 57. 106f mit Kritik an Kistler / Ulf in A. 445.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 127

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

schen Befunde mit den ethnologischen Modellen, die für die homeri-
sche Gesellschaft herangezogen werden, gut vereinbar sind.

Zusätzlich ist die archaische griechische Gesellschaft noch mit 
einer Gemeinschaft verglichen worden, die geographisch weit von 
den Studienobjekten der Anthropologen und Ethnologen entfernt 
ist: den Goden im mittelalterlichen Island. Diesen Vergleich hat P. 
Zeller wieder in die altertumswissenschaftliche Forschung zur früh-
archaischen griechischen Gesellschaft einbezogen.93 Zeller vertritt 
die in der Skandinavistik nicht unumstrittene Position, daß die Is-
ländersagas als Quellen für die gesellschaftlichen Strukturen der is-
ländischen Freistaatszeit (ca. 930 bis 1262/4 n. Chr.) herangezogen 
werden können.94 Gestützt vor allem auf Darlegungen von J.V. Si-
gurðsson resümiert Zeller, daß es in dieser Zeit „keine systematische 
Rechtsordnung, keine Zentralgewalt und damit keine entsprechen-
den institutionellen Einrichtungen wie eine zentralisierte Verwaltung 
oder einen Erzwingungsstab“ gegeben habe. Auch wenn wir nicht 
alle diese Kriterien als notwendige Bedingungen für die Existenz 
eines Staates anerkennen (s. die Staatsdefinition in Teil I), so wird 
die isländische Gesellschaft an anderer Stelle doch auch von Zeller 
selbst als „stateless“ oder „acephalous society“ bezeichnet.95 Wie für 
die homerische Gesellschaft der Basileus mit den weiteren basileis, 
so sind für die isländische Gesellschaft die Goden das wesentliche 
Merkmal, an denen der Vergleich daher überwiegend durchgeführt 
wird. Die Goden waren, so folgt Zeller wieder Sigurðsson, nach der 
kulturanthropologischen Typologie „eine Art big men“, da sie eine 
Anführerposition errangen, die sie aus den übrigen landwirtschaft-
lichen Produzenten zwar heraushob und ihnen gewisse Privilegien 

93 Gschnitzer 1991, 185, erwähnt diese Analogie zum Island der Sagazeit, gibt aber 
keine Literaturbelege dafür an.
94 Das von vielen Homer-Forschern akzeptierte Ergebnis der oral-poetry-Forschung, 
daß die in den Epen beschriebenen gesellschaftlichen Verhältnisse nicht weiter als 
drei Generationen vom Zeitpunkt der Abfassung der Texte zurückliegen können, wird 
von Zeller für die Islandsagas nicht berücksichtigt; anscheinend sieht er kein Problem 
darin, daß die Sagas erst  mehrere Jahrhunderten nach den beschriebenen Verhältnissen 
abgefaßt wurden (Zeller 2020b, 212).
95 Zeller 2020a, 201f.; 2020b, 72. Zeller 2020b, 74, fügt an, Island habe nicht „im 
klassischen Sinn über staatliche Strukturen“ verfügt, definiert aber diesen Staat „im 
klassischen Sinn“ nicht.



128 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

verschaffte, die aber immer prekär und instabil blieb, da sie in keiner 
Weise institutionalisiert war.96 Die Goden organisierten und leiteten 
die verschiedenen Formen von Versammlungen und fungierten als 
Vermittler, Berater oder Schlichter innerhalb ihres Einflußbereichs, 
eines territorial abgegrenzten Godentums, und innerhalb ihrer An-
hängerschaft, manchmal auch darüber hinaus. Auch ein Godentum 
konnte grundsätzlich vererbt werden, aber der Nachfolger mußte, 
wie ein basileus, seine Eignung unter Beweis stellen. 

Wie oben referiert, bezeichnet Zeller in seiner Dissertation (Zeller 
2020a) das mittelalterliche Island als „stateless“. In dem im gleichen 
Jahr erschienenen Artikel (Zeller 2020b) wiederholt er diese kla-
re Zuordnung nicht, sondern wendet sich, gerade in Bezug auf die 
frühgriechischen Verhältnisse, gegen eine „statische Unterscheidung 
zwischen staatlicher und nicht-staatlicher Organisation als Analyse-
raster“.97 Die Begründung dafür, sofern man ihrer allenfalls angedeu-
teten Argumentation überhaupt folgen kann, ist nicht überzeugend. 
Anscheinend sieht Zeller, sofern man Staatlichkeit und Nichtstaat-
lichkeit unterscheiden wolle, einen Widerspruch in den Quellenbe-
funden der homerischen Epen, die einerseits die Funktion und den 
Bestand der basileis und der Geronten als Gruppe nicht infrage stell-
ten, aber andererseits die Position sämtlicher Anführer als zumindest 
potentiell instabil darstellten. Einen Widerspruch kann ich hier nicht 
erkennen, zumal Zeller an keiner Stelle zeigt, daß dessen erster Teil, 
die Position der Anführer als Gruppe, etwas mit Staatlichkeit zu tun 
haben könnte (diesen Bezug muß man ja wohl herstellen, um die 
Konstruktion zu verstehen) und im Gegensatz zur (nichtstaatlichen) 
Position der einzelnen Anführer steht. Im Unterschied zur abgelehn-
ten Perspektive ließen sich die Quellenbefunde der Epen, so schließt 
Zeller den Gedanken ab, „aus der Perspektive des isländischen Mo-
dells  hingegen … als Elemente einer spezifischen Ordnungskonfi-
guration beschreiben“.98 Weder schlägt der Autor einen spezifischen 

96 Auch den Institutionenbegriff verwendet Zeller widersprüchlich: Die frühe Stellung 
der Goden sei einerseits „wenig institutionalisiert“ gewesen (2020b, 203), habe 
aber andererseits „durchaus Züge eines institutionalisierten Amtes“ getragen, da es 
„potenziell auf Dauer gestellt und in ein System von sozialen Normen und Verfahren 
eingebunden“ gewesen sei (2020b, 207).
97 Zeller 2020b, 209; ähnlich ders. 2013.
98 Zeller 2020b, 208f.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 129

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Terminus für diese „spezifische Ordnungskonfiguration“ vor, noch 
erläutert er, warum dieselbe nicht auch durch die Analyse der home-
rischen Epen selbst erkannt werden könne, sondern das isländische 
Modell benötige. Mit der Ablehnung der Staatskategorie entfernt 
sich Zeller überdies von den anthropologisch-ethnologischen Mo-
dellen, für die, wie oben gezeigt, die Nichtstaatlichkeit der von ih-
nen untersuchten primitiven Gesellschaften ein wesentliches Merk-
mal darstellt. Der abstrakt erhobene Vorwurf, diese Unterscheidung 
sei „statisch“, läuft schon deshalb ins Leere, weil es ja gerade diese 
Theorien sind, die eine gewisse Abfolge der Gesellschaftsstrukturen, 
nicht zuletzt den Übergang von nichtstaatlichen zu staatlichen Struk-
turen, postulieren und daher zusammenfassend als „evolutionistisch“ 
bezeichnet werden. Es besteht daher der Verdacht, daß der Vorwurf, 
statisch zu verfahren, nur als modischer Allgemeinplatz  verwendet 
wird, während vermeintlich dynamischere oder flexiblere Modelle 
für überlegen gehalten werden.99

In diesem Abschnitt haben wir uns den einschlägigen Forschungen 
angeschlossen, die eine parallele Grundstruktur zwischen der home-
rischen Gesellschaft und zahlreichen primitiven Gemeinschaften in 
der modernen Welt sowie im mittelalterlichen Island konstatieren. Es 
handelt sich um nichtstaatliche oder vorstaatliche Gesellschaften, die 
insbesondere dadurch charakterisiert sind, daß die Position der füh-
renden Personen als big-men oder chiefs bestimmt werden kann. Die 
homerische Gesellschaft wird innerhalb dieser Kategorie am besten 
als Gesellschaft im Übergang von einer big-man- in eine Häuptlings-
gesellschaft verstanden.  Auf dieser Basis stellt sich aber die Frage, 
der viele Autoren ausweichen: Welche Erkenntnis ist damit gewon-
nen?  Daß in real existierenden Gemeinschaften der sogenannten 
Dritten Welt Gesellschaftsstrukturen empirisch nachzuweisen sind, 
die denen der homerischen Gesellschaft in vieler Hinsicht entspre-
chen, kann zunächst als weiteres Argument für die eingangs gesetzte 
Annahme gelten, daß auch die Gesellschaft der griechischen Epen 

99 Dazu gesellt sich der weitere Verdacht, daß Zeller die Position seiner Dissertation 
deshalb revidiert hat, um sie der weitgehend konsensualen Haltung des Sammelbandes 
Meister / Seelentag 2020 mit seiner Konzentration auf den Konkurrenzbegriff, der in 
Teil I kritisiert wurde, anzupassen. 



130 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

eine historische Realität besitzt.100 Diese Annahme, die auch durch 
andere Argumente gestützt wird, ist in der Forschung immer wieder 
zugunsten der Vorstellung einer lediglich fiktiven, literarischen Ge-
staltung gesellschaftlicher Verhältnisse in Frage gestellt worden.101 
Darüber hinaus können solche Vergleiche, sowohl der hier nachvoll-
zogene wie auch ähnlich gelagerte, vor allem zwei Funktionen erfül-
len: Erstens können die Parallelen der verglichenen Gesellschaften 
dazu beitragen, die jeweils andere deutlicher oder verständlicher zu 
beschreiben, nicht zuletzt dadurch, daß die einzelnen Phänomene aus 
unterschiedlichen wissenschaftlichen Perspektiven betrachtet und 
mit unterschiedlichen Begriffen vorgestellt werden. So war es hilf-
reich, daß die anthropologisch / ethnologischen Theorien die Begrif-
fe big-man- und chiefdom-Gesellschaften entwickelt haben, die, wie 
gesehen, Eingang in zahlreiche Studien über die frühgriechische Ge-
sellschaft gefunden haben, und deren zustimmende Übernahme un-
mittelbar klarstellt, welche Sichtweise der jeweilige Autor vertritt.102 
Zweitens kann ein Vergleich dazu anregen zu fragen, ob bestimmte 
Phänomene einer Gesellschaft auch in den jeweiligen Vergleichsge-
sellschaften existieren oder nicht, und wenn ja, ob sie sich vollstän-
dig oder nur teilweise entsprechen. So kann die Aufmerksamkeit auf 
Details gelenkt werden, die ohne eine solche Anregung garnicht oder 
nur unzureichend erkannt worden wären.

Auf keinen Fall jedoch darf ein Phänomen, das für die eine Ge-
sellschaft konstatiert wird, unbesehen auf die andere Seite des Ver-
gleichs übertragen und für die andere Gesellschaft als ebenso gege-
ben angenommen werden. Vielmehr ist jeweils die Frage zu stellen, 
ob das Phänomen sich auch für die Vergleichsgesellschaft aus den 
für diese verfügbaren Zeugnissen belegen läßt; wenn nicht, muß die 
Parallelität entweder offen bleiben, oder es liegt eine abweichende 
Gegebenheit vor und die Parallelität ist in dieser Hinsicht nicht gege-
ben. Bis zu diesem Punkt dürfte über das soeben skizzierte methodi-

100 S. o. bei A. 6. Die Bestätigung der Historizität der homerischen Institutionen nennt 
auch Donlan 1982, 2. Das Gesagte gilt auch für die zuletzt herangezogene Gesellschaft 
des mittelalterlichen Islands.
101 Die Historizizät einer einheitlichen homerischen Gesellschaft in einer abgrenzbaren 
Zeit bestreitet vehement Snodgrass 1974, gefolgt etwa von Spahn 1977, 29; van Wees 
1992, 261-263..
102 Vgl. Ulf 1990, IXf.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 131

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

sche Verfahren ein weitgehender Konsens in der Forschung bestehen. 
Der Konsens stellt sich als nicht mehr so geschlossen dar, wenn wir 
die radikaler klingende, aber unausweichliche Konsequenz aus den 
genannten Regeln ziehen: Wenn wir eine bestimmte Gesellschaft 
analysieren, wie hier die homerische Gesellschaft, dann tragen alle 
Vergleiche mit anderen Gesellschaften und alle ins Spiel gebrachten 
Modelle für sich genommen rein garnichts zur Erkenntnis über unser 
Studienobjekt bei. Sie sind vielmehr nur aussagekräftig, wenn die 
hypothetisch angenommenen Parallelitäten für die homerische Ge-
sellschaft eigenständig nachgewiesen werden können. Diese metho-
dische Limitierung jeder Vergleichstätigkeit wird in der Forschungs-
literatur zwar in der eigentlichen Vergleichsdurchführung meistens 
berücksichtigt, aber nicht nur so gut wie nie ausgesprochen, sondern 
auch durch grundsätzlich wertschätzende Urteile über die Nützlich-
keit von Vergleichen und Modellen in Frage gestellt. Die Skala sol-
cher generellen Einstufungen ist sehr breit und kann hier nur ange-
deutet werden. Sie reicht von vagen Andeutungen über den Mehrwert 
der jeweiligen Vergleiche bis zur Behauptung, sie könnten Strukturen 
der homerischen Gesellschaft erklären.103 Wenn F. Gschnitzer in sei-

103 Qviller 1981, 115: „To clarify my theory a model is needed which illuminates the 
problems that face primitive political leadership”: Die Notwendigkeit („needed”) 
wird von mir bestritten, die Möglichkeit der Illustration („illuminates“) akzeptiert. 
Ulf 1990, X, beansprucht, durch die Anwendung der ethnologischen Terminologie 
„die homerische Gesellschaft begrifflich neu zu fassen … und wesentlich exakter in 
den Griff zu bekommen“. Fraß 2018, 15, charakterisiert die Position, der er sich auch 
selbst anschließt, so: „Zum anderen gibt es die Überzeugung, man könne etwa das `big-
men´ Modell von Marshall D. Sahlins auf die Homerische Elite anwenden und so ihre 
Stellung in ihren Gemeinwesen besser erklären.“
Grote 2016a, 250, konstatiert zu Recht ein „Defizit vieler theoriegeleiteter Ansätze 
zur Erklärung der Polis“, weil sie „nicht selten a priori-Annahmen von der Existenz 
bestimmter Strukturen“ an historische Sachverhalte herantrügen. Unter diese 
Ansätze subsumiert er allerdings auch die „sozialanthropologischen Forschungen zur 
Entstehung von Staaten aus staatenlosen Gesellschaften“  (S. 249 mit Verweis auf 
Fried, Service und Cohen/Service). Zu Unrecht, denn wie gezeigt setzen diese auch 
von mir zustimmend herangezogenen Konzepte gerade keine a priori – Annahmen 
voraus, sondern haben ihre Kategorien, wie big men oder chief, aus der ethnologischen 
Analyse realer Gesellschaften gewonnen. Im Gegensatz dazu fällt Grotes Verdikt auf 
ihn selbst zurück, da er von der systemtheoretischen Begrifflichkeit Luhmanns (System. 
Komplexität, Verfahren) ausgeht (S. 253ff.) und beansprucht, mit deren Verwendung 
zur Erklärung des Phänomens der Polisbildung beitragen zu können (S. 250; ebenso 



132 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

nem bereits mehrfach zitierten Forschungsüberblick schreibt: „Auch 
diese Forscher wissen natürlich, daß eine ihrer Natur nach so einsei-
tige und in mancher Hinsicht auch unergiebige Überlieferung wie die 
homerische nur mit Hilfe des Vergleichs mit verwandten oder ähn-
lichen, aber besser bekannten Verhältnissen zu vollem historischen 
Leben erweckt werden kann, …“, dann schreibt er selbst solchen Ver-
gleichen zum einen zusätzlichen Erkenntnisgewinn, zumindest eine 
Ergänzung von bei Homer fehlenden Informationen zu, was immer 
„zu vollem historischen Leben“ erwecken genau bedeuten mag. Da-
her kritisiert er zum anderen die von ihm nicht mit einem zusammen-
fassenden Begriff benannten, von anderen als „evolutionistisch“ be-
zeichneten Forscher nicht deshalb, weil sie einen solchen Vergleich 
anstellen, sondern weil sie einen falschen Vergleich anstellten, näm-
lich den mit primitiven Gesellschaften, namentlich mit dem Island 
der Sagazeit und „dem reichen Erfahrungsschatz der völkerkund-
lichen (kulturanthropologischen) Forschung“. Das führe dazu, daß 
sie staatliche Institutionen leugneten, statt des Staates überall nur 
`Gesellschaft´ und „überall faktische, formlose, fließende Verhältnis-
se und Gewohnheiten“ sähen, sogar „die Existenz einer Rechtsord-
nung“ leugneten.104 Die Kritik Gschnitzers unterstellt, daß Verhält-
nisse der primitiven Gemeinschaften umstandslos auf die homerische 
Gesellschaft übertragen werden,105 während in Wirklichkeit die Par-
allelität der beiden Gesellschaftsstrukturen anhand der homerischen 
Zeugnisse belegt wird. Gschnitzer will stattdessen vergleichend auf 
die Verhältnisse der nachhomerischen archaischen Zeit blicken und 
aus dieser Perspektive frühe Formen oder Vorformen staatlicher Ver-
hältnisse in den homerischen Epen erkennen. Er legt aber – nunmehr 
methodisch korrekt – Wert darauf, daß seine eigene Anschauung  nur 
aus der „Interpretation einschlägiger Homerstellen“ begründet wer-
den könne.106 

Grote 2016b, 467 abstract. 469. 487).
104 Gschnitzer 1991, 184f. Ihm folgt in vieler Hinsicht Müller 2023, 338-342.
105 Gschnitzer 185: „Diese Arbeitsweise führt nun leicht auch inhaltlich zu einer ganz 
neuen Sicht der homerischen Welt (oder setzt sie schon voraus)“, Herv. M.D.
106 Gschnitzer 1991, 195-199. Im Anschluß nennt Gschnitzer eine Reihe von 
Publikationen, mit denen er sich einig weiß. Auch van Wees 1992, 263, betont die 
Ähnlichkeit der homerischen mit der archaischen Gesellschaft. Fundamentale 
Strukturen von government seien gegeben. Als „factoid“ vehement zurückgewiesen 



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 133

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Die Bedeutung des Vergleichs der homerischen Gesellschaft mit 
den dazu herangezogenen primitiven Gemeinschaften ist freilich 
nicht nur aufgrund des soeben angeführten methodischen Vorbehalts 
zu relativieren, sondern auch wegen der Einschränkungen, die beim 
inhaltlichen Vergleichsverfahren sichtbar werden. So weisen schon 
die Vergleichsobjekte unterschiedliche Merkmale auf und bilden 
mithin keine einheitliche Parallelgesellschaft. Das wird von den An-
thropologen / Ethnologen selbst deutlich hervorgehoben, etwa von 
Sahlins, der ausdrücklich auf die unterschiedlichen politischen Ver-
hältnisse der untersuchten Gemeinschaften verweist.107 Namentlich 
entfaltet er ein ganzes Spektrum von Gemeinschaftsformen, von de-
nen er die geographisch und strukturell entgegengesetzten Gemein-
schaften miteinander kontrastiert, nämlich die big-man-Gesellschaft 
Westmelanesiens mit der chiefdom-Gesellschaft Ostpolynesiens.108 
Wenn wir oben die homerische Gesellschaft als eine Gesellschaft ge-
kennzeichnet haben, die sich zwischen diesen beiden Strukturen be-
wegt, dann wird schon daraus deutlich, daß wir sie nicht mit einer be-
stimmten primitiven Gemeinschaft parallel setzen, sondern mit einer 
Abstraktion aus verschiedenen konkreten Gemeinschaftsformen. Da 
auf der anderen Seite auch die homerische Gesellschaft eine Abstrak-
tion aus mehreren in den Epen beschriebenen Gemeinschaftsformen 
darstellt, bewegen wir uns auf beiden Seiten des Vergleichs auf der 
gleichen Ebene.

Die wesentliche Gemeinsamkeit, die dann auch als plakatives Eti-
kett für alle Vergleichsgemeinschaften verwendet wird, ist die grund-
sätzliche Stellung der Anführer als big-men oder chiefs. Damit soll 
zusammengefaßt ausgedrückt sein, daß diese Funktionsträger der 

wird die Gleichsetzung moderner nichtstaatlicher Gesellschaften mit archaischen 
Staaten von Yoffee 2005, 6 und oft, der auch behauptet, daß auch die meisten 
Archäologen die Gleichsetzung ablehnten. Nach van der Vliet 2008, 199, bringt uns die 
Definition der homerischen Gesellschaft „as a `big man´ society or one of chiefdoms“ 
nicht viel weiter; eine Begründung oder eine alternative Beschreibung gibt der Autor 
nicht, sondern widmet sich direkt der Staatswerdung der Polis.
107 Sahlins 1963, 286.
108 Dabei ist noch zu bedenken, daß `big-man´ und `chief´ Fremdbezeichnungen sind, 
mit denen differenzierte Termini der jeweiligen lokalen Sprachen zusammengefaßt 
werden sollen, während für das homerische Pendant der originale Begriff des Basileus 
verwendet wird.



134 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

modernen Randgebiete, des isländischen Mittelalters und eben auch 
der homerischen Welt, wie oben bereits vorgebracht, einerseits ihr Ge-
meinwesen politisch leiten und koordinieren, andererseits aber keine 
allgemeine, staatliche Gewalt über alle Gesellschaftsmitglieder inne-
haben, sondern eine persönliche, auf Reichtum und Tüchtigkeit beru-
hende Autorität ausüben, die prekär ist und keine gesicherte Dynastie-
bildung vorsieht. Neben dieser Gemeinsamkeit, die sich noch weiter 
spezifizieren ließe, bestehen jedoch auch einige Unterschiede zwi-
schen der homerischen und einigen oder allen Vergleichsgesellschaf-
ten. So spielen die verwandtschaftlichen Bindungen bei Homer eine 
erheblich geringere Rolle als in vielen tribalen Gemeinschaften.109 Ma-
gische Kräfte benötigen die homerischen basileis nicht, eine theokrati-
sche Überhöhung nehmen sie nicht in Anspruch, Polygamie praktizie-
ren sie nicht.110 Große Gemeinschaftsaufgaben wie die Errichtung von 
Bewässerungssystemen haben sie nicht zu organisieren. Die  (Rück-)
Verteilung von eigenen oder gemeinsam erworbenen Gütern, als all-
gemeine Großzügigkeit bezeichnet eine ganz wesentliche Stütze für 
die Autorität moderner big-men, ist hingegen bei Homer vor allem auf 
die Verteilung von Kriegsbeute und auf die Beschenkung auswärtiger 
Gäste beschränkt und daher keine beständige Notwendigkeit.111 Das 
mittelalterliche Island wiederum unterscheidet sich von der Polis dar-
in, daß Godentümer auch verkauft werden konnten und unter anderem 
deshalb einem Konzentrationsprozeß unterlagen.112 Im Unterschied zu 
den isländischen Gemeinschaften, die von außerhalb erobert wurden, 
entwickelte sich die homerische Gesellschaft zu einem staatlichen Ge-
bilde, nahm aber nicht, wie die meisten Vergleichsgesellschaften, eine 
monarchische Form an (s. dazu den nächsten Abschnitt).113

109 Das wird betont etwa von Hall 2014, 123-125.
110 Im Gegensatz zu den griechischen basileis lebt der Leiter der Stadt Troia, Priamos, in 
der Ilias in Polygamie, was ihn als orientalischen Anführer kennzeichnet.
111 Donlan 1982 schreibt der „generosity“ der homerischen Anführer eine zu große, 
van der Vliet 2011, 125, eine zu geringe Bedeutung zu. Zu einigen der genannten 
Charakteristika nichthomerischer Gesellschaften vgl. Sahlins 1963, 295; Service 1977, 
40. 109ff. 134. 379.
112 Zeller 2020b, 208-212, stellt Gemeinsamkeiten und Unterschiede zwischen Goden 
und basileis zusammen. Zu Besonderheiten der homerischen Gesellschaft vgl. auch 
Cohen 1978, 4f.; Qviller 1981, 147 A. 8; Hall 2014, 123.
113 Vgl. Sahlins 1963, 288, zur Herausbildung von Monarchien.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 135

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

B Die Transformation zum Staat

Ausgangspunkt ist die in der Forschung nur selten bestrittene An-
nahme, daß die griechische Polis, jedenfalls in ihrer ausgeprägten 
Form der klassischen Zeit, als Staat anzusehen ist. Diese Annahme 
wird auch in der vorliegenden Studie geteilt und ist im Schlußab-
schnitt des ersten Teils (S. 58-60) zusammengefaßt begründet wor-
den. Wie dort angekündigt, soll nunmehr die erheblich umstrittenere 
Frage untersucht werden, wann und auf welche Weise die Staatswer-
dung der Polis vor sich ging.

1.Forschungsprobleme

Bewußt werden hier Formulierungen wie `Staatswerdung´ oder  
`Transformation zum Staat´ verwendet, da in Abschnitt A dargelegt 
wurde, daß die früheste Gestalt der Polis bis in die homerische Zeit, 
also etwa gegen Ende des 8. Jahrhunderts v. Chr., einen nichtstaat-
lichen Charakter besaß. Aus den homerischen Epen ergibt sich nicht 
nur die reale Existenz von solchen nichtstaatlichen Gemeinwesen, 
sondern es ist dort auch der Begriff polis als zeitgenössische Be-
zeichnung für diese Gemeinschaften bezeugt.114 Wenn nun in der 
Forschung vielfach von der Polisentstehung die Rede ist, dann ist da-
mit so gut wie nie die ursprüngliche Entstehung dieser griechischen 
Gemeinschaften gemeint, die sich nach dem Zusammenbruch der 
mykenischen politischen Strukturen gebildet hatten. Vielmehr soll 
damit genau die Herausbildung von neuen Strukturen, insbesondere 
der dann in klassischer Zeit ausgeprägten Institutionen, bezeichnet 
sein, die hier Staatswerdung der Polis genannt wird, und die man im 
allgemeinen ins 7. und 6. Jahrhundert setzt. Locus classicus ist ein 
Artikel von V. Ehrenberg aus dem Jahr  1937: „When did the Polis 
rise?“ Er wurde in deutscher Übersetzung unter dem Titel „Wann ent-
stand die Polis“ vom Herausgeber F. Gschnitzer an erster Stelle in den 
Sammelband „Zur griechischen Staatskunde“ (1969) aufgenommen, 
und Gschnitzer erläutert in seiner Einleitung die Thematik so: „Die 
Diskussion über die `Entstehung der Polis´ (d. h. über die Entstehung 
einer institutionell gefestigten, unpersönlichen staatlichen Ordnung 

114 Daß in der klassischen Zeit noch beide Bedeutungen präsent waren, kann etwa der 
Mythos des Protagoras zeigen, Plat. Prot. 322a-c, vgl. Dreher 1983, 13.



136 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

bei den Griechen), der die ersten Beiträge des Bandes gewidmet sind, 
…“.115 Ob man nun, wie Gschnitzer, staatliche Verhältnisse bereits 
in der homerischen Gesellschaft erblickt, oder, wie mit vielen ande-
ren auch hier, solche erst für die nachhomerische Zeit akzeptiert, es 
bleibt mißverständlich, eine bereits zuvor existente Gemeinschafts-
form erst mit der Herausbildung einer bestimmten Entwicklungsstufe 
entstehen zu lassen. Die Ungenauigkeit erklärt sich daraus, daß der 
Begriff Polis in diesem Zusammenhang mit der Bedeutung `Stadt-
staat´ gleichgesetzt wird, was auch in den allermeisten Fällen ange-
messen ist, so daß „Polisentstehung“ und ähnliche Formulierungen 
als `Staatentstehung´ verstanden werden können. Die Gleichsetzung 
wird, wie im obigen Zitat von Gschnitzer, von einigen Gelehrten aus-
drücklich in Anspruch genommen,116 von anderen eher unausgespro-
chen vorausgesetzt.117 

Mit der Fixierung auf die Staatlichkeit der Polis, die in ihrer aus-
geprägten, gegebenenfalls demokratischen Form der klassischen 
Zeit als „Vollendung“ der Polis betrachtet und nicht ohne ideologi-
schen Beigeschmack idealisiert wird, ist die Gefahr verbunden, die 
Entwicklung von der frühen Polis bis zum klassischen Stadtstaat 
als zwangsläufig, zielgerichtet, teleologisch anzusehen. Da gerade 
der Übergang in die Staatlichkeit als eine Weiterentwicklung der 
menschlichen Gemeinschaften, als zivilisatorischer Fortschritt gilt, 
liegt es nahe, diese Entwicklung als positive, erstrebenswerte Errun-

115 Gschnitzer 1969, Zitat S. XI.
116 Ehrenberg 1969, bes. 18-21, schließt aus verschiedenen Indizien auf eine 
„Polisentstehung“ in kleinasiatischen und anderen kolonisierenden Städten um 800 
v. Chr. Dabei ist ihm bewußt: „Wir haben bisher von der Polis ausschließlich in der 
Bedeutung `Staat´ gesprochen“ (S. 19), während das Wort `p(t)olis´ zunächst die Burg 
bezeichnet habe. Ungenügend erläutert sind die Feststellungen, daß sich in der Ilias, 
„von Einzelstücken wie der Beschreibung des Schildes des Achilles abgesehen, keine 
Spur von der Existenz der Polis findet, wohl aber in der Odyssee“ (19), und daß für 
Hesiod „die Polis noch in einem Formungsprozeß begriffen“ sei (18). Zur Gleichsetzung 
vgl. auch Raaflaub 1991, 241 mit A. 122, und 239 A. 115 mit weiterer Literatur zur 
„Entstehung der Polis“. Schulz / Walter 2022, I 56, verwenden die Formulierung 
„Beginn der Polis“. Einen Forschungsüberblick zum Polisbegriff gibt Schuller 2002, 
113f. 
117 So spricht z. B. Qviller 1981, 110, von den Mechanismen, „that might possibly 
have transformed Homeric Greece into a polis-society”. Hölkeskamp 2010 führt 
„die Entstehung der Polis” als Titel seines Beitrags. „Polisbildung“ wird synonym 
verwendet, z. B. Grote 2016a, 247f.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 137

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

genschaft zu bewerten. Der Vorwurf, die Entwicklungsstadien primi-
tiver und archaischer Gesellschaften als zwangsläufig darzustellen, 
ist daher den oben referierten Anthropologen / Ethnologen und den 
ihnen folgenden Historikern / Soziologen nicht erspart geblieben.118 
Zu Unrecht. Zwar bezeichnen sie ihre Forschungsposition mitunter 
selbst als „evolutionary“ und sich selbst dementsprechend als „evo-
lutionists“ und werden auch gern von anderen unter dieses Etikett 
subsumiert,119 in Wahrheit jedoch beschreiben sie die beobachteten 
Entwicklungen „neutral“, also ohne Bewertung, als Zunahme von 
Komplexität bei der Entwicklung von einer egalitarian oder segmen-
tary zu einer ranked oder stratified society (Fried), oder bei der Ab-
folge der Entwicklungsstufen band-tribe-chiefdom (Service).120 Daß 
dabei keine teleologische Entwicklung vorausgesetzt wird, ergibt 
sich auch schon daraus, daß sich zwar in vielen Gesellschaften die 
des Staates als komplexeste Stufe herausbildet, aber eben keineswegs 
in allen beobachteten Gemeinschaften, von denen nämlich einige auf 
einer primitiveren Stufe „stehengeblieben“ sind.121 Außerdem hängt, 
so die ethnologischen Theorien, die jeweilige Entwicklungsstufe von 
bestimmten äußeren Bedingungen ab, nicht zuletzt von der Größe 
der jeweiligen Gemeinschaft. Eine Gemeinschaft von 100 oder 300 
Köpfen wäre zum Beispiel zu klein, um in einem solchen Modell 
von der Stufe der big-man-Gesellschaft auf die eines Häuptlingtums 
überzugehen.122

Unsere Grundfrage, wann und wie die Polis zum Staat wurde, ist 
an die in Abschnitt A begründete Voraussetzung gebunden, daß die 

118 Z. B. von Moreno García 2022, 20 (vgl. die Rezension von Ulf 2024). Die Kritik 
wird auch erwähnt von Hall 2014, 123.
119 Vgl. etwa Yoffee 2005, 5-21, mit einem kritischen Überblick über die 
Forschungsrichtung des „neo-evolutionism“ (`neo´ bezieht sich auf die Forschung ab 
den 1940er Jahren, die evolutionäre Theorien des 19. Jahrhunderts, namentlich von 
H.S. Maine und L.H. Morgan wiederaufnahm); der Vorwurf der „teleology without 
a god“ wird ebd. S. 21 erhoben. Vgl. ebd. S. 7 A. 5 das Zitat von Sahlins mit der 
Selbstbezeichnung „evolutionist“.
120 S. o. bei A. 65ff. Diese Abfolgen werden inzwischen oft als zu schematisch und 
überholt kritisiert, so etwa Scheidel 2013, 9: „`Multilinear´ evolution has become the 
dominant concept.“
121 Das konstatiert Zeller, 20201, 72 f., für das mittelalterliche Island.
122 Zur Größe der Gemeinschaften vgl. etwa Sahlins 1963, 287; Service 1977, 109. S. 
u. 4.



138 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Polis ursprünglich eine nichtstaatliche und erst später eine staatliche 
Gemeinschaft war. Wird eine der beiden Feststellungen bestritten, ist 
auch die Grundfrage hinfällig. Das trifft auf der einen Seite auf die 
Forschungsrichtung zu, nach welcher jede menschliche, nach man-
chen auch tierische, Gemeinschaft staatlichen Charakter besaß.123 
Nach der Entstehung einer Organisationsform zu fragen, die von al-
lem Anfang an, sozusagen naturgegeben, vorhanden war, wäre wi-
dersinnig. Diese früher durchaus präsente Forschungsposition spielt 
in der Gegenwart, soweit ich sehe, keine Rolle mehr. Auf der anderen 
Seite kann sich auch die Position nicht mit der Staatswerdung der 
Polis befassen, welche den Staatsbegriff auf die Moderne beschrän-
ken will und daher allen vormodernen Gemeinschaften die Staatlich-
keit abspricht.124 Die Negierungen bedeuten allerdings nicht, daß sich 
diese Positionen nicht mit der Entwicklung und Entfaltung derjenigen 
Elemente befassen würden, die wir als Teil der Staatlichkeit ansehen, 
namentlich der politischen Institutionen und Organisationsformen. 
Die Elemente werden jedoch nicht dem inhaltlichen Verständnis zu-
geordnet, das mit dem Staatsbegriff verbunden ist.

2.Die frühesten Stadtstaaten

Ebenso wie wir für die nichtstaatliche Phase von `primitiven´ Ge-
meinschaften im Sinn von einfach organisierten, wenig komplexen 
und gegliederten Gesellschaften gesprochen haben,125 müssen wir 
davon ausgehen, daß auch die frühesten Staaten eine primitive, we-
nig differenzierte Struktur aufwiesen. Und selbst von den wenigen 
Elementen, welche die Staatlichkeit tragen, kommt im allgemeinen 
nur ein Teil oder ein einziges zu unserer Kenntnis, nicht zuletzt des-
halb, weil unsere Quellen entweder nur sporadische und fragmentari-
sche Einblicke zulassen, wie die Inschriften, oder aufgrund ihrer er-
heblich späteren Entstehung ein konstruiertes und anachronistisches 
Bild einer frühen Polis“verfassung“ entwerfen, wie die aristotelische 
Athenaion politeia. Dennoch bleibt uns nichts übrig, als uns auf diese 
Anhaltspunkte zu stützen, um zu versuchen, unsere Frage nach dem 

123 S. Teil I, S.19 mit A. 18.
124 S. Teil I, S.17 mit A. 12.
125 S. o. bei A. 68.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 139

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Wann und Wie der Staatsentstehung zu beantworten.

a) Transformation in actu: Sparta

Ein frühes und aussagekräftiges Zeugnis für die politische Struk-
tur der spartanischen Polis ist die sogenannte Große Rhetra. Es han-
delt sich um einen in teils altertümlichem Griechisch verfaßten Text, 
der von  Plutarch in der Lykurg-Vita überliefert ist (Plut. Lyk. 6, 2). 
Er lautet:

„Nachdem man ein Heiligtum des Zeus Syllanios und der Athena Syllania 
errichtet hat, Phylen und Oben eingeteilt hat und dreißig (Männer) 
einschließlich der Anführer als Rat der Alten eingesetzt hat, soll man von 
Zeit zu Zeit Versammlungen zwischen Babyka und Knakion abhalten und so 
(Vorhaben in die Versammlung) einbringen und (die Versammlung wieder) 
auflösen; [dem Volk soll so …] und Stärke [erwachsen].“126

Nach einigen Erläuterungen fügt Plutarch (Lyk. 6, 8) einen Zu-
satz zur Rhetra an, der nach seiner Angabe später angefügt wurde, 
nach vielen Interpreten und auch nach meiner Ansicht jedoch zum 
ursprünglichen Dokument gehört:

„Wenn aber das Volk krumme Willensäußerungen tut, sollen die 
Alten und die Anführer (τοὺς πρεσβυγενέας καὶ ἀρχαγέτας) es ab-
treten lassen.“ 

Plutarch präsentiert die Rhetra durchaus glaubwürdig als Orakel 
des delphischen Apoll, welches wie üblich als Anweisung formuliert 
ist: Ein Orakel setzt immer eine Anfrage voraus, und solche Anfragen 
waren meist nicht als offene Fragen formuliert, in der Art: wie soll 
Sparta regiert werden? Wer soll die politeia verwalten? oder ähnlich. 
Vielmehr wurden dem Orakel konkrete, zielgerichtete Fragen vor-
gelegt, die in der Antwort bejahend oder verneinend meist wörtlich 
wiederaufgenommen wurden.127 Daher müssen wir auch für die Rhe-
tra eine Anfrage voraussetzen, die die Antwort des Orakels ungefähr 
vorformulierte: ̀ Soll man ein Heiligtum für Zeus Syllanios … errich-

126 Ich übernehme meine Übersetzung aus Dreher 2006, 51. In diesem Beitrag sind auch 
die meisten Überlegungen, die im folgenden daher verkürzt vorgebracht werden, bereits 
entwickelt (zustimmend Meister 2020, 28 A. 25); um Redundanzen zu vermeiden, wird 
das nicht jedesmal angemerkt. Im Kern habe ich meine Position schon in Dreher 2012 
(1. Aufl. 2001), 41-44, vorgebracht.
127 Vgl. Fontenrose 1978 mit dem Katalog der überlieferten Orakelsprüche.



140 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

ten?´ oder: `welcher Gottheit soll ein Heiligtum errichtet werden? 
Soll man Phylen und Oben einteilen? …´ usw. Nach Plutarch war 
es Lykurg, der „Denker und Lenker“ im frühen Sparta und schließ-
lich auch der Verantwortliche für sämtliche Bestimmungen der spar-
tanischen Verfassung, der sich an das delphische Orakel wandte. Da 
die moderne Wissenschaft diese mythische Figur nicht als historisch 
anerkennt, müssen wir annehmen, daß der Text von den Männern 
entworfen wurde, die zu dieser Zeit für das spartaniche Gemeinwe-
sen verantwortlich waren. Wie die Struktur Spartas vor der Ausfüh-
rung der Rhetra-Bestimmungen ausgesehen hat, wissen wir natürlich 
nicht genau. Die Rekonstruktion einer „homerischen Gesellschaft“ 
läßt jedoch eine in allen Poleis analoge Grundstruktur vermuten (s. 
o.). Daher wird auch in Sparta ein Rat aus Mitgliedern der Ober-
schicht bestanden haben, der vielleicht bereits von den beiden als 
archagetai bezeichneten Anführern geleitet wurde. Ein solcher Rat 
wird den homerischen Räten der basileis bzw. Geronten ebenso ent-
sprochen haben, wie die archagetai dem homerischen Oberbasileus 
entsprachen. Nach allem, was oben (Abschnitt A) über die homeri-
sche Gesellschaft gesagt wurde, muß diese gesellschaftliche Struktur 
als nicht- oder vorstaatlich angesehen werden. Von diesem Leitungs-
gremium, so ist zu vermuten, wird die Anfrage an das Orakel aus-
gegangen sein.128

Durch die (zweifellos in schriftlicher Form geschehene) Auf-
setzung eines Manifests, als das wir die Vorform der Rhetra bezeich-
nen dürfen, und die Bitte an das delphische Orakel, die darin formu-
lierten Maßnahmen mit göttlicher Autorität zu sanktionieren, wollte 
die spartanische Polisleitung eine neue Ordnungsstruktur, wie wir sie 
vorläufig nennen wollen, für ihre Gemeinschaft einrichten. Daß tat-
sächlich Neuerungen eingeführt werden sollten, müssen wir als ei-
gentlichen Sinn des Verfahrens annehmen, aber auch der Wortlaut der 
Prädikate spricht dafür. Ein Heiligtum für Zeus Syllanios und Athena 
Syllania war also bis dato in Sparta nicht vorhanden. Die Absicht, es 
zu errichten, sollte zweifellos die folgenden Maßnahmen unter den 
besonderen Schutz der beiden hohen Gottheiten stellen, seine Errich-
tung „identitätsstiftend und gemeinschaftstragend“129 wirken. Phylen 

128 Vgl. Dreher 2006, 55.
129 Thommen 1996, 41.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 141

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

und Oben waren nach allgemeiner Ansicht traditionelle spartanische 
Einheiten, die Phylen „Personenverbände mit gewissen verwandt-
schaftlichen und lokalen Bindungen“, die Oben wahrscheinlicher 
Unterabteilungen der Phylen als gleichbedeutend mit den Dorfbezir-
ken Spartas.130 Die Neuerung bezüglich dieser Einheiten bestand also 
nicht darin, daß sie völlig neu geschaffen werden sollten, sondern 
daß man sie in einer in der Rhetra nicht näher bestimmten Weise neu 
strukturieren und vielleicht auch aufwerten wollte, möglicherweise 
um alle Vollbürger als Mitglieder in diese Einheiten einzuordnen. Als 
Kernbestimmung der Rhetra betrachte ich die sehr konkrete Festset-
zung, eine Gerusie aus dreißig Männern zu bilden, in die auch die 
Archagetai eingeschlossen sein sollten. In späteren Quellen werden 
diese An- oder vielleicht Heerführer dann basileis genannt, sie blei-
ben zwei an der Zahl, weshalb man auch, nicht sehr glücklich, vom 
spartanischen „Doppelkönigtum“ spricht.131 Es ist durchaus mög-
lich, daß die Ratsversammlung, die wir für die Zeit vor der Rhetra 
postuliert haben, bereits Gerusia genannt wurde. Die Neuerung kann 
nur in der Festlegung ihrer Mitgliederzahl bestehen. Diese Festle-
gung impliziert, daß aus den möglichen Kandidaten eine Auswahl 
getroffen werden mußte, und diese Auswahl konnte wiederum nur 
in einem förmlichen Verfahren stattfinden, über dessen Ablauf unser 
Dokument allerdings schweigt. Wenn wir in diesem Fall die späteren 
Verhältnisse zurückprojizieren dürfen, dann wurden die Geronten in 
einer Volksversammlung bestimmt, deren Zusammentreten „von Zeit 
zu Zeit“ im nächsten Satz der Rhetra gefordert wird. Nach den spä-
teren Quellen fanden die Abstimmungen in der spartanischen Volks-
versammlung nicht durch Stimmsteine oder Handaufheben statt, son-
dern indem man die Lautstärke der Akklamationen abgeschätzt hat.132 
Während die Teilnahme an den homerischen Räten von der sozialen 
Stellung des jeweiligen big man abhing, so daß dieser bei Änderung 
seines Status auch wieder aus dem Kreis auszuscheiden hatte, dürften 
die in Sparta gewählten Geronten sowie die beiden basileis seit In-
krafttreten der Rhetra lebenslang fungiert haben, wie es für die spä-

130 Thommen 2003, 36.
131 Zur Übersetzung `König´ für die frühgriechischen basileis vgl. o. bei A. 12-16.
132 Thuk. 1, 87, 2; Plut. Lyk 26, 3-5. Aristoteles hat diese Form der Abstimmung 
bekanntlich als „kindisch“ lächerlich gemacht, Aristot. pol.1271a9f;



142 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

tere Zeit bezeugt ist. Diese Implikationen der „lakonischen“ Bestim-
mung der Rhetra machen deutlich, daß die spartanische Gerusie in 
eine politische stabile Institution transformiert wurde, wie wir sie in 
Teil I idealtypisch beschrieben haben.133 Auch die Volksversammlung 
ist durch die Festlegung einer gewissen Regelmäßigkeit und ihrer 
Abhängigkeit von der Gerusie zu einer solchen Institution geworden. 
Das Einbringen von Themen in die Versammlung (εἰσφέρειν) und die 
Auflösung der Versammlung (ἀφίσθασται), wie wir die letzte unge-
störte Bestimmung der Rhetra verstehen, dürfte wohl der Gerusie als 
Aufgabe zugedacht sein. Ausdrücklich wird der Rat, differenziert als 
„die Alten und die Anführer“, im Zusatz zur Rhetra dazu befugt, eine 
Volksversammlung auch vor ihrem regulären Ende aufzulösen, wenn 
das Volk gegen seine Führung aufbegehren sollte.134

Es wurde in den vorigen Sätzen schon angedeutet, was nun klar 
und deutlich ausgesprochen und weiter begründet werden soll: Die 
Rhetra markiert nichts weniger als die Transformation der spartani-
schen Gesellschaft in einen Staat. In der Gerusie, zusammengesetzt 
aus 28 Männern, die, wie später belegt mindestens sechzig Jahre alt 
sein mußten, und den beiden archagetai, später basileis genannt, ma-
nifestiert sich die Staatsgewalt als, wie in Teil I gezeigt, entschei-
dendes Kriterium für die Existenz eines Staates. Daß die Gerusie die 
Staatsgewalt innehat, ist durch direkte Quellenzeugnisse, in denen 
entsprechende Beschlüsse und Entscheidungen überliefert wären, für 
die Zeit der Rhetra und die unmittelbare Folgezeit nicht direkt zu be-
weisen. Es ist jedoch legitim, das aus späteren Verhältnissen rückzu-
schließen, da die Gerusie dauerhaft das oberste politische Gremium 
Spartas geblieben ist. Daran ändert auch nichts, daß mit der Zeit das 
zusätzliche exekutive Amt der Ephoren geschaffen wurde, während 
die Befugnisse der beiden basileis eher eingeschränkt wurden. Nach 
unseren im ersten Teil (S. 25f.) erstellten Kriterien für den Charak-
ter einer Staatsgewalt war die Gerusie erstens „die im Prinzip un-
beschränkte Gewalt über Staatsgebiet und Staatsvolk“. Wir können 
davon ausgehen, daß die Gerusie alle Entscheidungen, die das ganze 
Gemeinwesen betrafen, gefällt hat, einschließlich der Entscheidung 
über Krieg und Frieden. Zweitens übte die Gerusie, „die allgemeine 

133 Teil I, S. 26f.
134 Vgl. Dreher 2006, 52. 56.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 143

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Gewalt über das gesamte Gemeinwesen“ aus, indem sie als politische 
Institution nicht nur für bestimmte Personen oder Personengruppen 
zuständig war. Drittens war sie „höchste Gewalt innerhalb des Staats-
gebiets“, da es keine andere Person oder eine andere Einrichtung gab, 
die der Gerusie hätte etwas befehlen können. Das gilt vor allem für 
die Ekklesia, für welche die Rhetra meines Erachtens keine letztend-
liche Entscheidungsbefugnis, sondern nur eine passive Anteilnahme 
an der Staatslenkung vorsieht135. Das vierte Kriterium schließlich, die 
„stabile Formalisierung in Gestalt von Institutionen“, ist bereits oben 
als erstes bestätigt worden, indem der institutionelle Charakter der 
Gerusie hervorgehoben wurde. Nachdem in der Forschung gezeigt 
worden war, daß auch in Sparta, wie in den anderen griechischen 
Poleis, eine soziale Ungleichheit bestand, die auf unterschiedlich 
großem (Grund-)Besitz beruhte und unterschiedliches soziales An-
sehen zur Folge hatte,136 wird man nicht daran zweifeln, daß es wie 
in der homerischen Gesellschaft Männer aus der Oberschicht waren, 
die sowohl vor als auch nach der Staatswerdung die Geschicke der 
Polis lenkten und die politischen Entscheidungen trafen. Insofern ist 
es nicht falsch, Sparta von Anfang an als einen aristokratischen Staat, 
oder, wenn man denn den oben in Frage gestellten Terminus verwen-
den will, einen Adelsstaat zu bezeichnen.

Neben der Staatsgewalt als dem entscheidenden Element verlangt 
die Drei-Elemente-Lehre, die wir unseren gesamten Ausführungen 
zugrundegelegt haben (Teil I, B), daß auch die beiden weiteren Ele-
mente, Staatsgebiet und Staatsvolk, als Bedingung für die Existenz 
eines Staates vorhanden sein müssen. Beide Bedingungen halte ich 
für erfüllt. Die Polis Sparta besaß ein eigenes Territorium, welches 
teils durch natürliche Grenzen, nämlich das Meer und, im Westen, 
ursprünglich das Taygetos-Gebirge, teils durch eine offene Land-
grenze bestimmt war. Daß ein Anspruch auf ein bestimmtes Terri-
torium erhoben und auch eingelöst wurde, ergibt sich schon aus der 
mehrstufigen Ausdehnung des Herrschaftsgebiets, nämlich der Ein-

135 Wenn man mit dem Großteil der Forschungsliteratur das Gegenteil annimmt, ändert 
das nichts am Charakter der Rhetra als „Staatsgründungsmanifest“ (Dreher 2006, 54), 
es würde sich nur ein größerer Anteil der Ekklesie an der Ausübung der Staatsgewalt 
ergeben.
136 Vgl. Dreher 2012, 39 mit Literaturnachweisen.



144 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

gliederung Amyklais und der südlichen Eurotas-Ebene noch im 8. 
Jahrhundert v. Chr., sowie der Eroberung Messeniens im 7. Jahrhun-
dert unter Überwindung des Taygetos-Gebirges. Grenzkriege, insbe-
sondere mit Argos, um Landschaften im Norden des spartanischen 
Gebietes bestätigen die Bedeutung eines klar abgegrenzten Territo-
riums. Als Staatsvolk ist die gesamte Bevölkerung dieses sich aus-
dehnenden Territoriums zu betrachten. Später war diese Bevölkerung 
in die rechtlich abgestuften Kategorien von Vollbürgern (Spartiaten), 
Umwohnern (Periöken) und Unfreien (Heloten) gegliedert. Auch 
ohne formale Rechtsgrundlagen mag diese Gliederung schon in der 
Frühzeit bestanden haben. Am frühen Staat Anteil hatten demnach 
nur die in der Stadt Sparta lebenden Vollbürger, nur sie konnten an 
der Ekklesia teilnehmen; die Bewohner der weiteren, im Territorium 
liegenden Siedlungen waren frei, aber von der spartanischen Zentral-
gewalt abhängig; und Unfreie gab es spätestens, seit die Bewohner 
der Landschaft Helos unterworfen und zu (versklavten) Heloten ge-
macht worden waren. 

Daß mit der Rhetra ein klares Zeugnis für den Übergang Spartas 
von einem vorstaatlichen in einen staatlichen Zustand vorliegt, wird 
in der Forschung kaum jemals deutlich ausgesprochen.137 Das steht 
im Kontrast dazu, daß die Forschung in dem Text der Rhetra nahezu 
einhellig eine Art Verfassungsdokument sieht, das nach Art späterer 
Gesetze genaue Rechte und Pflichten der dort genannten Gremien so-
wie präzise Verfahrensregeln für die politische Beschlußfassung vor-
schreibt. Wenn vom Initiativrecht der Könige, vom Kassieren nicht 
verfassungskonformer Anträge, von Probouleumata (Vorbeschlüssen 
des Rates), vom Vetorecht der Geronten und Könige, Änderungs-
anträgen usw. die Rede ist, dann spiegeln sich darin anachronisti-
sche Vorstellungen, die sich aus Analogien zu späteren Verhältnissen 
speisen. Gegen solche Vorstellungen, die ich an anderer Stelle als 
„formalistisch und legalistisch“ bezeichnet und kritisiert habe, habe 

137 Welwei 2004, 59, hingegen kommt meiner Interpretation sehr nahe, wenn er 
formuliert: „Das 7. Jahrhundert war in Griechenland eine bedeutsame Phase des 
Übergangs von vorstaatlichen Verhältnissen zu staatlichen Strukturen in zahlreichen 
Gemeinwesen. In Sparta wird dieser folgenreiche Prozeß gesellschaftlicher und 
politischer Transformation durch die Bestimmungen der sogenannten Großen Rhetra 
markiert.“ Ein Literaturverweis wird, wie im ganzen Buch üblich, nicht gegeben, aber 
Dreher 2012 (hier 2001) ist im Literaturverzeichnis enthalten.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 145

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

ich die These von der „Primitivität der spartanischen Verfassung“ ge-
setzt,138 weil diese frühe Struktur, die in der Rhetra erkennbar wird, 
noch sehr nahe an den vorstaatlichen, homerischen Verhältnissen 
steht, aus denen heraus sie sich gerade entwickelt hat.

Schwierig ist die Frage zu beantworten, zu welchem Zeitpunkt 
die Transformation zum Staat stattgefunden hat, weil für die Da-
tierung der Rhetra keine sicheren Anhaltspunkte vorliegen. Daher 
kann man nur nach allgemeinen Indizien urteilen, wobei man sich 
der Gefahr des Zirkelschlusses bewußt sein muß, indem Vorstellun-
gen über die allgemeine Entwicklung der griechischen Poleis nicht 
ganz herausgehalten werden können. Die Mehrzahl der Vorschläge 
bewegt sich in der Zeitspanne von 750 bis 650 v. Chr., die zweifel-
los akzeptabel, aber doch sehr lang ist, und die daher auf Ende des 
8. Jahrhunderts oder den Beginn des 7. Jahrhunderts, also  um 700 
v. Chr., eingeengt werden sollte.139 Die Fixierung der homerischen 
Epen mußte abgeschlossen sein, Olympia mußte einen weithin an-
erkannten Status als Orakelstätte erworben haben und das sparta-
nische Territorium sollte eine gewisse Größe erreicht haben, was 
nach der Eingliederung Amyklais und des südlichen Eurotas-Tals 
gegeben war. Die Planung, Messenien zu erobern, was nach den 
jahrzehntelangen Messenischen Kriegen gegen Ende des 7. Jahr-
hunderts vollständig gelungen ist, mag bei der Errichtung einer 
staatlichen Struktur eine Rolle gespielt haben, weil feste Zuständig-
keiten und Beschlußkompetenzen für ein solches Großunternehmen 
von Vorteil gewesen sein dürften. 

Einige Zeit nach der Rhetra, in der zweiten Hälfte des 7. Jahrhun-
derts, als die Messenischen Kriege noch andauerten, hat der spartani-
sche Dichter Tyrtaios ein Gedicht verfaßt, welches die Eunomia, die 
gute Ordnung Spartas, preist und die Stärke und Sieghaftigkeit der 
Polis als erstrebenswert verkündet:

„Denn solches ließ der weithin treffende Gott mit dem silbernen Bogen,
der goldgelockte Apoll, aus dem reichen Vorraum verlauten:
`Regieren (ἄρχειν) sollen durch ihren Rat die gottgeliebten Könige 
(βασιλῆας), 

138 Dreher 2006, 58ff., mit entsprechenden Zitaten aus der Literatur.
139 Die zahllosen Datierungsvorschläge der Literatur und die dazugehörigen Begründungen 
können hier nicht referiert werden.



146 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

denen am Herzen liegt Sparta, die liebliche Polis,
regieren sollen die Ältesten, die Geronten, dann auch die Männer des Volkes,
jeweils gehorchend geraden Gesetzen (ῥήτραις)
sollen sie Gutes reden und alles Gerechte vollbringen,
und nichts Krummes raten dieser Polis.
Der Menge des Volkes sollen daraus Sieg und Stärke erwachsen.´
Phoibos hat also der Polis darüber solchermaßen Aufschluß gegeben.140

Tyrtaios verweist in der ersten und letzten Zeile ausdrücklich auf 
ein Orakel des delphischen Apolls, dessen Inhalt er in den dazwi-
schenliegenden Zeilen wiedergibt. Er bezieht sich damit zweifellos 
auf dasselbe Orakel, das auch der Rhetra zugrundeliegt. Allerdings 
dürfte der Dichter die Aussagen des Orakels freier formuliert ha-
ben als die Rhetra und die eine oder andere Wendung selbst noch 
dazufügt haben.  Im Kern aber, und das ist für uns entscheidend, 
bestätigt Tyrtaios die Beteiligung der drei Subjekte an der Leitung 
der Polis, die auch in der Rhetra genannt waren: Die (beiden) basi-
leis, in der Rhetra archagetai, die Geronten, deren Zahl hier nicht 
genannt wird, sowie das Volk, das in der Rhetra als Versammlung 
auftaucht. Auffallend ist, daß im Gedicht alle drei Instanzen quasi 
gleichberechtigt erscheinen und alle als Subjekte dem ganz zu An-
fang stehenden Prädikat „regieren“ zugeordnet sind (die gramma-
tische Konstruktion ist ein AcI). Das Verb archein wird hier mit 
`regieren´ übersetzt, weil wir nach der obigen Interpretation der 
Rhetra davon auszugehen haben, daß Sparta zur Zeit des Tyrtaios 
bereits staatlichen Charakter besaß. Allenfalls die Reihenfolge der 
Nennungen: basileis – Geronten – Volk, könnte auf eine gewisse 
Abstufung hindeuten. Im Gegensatz dazu hatte die Rhetra, wie oben 
festgehalten, die beiden Anführer in die Gerusie miteingeschlossen 
und dieses Gremium von insgesamt 30 Männern als das Leitungs-
gremium der Polis festgelegt. Den Damos dürfte Tyrtaios deshalb 
zu den beiden anderen Subjekten „heraufstufen“, weil es ihm nicht 
nur in diesem Gedicht darum geht, die Einheit, den Zusammenhalt 
der spartanischen Gesellschaft zu beschwören, die in den Messe-
nischen Kriegen mehrfach unter großen militärischen Druck geriet 

140 Der Text ist überliefert bei Diod. 7, 12, 6; Plut. Lyk. 6, 10 zitiert eine kürzere Version, 
von der hier nur die Formulierung der Zeile 6 übernommen ist. Die Übersetzung ist 
entlehnt aus Dreher 2006, 50, und beruht auf der dortigen Interpretation (S.45-50).



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 147

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

und mit solcher Lyrik zum Durchhalten und verstärkten Kampfein-
satz aufgefordert wurde.

Insofern die Rhetra und Tyrtaios grundlegende Elemente der 
Staatsgewalt benennen, Elemente, die auch in der weiteren Geschich-
te Spartas Bestand hatten, kann man durchaus davon sprechen, daß 
aus beiden Texten die Existenz einer politischen, einer staatlichen 
Verfassung erkennbar wird.141 Wie rudimentär oder primitiv diese 
Verfassung zunächst noch war und sich von späteren, ausgearbeiteten 
Gesetzen oder sogar Gesetzescorpora unterschied, wird weiter unten 
noch einmal zu betonen sein.

b) Transformation ante quem: Athen, Dreros, Tiryns

In Sparta konnten wir anhand eines einzigartigen Dokuments, 
der sogenannten Großen Rhetra, den Übergang der Polis in einen 
frühen Staat aufgrund mehrerer Indizien nachvollziehen. Für an-
dere Poleis liegen uns zeitgenössische Zeugnisse aus der „heißen 
Phase“ der Staatswerdung nicht vor. Wir müssen uns vielmehr mit 
Quellen zufriedengeben, die erkennen lassen, daß die Transformati-
on bereits stattgefunden hatte, die also ex post die Staatsentstehung 
belegen. Als terminus ante geben sie jedoch keine Auskunft darü-
ber, wieviel Zeit seit der Staatsentstehung bereits vergangen war, 
und die zeitliche Zuordnung wird noch dadurch erschwert, daß wir 
auch die Zeugnisse selbst nicht genau datieren können. Das trifft 
vor allem auf Inschriften zu, die, ergänzt um wenige literarisch 
überlieferte Nachrichten, unsere wichtigsten Quellen darstellen, da 
die öffentliche Aufstellung von Regelungen voraussetzt, daß eine 
zentrale Autorität in der Polis regierte und Gehorsam gegenüber 
den Vorschriften einforderte. Die Inschriften enthalten daher in der 
Regel Gesetze, und diese waren von der höchsten staatlichen Ge-
walt der Polis beschlossen worden.

Da wir hier keine umfassende Geschichte der archaischen grie-
chischen Poleis verfassen können und uns gezielt auf die frühes-
ten erkennbaren Fälle der Staatswerdung konzentrieren wollen, 
beschränken wir uns auf die Analyse der wenigen Poleis, für die 
Informationen aus dem 7. Jahrhundert v. Chr. vorliegen.

141 Vgl. Dreher 2006, 43.



148 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Athen

Wir beginnen mit der Stadt, die später neben Sparta die größte und 
bedeutendste griechische Polis werden sollte, die aber zur Zeit ihrer 
Staatswerdung ebenfalls noch in sehr einfachen, primitiven politi-
schen Strukturen organisiert war, mit Athen. Auch wenn wir nur über 
eine Kopie vom Ende des 5. Jahrhunderts verfügen, so muß diese In-
schrift doch als authentische Wiedergabe eines Gesetzes gelten, das 
von der Forschung in die zwanziger Jahre des 7. Jahrhunderts datiert 
wird, am ehesten in das Jahr 621/20 v. Chr. Es handelt sich um das 
berühmte Tötungsgesetz Drakons.142 Auf die vielfältigen und viel-
diskutierten Probleme dieses Textes können wir hier nicht eingehen, 
vielmehr beschränken wir uns darauf zu zeigen, daß das Gesetz den 
staatlichen Charakter der Polis Athen voraussetzt. Im Jahr 409/408, 
als Athen demokratisch verfaßt war, wurde die Wiederaufstellung des 
Gesetzes durch die zuständigen Institutionen, Rat (boule) und Volks-
versammlung (demos), beschlossen, so Zeile 2 der Inschrift. Ob diese 
oder ähnliche Institutionen das Gesetz auch ursprünglich erließen, 
wird nicht mitgeteilt. Wir können wohl annehmen, daß zu jener Zeit 
bereits der Rat auf dem Areopag, später nur „der Areopag“ genannt, 
existierte, der höchstwahrscheinlich die älteste Ratsversammlung 
Athens war. Auch die Zustimmung einer Volksversammlung, die uns 
dann ausdrücklich im Zusammenhang mit den Reformen Solons zu 
Beginn des 6. Jahrhunderts begegnet, ist wahrscheinlich. Jedenfalls 
haben die zuständigen Institutionen Athens ein Gesetz erlassen, in 
Z. 20 thesmos genannt, das öffentlich aufgestellt wurde – es sind in 
unserem Text noch die axones erwähnt, die materiellen Träger der 
Inschrift – , und für ganz Athen und seine Bewohner galt. Erhalten 
ist vor allem der erste Abschnitt, der der unvorsätzlichen Tötung gilt. 
Schon die Unterscheidung zwischen vorsätzlicher und unvorsätzli-
cher Tötung setzt ein entwickeltes Rechtsverständnis voraus, das in 
Gesellschaften, die, wie die homerische, nur die Blutrache kennen, 
noch nicht vorhanden ist. Die Einschränkung der Blutrache ist denn 
auch im weiteren athenischen Gesetz das leitende Motiv.143 Unausge-

142 IG I3 104; Körner Nr. 11; LegDrSol F2.
143 Bekanntlich hat dann Aischylos den Übergang von der Blutrache zu formal geregelten 
Gerichtsverfahren zum Thema der Eumeniden gemacht.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 149

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

sprochen wird nur der vorsätzliche Täter der Blutrache durch die Ver-
wandten des Getöteten ausgesetzt, vorher muß jedoch in einem for-
malen Gerichtsverfahren geklärt werden, ob der Vorsatz bestanden 
hat. Auch wer ohne Vorsatz getötet hat, muß das Land verlassen,144 
darf dann aber nicht mehr getötet werden. Die Entscheidung über 
die Art der Tötung erfolgt durch ein Gericht von 51 Epheten, deren 
ungerade Zahl darauf verweist, daß sie eine Mehrheitsentscheidung 
treffen sollten. Eine schwer verständliche und daher in der Forschung 
umstrittene Beteiligung am Verfahren sieht das Gesetz für die basi-
leis vor, die von einer Mehrheit der Interpreten als ein Gremium aus 
dem (archon) basileus zusammen mit den vier athenischen Phyloba-
sileis, also Vorstehern der vier frühen Phylen, verstanden wird; nach 
der plausiblen Interpretation von G. Thür formulieren sie am Beginn 
des Verfahrens die Prozeßeide der Streitparteien. Sehr detaillierte Re-
gelungen schreiben sodann vor, wer für eine mögliche Versöhnung 
mit dem Täter zuständig ist, die dem Verbannten die Rückkehr nach 
Athen ermöglichen würde.

Ohne eine vollständige Wiedergabe der Gesetzesbestimmungen 
anzustreben, sollen aus den wenigen zitierten Regelungen folgen-
de Schlüsse gezogen werden. Aus dem Gesetz ist die Existenz einer 
staatlichen Gewalt erkennbar. Es muß nicht nur einen Verfasser des 
Textes gegeben haben, als welcher der legendäre Gesetzgeber Dra-
kon gilt, sondern auch eine gesetzgebende Institution, die das Gesetz 
beschloß. Es mag ein Rat gewesen sein, dessen Zusammensetzung 
wir nicht kennen, der die politische Herrschaft in Athen ausübte, und 
der mit Unterstützung der Volksversammlung dieses und möglicher-
weise weitere Gesetze in Kraft setzte. Als Amtsträger müssen die in 
Zeile 12 der Inschrift genannten basileis gelten, deren Hauptaufgabe 
sicherlich außerhalb der Funkion lag, die ihnen im vorliegenden Ge-
setz zugewiesen wird. Nach dem oben referierten Verständnis, dem 
hier gefolgt wird, handelt es sich um den amtierenden basileus, der 
nach der aristotelischen Athenaion politeia das älteste Amt im vor-
drakontischen Athen bekleidete und noch in späterer Zeit als einer 
der neun Archonten vor allem für kultische und prozeßrechtliche 

144 Ein Teil der Forschung zweifelt an der im Text ergänzten Strafbestimmung, also der 
Verbannung, vgl. zuletzt Harris / Canevaro 2023, 38ff.



150 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Angelegenheiten der gesamten Polis zuständig war,145 sowie um die 
vier Phylobasileis, die den vier Phylen vorstanden und vermutlich 
ebenfalls vorrangig kultische Aufgaben wahrnahmen.146  Als weitere 
Institution, für die das Gesetz ein festes Verfahren festlegt, muß der 
Gerichtshof aus 51 Epheten gelten. Plausibel erscheint die Annah-
me, daß es sich um ältere Männer handelt, die den Geronten in der 
homerischen Schildszene entsprechen.147 Da das Gesetz nicht vor-
schreibt, wie diese Männer ausgewählt und eingesetzt werden sollen, 
müssen sie als Gremium bereits vorher bestanden haben. Es bleibt 
uns jedoch unbekannt, für welche anderen Prozesse sie bis dahin zu-
ständig gewesen sein mochten. W. Rieß hat herausgestellt, daß das 
Gesetz sogar eine „frühe Gewaltenteilung“ erkennen lasse: „Diejeni-
gen, welche die Eide formulieren, richten nicht; diejenigen, die rich-
ten, haben die Eide nicht formuliert.“ Und auf einer höheren Ebene 
bestehe eine weitere Art von Gewaltenteilung darin, daß einerseits 
die wirklich Mächtigen, die politisch aktiven Magistrate (eponymos, 
polemarchos, Thesmotheten) in der Jurisdiktion keine Rolle spiel-
ten und diese dadurch nicht politisch mißbrauchen könnten, und daß 
es andererseits wenig Mächtige (archon basileus, Epheten) gewesen 
seien, denen die Jurisdiktion übertragen worden sei.148 Wenn wir die 
beiden Bereiche vorsichtig Exekutive und Judikative nennen dürfen, 
so bestanden sie schließlich neben der ersten Gewalt, der Legislative, 
die das vorliegende Gesetz erließ. Auch diese Beobachtungen spre-
chen für einen bewußten Umgang mit verschiedenen Bereichen der 
staatlichen Gewalt, der sich in der gesetzlich verankerten Organisa-

145 Aristot. Ath. pol. 3, 2 zur frühen Verfassung und 57, 1-2 für das 4. Jh. v. Chr.
146 Zu den basileis im drakontischen Gesetz vgl. zuletzt Dreher 2019, 93-96; Rieß 2023, 
42ff.; Schmitz 2023, 111-115, mit den Verweisen auf Thürs Publikationen in A. 82 
sowie auf weitere Interpretationsvorschläge. Auch wenn mit dem Plural basileis nur 
der aktuelle und alle zukünftigen Inhaber dieses Amtes gemeint sein sollten, wie zuletzt 
Schmitz annimmt, belegt die Erwähnung, daß ein solches Amt schon vor dem Gesetz 
bestand.
147 So Rieß 2023, 44f. Zur Schildszene vgl. o. bei A. 28.
148 Rieß 2023, 45-47. Diese Zuordnungen betreffen jedoch nur die Blutgerichtsbarkeit. 
Sobald auch die anderen Rechtsbereiche ins Licht der Geschichte treten, nämlich mit 
der solonischen Gesetzgebung, zeigen sich die genannten Amtsträger als sehr wohl 
beteiligt an der Rechtsprechung, die Thesmotheten waren sogar ausschließlich damit 
befaßt. Die Rießsche Beobachtung kann daher allenfalls als „Gewaltenteilung im 
Ansatz“ gelten.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 151

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

tion der Polis niederschlug. Das Gesetz Drakons zeigt exemplarisch, 
daß wir einen wichtigen Indikator für das Bestehen einer Staatsge-
walt im Bereich der Gerichtsbarkeit finden. Als Gesetz zeigt es sich 
als allgemeine, für die ganze Gesellschaft Gültigkeit beanspruchende 
Vorschrift, der das gesamte Staatsvolk unterworfen ist. Und mit der 
Festschreibung eines Gerichtszwangs, mit der Festsetzung der Zu-
ständigkeit einer dauerhaften Institution, durch welche über den Cha-
rakter eines Tötungsdelikts entschieden wird, bevor gegebenenfalls 
Blutrache geübt werden kann, manifestiert sich unmißverständlich 
der staatliche Charakter der athenischen Polis.149

Nach Aristoteles Ath. pol. 4 hat Drakon seine Gesetze unter dem 
Archon Aristaichmos erlassen, der von der modernen Forschung mit 
einer gewissen Plausibilität ins Jahr 621/20 v. Chr. gesetzt wird. Da-
mit wäre ein terminus ante für die Staatswerdung Athens gewonnen. 
Gibt es noch frühere Indizien? Da das drakontische Gesetz mit der 
Regelung der unvorsätzlichen Tötung einsetzt, wurde jüngst vermu-
tungsweise vorgeschlagen, daß für die vorsätzliche Tötung bereits 
in einem früheren Gesetz der Areopag als Gericht festgelegt wor-
den sein könnte.150 Aber wenn vor Drakon alle Arten der Tötung zur 
Ahndung durch Blutrache führten, hätte ein solches Gesetz keinen 
Platz gehabt. Wenn das sogenannte Tyrannengesetz, das in derselben 
aristotelischen Schrift zitiert wird, tatsächlich als Reaktion auf den 
mißglückten Versuch Kylons, sich zum Tyrannen aufzuschwingen, 
gedeutet werden kann, wie es ebenfalls vorgeschlagen wird,151 dann 
ergibt sich ein weiterer Anhaltspunkt: Die Besetzung der Akropolis 
durch Kylon fand in einem olympischen Jahr statt, das zumeist mit 
dem Jahr 632 v. Chr. identifiziert wird; jedoch sind auch die Jahre 
636 oder 640 v. Chr. nicht auszuschließen. Das Gesetz könnte also 

149 Etwas weniger präzise formulieren Harris / Canevaro 2023, 47: Drakons Gesetz 
„is an example of wider processes of state formation, institutionalization, and of the 
formalization of rules, which are found in many communities across the Greek world.” 
Grote 2016b, 479: „Der sich herausbildende Staat manifestierte sich in eben diesem 
neuen, abstrakten System der Rechtsprechung“.
150 Harris / Canevaro 2023, 36. 48f.
151 Dazu und zum ganzen Komplex vgl. Schmitz 2023, 73-86 (F 1 S. 79), mit Bezug 
insbesondere auf M. Gagarin und G. Thür. Aus den Berichten über die Niederschlagung 
des Putsches ergeben sich keine sicheren Anhaltspunkte für die Existenz staatlicher 
Einrichtungen, vgl. Rönnberg 2021, 36, dessen Quellenskepsis allerdings zu weit geht.



152 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

spätestens in der Zeit zwischen 632 und 621 v. Chr. erlassen worden 
sein. Nach Aristot. Ath. pol. 16, 10 bestanden zur Zeit des Tyrannen 
Peisistratos allgemein milde Gesetze über Tyrannen, was besonders 
folgendes Gesetz (nomos) über die Errichtung einer Tyrannis be-
zeuge: „Festgesetzt (thesmia)  und althergebracht (patria) ist für die 
Athener das folgende: Wenn jemand sich zur Errichtung einer Ty-
rannis erhebt oder bei der Errichtung einer Tyrannis mitwirkt, dann 
sollen er und sein Geschlecht rechtlos (atimos) sein.“152 Das Doku-
ment, das in der Athenaion Politeia wörtlich zitiert wird, bezeichnet 
sich begrifflich analog als gesetzlich festgesetzt (thesmia), wie das 
Tötungsgesetz Drakons sich als Gesetz bezeichnet (thesmos, Z. 20). 
Wiederum liegt also eine allgemein gültige Vorschrift vor, die eine 
beschließende, die politische Herrschaft ausübende Instanz, sprich 
eine Regierung, voraussetzt. Der Charakter der staatlichen Gewalt, 
der sich das Gesetz verdankt, wird noch dadurch unterstrichen, daß 
für die Zuwiderhandlung eine Sanktion angedroht wird, nämlich die 
Atimie. Die frühere Forschungsmeinung, daß diese Strafe in der grie-
chischen Frühzeit die Verhängung von „Vogelfreiheit“ bedeute, bei 
der der Bestrafte jederzeit straffrei getötet werden konnte, hat an Zu-
stimmung verloren gegenüber der Ansicht, daß die Sanktion, eben-
so wie in späterer Zeit, Ehrlosigkeit in dem Sinn bedeute, daß  der 
Betroffene keine öffentlichen Ämter mehr ausüben dürfe.153 Daß die 
Strafe, wie auch immer sie verstanden werden muß, nicht von einer 
staatlichen Instanz, sondern von der Gemeinschaft aller Polismitglie-
der durchgesetzt werden mußte, tut dem staatlichen Charakter des 
festgelegten Verfahrens keinen Abbruch.

Von den später in Athen fungierenden Amtsträgern taucht im Tö-
tungsgesetz Drakons lediglich der (Archon) Basileus auf. Daraus ist 
jedoch nicht zu schließen, daß die weiteren Archontenämter, die nach 
den Quellen die frühesten Ämter gebildet haben, zur Zeit Drakons 
noch nicht existiert hätten. Da sie bei einem Tötungsverfahren keine 
Funktion besaßen, mußten sie auch nicht erwähnt werden. Nach der 
aristotelischen Athenaion politeia bestanden in der Zeit vor Drakon 
die drei Ämter Basileus, Polemarchos und Archon; daß sie in dieser 

152 Übersetzung M. Dreher, Aristoteles, Der Staat der Athener, Stuttgart 20213.
153 Zum Stand der Forschung vgl. Schmitz 2023, 81-85, mit einem ingeniösen, aber 
voraussetzungsreichen Versuch, die Kontroverse aufzulösen.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 153

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Reihenfolge eingerichtet wurden, wie der Autor mit wenig überzeu-
genden Begründungen behauptet (Aristot. Ath. pol. 3, 1-3), ist nicht 
glaubwürdig. Vielmehr erscheint es aus Gründen der sachlichen Zu-
ständigkeit wahrscheinlicher, daß die drei Ämter zeitgleich einge-
richtet wurden, weil man sowohl einen Amtsträger für den kultischen 
Bereich, einen für das Kriegswesen und einen für allgemeine Lei-
tungsfunktionen benötigte. Daß auch die Trias Lebenszeit – Dekade 
– Einjährigkeit für die Dauer der Amtszeit eine hypothetische Konst-
ruktion darstellt, ist in der Forschung weitgehend Konsens. Hingegen 
wird im allgemeinen die weitere Behauptung des Autors akzeptiert, 
daß die Thesmotheten erst später gewählt worden seien; das könnte 
durchaus erst in die Zeit nach Drakon fallen. Die athenische Überlie-
ferung, wie sie namentlich durch die Atthidographen erfolgte, kennt 
nun eine Liste, auf der die jährlich amtierenden Archonten auch in 
der Zeit vor Drakon aufgezeichnet sind. Es wurde nur der jeweilige 
Archon verzeichnet, nach welchem das Jahr seiner Amtstätigkeit be-
nannt war; zur Unterscheidung von den anderen Archonten wurde er 
daher auch archon eponymos genannt. Für solche Jahreschroniken 
bestand offenbar ein praktisches Bedürfnis, so daß sie auch in ande-
ren frühen Gesellschaften erstellt wurden, so etwa die Konsullisten 
(fasti) der römischen Republik. Und ebenso wie in Rom gelten auch 
die Namensangaben der athenischen Liste nicht als unbedingt zuver-
lässig, sondern als spätere Rekonstruktionen. Darauf kommt es uns 
jedoch nicht an, und deshalb müssen wir uns mit den zahlreichen 
Problemen dieser Überlieferung nicht weiter befassen.154 Bedeutsam 
ist vielmehr, daß diese Liste bis ins Jahr 683/2 zurückreicht, für das 
als erster, wohl fiktiver Name Kreon verzeichnet ist. Auch wenn mit 
diesem Jahr die Errichtung des Archontenamtes nicht historisch kor-
rekt getroffen sein mag, so kann es doch in die spätere Zeit hineinrei-
chende schriftliche oder mündliche Überlieferungen gegeben haben, 
die eine ungefähre Datierung des Amtsbeginns in die erste Hälfte des 
7. Jahrhunderts erlauben.155 

154 FGrHist III Suppl. bI, 51; bII, 342. 344. Eine stark fragmentierte, inschriftliche 
Archontenliste, deren erhaltene Eintragungen vielleicht bis an den Beginn des 6. 
Jahrhunderts zurückreichen, ist aus der zweiten Hälfte des 5. Jahrhunderts erhalten: 
Meiggs / Lewis Nr. 6.
155 Andere Interpreten sind skeptischer und bevorzugen eine spätere Einordnung, vgl. 



154 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Die Einrichtung eines Amtes oder mehrer Ämter, die bestimmte 
Kompetenzen besitzen und für eine bestimmte Zeit amtieren, ist ein 
Indiz für die staatliche Struktur einer Gesellschaft. Es besteht kein 
Grund, daran zu zweifeln, daß die Ämter von Anfang an für die Be-
reiche zuständig waren, die später für sie bezeugt sind, auch wenn es 
ursprünglich vielleicht nur Teilbereiche waren. Die Einrichtung sol-
cher Ämter selbst sowie die Festlegung ihrer Kompetenzen und der 
Amtsdauer muß selbstverständlich von einem Gremium beschlossen 
und umgesetzt worden sein, das sich als oberste Instanz der staat-
lichen Herrschaft etabliert hatte. Damit sind wir wiederum auf den 
ersten Rat verwiesen, über den wir nichts Näheres wissen, dessen 
Existenz als Bedingung für die Einrichtung von Ämtern wir jedoch 
voraussetzen müssen.

Aus der Zusammenschau der verschiedenen Indizien ergibt sich, 
daß wir die Transformation der athenischen Polis in ein staatliches 
Gebilde etwa in das erste Viertel des 7. Jahrhunderts datieren dürfen.

Dreros

Ein frühes Gesetz aus der kretischen Polis Dreros ist seit langem 
und von vielen Forschern als Beleg für eine neue Stufe der Polis-
entwicklung angesehen worden.156 Es wird anerkannt, daß in Dreros 
Amtsträger fungieren, daß politische Gremien als Institutionen be-
stehen und daß formale Verfahren und Beschlüsse vorgesehen sind. 
Angesichts der zumindest ansatzweise differenzierten Organisations-
struktur der Polis wird von einigen Autoren ausgesprochen, daß Dre-
ros zum Zeitpunkt des Gesetzes eine staatliche Ordnung zuzuschrei-
ben sei.157 Diese, meist eher als Selbstverständlichkeit formulierte 

zuletzt Rönnberg 2021, 60f., mit weiterer Literatur.
156 Körner 1993, Nr. 90; van Effenterre / Ruzé 1994, Nr. 81; Gagarin / Perlman 2016, 
Dr1, jeweils mit Kommentar. Nach Fraß 2018, 107f., ist am Gesetz von Dreros 
nachzuvollziehen, daß „die Schwelle zur frühen Staatlichkeit anscheinend überschritten“ 
sei; nicht ganz konsequent stuft er das Gesetz anschließend als Bindeglied zwischen der 
vorstaatlichen homerisch-hesiodischen Ordnung und den frühen staatlichen Ordnungen 
ein, die sich im frühen 6. Jahrhundert formiert hätten (dazu genauer unten). 
157 So schon Ehrenberg, 1969a (orig. 1943), 27: „Die Inschrift ist ein staatliches Dekret 
und enthält ein wichtiges staatliches Gesetz“ (zustimmend zitiert von Körner 1993, 334). 
„Wir sehen also …, daß der Staat hier schon seit langem als eine Selbstverständlichkeit 
betrachtet wird und in hohem Grade organisiert ist.“ 



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 155

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Feststellung soll hier ausdrücklich bekräftigt werden: Das Gesetz tritt 
uns als Manifestation eines bereits bestehenden Staates entgegen.

„Gott --- So hat die Polis beschlossen: Wenn jemand Kosmos ist, soll 
derselbe für zehn Jahre nicht (wieder) Kosmos sein. Wenn er aber (wieder) 
Kosmos werden sollte, soll er, wenn er ein Urteil fällen sollte, das Doppelte 
schulden und von allen Ämtern ausgeschlossen (ἄκρηστος) sein, solange 
er lebt, und was immer er als Kosmos tut, soll ungültig sein. Eidesleister 
(sollen sein) der Kosmos und die Damioi und die Zwanzig der Polis.“

Die zahlreichen Probleme, welche dieses Dokument aufwirft, 
müssen hier nicht aufgegriffen werden. Es soll nur die obige Behaup-
tung einer staatlichen Existenz unterlegt werden. Wie das Tötungsge-
setz Drakons ist auch das vorliegende Gesetz eine gültige Vorschrift, 
welche die gesamte Polis betrifft. Und wie bei der spartanischen 
Rhetra wird es, hier durch eine direkte Anrufung, unter göttlichen 
Schutz gestellt. Inhaltlich enthält es ein Iterationsverbot für den Kos-
mos,158 eine in mehreren kretischen Poleis verwendete Bezeichnung 
für den (obersten) Amtsträger oder für ein Gremium aus mehreren 
Amtsträgern, die jeweils auch gleichlautend bezeichnet werden. Das 
für zehn Jahre geltende Iterationsverbot setzt nicht nur voraus, daß in 
Dreros ein einjähriges Amt bestand, sondern läßt auch auf den Anlaß 
für das Gesetz schließen, daß nämlich ein oder mehrere Amtsinha-
ber versucht hatten, sich durch eine längerfristige oder gar dauer-
hafte Besetzung des Amtes eine dominante Stellung in der Polis zu 
verschaffen und dadurch deren institutionelle Struktur zu zerstören. 
Kurz: das Gesetz sollte einen möglichen Machtmißbrauch, eventuell 
sogar die Errichtung einer Tyrannis, verhindern. Damit bezeugt es 
einen bewußten Umgang mit den Institutionen der Stadt vor allem 
von Seiten derer, die dem Kosmos übergeordnet und daher für die 
Wahl und Einsetzung dieses Amtsträgers zuständig waren.159 Als die-
se Instanz, die das Gesetz beschlossen hat, nennt das Gesetz schlicht 

158 Die abweichende Interpretation von Seelentag 2009, wonach dem Kosmos verboten 
worden sei, nach seiner Amtszeit weiter als Schiedsrichter zu fungieren, hat bei 
Rechtshistorikern zu Recht keine Akzeptanz gefunden, s. Gagarin / Perlman 2016, 
203f.. Zustimmend jedoch Lundgreen 2020, 185. Seelentag 2023, 116f., hält an seiner 
Interpretation fest, ohne auf die Kritik daran einzugehen.
159 „…diese Institution scheint der Souverän im Gemeinwesen von Dreros zu sein“, so 
Fraß 2018, 109. Etwas abgeschwächt Gehrke 1993, 53.



156 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

„die Polis“. Die Frage, welches Gremium oder welche Gremien kon-
kret das Gesetz im Namen der gesamten Polis beschlossen haben, 
hat in der Forschung viele Antworten hervorgerufen, die angesichts 
fehlender Indizien nur Vermutungen sein können. In Frage kommen 
entweder die Versammlung der Bürger, andernorts Demos genannt, 
oder die im Gesetz selbst als Eidesleister genannten Damioi sowie 
„die Zwanzig der Polis“, also Gremien, die aus einer überschaubaren 
Anzahl von Männern bestanden (erinnert sei an die 30 Mitglieder der 
spartanischen Gerusie) und die in die Kategorie der Räte gehören, 
die wir oben auch in Sparta und Athen als oberste Träger der Herr-
schaftsgewalt identifiziert haben.

Für den Fall der Zuwiderhandlung gegen das Iterationsverbot legt 
das Gesetz Strafen gegen den unrechtmäßigen Kosmos fest: Er hat 
das Doppelte von dem zu erlegen, was er als Richter seinerseits als 
Strafe festgesetzt hat (möglicherweise auch das Doppelte des Streit-
werts), und er darf lebenslang kein Amt mehr übernehmen. Die ge-
setzliche Fixierung von Strafen, wie sie hier und auch im drakonti-
schen Gesetz vorliegt, bedeutet generell eine deutliche Manifestation 
der Staatsgewalt, ebenso wie die im Gesetz von Dreros folgende 
Anordnung, daß alle Entscheidungen eines unrechtmäßigen Kosmos 
ungültig sein sollen. Diese Bestimmungen zeigen, daß eine wichtige 
Aufgabe des Kosmos in Dreros die Rechtsprechung war, wobei er 
offenbar als Einzelrichter fungierte. Wiederum, wie beim Tötungs-
gesetz Drakons, erweist sich die Regelung der Gerichtsbarkeit als 
wichtiges, wenn nicht wichtigstes Handlungsfeld eines frühen Staa-
tes. Im Gesetz von Dreros besteht die oben für das Tötungsgesetz be-
obachtete „Gewaltenteilung im Ansatz“ nicht, insofern der Kosmos 
sowohl, wie gesehen, judikative, als auch, wie aus späteren Verhält-
nissen rückzuschließen ist, exekutive Aufgaben wahrzunehmen hat. 
Von beiden Bereichen getrennt ist allerdings auch hier die legislative 
Gewalt, die das vorliegende Gesetz erlassen hat.

Datiert wird das Gesetz von Dreros meist in die Zeit von 650 bis 
600 v. Chr., manche Forscher setzen es eher an den Beginn dieser 
Zeitspanne, also um 650. Wenn es vor das Tötungsgesetz Drakons 
gehört und nicht selbst das älteste erhaltene Gesetz der griechischen 
Welt ist, so gehört es zumindest, zusammen mit weiteren Gesetzen 



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 157

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

aus Dreros aus der zweiten Hälfte des 7. Jahrhunderts,160 zu den ältes-
ten griechischen Gesetzen überhaupt. Da es eine staatliche Ordnung 
widerspiegelt, die institutionell bereits recht differenziert ist, wird 
diese Ordnung schon einige Zeit bestanden haben, und wir dürfen 
die Staatsbildung der Polis Dreros ebenfalls, wie bei Athen, in die 
erste Hälfte des 7. Jahrhunderts v. Chr. setzen.

Um nochmals die begrifflich klare Einordnung des Dokuments zu 
unterstreichen, sollen ihr abschließend die in sich widersprüchlichen 
Aussagen von Fraß zur Staatlichkeit im frühen Dreros gegenüber-
gestellt werden. Zwar konstatiert auch Fraß, daß im Gesetz die oben 
referierten Institutionen genannt sind, also die Polis, der Kosmos, 
die Damioi und die Zwanzig, und impliziert damit, daß diese Ins-
titutionen bereits vor dem Gesetz bestanden haben, gleichwohl be-
tont er, daß das Gesetz erst den Übergang zur Staatlichkeit markiere: 
„Das Gesetz von Dreros – Die Schwelle zur Staatlichkeit wird über-
schritten“, lautet die Überschrift zu Kapitel 7.1, in der es eben statt 
„wird“ „ist überschritten“ heißen müßte.161 Das Gesetz gehöre in die 
„Entstehungsphase einer politisch institutionalisierten Ordnung, also 
einer frühen Form von Staatlichkeit“ (S. 109), die Polis befinde sich 
in einem „evolutionären Übergangscharakter“, denn sie „stand mit 
einem Bein bereits auf der Stufe zur Staatlichkeit, in welcher die Ak-
zeptanz der institutionalisierten politischen Ordnung erwartet wird. 
Mit dem anderen Bein stand das Gemeinwesen aber noch auf der 
Stufe einer vorstaatlichen Ordnung, wie sie in den homerischen Tex-
ten erscheint“ (S. 110). Allerdings ermöglicht auch die Metapher der 
Polis als eines zweibeinigen Wesens nicht die Beseitigung des Wi-
derspruchs, daß sie gleichzeitig eine vorstaatliche und eine staatliche 
Gemeinschaftsordnung haben soll. Sie kann eben begrifflich nur auf 
einer Entwicklungsstufe stehen. Der Widerspruch rührt daher, daß 
Fraß an dieser Stelle seiner Monographie den Staatsbegriff mit der 
erklärtermaßen erst später realisierten verfassungsmäßigen Ordnung 

160 Gagarin / Perlman 2016, Dr5 (= Körner 1993, Nr. 91), gibt sich ebenfalls als 
Beschluß der Polis zu erkennen. Bei Dr2 und Dr3 ist das auch möglich, obwohl die 
Polis nicht genannt ist. Dr4 ist ein Beschluß der thystai, wahrscheinlich einer Gruppe 
von Priestern. Dr6 und Dr7 sind weitere Regelungen aus der zweiten Hälfte des 7. 
Jahrhunderts, können aber keinem Beschlußgremium zugewiesen werden. Alle diese 
Inschriften sind so schlecht erhalten, daß ihr Inhalt kaum mehr erkennbar ist.
161 Fraß 2018, 106.



158 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

eines Gemeinwesens, die er als unverfügbar betrachtet, verbindet, 
während diese Unverfügbarkeit im Dreros-Gesetz noch prekär sei, 
weil dieses mit der realen Möglichkeit rechne, daß ein Kosmos gegen 
die Iterationsregeln verstoße. Abgesehen davon, daß jedes Strafge-
setz mit der Möglichkeit eines Regelverstoßes rechnet, ist eben eine 
umfassender geregelte und intensiver durchgesetzte Verfassung, 
wie sie spätere Poleis aufweisen, keine notwendige Voraussetzung, 
um ein Gemeinwesen als Staat zu definieren.162 Daß es quantitative 
Unterschiede in der Intensität der Staatlichkeit gibt, soll nicht be-
stritten werden und soll uns weiter unten noch beschäftigen. Aber 
auch ein früher und schwacher Staat muß als Staat betrachtet werden. 
Das setzt Fraß, ohne den erneuten Widerspruch zu bemerken, selbst 
voraus, wenn er von „stärker (sc. stärker als Dreros) entwickelten 
staatlichen Gemeinwesen“ spricht, denn demnach muß es eben auch 
schwächer entwickelte staatliche Gemeinwesen geben, und zu die-
sen gehört Dreros.

Tiryns 

Als letztes Fallbeispiel soll eine Inschrift aus Tiryns dienen, die 
ins 7. Jahrhundert v. Chr. datiert wird, ohne daß eine genauere Ein-
ordnung möglich wäre; die zweite Hälfte des Jahrhunderts erscheint 
jedoch wahrscheinlicher; auch das 6. Jahrhundert wird vorgeschla-
gen.163 Im Unterschied zu der fast omnipräsenten Dreros-Inschrift 
wird das etwa gleichzeitige Dokument aus Tiryns in der Literatur 
über die frühe Polisentwicklung selten herangezogen; es ist auch für 
unser Thema nicht ganz so ergiebig.

Von der Inschrift sind nur wenige Fragmente mit kurzen Textstü-
cken erhalten, der Anfang und weitere Textteile fehlen. Auch wenn 
wir deshalb nicht erfahren, welche Instanz das Dokument beschlos-
sen hat, wie etwa in Dreros „die Polis“, und auch wenn die Interpre-
tation wegen der fehlenden Vergleichstexte unter Vorbehalt erfolgen 
muß, so scheint doch gewiß, daß es sich um eine Anordnung handelt, 

162 Analog dazu wird von anderen Autoren der Staatsbegriff nur für Gemeinwesen mit 
einer umfassend durchgesetzten Staatsgewalt verwendet, die sie jedoch erst in der 
Moderne gegeben sehen. Zur Kritik daran s. Teil I, 16f. mit A. 12.
163 Text und Kommentar: Körner 1993, Nr. 31 (7. Jh.), danach wird im folgenden zitiert; 
van Effenterre / Ruzé 1994, Nr. 78 (6. Jh.).



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 159

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

die für die gesamte Polis galt. Angeordnet wird, daß die Platiwoinar-
chen mögliche Vergehen der platiwoinoi bestrafen sollen, und zwar 
jedesmal mit dem festen Betrag von 30 Medimnen (Korn). Unter den 
platiwoinoi verstehen die Kommentatoren eine Gruppe von Männern, 
die traditionell eine Art von (kultischer) Trinkgemeinschaft gebildet 
haben mag, zum Zeitpunkt des Gesetzes aber als Untergliederung der 
Bürgergemeinschaft zu verstehen sei.164 Die Platiwoinarchen wären 
dementsprechend die Leiter dieser Gruppen, die hier durch ein Ge-
setz mit Strafgewalt ausgestattet werden, und die also als Amtsträger 
anzusehen sind.165 Sollten sie ihrer Strafpflicht nicht nachkommen, 
müssen sie, so der Text weiter, ihrerseits das Doppelte der nicht auf-
erlegten Strafe abführen, also 60 Medimnen (Korn). Wer diese Strafe 
gegen die Platiwoinarchen zu verhängen hätte, wird im entsprechen-
den Fragment nicht direkt gesagt. Fragment 7 knüpft aber vielleicht 
daran an und bestimmt: „Die Platiwoinarchen sollen die Strafe auf-
bringen (aus der Gemeinschaftskasse?). Wenn sie aber nicht reich-
lich aufbringen, soll der epignomon auferlegen aus dem Privatver-
mögen …“.166 Es ist also durchaus möglich, daß der epignomon als 
Einzelrichter die Platiwoinarchen (auch) für das Strafversäumnis zu 
verurteilen hat. Wenn sich Fragment 7 jedoch ausschließlich auf ein 
anderes Verschulden der Amtsträger bezieht, müßte man ein ande-
res Gericht annehmen, das auch aus dem übergeordneten Gremium 
selbst bestehen könnte, welches das vorliegende Gesetz in Kraft ge-
setzt hat.

Zwischen den bis jetzt zitierten Fragmenten finden sich noch, 
ohne erhaltenen Zusammenhang,die Satzreste: „Wenn die Platiwoi-
narchen das Amt niederlegen … “ und: „… es sollen dem Hierom-
namon übergeben die …“. Mit dem Hieromnamon ist ein weiterer 
Amtsträger genannt, der wie in vielen anderen Poleis im kultischen 
Bereich anzusiedeln ist. Eine Aufgabe für ihn hält auch das vor-

164 Vgl. Gehrke 2009, 400. 
165 Nach Gehrke ebd. besaß der platiwoinarchos zwar „disciplinary power and was 
obliged to exercise it, on pain of punishment”, hält das aber für einen Status „like a state 
official“ (Hervorh. M.D.) – warum nicht: as a state official?.
166 So übersetzt Körner 1993, 88, das Fragment, wobei „vom Gemeinsamen“ im Text 
steht, was er aber ausläßt und als „Gemeinschaftskasse“ interpretiert. Ungeachtet 
seiner durchaus sinnhaften Übersetzung bestreitet Körner (S. 93), daß sich aus der 
Bestimmung ein Sinn gewinnen lasse.



160 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

liegende Gesetz fest: „Der Hieromnamon soll das öffentliche Ver-
mögen verwalten, wie es der Damos beschließt. Die Versammlung 
…“. Die Formulierung δοκεῖ τŏι δάμοι entspricht der späteren Stan-
dardformel, mit der in vielen klassischen demokratischen Poleis Be-
schlüsse der Volksversammlungen eingeleitet wurden: ἔδοξεν τῶι 
δήμωι. Damit ist also für das frühe Tiryns die Mitwirkung der Volks-
versammlung an der Verwaltung des staatlichen Vermögens bezeugt, 
vielleicht ist die Zustimmung der Volksversammlung grundsätzlich 
für alle Beschlüsse der Polis notwendig. Das heißt jedoch nicht, wie 
Körner annimmt, daß der Damos allein über „die Verwaltung und 
Verwendung des Staatsvermögens“ zu beschließen hatte (S. 92). 
Denn auch die frühesten Dekrete Athens enthalten die soeben zitier-
te Formel, zu der erst etwas später als zweites Beschlußgremium die 
Bule hinzutrat, wenn sie, wie in den meisten Fällen, am Beschluß 
beteiligt war. Aber ebenso wie man schon für das frühe Athen eine 
Vorentscheidung der (ungenannten) Bule vorauszusetzen hat,167 muß 
das auch für Tiryns angenommen werden. Ein kleineres, oligarchi-
sches Gremium, wahrscheinlich dasselbe, welches das vorliegende 
Gesetz beschlossen hat, wird Beschlüsse über das Polisvermögen 
auf den Weg gebracht und dem Damos zur Zustimmung vorgelegt 
haben. Und nur diese abschließende Zustimmung ist auch in das Ge-
setz aufgenommen worden.

Wie in Dreros finden wir also auch in Tiryns eine bereits differen-
zierte institutionelle Ordnung vor: Die allgemeine Herrschaft über 
die gesamte Polis muß von der Instanz ausgegangen sein, die das 
vorliegende Gesetz beschlossen hat. Dafür kommt nur ein Rat in 
Frage, der mindestens für bestimmte Aufgaben die Zustimmung des 
Gesamtvolkes, des Damos, einholt. Als Amtsträger begegnen uns die 
Platiwoinarchen, der hieromnamon sowie der epignomon (Richter); 
es mag weitere gegeben haben. Das Gesetz legt präzise Strafen fest 
und setzt ein geregeltes Strafverfahren voraus, das vielleicht schon 
eine Zeitlang in Geltung war. Damit erweist sich auch Tiryns als ein 
Staat,168 der vielleicht noch in der ersten, spätestens aber in der zwei-
ten Hälfte des 7. Jahrhunderts v. Chr. konstituiert wurde.

167  So überzeugend Ehrenberg 1969 (1943), 27f. 
168 Körner 1993  überschreibt sein Dokument Nr. 31 umstandslos: „Tiryns. Staatsordnung“. 
Neutraler spricht Thommen 1996, 42 A. 95, von der „Gemeindeordnung“ in Tiryns.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 161

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Die im Vorstehenden behandelten Zeugnisse werden, wie gese-
hen, auch in einem großen Teil der bisherigen Forschung als Belege 
für Veränderung in der politischen Struktur der Polis herangezogen. 
Den Darstellungen liegt jedoch kein präziser Staatsbegriff zugrunde, 
so daß ein strikter Bezug auf die Frage nach der konkreten Staats-
entstehung nicht hergestellt werden kann. Die meisten Ausführungen 
bleiben daher im Ungefähren und begnügen sich mit allgemeinen 
Einordnungen in dem Sinn, die Dokumente als Hinweise auf For-
malisierung oder Institutionalisierung politischer Strukturen zu wer-
ten.169 Demgegenüber soll im folgenden versucht werden, eine kon-
kretere Vorstellung vom Charakter der Veränderungen zu gewinnen.

3) Grundzüge und Verlaufsformen der Transformation

Datierung

Wenn wir auf die vorgestellten vier Fallbeispiele zurückschauen, 
die als die frühesten Zeugnisse für die Transformation von Poleis 
in Staaten gelten dürfen, so läßt sich für eine allgemeine Chrono-
logie folgendes zusammentragen. Das früheste Zeugnis, das direkt 
den Zeitpunkt der Staatserrichtung Spartas dokumentiert, ist leider 
nicht genauer datierbar, dürfte aber um 700 v. Chr. entstanden sein.170 
In diesen Jahrzehnten scheint der Prozeß der Staatsbildungen in den 
griechischen Poleis begonnen zu haben.171 Unsere weiteren Zeug-

169 Das gilt auch für die Studie von Ma 2024. Zwar plädiert Ma in Ablehnung der nicht-
institutionalistischen Perspektiven vehement dafür, die archaische Polis in erster Linie 
als Staat zu betrachten – der zweite Abschnitt ist überschrieben: „Bringing the State 
back in“, eine keineswegs ganz neue Forderung –, stützt sich dabei aber, neben den 
auch oben herangezogenen Dokumenten aus Dreros und Tiryns (das Gesetz Drakons 
fehlt erstaunlicherweise) vor allem auf Inschriften des 6. Jahrhunderts v. Chr., in denen 
die staatlichen Institutionen schon vielfach deutlich vor Augen stehen. Die Entstehung 
des Staates wird sehr oberflächlich mit der (subjektlosen, s. u. A. 215) Bemühung um 
Problemlösungen bei Konflikten gleichgesetzt und damit eigentlich umgangen. 
170 Vgl. Dreher 2021, 126.
171 So auch Runciman 1982, 365. Es sei nochmals betont, daß in der vorliegenden Studie 
ausschließlich von den Staatsbildungen der griechischen Poleis die Rede ist. Daß diese 
nicht die ersten Staatsbildungen auf den von Griechen besiedelten Gebieten waren, 
ergibt sich daraus, daß nach allgemeiner Ansicht schon die mykenischen (und vielleicht 
auch die minoischen) Gemeinwesen staatlich verfaßt waren, sei es als Monarchien, sei 



162 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

nisse, im Unterschied zur literarisch überlieferten Rhetra sind es In-
schriften aus Athen, Dreros und Tiryns, gehören zwar in die zweite 
Hälfte des 7. Jahrhunderts; da sie aber die Staatlichkeit der Poleis vor-
aussetzen, kann diese durchaus bereits in der ersten Jahrhunderthälfte 
entstanden sein, wofür die athenische Archontenliste ein zusätzliches 
Indiz darstellt. Wenn die Gesetzgebung im epizephyrischen Lokroi, 
die dem legendenhaften Gesetzgeber Zaleukos zugeschrieben wird, 
tatsächlich gegen Mitte oder in der zweiten Hälfte des 7. Jahrhun-
derts stattgefunden hat, wie vielfach angenommen wird, so besteht 
darin eine weitere literarische Bestätigung für die Staatlichkeit einer 
Polis in diesem Zeitraum.172

Sofern in der Literatur ausdrücklich ein Übergang aus der Vorstaat-
lichkeit in die Staatlichkeit angenommen wird, reicht die Zeitspan-
ne vom 8. bis ins 6. Jahrhundert v. Chr.173 Im 6. Jahrhundert nimmt 
die Zahl der heute bekannten inschriftlichen Gesetzestexte gegen-
über dem 7. Jahrhundert, auf das wir uns hier beschränkt haben, zu, 
obwohl sie immer noch überschaubar bleibt, und im 5. Jahrhundert 
kommt eine größere Zahl von Dokumenten hinzu, die in den Poleis, 

es als Oligarchien, vgl. Dreher 2019, 117-120.
172 Eine sichere Datierung ist jedoch nicht möglich, vgl. Hölkeskamp 1999,187; von 
anderer Seite wird das 6. Jahrhundert für die Gesetzgebung vorgeschlagen.
173 Donlan 1997 sieht die Phase vom 10. bis 8. Jh. als Zeit der chiefdoms, s.o. A. 64. 
77; das 8. und 7. Jh. seien die frühe Phase der city-states. Ehrenberg 1969, 18, geht 
bis an den Anfang des 8. Jahrhunderts zurück. Eine große Zahl von Forschern datiert 
die „Entstehung der Polis“, wenn sie als „city-state“ definiert wird (s. o. bei A. 116), 
ins (spätere) 8. Jahrhundert, so Snodgrass 1980, 32-34; Morris 1987 passim; (weitere 
Angaben bei Rönnberg 2021, 9 A. 37). Andere Forscher bevorzugen eine spätere 
Datierung: Hall 2014, 135, konstatiert: „the rise of the state, however loosely we define 
it, is more a feature of the seventh than of the eigth century”; vgl. dens. 2013, 12. 
Gehrke 1993,66, legt die „Herausbildung einer spezifischen Staatlichkeit“ ins 7. und 
6. Jahrhundert, auf der nächsten Seite sind diese Ordnungen „weitgehend schon (?) 
im 6. Jahrhundert“ entstanden. Fraß 2018, 107f., plädiert mit Blick auf das Gesetz von 
Dreros für eine Staatswerdung in der zweiten Hälfte des 7. Jh., setzt die Formierung 
der frühen staatlichen Ordnungen gleich anschließend jedoch ins frühe 6. Jahrhundert 
v. Chr.!
Auch Autoren, die nicht direkt von Staatswerdung sprechen und auf eine präzise 
Begrifflichkeit verzichten, erkennen in diesem Zeitraum Veränderungen in der 
politischen Organisation der Poleis, zumindest die Bildung von festen Institutionen, 
Strukturen o. ä. Vgl. die reichhaltigen Literaturangaben zu Datierungsvorschlägen bei 
Rönnberg 2021, 9-15.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 163

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

aus denen sie stammen, jeweils die frühesten Zeugnisse von Staat-
lichkeit sind.174 Hervorgehoben sei jedoch nochmals, daß diese Zeug-
nisse, ebenso wie die oben analysierten aus Dreros und Tiryns, uns 
jeweils nur einen terminus ante bereitstellen und daß wir nicht wis-
sen, wieviel früher der Übergang zur Staatlichkeit tatsächlich erfolgt 
ist.175 Höchstwahrscheinlich haben diese Übergänge nicht gleichzei-
tig stattgefunden, da jede Polis ihrem eigenen Entwicklungstempo 
folgte. Auch dürfen wir vermuten, daß die Transformation zum Staat 
nicht in jeder Polis neu erfunden, sondern verschiedentlich bereits 
erfolgten Staatsgründungen nachgebildet wurde.176 Das geschah si-
cherlich erst nach einer gewissen Zeit, nachdem die institutionellen 
Vorbilder etabliert waren und erfolgreich agiert hatten, so daß auch 
deshalb eine größere Zeitspanne für den Gesamtprozeß anzunehmen 
ist. Obwohl wir natürlich nicht aus jeder Polis entsprechende Belege 
besitzen, muß im Hinblick auf die gesamtgriechische Entwicklung 
doch angenommen werden, daß die Staatswerdung aller griechischen 
Poleis im Lauf des 5. Jahrhunderts abgeschlossen gewesen ist.

Es sei an dieser Stelle nochmals betont, daß verschiedene archäo-
logische Befunde, die von zahlreichen Forschern als Indizien für die 
„Entstehung der Polis“ akzeptiert werden, nach der hier verwende-
ten Definiton keine Belege für die Entstehung von Staatlichkeit sein 
können. Die oft genannten Anhaltspunkte wie Tempelbau, die Er-
richtung von Stadtmauern oder die Einrichtung einer Agora setzen 
gewiß gemeinschaftliche Organisationsleistungen voraus, erfordern 
aber ebensowenig wie Kolonisationsunternehmen (s. u.) das Handeln 
einer Staatsgewalt.177  

174 Verwiesen sei auf die Sammlungen der archaischen Gesetzestexte von Körner 1993 
und von van Effenterre / Ruzé 1994. Gehrke 1993 geht auf einige dieser Dokumente 
als Zeugnisse für „politische Institutionalisierung“ (S. 59) ein, zuvörderst auf die 
Inschriften von Dreros und Tiryns (S. 53-56), ebenso Ma 2024, Abs. 10-17.
175 In der Literatur wird dieser Unterschied oft mißachtet und der Beginn der Staatlichkeit 
mit diesen Zeugnissen gleichgesetzt. 
176 Das wird für denkbar gehalten z. B. auch von Whitley 1991, 40; Welwei 2002, 67; 
Schulz / Walter 2022, I 56.
177 Vgl. schon Dreher 1983, 141 A. 157. Einen Rückschluß auf die Existenz einer 
Staatsgewalt erlauben auch andere Befunde nicht,  wie Veränderungen bei der 
Keramikherstellung oder den Bestattungssitten. Einige zutreffende diesbezügliche 
Argumente führt Rönnberg 2021, 11-15, an. Siehe zu unzulässigen Schlüssen aus 
archäologischen Befunden auch o. A. 92.



164 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Staatsgewalt

Unsere Definition des Staates basiert, wie in Teil I ausgeführt, auf 
der Drei-Elemente-Lehre, nach welcher ein Staatsgebiet, ein Staats-
volk und eine Staatsgewalt einen Staat ausmachen. Leicht ersichtlich 
ist, daß die griechischen Poleis, seitdem sie historische Spuren hin-
terlassen haben, über die ersten beiden Elemente verfügen. Das dritte 
und, wie gezeigt, entscheidende Element ist in der griechischen Früh-
zeit erst hinzugetreten: Die Etablierung einer allgemeinen Staatsge-
walt bedeutete den Akt der Staatsgründung, die Transformation der 
Polis zum Staat. 

Soweit wir an unseren Fallbeispielen beobachtet haben, und so-
weit auch an allen anderen abgeschlossenen Staatserrichtungen so-
wie an der weiteren Entwicklung der griechischen Poleis ablesbar 
ist, ist die Existenz einer Staatsgewalt178 erkennbar am Bestehen von 
meist formalisierten, auf Dauer angelegten Institutionen, welche 
die höchste allgemeine Macht in der Polis ausübten. Die Institutio-
nen werden in literarisch überlieferten oder inschriftlich erhaltenen 
Texten sowohl als solche genannt und beschrieben, als auch werden 
auf dieselbe Weise ihre Handlungen und die von ihnen festgelegten 
Regeln überliefert. Die ergiebigsten Quellen dafür sind die Gesetze, 
die von allen Polisbewohnern beachtet werden müssen und im all-
gemeinen mit Strafen sanktioniert sind. Schon daran ist ersichtlich, 
daß die Staatsgewalt vor allem als rechtliche Gewalt in Erscheinung 
tritt, was in einigen Studien zur Staatsentstehung nicht oder ungenü-
gend berücksichtigt wird.179 Die Gesetzgebung, die nach dem Prinzip 
der Gewaltenteilung in den meisten modernen Staaten als Aufgabe 

178 Soweit wir wissen, ist keine Polis durch einen Tyrannen in die Staatlichkeit geführt 
worden. Die griechischen Tyrannen, die seit dem 6. Jahrhundert v. Chr. viele Poleis 
beherrschten, haben vielmehr bereits bestehende Staatswesen okkupiert und dann 
die vorhandenen Institutionen zugunsten ihrer persönlichen Herrschaftsausübung 
weitgehend entmachtet, wenngleich nicht völlig abgeschafft. Zum geringfügig 
institutionellen, aber dennoch staatlichen Charakter der Tyrannis vgl. Dreher 2017, 
180f.; dazu Maffi 2023.
179 Vgl. Jellinek 1922, 266. 433: „Solche durch feste Regeln geordnete Willensverhältnisse 
sind aber Rechtsverhältnisse. So ist denn im Begriffe der Staatsgewalt schon der der 
rechtlichen Ordnung enthalten.“ Anerkannt auch von Service 1977, 118-122. Zur 
andernorts fehlenden Berücksichtigung des rechtlichen Bereichs vgl. die Kritik von 
Maffi 2022, 260.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 165

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

einer legislativen Gewalt bestimmt ist, wurde bereits in den frühen 
griechischen Poleis von eigenen, und zwar den höchsten politischen 
Gremien wahrgenommen, nämlich von einem Rat überschaubarer 
Größe, der aus ausgewählten Politen bestand. Gegebenenfalls war 
die Zustimmung der Volksversammlung einzuholen. In Dreros wurde 
die gesetzgebende Gewalt, wie wir gesehen haben, schlicht als „die 
Polis“ bezeichnet. Die genannten Gremien erließen nicht nur Ge-
setze zur Regulierung des gesellschaftlichen Zusammenlebens ein-
schließlich des kultischen Bereichs, sondern faßten auch Beschlüsse, 
die wir meist Dekrete nennen, über politische Maßnahmen wie zum 
Beispiel Kriegsführung oder Vertragsschlüsse mit anderen Staaten. 
Sie setzten auch Amtsträger ein und kontrollierten deren Amtsfüh-
rung. Diese bildeten die exekutive Gewalt, der im allgemeinen, bei 
allerdings großen Unterschieden in den einzelnen Poleis, eher gerin-
ge Kompetenzen zugestanden wurden, da die griechische Polis als 
Bürgergemeinschaft der Machtfülle einzelner Amtsträger grundsätz-
lich mißtrauisch gegenüberstand, wovon auch das oben besprochene 
Gesetz aus Dreros mit dem Iterationsverbot für den Kosmos zeugt. 
Die judikative Gewalt schließlich konnte, gerade in der Frühzeit und 
später besonders bei geringen Vergehen, von einzelnen Amtsträgern 
ausgeübt werden, wie wir etwa aus dem Gesetz aus Dreros oder aus 
dem späteren Athen wissen. Aber in fast allen Stadtstaaten gab es für 
die meisten und vor allem die Kapitalverbrechen Gerichtshöfe mit 
mehrköpfigen Richtergremien, wie die 51 Epheten, die im oben be-
sprochenen Tötungsgesetz von Drakon das Urteil zu fällen hatten.180 
Nur in Sparta war auch für die Kapitalverbrechen das höchste politi-
sche Gremium, die Gerusia, zuständig, wie wir aus späteren Quellen 
erfahren.181

Die sogenannte Kolonisation, also die Gründung von neuen Sied-
lungsorten, griechisch Apoikien, setzt die Existenz einer staatlichen 
Ordnung in der Heimatpolis der Kolonisten nicht notwendig voraus. 
Die Organisation einer solchen Neusiedlung, von der Befragung des 
delphischen Orakels über die Bereitstellung der materiellen Res-
sourcen und der Transportkapazitäten bis zur Aufrechterhaltung des 
Kontakts zwischen der Apoikie und der Mutterstadt war zwar auf-

180 Zur Gewaltenteilung als staatlichem Prinzip s. auch Teil I, 26.
181 Xen. Lak. pol. 10, 2; Aristot. pol. 1275b10; Plut. Lyk. 26.



166 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

wendig, konnte aber durchaus auch aus eigener Initiative von begü-
terten Mitgliedern der Oberschicht geleistet werden.182 Da eine grö-
ßere Zahl von Apoikien bereits im 8. Jahrhundert angelegt wurde, 
sowohl in Unteritalien und Sizilien als auch im Schwarzmeergebiet, 
müßte man zugunsten der gegenteiligen Annahme postulieren, daß 
die jeweiligen Mutterstädte bereits zu dieser Zeit staatlich organisiert 
gewesen wären; darauf deutet jedoch nichts hin. Wenn wir bei unse-
rer obigen Datierung bleiben, nach welcher die Staatsgründungen 
um 700 v. Chr. erfolgten, dann sind die frühen Apoikien, mindestens 
die des 8. Jahrhunderts, „private“ Unternehmungen unter Führung 
eines angesehenen Aristokraten, des oikistes, gewesen.183 Wenn die 
Aussiedler ihre Heimatpolis nicht aufgrund von internen Auseinan-
dersetzungen verließen bzw. verlassen mußten, wie z. B. die soge-
nannten Parthenier aus Sparta Tarent gegründet haben sollen,184 so 
wird ihre Unternehmung von der Polisgemeinschaft, auch wenn die-
se noch vorstaatlich organisiert war, unterstützt worden sein, nicht 
zuletzt, um durch die Erschließung neuer Landgebiete eine Entlas-
tung von dem im 8. Jahrhundert gestiegenen Bevölkerungsdruck zu 
erreichen. In Städten, die bereits staatliche Ordnungen etabliert hat-
ten, mögen dann die Neugründungen durch Beschlüsse der zuständi-
gen Institutionen staatlich sanktioniert und gefördert, vielleicht so-
gar initiiert und organisiert worden sein, wie es aus späteren Fällen 
bekannt ist.185 Aber eine staatliche Initiative oder Beteiligung muß 
nicht zwingend angenommen werden, wie das Beispiel des älteren 
Miltiades aus Athen zeigt, der in der Herrschaftszeit des Tyrannen 
Peisistratos einen „privaten“ Siedlungszug in die thrakische Cher-

182 So schon Graham 1964, 7f.; vgl. Welwei 2002, 44. Osborne 1998 dokumentiert 
sowohl staatliche als auch private Unternehmungen. 
183 So ist auch die Gründung der Phäakenstadt Scheria bei Hom. Od. 6, 4-10, 
einzustufen, wie Osborne 1998, 256f., zu Recht darlegt. Das stimmt mit dem oben 
ausgeführten nichtstaatlichen Charakter der homerischen Gesellschaft überein. Die 
jüngere Forschung geht zudem davon aus, daß die Gründung einer Apoikie kein 
durchorganisiertes, in sich abgeschlossenes Unternehmen war, sondern in mehreren 
Siedlungsschritten über mindestens eine Generation hinweg erfolgte, vgl. Hall 2014, 
107.
184 Strabon 6, 3, 2f., 278-280; Aristot. pol. 1306b27-30.
185 Ein offizieller Beschluß der Polis Athen ist inschriftlich bezeugt durch IG II2 1629, 
vgl. Osborne 1998, 253, mit weiteren Fällen, allgemein auch Stein-Hölkeskamp 2015, 
101f. 115.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 167

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

sones unternahm und dort eine individuelle (staatliche?) Herrschaft 
errichtete.186

Ob Koloniegründungen staatlich organisiert waren, hing also 
davon ab, ob die betreffende Mutterstadt bereits ein Staat war, und 
ob dieser Staat die Unternehmung in die Hand genommen hat oder 
nicht. Leider ist gerade für die Poleis, welche die meisten Apoikien 
gegründet haben, unter anderen das euböische Chalkis, Korinth oder 
Milet, nicht herauszufinden, wann genau sie in Stadtstaaten transfor-
miert wurden. Es ist durchaus denk- aber nicht nachweisbar, daß eine 
Transformation zum Staat in den Mutterstädten erst stattfand, nach-
dem sie in den Apoikien schon erfolgt war und von dort eine Rück-
wirkung ausging.187 Denn der Regelungsbedarf war in den Apoikien 
besonders hoch, weil bei einer Neugründung viel bewußter geplant 
werden mußte, etwa welche Aufgaben an wen delegiert werden, 
welche Gremien gebildet werden, wer bei welchen Angelegenheiten 
Mitsprache haben soll, wie das Ackerland verteilt wird, wie mögliche 
Konflikte zwischen Siedlern aus verschiedenen Herkunftspoleis (wie 
z. B. im sizilischen Himera) geregelt werden usw. Wenn diese Mög-
lichkeit zuträfe, wären die ersten (Stadt-)Staaten der griechischen 
Welt in den neuen Siedlungsgebieten errichtet worden.188

Auch rein geographische Zusammenschlüsse von kleineren Sied-
lungen zu größeren, gegebenenfalls urbanen Einheiten sind per se 
keine Staatsgründungen, obwohl diese Gleichsetzung verschiedent-
lich explizit oder implizit in der Forschung auftaucht.189 Anlaß dazu 

186 Hdt. 6, 34-38.
187 Eine Rückwirkung bei der politischen Organisation nimmt auch Schuller 2002, 13, 
an, ohne sich direkt auf die Staatlichkeit zu beziehen; diese ist immerhin angedeutet bei 
Welwei 2002, 52.
188 Für Sparta könnte man sich eine solche Rückwirkung vorstellen, wenn die Gründung 
der Kolonie Taras um 700 v. Chr., also etwa zeitgleich mit der Staatsbildung erfolgte. 
Aus Athen hingegen wurden in der Frühzeit bekanntlich keine Kolonien gegründet.
189 Die geographische Dimension der „Polisentstehung“ betonen etwa Andreev 1988, 
26; Schuller 2002, 11; Meister 2020a, 115. Von den meisten Autoren des Sammelbandes 
Meister / Seelentag 2020, insbesondere in der archäologischen Perspektive von E. 
Kistler, wird Polisentstehung (im Sinn von Staatsentstehung) nur als (quantitative) 
Änderung der Siedlungsweise betrachtet. Berechtigte Kritik daran übt Maffi 2022, 254.
Im Gegensatz dazu warnt C. Morgan nachdrücklich vor einer Vermischung von 
politischen Prozessen mit urbanistischen Entwicklungen, wofür Freitag 2007, 385, 
mehrere Publikationen Morgans zitiert. Service 1977, 347-349, und Runciman 1982, 366, 



168 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

geben die oft mythenhaften Erzählungen einiger griechischer Poleis 
über ihre eigene Frühgeschichte, in denen ein Synoikismos, ein „Zu-
sammensiedeln“ mehrerer Siedlungseinheiten einen wichtigen Ent-
wicklungsschritt markiert, wie  der dem Theseus zugeschriebene 
Synoikismos ganz Attikas. Im Hinblick auf den Staatsbegriff, der 
ja in der griechischen Geschichtsschreibung nicht in unserem Sinn 
definiert ist, kann ein solcher Synoikismos zunächst nur zur Herstel-
lung von zwei Voraussetzungen für eine Staatsgründung beitragen: 
Durch den Zusammenschluß mehrerer Gebiete wird ein Territorium 
geschaffen (oder nur vergrößert), und zugleich wird die Einwohner-
zahl dieses Territoriums erhöht, wodurch diese möglicherweise erst 
die kritische Größe erreicht, die für eine Staatsgründung unerläßlich 
ist.190 Für die Staatswerdung muß jedoch als drittes und entscheiden-
des Element die Errichtung einer Staatsgewalt hinzutreten, was in der 
einen oder anderen Polis durchaus der Fall gewesen sein mag – histo-
risch belegte Beispiele sind mir aber nicht bekannt. Im oben herange-
zogenen Fallbeispiel Tiryns kann sogar geschlossen werden, daß die 
„Strukturierung der Polisgemeinschaft bereits vor der Zusammen-
siedlung erfolgte“, da „sich keine städtische Siedlung aus der Zeit 
der Inschriften archäologisch nachweisen läßt“, so daß anzunehmen 
ist, „daß Tiryns damals aus einer Reihe verstreuter Dörfer bestand, 
die aber staatlich eine Einheit bildeten…“.191 Häufig belegt sind dann 
in klassischer und hellenistischer Zeit Zusammenschlüsse von im all-
gemeinen zwei Poleis, als diese Gemeinwesen unstrittig staatlichen 
Charakter besaßen. Daher mußten in den entsprechenden Verträgen 
auch staatsrechtliche Rahmenbedingungen wie Bürgerrecht, politi-
sche Entscheidungsinstanzen, Gerichtsbarkeit u.a. geregelt werden, 
sie heißen daher Sympolitieverträge. Es bleibt also festzuhalten, daß 
ein Synoikismos sowohl von vorstaatlichen als auch von staatlichen 
Siedlungseinheiten durchgeführt werden konnte.

formulieren deutlich, daß die Urbanisierung noch keinen Staat hervorbringe. Raaflaub 
1991, 241, lehnt es ab, die Polisentstehung im 8. Jahrhundert nur als Stadtbildung 
zu verstehen; vielmehr seien politische Merkmale entscheidend. (Allerdings kommt 
Raaflaubs Polis-Definition in A. 122 ganz ohne die Begriffe `Herrschaft´ und `Staat´ 
aus). Weitere Literatur bei Rönnberg 2021, 16, der auch selbst die Gleichsetzung 
ablehnt.
190 S. dazu Teil I, S.24.
191 Körner 1993, S. 89 (Hervorh. M.D.)



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 169

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Im Unterschied zu einer Staatsgründung (s. dazu u. den über-
nächsten Unterpunkt) muß ein „Zusammensiedeln“ nicht unbedingt 
ein einmaliger, gelenkter Akt sein, der zu einem bestimmten Zeit-
punkt erfolgt. Vielmehr ist in vielen griechischen Gebieten mit Sied-
lungsveränderungen zu rechnen, die sich über einen längeren Zeit-
raum erstreckten und so zur Konzentration der Bevölkerung in einer 
zentralen Siedlung, mithin zur Stadtbildung oder Stadtvergrößerung 
führten.

Am fehlenden Nachweis einer Staatsgewalt scheitern auch sämt-
liche rein archäologisch begründeten Schlußfolgerungen auf die 
Existenz von politischen, insbesondere staatlichen Strukturen.192 Wie 
weiter oben ausgeführt,193 erlauben Unterschiede in der Größe von 
Wohnhäusern sowie in der Grabausstattung zwar Schlüsse auf eine 
ökonomisch-soziale Differenzierung, aber nicht auf die genaue hie-
rarchische Position der Bewohner beziehungsweise der Bestatteten 
innerhalb einer Gesellschaft. Ulf und Kistler teilen diese Skepsis 
in Bezug auf Gräber und Nekropolen, leiten jedoch aus den unter-
schiedlichen Baubefunden in Lefkandi auf Euböa in der frühen Ei-
senzeit zunächst die Existenz eines „heterarchischen Herrschaftssys-
tems zwischen lokalen Anführern in Megaron-Bauten“ ab, das sie 
angesichts von zwei „stattlichen Absidialbauten“ um 1100 v. Chr. 
von einer „klare(n) Hierarchie“ durch eine Familie als „herrschende 
Zentralinstanz“ abgelöst sehen.194 Damit überschätzen sie im konkre-
ten Fall die Aussagekraft von baulichen Zeugnissen in Bezug auf ge-
sellschaftliche Verhältnisse ebenso wie in ihrer allgemeinen Behaup-
tung: „Mit neuen Bauformen werden im Innern einer Gesellschaft 
neue gesellschaftliche Strukturen angeregt, die soziale Transforma-
tionsprozesse auslösen …“.195 Neue Bauformen entstehen jedoch 
nicht aus sich selbst heraus. Sie beruhen auf den Bedürfnissen und 

192 Auch Fraß 2028, 106, betont, daß sich aus archäologischen Befunden keine sozialen 
und politischen Strukturen rekonstruieren ließen.
193 S. o. bei A. 90-93. 177.
194 Ulf / Kistler 2020, 168f.
195 Ulf / Kistler 2020, 159f. Vgl. auch S. 50, wo einem neuen Hallenbau in Azoria 
auf Kreta folgende Auswirkung zugeschrieben wird: „Dieser Bau machte die 
Bürgerversammlung in Azoria gleichermaßen zu einer physischen Begebenheit wie zu 
einer politischen Institution …“ – als ob beide Eigenschaften von einer Halle abhängen 
würden!



170 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Planungen der handelnden Subjekte und können daher, müssen aber 
nicht Ausdruck von veränderten gesellschaftlichen oder politischen 
Strukturen sein.

„Aktionsmodus“ 

Nicht in allen Situationen, in denen die handelnden Subjekte gesell-
schaftlich relevante Maßnahmen anstreben oder umsetzen, müssen sie 
auch einen präzisen Begriff davon gehabt haben, der ihre Ziele oder 
das Ergebnis ihres Handelns zum Ausdruck gebracht hätte. Welche 
Parolen, Losungen oder Zielbeschreibungen bei der Transformation 
der frühen Polis zum Staat verwendet wurden, bleibt uns völlig un-
bekannt. Sicher ist jedoch, daß sich eine solche Transformation nicht 
von selbst, sozusagen hinter dem Rücken der Beteiligten, vollziehen 
konnte, sondern daß den handelnden Personen bewußt gewesen sein 
muß, daß sie mit ihrer konkreten Entscheidung, einem genau definier-
ten Gremium (wie der spartanischen Gerusie), einem oder mehreren 
diesem Gremium verantwortlichen Amtsträgern (wie dem kretischen 
Kosmos) oder einem mehrköpfigen Gerichtshof (wie den athenischen 
Epheten), jeweils mit wie deutlich auch immer definierten Zuständig-
keiten versehen eine allgemeine Gewalt über die Bewohner ihres Ter-
ritoriums einzuräumen, eine Veränderung in der politischen Organisa-
tion ihres Gemeinwesens herbeiführten.196 Eine Konsenssuche unter 
den führenden Männern der Polis, wie wir sie für die homerische Ge-
sellschaft annehmen, mag zwar weiterhin üblich gewesen sein, die 
vorstaatlichen Kommunikationsstrukturen bestanden ja fort, aber bei 
fehlender Einmütigkeit wurden nun Instanzen etabliert, die eine Ent-
scheidung auch gegen den Willen von Minderheiten oder von einzel-
nen durchsetzen konnten und sollten. Das Mehrheitsprinzip, das nun 
in formalisierter Weise zählbare Stimmenverhältnisse hervorbrachte 
– außer bei der spartanischen Volksversammlung, die das allerdings 
ebenfalls formalisierte Akklamationsprinzip zur Mehrheitsfindung 
beibehielt – war zugleich Mittel und Ausdruck der neuen Hierarchie.197 
Allgemeingültige Gesetze, meist schriftlich festgeschrieben und bald 

196 Vgl. Dreher 2021; weitere Hinweise im nächsten Abschnitt, bes. bei A. 213.
197 Allgemein zur Mehrheitsentscheidung Flaig 2013, zum antiken Griechenland S. 
173-217, zu den Kriterien für ein formalisiertes und verbindliches Verfahren S. 180.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 171

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

für alle sichtbar öffentlich aufgestellt, führten allen Polisbewohnern 
ihre Rechte und Pflichten vor Augen. Verstöße gegen sie oder gegen 
gesellschaftliche Grundregeln wurden nicht mehr durch schiedsrich-
terliche Streitschlichtung wie in der homerischen Gesellschaft, son-
dern durch verpflichtende gerichtliche Verfahren entschieden.

In all diesen Institutionen manifestierte sich die neu errichtete 
Staatsgewalt, und all diese Institutionen mußten von den daran be-
teiligten oder davon betroffenen Polisbewohnern als etwas Neues 
wahrgenommen werden. Es ist deshalb angemessen, die jeweils erste 
Maßnahme zur Institutionalisierung einer staatlichen Gewalt in einer 
Polis als einen qualitativen Sprung zu bezeichnen,198 als einmali-
gen und akuten Übergang von einer vorstaatlichen in eine staatliche 
Struktur, als Beginn der Polis als griechischen Stadtstaates.

Qualitative Sprünge kommen in der Geschichte der menschlichen 
Gemeinschaften immer wieder vor und werden von der Geschichts-
wissenschaft als solche eingestuft, am offensichtlichsten, wenn es 
sich um Revolutionen handelt.199 Bei der Entstehung der frühgrie-
chischen Staatlichkeit jedoch wird diese Metapher mit großer Kon-
sequenz vermieden. In der hier herangezogenen Literatur bildet nur 
A. Maffi eine Ausnahme, und S. Fraß erkennt immerhin an, daß bei 
aller Abstufung (dazu sogleich) doch zuerst eine Stufe oder Schwelle 
zur Staatlichkeit überschritten werden muß.200 Ist in der übrigen Lite-
ratur dann doch einmal, am ehesten in Bezug auf einzelne Bereiche 
wie der Rechtsprechung, von einem Sprung die Rede, dann ist damit 
lediglich ein großer Unterschied zwischen einem früheren und einem 
späteren Zustand gemeint,201 aber nicht in dem eben ausgeführten 

198 So schon Dreher 2021, 128. Zeller 2020, 209, kritisiert die „Unterscheidung 
zwischen staatlicher und vorstaatlicher Organisation“ als statisch (s. o. bei A. 98). 
Die Transformation oder der `Sprung´ vom einen in den anderen Status erscheint mir 
jedoch alles andere als statisch.
199 Jellinek 1922, 403, scheint in diese Richtung zu denken: „… der Staat entsteht mit 
dem Dasein einer faktischen, sofort mit einem Gebiete ausgerüsteten Herrschergewalt“. 
Jüngst ist das Phänomen zum Thema und zum Titel einer Monographie über den 
kognitiven Sprung geworden, den der Mensch mit dem Ursprung seiner Vorstellungskraft 
vollzogen hat: Silvia Ferrara 2021: „Il Salto“.
200 Maffi 2022, 263; Fraß 2018, 23f.: „Aber auch wenn die Schwelle zwischen 
Staatlichkeit und Vorstaatlichkeit nicht (immer) klar abgrenzbar ist, so existiert sie doch 
dessen ungeachtet“ (A. 88).
201 Nach Lundgreen 2020, 184f., betont „die Forschung“ angesichts der Rechtsprechung 



172 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Sinn eines grundlegenden, plötzlichen Sprungs in die Staatlichkeit. 
Vielmehr besteht man insbesondere in der jüngeren Forschung, in der 
erst eine ernsthafte Diskussion dieser Thematik begann, auf einer all-
mählichen, graduellen Entfaltung von Staatlichkeit.202 Ich habe diese 
Ansicht bereits an anderer Stelle kritisiert und der Vorstellung einer 
fließenden Entstehung des Staates, von der kein Anfang erkennbar 
ist, eine Absage erteilt.203 Denn die Einrichtung, Übernahme und An-
erkennung einer allgemeinen Gewalt kann zwar über unterschiedlich 
lange Zeit initiiert, diskutiert und vorbereitet werden, aber die tat-
sächliche Konstituierung der damit betrauten Institution kann nur zu 
einem ganz bestimmten Zeitpunkt geschehen, ebenso wie ein Gesetz 
zu einem bestimmten Zeitpunkt in Kraft tritt, bei den Griechen im 
allgemeinen in dem Moment, in dem es beschlossen wurde.

Nun hört sich eine Aussage wie „Sprung in die Staatlichkeit“ 
vielleicht sehr schroff oder zugespitzt an. Das mag dazu beigetragen 
haben, daß in der neueren Literatur, die sowieso zu „Soft-Formu-
lierungen“ neigt, „die strikte Dichotomie Staat / Nicht-Staat“ häufig 
abgelehnt wird.204 Dabei wird übersehen, daß der `Sprung´ vor al-
lem eine analytische Kategorie darstellt, welche das qualitativ neue 
Element der Staatlichkeit in einer Gesellschaft erfassen will. Damit 

des Kosmos im Gesetz von Dreros einen „`institutionellen Sprung´“  im Vergleich zur 
Streitschlichtung bei Homer; in A.85 verweist er aber nur auf Hölkeskamp 2003, bes. 
98f.
202 So etwa Service 1977, 377; Walter 1993, 18; Scheidel 2013, 13; Grote 2016a, 241 A. 
17; Meister / Seelentag 2020, 23. Ulf / Kistler 2020, 151, nennen das „die Forderung, 
den Begriff `Staat´ flexibler zu fassen“, der sie sich anschließen und Lundgreens 
„Konzept der Governance“ akzeptieren (s. Lundgreen 2020, 165), mit dem die graduelle 
Durchsetzung von Schlüsselmonopolen verbunden wird, s. Teil I, S. 45f. Schon Engels 
1972 (1884), 111f., hatte zur Entwicklung in Athen konstatiert: „Aber der Staat hatte 
sich inzwischen im stillen entwickelt“, womit er vor allem die Schaffung von Ämtern 
in der vorsolonischen Zeit meint. Für das analoge Verständnis des modernen Staates 
vgl. den programmatischen Titel von Schuppert 2010, „Staat als Prozess“, auf den 
sich Lundgreen beruft. Weitere Literaturangaben bei Rönnberg 2021, 17f., der sich 
ausdrücklich diesem Forschungs-„mainstream“ anschließt.
Ein Gutteil der Forschung beschäftigt sich nur mit der Entwicklung, und das heißt dort: 
mit der Erstarkung des Staates bzw. seiner Institutionen. Dieses Wachstum wird oft mit 
der Entstehung des Staates gleichgesetzt, obwohl die Existenz des Staates vorausgesetzt 
und eine eigene Frage ist.
203 Dreher 2021, 127f., mit Literaturverweisen; anders noch Dreher 1983, 49.
204 Etwa Lundgreen 2014, 35. Vgl. Teil I, S. 42.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 173

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

ist jedoch keiner großen Zäsur, keinem Umbruch in allen Bereichen 
einer gegebenen Gemeinschaft das Wort geredet! Selbstverständlich 
kam es im täglichen Leben der Menschen zu keinen Unterbrechun-
gen oder plötzlichen Veränderungen. Sie setzten ihre Arbeit, ihre kul-
tischen Handlungen und ihr Privatleben wie bisher fort. Und es ist 
auch im politischen Bereich zwar nicht nachprüfbar, aber durchaus 
vorstellbar, daß die neu kreierte staatliche Regierung in den Händen 
derselben Personen blieb, die in der vorausgegangenen, vorstaatli-
chen Zeit die Polis leiteten (s. dazu unten zu den Akteuren). Aber 
wenn die dazu berechtigten Männer zur Volksversammlung gin-
gen, hatten sie, zumindest in einem Teil der Poleis, Ratsmitglieder 
zu wählen und vorgelegten Gesetzen zuzustimmen; wenn sie eine 
Beschwerde oder eine Klage erheben wollten, konnten und mußten 
die Bürger sich an einen bestimmten Amtsträger wenden; und wenn 
ihre Klage angenommen wurde, erhielten sie ein Urteil vom zustän-
digen Gericht. Die Veränderungen waren also durchaus spürbar, aber 
auf den politisch-rechtlichen Bereich bzw. auf einen Teil davon be-
schränkt.205 

Außerdem ist offensichtlich und unbestreitbar, daß der Staat am 
Beginn seiner Existenz als rudimentär, als schwach, als im wörtli-
chen Sinn primitiv206 gelten muß, da er sich nur in einer oder we-
nigen Institutionen manifestierte. Und ebenso offensichtlich ist, daß 
diese zunächst wenigen und vielleicht noch nicht durchsetzungsstar-
ken Institutionen mit der Zeit gestärkt, vergrößert und durch zusätz-
liche Einrichtungen ergänzt wurden, auch wenn etwa die Schaffung 
von Ämtern nicht unbedingt in der schematischen Weise erfolgte, 

205 Wie bedeutsam dieser Bereich auch für die griechischen Poleis war, könnte an vielen 
Anhaltspunkten des weiteren Geschichtsverlaufs gezeigt werden. Es soll aber hier nur 
angedeutet sein, wie unberechtigt die einseitige Kritik eines Teils der Forschung (e. g. J. 
Blok, A Duplouy) an einer politisch-rechtlichen Betrachtungsweise ist. Die stattdessen 
favorisierten kultur- und sozialgeschichtlichen Herangehensweisen sind zwar ihrerseits 
berechtigt (wenngleich zu einseitig), können die abgelehnten Verfahren jedoch nicht 
ersetzen.
206 Vgl. dazu Dreher 2006: „Die Primitivität der frühen spartanischen Verfassung“, 
und o. A. 63. Zu Unrecht behauptet Schmitt 2017, 18, mit der Verwendung des 
Staatsbegriffs für die Antike werde ausgeblendet, daß die Intensität der Staatlichkeit 
sehr unterschiedlich sein könne und daß die Polis einen geringeren Grad an Staatlichkeit 
erreicht habe als die Moderne. Die anfänglich begrenzte Durchsetzung der Staatsgewalt 
betonen etwa auch Schulz / Walter 2022, I 48.



174 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

wie es die aristotelische Athenaion Politeia für das frühe Athen re-
konstruiert.207 Eine allmähliche Entwicklung gab es also tatsächlich, 
aber keine, die mit der Staatsenstehung gleichzusetzen wäre, son-
dern eine, die den bereits errichteten Staat weiterentwickelte.208 Wie 
schon in Teil I (S. 43) ausgeführt, setzt eine variierende Staatlichkeit 
auch begrifflich die Existenz eines Staates voraus. Selbstverständlich 
können wir also von Abstufungen der Staatlichkeit sprechen, da Um-
fang und Intensität der staatlichen Aktivität zunahmen. Es ist ohne 
weiteres zulässig und sinnvoll, zwischen früher oder schwächerer 
Staatlichkeit und ausgeprägter oder weit entwickelter Staatlichkeit 
zu unterscheiden.209 Für das Athen nach der Zeit Drakons sind die 
allgemein anerkannten Entwicklungsstufen von Staatlichkeit mit den 
Namen der maßgeblichen Akteure, Solon, Kleisthenes und Ephialtes, 
verbunden.

Diese Unterschiede zeigen sich am deutlichsten daran, wie umfas-
send der Zugriff des Staates auf die verschiedenen gesellschaftlichen 
Bereiche210 und auf sämtliche Statusgruppen der Gesellschaft ist. Es 
versteht sich, daß etwa ein Amtsträger der frühstaatlichen Polis bei 
der Durchsetzung gesetzlicher Regelungen noch Rücksicht auf seine 
Standesgenossen nehmen mußte, die wie er selbst vor der Staatser-
richtung zur Gruppe der big men gehört hatten, während dann später 
im klassischen Athen die Amtsträger ihre Amtspflichten gegenüber 
allen ohne Ansehen der Person erfüllen mußten; auch wurde ihre 
Amtsführung in speziellen Verfahren (euthynai) überprüft. Es ver-
steht sich ferner, daß die Staatlichkeit der griechischen Polis niemals 
so umfassend ausgestaltet wurde, wie es in den meisten modernen 
Staaten der Fall war und ist. Bekanntlich verfügten die Poleis auch in 
den späteren historischen Phasen nicht über eine Polizei mit den in 

207 Aristot. Ath. pol. 3.
208 So auch Fraß 2018, 24 A. 88: „Denn die genannten graduellen Abstufungen an 
Staatlichkeit gibt es nur innerhalb der Kategorie `Staat´“.
209 Fraß 2018, 24 A. 87, verweist dazu beispielhaft auf die Diktion von Grinin. Die 
Unterschiede im Grad der Staatlichkeit setzen sich übrigens über die gesamte Geschichte 
bis in die heutige Zeit hinein fort und sind nicht spezifisch für den frühen Staat.
210 S. dazu Teil I, S. 25f. Wenn dort die Staatsgewalt als höchste Gewalt innerhalb des 
Staatsgebiets definiert ist, die über allen gesellschaftlichen Bereichen steht, so ist damit 
nicht gemeint, daß jede Staatsgewalt alle diese Bereiche umfassend regelt, sondern nur, 
daß die Staatsgewalt grundsätzlich in jeden dieser Bereiche eingreifen kann.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 175

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

der Neuzeit üblichen Vollmachten, nicht über eine Staatsanwaltschaft 
und nicht über einen Verwaltungsapparat. In vieler Hinsicht verließen 
sie sich auf die Mitwirkung ihrer Bürger, gerade im Rechtswesen und 
dort besonders bei der Vollstreckung von Gerichtsurteilen in Form 
der – staatlich sanktionierten – Selbsthilfe. Diese Beschränktheit der 
Staatsgewalt im Vergleich zu modernen Staaten ist der Grund, aus 
dem ein Teil der Forschung die Verwendung des Staatsbegriffs für 
die Vormoderne grundsätzlich ablehnt. Nach der hier zugrundegeleg-
ten Staatsdefinition ist diese Position jedoch nicht akzeptabel.211

Akteure

Gerade von der Forschungsrichtung, die sich für eine allmähli-
che Entstehung von Staatlichkeit ausspricht, werden die diesbezügli-
chen Entwicklungsstufen oft mit unpersönlichen, um nicht zu sagen: 
entpersönlichten Formulierungen umschrieben: So weisen C. Ulf / 
E. Kistler auf „die Beobachtung“ hin, „dass staatliche Institutionen 
… sich in parallel zueinander, aber nicht gleichmäßig anlaufenden 
und auch nicht prognostizierbaren Prozessen herausbilden“. Für U. 
Walter ist entscheidend, „daß sich die Funktionen in einem gewissen 
Maß verfestigten und zu Ämtern wurden“. Und in der systemtheore-
tisch ausgerichteten Konzeption O. Grotes übernehmen die abstracta 
„Komplexität“ und „politisches System“ die Funktion von agentes.212

211 Vgl. Teil I, S. 16-18.
212 Ulf / Kistler 2020, 151f.; Walter 1998, 21 (vgl. Dreher 2021, 128 A. 39); Grote 
2016b, 468: „das politische System reagierte auf die Steigerung der Komplexität seiner 
Umwelt also mit einer Erhöhung der eigenen Komplexität. … Die politischen Systeme 
der griechischen Poleis reagierten hierauf, indem sie sich weiter ausdifferenzierten und 
komplexere Verfahrensregeln schufen …“. Und ebd. 487: Bei der „Herausbildung des 
Politischen … schlossen sich einzelne Systeme voneinander ab … Mit immer noch 
steigender Komplexität … entwickelten sich zum einen immer mehr Verfahren, … zum 
anderen differenzierten sich die Systeme weiter aus, so dass sich immer mehr Subsysteme 
… ergaben. …Auch auf die gestiegene systeminterne Komplexität reagierten Systeme 
also mit Maßnahmen zur Komplexitätsreduktion“ (alle Herv. M.D.). Vgl. auch u. A. 244 
und Dreher 2021, 127 A. 36. Schmitz 2008, 64ff., spricht dem Adel die zentrale Funktion 
bei der Formierung der Polis ab und setzt stattdessen ein abstraktes Subjekt ein: „Die 
Polis mußte einen anderen Weg suchen, ihre innere Ordnung zu sichern“ (S. 68, Herv. 
MD). Bei Pettit 2023, 52ff., entwickelt sich (das offenbar vorstaatlich gedachte) „legal 
system“ ganz ohne das Zutun von handelnden Subjekten in ein (staatliches) „regime of 
laws“, in welchem dann Individuen „authorized roles“ übernehmen. Im Gegensatz zu 



176 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Aber ein Staat entwickelt sich nicht selbst. Er wird vielmehr er-
richtet, gegründet, geschaffen von menschlichen Akteuren, von 
lebenden Subjekten. Wie schon zu Beginn des vorigen Untertitels 
(„Aktionsmodus“) vorweggenommen, kann die Errichtung einer all-
gemeinen Herrschaft nur als willentliche, bewußte Handlung ver-
standen werden,213 auch wenn die handelnden Subjekte Ziel und Re-
sultat ihrer Aktion nicht unbedingt begrifflich erfassen können. Aus 
diesem Grund ist als Überschrift des ganzen Teils B dieser Abhand-
lung (wiederholt in mehreren Untertiteln) der Begriff Transformation 
zum Staat bevorzugt worden, weil er die aktive Umgestaltung zu, 
die Formierung oder Formung von etwas Neuem auszudrücken ver-
mag, gegenüber Begriffen wie Staatswerdung oder Staatsentstehung, 
die eher ein passives oder mindestens neutrales Geschehen vorstellig 
machen könnten.214

Wer sind nun die Akteure, die die Transformation der Polis zum 
Staat ins Werk gesetzt haben? Wenn wir von der weiter oben getrof-
fenen Feststellung ausgehen, daß die homerischen Gemeinwesen von 
den ökonomisch und sozial herausgehobenen Männern geleitet wur-
den, die von Homer und Hesiod als basileis, von der ethnologisch-
anthropologischen Forschung als big men und chiefs bezeichnet wer-
den, dann müssen es eben Mitglieder dieser Schicht gewesen sein, 
die durch die Einrichtung der oben beschriebenen Institutionen den 
gennannten Sprung zu einer staatlichen Herrschaft ausführten. Auch 
wenn wir die handelnden Individuen nicht kennen, und auch wenn 
wir nicht davon ausgehen müssen, daß das gesamte „homerische“ 

den Vorgenannten will Seelentag 2020, 62f.; ders. 2023, 100, seinen Blick ausdrücklich 
auf „die möglichen Akteure von Institutionalisierung“ richten.
213 So auch etwa Jellinek 1922, 48-50. 175: Der Staat sei „eine Funktion der 
menschlichen Gemeinschaft“, keine objektive reale Macht, kein natürliches Gebilde. 
Er beruhe auf bewußter, vernünftiger Willensaktion, wie alle menschlichen Verhältnisse 
(S. 176).  Sein Substrat bildeten „Willensverhältnisse Herrschender und Beherrschter“ 
(S. 177).  Van der Vliet 2005, 133 (“intentional”); 2008, 211 (“conscious and directed / 
purposeful actions”); 2011, 120 („agency: conscious human action”); nach Ando 2017, 
7, ist die Staatsgründung eine aktive Handlung. Vgl. schon die Kritik von Marx an 
Hegel, Marx 1872 (1843), 224: „Wäre Hegel von den wirklichen Subjekten als Basen 
des Staates ausgegangen, so hätte er nicht nötig, auf eine mystische Weise den Staat 
sich versubjektivieren zu lassen.“
214 Gleichwohl werden auch diese Termini, nicht zuletzt um sprachliche Eintönigkeit zu 
vermeiden, im vorliegenden Text synonym verwendet. 



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 177

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Leitungskollektiv eins zu eins als neue staatliche Regierung fungier-
te, so ist es doch naheliegend, daß es, im Gesamten, diejenigen wa-
ren, die in der Gesellschaft zuvor schon die Macht innegehabt hatten, 
und die sich nunmehr die formalisierte Herrschaft aneigneten.215 Es 
ist unschwer vorstellbar, daß es die homerische Ratsversammlung 
der basileis war, wie sie im Epos für die Phäakenstadt Scheria be-
schrieben wird, die im entsprechenden Moment sich feste Regeln ge-
geben und eine feste Mitgliederzahl (wie in Sparta, s. o.), eine Amts-
dauer und die Modalitäten der Mitgliederwahl beschlossen und damit 
eine Boule, einen Rat als formalisierte Institution ins Leben gerufen 
hat. Und warum soll nicht der homerische Oberbasileus, der schon 
zuvor als der Erste unter Gleichen fungiert und Koordinierungsauf-
gaben wahrgenommen hatte, nun als erster Amtsträger mit bestimm-
ten Zuständigkeiten und Vollmachten eingesetzt worden sein (und in 
Athen weiterhin als (archon) basileus bezeichnet worden sein)? Da 
wir dem homerischen basileus den Charakter eines Königs aberken-
nen (s. o. Abschnitt A), ist auch die von vielen Forschern geteilte An-
nahme gegenstandslos, daß vor der entstehenden „Adelsherrschaft“ 
zunächst die homerische Monarchie „entmachtet“ bzw. abgeschafft 
worden sein müsse.216 Hingegen ist eine personelle Kontinuität der 
handelnden Vornehmen beim Übertritt über die Schwelle der Staat-
lichkeit denkbar, aber keineswegs notwendig.  Es waren demnach 

215 Auch Runciman 1982, 373, geht davon aus, daß die basileis übereinkommen mußten 
(„had first to have agreed“, also eine bewußte Entscheidung trafen), ihre Rollen von 
informellen Anführern in „ that of rulers holding offices“ zu transformieren. Eine 
gewisse personelle Kontinuität scheinen etwa auch Schmitz 2008, 44, und Grote 2016a, 
271, vorauszusetzen. Hingegen sehen Ulf / Kistler die Notwendigkeit für die „Big Men 
…, sich mit den neuen politischen Verhältnissen in der Polis zu arrangieren“. Wer aber 
hat dann diese neuen Verhältnisse hergestellt? Das bleibt in den meisten Darstellungen 
offen, gerade wenn behauptet wird, die big men des 8. Jahrhunderts seien irgendwie 
verschwunden und eine neue Aristokratie sei (aus dem Nichts heraus?) entstanden, 
so etwa Morris 1998, 76. Ma 2016, 645, bestreitet ausdrücklich, daß die Eliten der 
Motor der archaischen Gesellschaft gewesen seien (S. 656), und macht sie zu passiven 
Objekten einer subjektlosen Entwicklung (S. 645): „les élites ont eté formées par et 
dans la polis“; so auch Ma 2024 (s. o. A. 169). 
216 Vgl: Dreher 1983, 45f. An der These von einer Entmachtung des Königtums wird 
meist auch dann noch festgehalten, wenn im Gefolge Finleys dem homerischen 
Oberbasileus eine „relativ schwache Position“ (Stein-Hölkeskamp), eine nur graduelle 
Vorrangstellung vor den anderen basileis attestiert wird; so sieht auch Stein-Hölkeskamp 
1989, 95, einen „Prozeß der Entmachtung der monarchischen Spitze“.



178 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

die Mitglieder der Oberschicht, die Eliten, diejenigen, die sich später 
Aristokraten nannten, diejenigen, die in der Moderne auch als Adel 
bezeichnet werden,217 die den Staat initiierten. Ein guter Teil der For-
schung erkennt  an, wenngleich aus unterschiedlichen Gründen, daß 
die frühe Polis als eine „Adelsherrschaft“ konstituiert war.218 Daß 
dieser „Adel“ deshalb auch die Staatsgründung zur Erhaltung und 
Intensivierung seiner Herrschaft in Gang gesetzt haben muß, mag 
vielleicht manchmal impliziert sein, wird aber selten ausgesprochen. 
Denn dieser Schlußfolgerung steht entgegen, daß die Forschung die 
starke Konkurrenz der Aristokraten untereinander, das sogenannte 
agonale Verhalten in verschiedenen gesellschaftlichen Bereichen, 
wie es in der frühgriechischen Lyrik widergespiegelt wird, traditio-
nell als individualistisch und eher gemeinschaftsschädlich einstuft.219 
G. Seelentag hat diesen scheinbaren Widerspruch dadurch aufzulö-
sen versucht, daß er die aktive Rolle der Elite als „Kartellbildung“ 
bezeichnet. Der Begriff des Kartells ist zwar nicht ganz glücklich, 
weil er der modernen Ökonomie angehört und daher viele seiner Im-
plikationen bei der gemeinschaftlichen politischen Handlungsweise 
der Aristokraten nicht gegeben sind.220 Im Kern jedoch trifft es zu, 

217 Wie eingangs erläutert (o. A. 20), wird der Terminus ̀ Adel´ in der vorliegenden Studie 
nicht verwendet, auch wenn er synonym mit `Oberschicht´ oder `Elite´ verstanden 
werden kann. Vgl. zur sozialen Charakterisierung der Elite Duplouy 2006, passim.
218 „Der archaische Staat bis zur Wende des 7. Jahrhunderts war ganz sein (sc. des Adels) 
Geschöpf“, so Heuß 1969 (orig. 1946), 61; Stein-Hölkeskamp 1989, 95; Hall 2014, 
127: „The emergence of an aristocracy can be considered symptomatic of the rise of the 
state.” Auch viele Forscher, die keinen Übergang der Polis in einen Staat anerkennen, 
räumen der Elite die dominante Rolle bei der Polisentwicklung ein, dokumentiert bei 
Ma 2016, 639.
219 Duplouy 2006, 289f., wendet sich gegen die traditionelle Ansicht, daß die Aristokratie 
neben der Polis oder sogar ihr entgegen gestanden habe. Wettkämpfe innerhalb der 
Elite seien daher keine Störung, kein Gegensatz zum „ordre civique“ gewesen. Auch 
nach Schmitz 2008, 47ff., dominiert in der Forschung seit langem die Ansicht, daß die 
Konkurrenz(kämpfe) der Aristokraten ihr Interesse am Gelingen eines Gemeinwesens 
weit überlagere. Schmitz bekräftigt letztlich diese Ansicht, überspringt dabei aber die 
hier untersuchte Phase der eigentlichen Staatsentstehung. Seine unzureichend präzisierte 
„Entstehung der Polis“ verfolgt er vor allem beim Übergang von der archaischen zur 
klassischen Zeit (S. 70); seine Thesen sollen daher hier nicht mehr kritisiert werden. 
Zur Forschung vgl. auch Seelentag 2023, 123.
220 Seelentag 2020, 67ff., bes. 74f.; ders. 2023, 122ff., mit weiteren Konkretisierungen. 
Daß Seelentag zu einseitig im wirtschaftlichen Bereich bleibt, zeigt seine Kennzeichnung 



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 179

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

daß die Angehörigen der griechischen Oberschichten in irgendeiner 
Form Absprachen getroffen haben mußten, die ihre Konkurrenz zu-
gunsten einer nach festen Regeln geordneten allgemeinen Herrschaft 
einschränkten.

Die erste Staatsform der griechischen Poleis muß also, wenn wir 
die Diktion der späteren Verfassungsschemata verwenden, als Olig-
archie oder Aristokratie bezeichnet werden. Die Entwicklung einer 
(i. e. der homerischen) big man- / chief - Gesellschaft zu einer aris-
tokratischen Staatsform unterscheidet die griechische Polis von den 
Gesellschaften, die von der anthropologisch-ethnologischen For-
schung analysiert wurden. Die genannte Forschungsrichtung hat sich 
nämlich auf diejenigen chiefdoms konzentriert, die in Form von Mo-
narchien zu Staaten geworden sind. Diesen Übergang hat die evolu-
tionistische Forschung anscheinend als so regelhaft angesehen, daß 
sie die Transformation der Polis, die diesem Schema eben nicht folgt, 
nahezu unbeachtet ließ. Das führt unter anderem zu allgemeinen 
Aussagen, die gerade für die griechische Polis nicht zutreffen.221 Die 
Polis war daher zunächst auch nicht Gegenstand des Early State con-

der archaischen Eliten als „Ausbeutungskoalition“ (S. 74f.). Sicherlich waren die 
Oberschichten auch bestrebt, ihre wirtschaftliche Vorrangstellung abzusichern. In erster 
Linie aber bedeutete die Staatsgründung die Errichtung einer umfassenden politischen 
Herrschaft, was bei Seelentag 2020 untergeht, aber bei Seelentag 2023, 124, zumindest 
angedeutet ist (s. u. 4. Ursachen der Transformation). Zur Verwendung des Kartell-
Begriffs unter Rückgriff auf G. Simmel vgl. meine Kritik an Meister / Seelentag 
2020 in Teil I, 50ff. Ulf 2011 versucht, das Problem durch eine andere Bestimmung 
von Wettbewerb anzugehen, so daß Wettbewerb geradezu als ein Mittel erscheint, 
„um gesellschaftliche Zusammenhänge zu erzeugen“ (S. 314). An vielen konkreten 
Konflikten dürfte diese Interpretation jedoch scheitern.
221 „Bei der Untersuchung der modernen primitiven Staaten, aber auch der archaischen 
Zivilisationen, betrachten wir im Grunde die Evolution der Bürokratie einer 
theokratischen Autorität“: Service 1977, 13 (Qviller 1981, 144, gibt als Grund dafür das 
fehlende Prinzip der Primogenitur an, was sicher zu kurz greift); „Alle Häuptlingstümer 
sind Theokratien“, ebd. 366. Unter den sechs „archaischen Zivilisationen“ von 
Mesoamerika über Ägypten bis China, die Service vorstellt, ist das antike Griechenland 
nicht zu finden, es ist auch in den Fallstudien von Sahlins 1963 und Breuer 2014 nicht 
enthalten. Lediglich Runciman sieht auch Einzelpersonen (Könige, Despoten, Tyrannen) 
als frühgriechische Staatsgründer an, indem er nicht auf die Polis, sondern auf Ethne 
wie Thessalien blickt. Über deren Entstehung und Staatswerdung, die zweifellos in eine 
spätere Epoche fallen, fehlen uns jedoch zuverlässige Nachrichten; sie sind auch nicht 
Gegenstand dieser Abhandlung, s. o. A. 9.



180 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

cept, das in den 1970er Jahren in den Niederlanden von einer eigenen 
Forschergruppe, der „Early State Society“, entwickelt wurde, bis sich 
E.C.L. van der Vliet diesem Gegenstand zuwandte.222

Aber was ist mit dem Demos? Wenn wir wieder auf die vorstaat-
liche homerische Gesellschaft zurückblicken, dann hatten wir dem 
Demos eine gewisse Bedeutung für die Gesamtstabilität der Polis 
zugestanden, aber doch auf die vor allem passive Rolle des Volkes 
und seiner Abhängigkeit von den Anführern hingewiesen.223 Ange-
sichts dieses Befundes erscheint es schon prinzipiell ausgeschlossen, 
daß von einem solchen Demos irgendeine politische Initiative oder 
Bewegung ausgegangen wäre, umso weniger eine wie die Herstel-
lung einer staatlichen Ordnung, in welcher der Oberschicht die na-
hezu ausschließliche Herrschaftsgewalt vorbehalten war. Dement-
sprechend ist in die Überlieferung über die früharchaische Zeit, so 
dürftig sie ist, auch keinerlei Kunde über Revolten oder revolutio-
näre Aktionen von Seiten des Volkes eingegangen – das ist erst für 
Auseinandersetzungen (staseis) im solonischen Athen Ende des 7. 
Jahrhunderts der Fall. Dennoch hat die frühere Forschung, immer 
mit Blick auf die späteren innenpolitischen Kämpfe zwischen Demos 
und Elite, zwischen Demokraten und Oligarchen, auch für die Früh-
zeit einen wie auch immer gearteten Druck des Demos auf die Ober-
schicht angenommen, um politische Veränderungen zu erreichen. 
Und auch wenn dabei nicht direkt von der Staatsgründung die Rede 
ist, so sind doch einzelne Aspekte der Institutionalisierung gemeint. 
Es ist sicher nicht falsch, etwa die Ersetzung willkürlicher Schieds-
urteile der basileis durch geregelte Gerichtsverfahren und die Ver-
öffentlichung von allgemeingültigen Gesetzen, Maßnahmen also, die 
im Rahmen der Staatseinrichtung erfolgt sind, als vorteilhafte Errun-
genschaften auch für die unteren Schichten zu werten. Das mag auch 
ein wichtiger Grund dafür sein, daß der Demos die Transformation, 
die zur Herrschaft der Aristokratie geführt hat, zumindest ohne Wi-

222 Van der Vliet 2005, 120, und 2008, 197, macht darauf aufmerksam, daß Griechenland 
in den 21 Fallstudien in Claessen / Skalnik (eds.) 1978 nicht vorkommt, und daß in all 
diesen Fällen eine Monarchie entsteht. In seinen eigenen Studien macht van der Vliet 
die Polis daher zum Hauptgegenstand.
223 Vgl. o. vor A. 40. Vgl. zur Rolle des Demos auch den Überblick von Maffi 2019, zu 
Homer S. 143.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 181

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

derstand, vielleicht sogar mit Zustimmung, akzeptiert hat. Aber ein 
Rückschluß auf ein aktives Engagement des Demos für diese Ziele ist 
daraus nicht abzuleiten; die entsprechende Position wird heute auch 
kaum noch vertreten.224 Das irritiert, weil gerade ein Teil der jüngeren 
Forschung die politische Macht der homerischen Volksversammlung 
eher überschätzt,225 so daß man erwarten würde, daß ihr auch bei der 
Staatsgründung eine bedeutende Rolle zugesprochen würde. Daß das 
nicht geschieht, liegt wohl daran, daß dieser Transformationssprung 
selbst nur sehr selten zum Untersuchungsgegenstand gemacht wird.

Da keine Anzeichen für grundsätzliche Auseinandersetzungen, 
geschweige denn für organisierte Kämpfe (wie die späteren staseis) 
erkennbar sind, bleibt auch die traditionelle marxistische Theo-
rie,226 welche die Geschichte als eine Geschichte von Klassenkämp-
fen versteht, in Bezug auf die griechische Frühgeschichte eine pe-
titio principii. Die verallgemeinerte Theorie wird von F. Engels so 
zusammengefaßt: „Da der Staat entstanden ist aus dem Bedürfnis, 
Klassengegensätze im Zaum zu halten, da er aber gleichzeitig mitten 
im Konflikt dieser Klassen entstanden ist, so ist er in der Regel Staat 
der mächtigsten, ökonomisch herrschenden Klasse.“227 Engels entwi-
ckelt diese These anhand mehrerer Fallbeispiele, darunter der „Ent-
stehung des athenischen Staates“ (Kap. V), die er als die prägnanteste 
Form der Staatsentstehung betrachtet: „Athen bietet die reinste, klas-

224 Die Kritik von Meister 2020, 224 (vgl. Meister / Seelentag 2020, 13), an dieser 
Position führt daher auch nur ältere Studien an. Seelentag 2020, 76f., beschreibt 
treffend die abgestufte Teilhabe des Demos an den Gemeinschaftsangelegenheiten der 
Polis; 2023, 122, lehnt er es ab, den Demos als wesentliche gesellschaftliche Kraft bei 
der Konturierung von Gesetzen anzusehen. Hingegen scheint Ma 2024, Abs. 12, der die 
Herrschaft einer Elite ablehnt (s. o. A. 215) wieder eher, aber sehr unbestimmt, an „the 
`people´“ als Träger des frühen Staates zu denken.
225 S. o. bei A. 38-46.
226 Nur auf diese kann hier geblickt werden. Zur weiteren Entwicklung dieses Ansatzes 
auch jenseits marxistischer Perspektiven vgl. vom Hau 2015, 132-134, der ihn „the 
class-analytic approach“ nennt. Auch Stahl 2003, 96-98, stellt den marxistischen 
„Denkansatz“ vor, dessen Konzentration auf die Kategorie der Klassengesellschaft er 
ablehnt. Im Gegensatz zu vom Hau ignoriert er die Weiterführung dieses Ansatzes und 
bezeichnet die marxistische Forschung als „heute praktisch tot“.
227 Engels 1972 (orig. 1884), 166f. Im gleichen Sinn heißt es weiter unten (S. 168): 
„Auf einer bestimmten Stufe der ökonomischen Entwicklung, die mit Spaltung der 
Gesellschaft in Klassen notwendig verbunden war, wurde durch diese Spaltung der 
Staat eine Notwendigkeit.“ 



182 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

sische Form: Hier entspringt der Staat direkt und vorherrschend aus 
den Klassengegensätzen, die sich innerhalb der Gentilgesellschaft 
selbst entwickelten.“228  Engels geht dabei von zwei falschen Voraus-
setzungen aus. Zum einen nimmt er die legendenhaften Erzählungen 
über die athenische Frühgeschichte für historische Tatsachen, na-
mentlich die Verfassungsgebung des Theseus, mit der er offenbar die 
Staatsentstehung beginnen läßt, auch wenn er das nicht ausdrücklich 
ausspricht und auch wenn gerade für diesen historischen Moment 
keine Klassenkämpfe angeführt werden. Zum anderen schreibt er der 
„Gentilgesellschaft“, also der vorstaatlichen Zeit, eine intensive öko-
nomische Entwicklung zu: Warenproduktion, Siegeszug des Geldes, 
Zinswucher, Verschuldung, Ansiedlung von Fremden, höhere Zahl 
von Sklaven als von Freien, sollen dabei die Faktoren sein, die En-
gels in völlig anachronistischer Zuordnung anführt. Solon „eröffne-
te die Reihe sogenannter politischer Revolutionen“, in welcher „der 
entstehende Staat“ „dem ausgebeuteten Volk“ zu Hilfe kam und das 
Eigentum der Schuldner schützte (S. 112). Aber erst mit der durch 
Kleisthenes reformierten Verfassung sei der Staat „in seinen Haupt-
zügen fertig“ gewesen (S. 116).229

Die Engelssche Behauptung, daß der Staat durch Klassenkämpfe 
entstanden sei, wurde zum Dogma der marxistischen Geschichtswis-
senschaft. In dem Sammelband „Beiträge zur Entstehung des Staa-
tes“ stellt der Mitherausgeber J. Herrmann in seinem Vorwort das 
obige erste Engels-Zitat den Beiträgen voran, die es dann durch die 
Fallbeispiele von Mesopotamien bis hin zu Altrussland bestätigen. In 
ihrem Beitrag zu Sparta formuliert es G. Bockisch so: „Die erste Pha-
se der Staatsbildung, d. h. die Formierung der Klassenstruktur auf der 
Grundlage des Bodeneigentums, beginnt mit der Eroberung Amyk-
lais um 800“ (S. 126). Gleichzeitig sei die „Heilotie“ (sic) in Lako-
nien durchgesetzt worden, so daß auch der lakedaimonische Staat 
der Frühzeit die typischen Staatsmerkmale aufweise: „Den Haupt-
anteil am Ackerboden besaß eine aristokratische Schicht, das Mehr-
produkt wurde durch eine abhängige Bevölkerung erarbeitet, außer-

228 Engels 1972 (1884), 164; ähnlich schon S. 116.
229 Auf die verschiedenen Irrtümer und Widersprüche kann hier nicht eingegangen 
werden. Es ist aber zu bedenken, daß dem Autor die aristotelische Athenaion politeia 
noch nicht zur Verfügung stand.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 183

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

dem bestand noch eine breite Schicht freier Bauern, deren Stellung 
durch die Grundeigentümer ökonomisch gefährdet war.“ (S. 127). 
Auch von Bockisch wird die Staatsbildung als kontinuierlicher Pro-
zeß über einen längeren Zeitraum hinweg angesehen (S. 132). „Die 
Staatsbildung in Sparta“ sei „durch die dem Lykurg zugeschriebene 
Verfassungsurkunde abgeschlossen“ worden, die Bockisch um 720 
datiert.230

Ein wesentlicher, hier relevanter Widerspruch in den marxisti-
schen Darstellungen liegt darin, daß sie einerseits den frühen Staat 
als einen Klassenstaat betrachten, in dem die Großgrundbesitzer die 
unteren Klassen beherrschten und ausbeuteten, andererseits aber, aus 
ideologischen Gründen, den „Volksmassen“ eine bedeutende Rol-
le zuschreiben und sie damit erheblich überschätzen. Anläßlich der 
Reformen des Kleisthenes erkennt Engels zwar „aristokratische Vor-
rechte“ an, „aber das Volk behielt (!) die entscheidende Macht“ durch 
die Entscheidungen in der Volksversammlung, hätte diese Macht also 
schon besessen, bevor die Staatsbildung abgeschlossen war! In Spar-
ta wurde dieser Gegensatz nach Bockisch dadurch entschärft, daß die 
freien Bauern sich mit der Aristokratie „zur exklusiven Schicht der 
Spartiaten“ formierten.231 

In den neu entstandenen frühgriechischen Staaten bildeten die 
herrschenden Aristokraten noch weniger als in der vorstaatlichen 
homerischen Gesellschaft einen in sich geschlossenen, gegen die 
unteren Bevölkerungsschichten abgeschotteten Stand, der seine 
Vorrechte auf die Nachkommen vererbt hätte – auch wegen dieses 
Unterschieds wird der Adelsbegriff hier nicht verwendet.232 Dazu 
paßt, daß gesellschaftliche Organisationen, die unterhalb der Poli-
sebene bestanden, wie Phylen, Phratrien, Demen, Gene, anschei-
nend nicht nur aus Angehörigen der Aristokratie bestanden, son-
dern schichtenübergreifend organisiert waren. Das war möglich, 

230 Gemeint ist die Große Rhetra, die zu Beginn von Bockischs Beitrag eingeführt wird 
und die oben als Gründungsdokument des spartanischen Staates interpretiert wurde.
231 Engels 1972 (1884), 113; Bockisch 1972, 128, mit einem stillen Wechsel vom 
Begriff der Klasse zu dem der Schicht.
232 Eine Diskussion darüber, ob für diese Oberschicht der Begriff `Klasse´ angebracht 
wäre, den insbesondere die soeben vorgestellte marxistische Doktrin, aber auch andere 
Denkrichtungen in sehr unterschiedlichem Verständnis verwenden, soll hier nicht 
geführt werden, da sie keine zusätzlichen Erkenntnisse ergäbe.



184 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

weil die griechische Polis spätestens mit ihrer Staatswerdung eine 
gewisse Gleichheit der Politen mit sich brachte. Die Anerkennung 
des Privateigentums als grundlegenden Strukturelements der Ge-
sellschaft233 schloß ökonomische oder soziale Gleichheit aus, an 
den bestehenden Eigentumsverhältnissen änderte sich durch die 
Staatsgründung nichts; die Gleichheit bezieht sich vielmehr auf den 
rechtlichen und den politischen Bereich.234 Ebenso wie die Staats-
gewalt die Unterwerfung aller Polismitglieder unter ihre Herrschaft 
anstrebte, konnten umgekehrt alle Polismitglieder (in diesem Fall 
mit Ausnahme der Fremden und Unfreien) die gleiche Behandlung 
durch die Staatsgewalt, nach gleichen Gesetzen und Regeln, bean-
spruchen. Mit der Staatsgründung waren diese Polismitglieder also 
zu Polisbürgern, zu Staatsbürgern geworden.

Die Beteiligung der Staatsbürger an den Polisangelegenheiten 
vollzog sich weitgehend als Interaktion zwischen den Institutionen 
der Polis und den Bürgern als Einzelpersonen, als Individuen. Als 
solche nahmen sie an den Versammlungen des Volkes teil und stimm-
ten dort ab, an solche wurden Ämter vergeben, als solche fungierten 
sie in rechtlichen Angelegenheiten. An anderer Stelle habe ich die 
Vorstellung kritisiert, welche die oben genannten Verbände als die 
wichtigsten Elemente einer Polis betrachtet, und habe „die ausschlie-
ßende Entgegensetzung von Individuen und sozialen Verbänden … 
für irreführend“ erklärt.235 Diese Verbände wurzelten, so weit wir das 

233 Für die homerische Zeit betont von Andreev 1988, 81f.; vgl. auch Zurbach 2013, 
985ff., bes. 989f. Den Zusammenhang zwischen individuellem Landbesitz, Bürgerrecht 
und Institutionalisierung der Polis betont Faraguna 2024, bes. 124. 126. 135. 
234 Hervorgehoben auch von Grote 2016a, 270; 2016b, 486. Ein Kennzeichen dieser 
Gleichheit war die Anwendung des Mehrheitsprinzips bei den meisten Entscheidungen, 
die von mehrköpfigen Gremien getroffen wurden. Vgl. o. mit A. 196. Die intensivste 
politische Ausgestaltung erfuhr diese Gleichheit natürlich in den griechischen 
Demokratien der klassischen Zeit, während sie in der Anfangszeit des Staates noch 
eingeschränkt war, insbesondere durch die Reservierung der Ämter für wohlhabende 
Bürger.
235 Dreher 2021, 120. Der ganze Artikel ist dem Verhältnis von Staat und Individuum 
bis in die klassische Zeit gewidmet. Duplouy 2006, 291, konstatiert zu Recht: „ce 
sont donc les individus qui, par leurs interactions“ (sowie die Interaktion zwischen 
Individuum und Kollektiv, S. 292), „esquissèrent les contours de la cité”. bleibt jedoch 
bei dieser vagen Angabe stehen und sieht die Polis durch die genannte Interaktion 
bereits ausreichend gekennzeichnet, „bien plus que comme une entité institutionelle ou 
une forme spécifique d’État“ (S. 292). Der verfehlte Gegensatz wird in Duplouy 2019 



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 185

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

vermuten können, in verwandtschaftlichen, kultischen, lokalen oder 
regionalen Beziehungen und waren oft unabhängig von der politi-
schen Struktur einer Polis entstanden. Bei der Staatsgründung mögen 
sie durchaus dazu beigetragen haben, die Polismitglieder in die neuen 
Strukturen zu integrieren, sie als Polisbürger zu identifizieren (wenn-
gleich noch ohne formales Bürgerrecht) und damit auch die Identität 
der gesamten Polis zu stärken. Hinweise darauf, daß sie dabei eine 
entscheidende Funktion eingenommen hätten, finden sich jedoch 
nicht. Hingegen wurden sie offenbar erst später, mit der stärkeren 
staatlichen Durchdringung der Polis, auch formal in die politische 
Struktur einbezogen,236 wie idealtypisch sichtbar an den demokrati-
schen Reformen des Kleisthenes am Ende des 6. Jahrhunderts, wel-
che die (lokalen) Demen in bürgerschaftliche Grundeinheiten trans-
formierten und neu eingeteilte Phylen als Basis für die Beteiligung 
der Bürger an verschiedenen Gremien in Anspruch nahmen.

Obwohl wir den einzelnen Individuen als den agierenden Subjek-
ten die tragende Rolle bei der Staatsgründung beimessen, bedeutet 
diese Transformation auf der anderen Seite gleichzeitig eine Ent-Per-
sönlichung, Ent-Individualisierung, Objektivierung oder Verding-
lichung,237 indem jeder Einzelne nunmehr stärker in ein geregeltes, 
formalisiertes, eben institutionalisiertes System eingebunden ist. Auf 
seiten der Regierenden besteht die Veränderung darin, daß die per-
sönliche Autorität der basileis, welche die homerische Gesellschaft 
geleitet hatten, nun durch einen formalisierten Herrschaftsanteil, 
durch eine „amtliche“ Funktion ersetzt wurde, die der Machtentfal-
tung des einzelnen Aristokraten Grenzen setzte, wie oben im gesetz-

weiter ausgebaut.
236 Dazu Roussel 1976, bes. 4-6 („la Cité grecque … apparaît comme une forme de 
communauté politique sui generis“, S. 6). 311f.; Gehrke 2009, 400; Dreher 2021, 121.
237 In dieser Hinsicht stimme ich mit den sonst kritisierten Ansätzen überein: Meister 
/ Seelentag 2020, 22, übernehmen die Begriffe Objektivierung und Versachlichung, 
mit denen die Soziologen Berger und Luckmann den Prozeß der Institutionalisierung 
beschreiben. Am Ende einer „Objektivation“ stehe die „Verdinglichung“ von 
Institutionen, die damit „als eine dem menschlichen Handeln weitgehend entzogene 
überpersonelle Entität“ zu begreifen seien. Eine „Entindividualisierung“ konstatieren 
sowohl der mit systemtheoretischen Vorgaben arbeitende Grote 2016b, 482, als 
auch Schulz / Walter 2022, I 57, die (wie ich selbst und im Unterschied zu den 
Vorgenannten) diese als ein Merkmal der Entwicklung von der„vorstaatlichen Phase“ 
zur „Polisstaatlichkeit“ verstehen.



186 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

lichen Iterationsverbot von Dreros gesehen. Auf seiten der Regierten 
hatte die Veränderung zur Folge, daß sie nun nicht mehr dem einen 
basileus zu folgen hatten, dem sie persönlich verpflichtet und von 
dem sie vielleicht auch ökonomisch abhängig waren, sondern daß 
sie den jeweiligen Amtsinhabern kraft deren gesetzlicher Autorität 
Gehorsam zu leisten hatten, wobei sich der Idee nach alle Beteiligten 
nicht mehr nach den überkommenen konsensualen Traditionen, son-
dern nach transparenten, „objektiven“ Regeln richten sollten.

4) Ursachen der Transformation

Eine gründliche Suche nach den Ursachen für die Transformation 
der griechischen Poleis zu Staaten würde eine genauere Analyse der 
griechischen Frühgeschichte unter Einbeziehung aller wirtschaftlichen 
und gesellschaftlichen Bereiche erfordern. Das kann hier nicht geleis-
tet werden, so daß wir es bei einigen summarischen Überlegungen be-
lassen müssen. Diese können keine gesicherte Gewißheit vermitteln, 
da die Staatsgründung eben einen Entschluß der handelnden Subjekte 
voraussetzt (s. o. am Beginn von 3.) und wir nicht wissen, welche Mo-
tive und Überlegungen für sie letztlich entscheidend waren.

Aus dieser Voraussetzung folgt umgekehrt, daß die gesellschaft-
liche Entwicklung nicht mit unbedingter Notwendigkeit in die als 
Fortschritt empfundene Staatlichkeit münden mußte. Aber genau die-
ser Vorwurf einer teleologischen Sichtweise wird gegen die evolutio-
näre Forschungsrichtung immer wieder erhoben. Dabei wird deren 
Analyse, daß viele Gesellschaften über die Stadien von big-men-Ge-
sellschaften und chiefdoms zur Staatlichkeit gelangt sind, fälschli-
cherweise die Aussage unterstellt, daß jede Gesellschaft diesen vor-
gezeichneten Weg von einer primitiven Stufe bis hin zur Staatlichkeit 
gehen müsse. Aber die evolutionistisch orientierten Anthropologen 
/ Ethnologen haben moderne primitive Gesellschaften entdeckt, die 
den Übergang in die Staatlichkeit nicht vollzogen haben, sondern 
auf der Stufe von big men-Gesellschaften oder chiefdoms verblei-
ben. Ebenso gilt auch für die griechische Frühgeschichte, daß die 
Entwicklung von der homerischen Gesellschaft zur klassischen Polis 
nicht als zwangsläufige Entwicklung anzusehen ist.238

238 So auch Wright 1977, 385; Hölkeskamp 1997, 4; Fraß 2018, 26; Seelentag 2023, 



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 187

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Gleichwohl ist auffällig, daß die auch in der vorliegenden Studie 
nachgezeichnete Entwicklung in allen Poleis, für die wir entsprechen-
de Nachrichten haben, in ähnlicher Weise verlief. Für alle müssen wir 
eine vorstaatliche, homerische Phase voraussetzen, und alle verfügen 
in der klassischen Zeit über mehr oder weniger differenzierte, auf je-
den Fall aber staatliche Strukturen. Das deutet darauf hin, daß es in 
der griechischen Frühgeschichte Faktoren gegeben haben muß, die den 
oben postulierten Entschluß, eine Staatsgewalt zu begründen, wenn 
auch nicht erzwungen so doch, vorsichtig ausgedrückt, nahegelegt 
haben. Ausschau zu halten ist dabei nicht nach eher naturwüchsigen 
Voraussetzungen für Staatlichkeit wie einer ausreichenden Bevölke-
rungsgröße und einem definierten Territorium, den beiden ersten not-
wendigen Elementen eines Staates, sondern nach wirklichen Anstößen, 
nach Antriebselementen, die das aktive Handeln auslösen, dessen die 
Errichtung der Staatsgewalt als des dritten Elementes in der Drei-Ele-
mente-Lehre bedarf. Wir werden gleich sehen, daß es durchaus auch 
quantitative Faktoren sein können, die zu dem qualitativen Sprung der 
Staatsgründung beitragen können.

99; s. auch. o. bei A. 118-122. Sehr nah an einer teleologischen Deutung bewegt sich 
hingegen die systemtheoretisch orientierte Interpretation der Polisentwicklung von 
O. Grote. Sein Ausgangspunkt ist das Luhmannsche Postulat, wonach alle höher 
entwickelten Gesellschaften eine „übermäßige Komplexität“ ausprägten: Grote 
2016a, 253. Die Komplexität habe in der archaischen Zeit geradezu explosionsartig 
zugenommen, was zu einer „Zunahme von Handlungsmöglichkeiten“ geführt 
habe. Reichlich spekulativ erscheint die Folgerung: „Die sich in relativ kurzer Zeit 
gravierend verändernde griechische Welt musste vielen Zeitgenossen als `übermäßig 
komplex, unüberblickbar und unkontrollierbar´ (Zitat Luhmann) vorkommen“ (S. 
261), eher eine petitio principii, um daraus den Schluß zu ziehen, auf den es dem Autor 
letztlich ankommt: Diese überbordende Komplexität mußte einfach reduziert werden 
durch das systemtheoretische Allheilmittel „Legitimation durch Verfahren“. Erst durch 
ergebnisoffene Verfahren mit verbindlichen Ergebnissen und die Einrichtung von 
funktionalen Ämtern sei ein eigenes System des Politischen entstanden. Die implizite 
Teleologie zeigt sich an Formulierungen wie “ Notwendig wurde die Ausdifferenzierung 
der Ämter durch die … Komplexitätssteigerung der griechischen Welt“ (Grote 2016a, 
268, Herv. M.D.); die zunehmenden Handlungsmöglichkeiten „erhöhte(n) zwangsläufig 
auch die Komplexität der Macht“ (sprich: der politischen Organisation, für die übrigens 
auch die Sozialanthropologie im Umfang der Komplexität ein wichtiges Kriterium 
erblickt, vgl. o. nach A. 65). „Hieraus erwuchs der Bedarf an neuen Organisationsformen 
politischer Herrschaft.“ Auch Grotes Konstruktion einer subjektlosen, sich selbst 
tragenden Entwicklung (s. o. A. 212) bestätigt die teleologischen Implikationen.



188 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Die Forschung hat das Problem von verschiedenen Seiten betrach-
tet und dabei einige der Faktoren, welche die Staatsgründungen be-
einflußten, namhaft gemacht.239 Als eine mögliche Systematisierung 
wurde vorgeschlagen, Konflikttheoretiker und Integrationstheoreti-
ker zu unterscheiden.240 Für erstere führen Konkurrenz und Ausein-
andersetzungen zwischen Gruppen oder gesellschaftlichen Fraktio-
nen dazu, daß eine Gruppe dominant wird, die zentrale Herrschaft 
ergreift und sich dadurch Ressourcen sichert. Für die Poleis, über die 
wir rudimentär informiert sind, haben wir oben festgestellt (s. Unter-
punkt „Akteure“), daß in der kritischen Phase keine Anzeichen für 
solche Auseinandersetzungen oder gar Klassenkämpfe zu erkennen 
sind.241 In anderen Poleis jedoch mögen interne Konflikte zur Auf-
richtung einer staatlichen Herrschaft beigetragen haben. Die zweite 
Forschungsmeinung, die Integrationstheorie, betont die Möglichkeit 
der Koordinierung und Organisierung einer großen Zahl von Men-
schen durch staatliche Systeme. Dabei komme es auf die Herstellung 
von Legitimität an, das heißt auf die Akzeptanz der Regierung durch 
die Bürger, welche die Vorteile staatlicher Herrschaft höher schätzten 
als deren letztlich gewaltsame Absicherung. In einer Art von „social 
contract“ stelle der Staat durch das Management von Komplexität 
das Wohlergehen aller sicher. Beide Ansätze haben wichtige Aspekte 
erfaßt, jedoch konzentriert sich die Konflikttheorie zu sehr auf Kon-
flikte zwischen Gruppen, Schichten oder Klassen, während die Inte-
grationstheorie dem Staat eine idealisierte, konfliktlose Harmonie-
Herstellung zuschreibt.

Ob äußere Kriege als Katalysatoren der Staatsentstehung in Be-
tracht zu ziehen sind,242 ist für die griechische Frühzeit kaum zu 

239  Für dieses Problem kommt es nicht darauf an, ob die hier postulierte sprunghafte 
Transformation akzeptiert oder eine allmähliche Staatswerdung vertreten wird. 
240 Cohen 1978, 6. Für Cohen selbst bestehen „multiple roads to statehood“, er bekennt 
jedoch, mehr Sympathien für die Integrationstheorie zu hegen, als deren Repräsentanten 
er E. Service anführt, während er für die Konflikttheorie M. Fried nennt. Gegen 
verschiedene Konflikttheorien argumentiert Service 1977, 335ff. Ähnlich wie Cohen 
unterscheidet Carneiro 1970, 733, „voluntaristic theories“ und „coercive theories“. Zu 
seinem eigenen „circumscription“-Modell vgl. u. A. 246. Einen nützlichen Überblick 
über die verschiedenen Theorien (einschließlich der von Cohen und Carneiro) gibt 
Scheidel 2013, 11-14.
241 So auch Service 1977, 12, für andere Gesellschaften.
242 Für Carneiro 1970, 734, ist Krieg eine notwendige, wenngleich nicht hinreichende 



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 189

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

entscheiden. Grundsätzlich könnten militärische Unternehmungen 
eine intensivere Organisation und wohl auch eine institutionalisier-
te hierarchische Struktur erfordert haben, aber es müßte sich dabei 
um größere Konflikte handeln, die den Einsatz der gesamten Polis 
erforderten. Als ein solches Großunternehmen käme höchstens die 
spartanische Eroberung Messeniens in Frage, aber die sogenannten 
Messenischen Kriege dürften am ehesten im Lauf des 7. Jahrhun-
derts ausgefochten worden sein, also nach der oben angenommenen 
Staatswerdung Spartas um 700 v. Chr. 

Es müssen also doch vor allem interne Entwicklungen gewesen 
sein, die, vielleicht begünstigt auch durch äußere Faktoren wie den 
zunehmenden Handel oder die Kolonisierungsunternehmungen, den 
Anstoß zu Transformationen gegeben haben. An erster Stelle wird 
in vielen Darstellungen das Bevölkerungswachstum (an sich) ange-
führt.243 Wie gesagt ist eine gewisse kritische Größe zwar die Voraus-
setzung für die Entstehung eines Staatsvolks, aber ein Umschlag von 
einer vorstaatlichen in eine staatlich organisierte Gesellschaft voll-
zieht sich nicht automatisch durch das Erreichen einer bestimmten 
Größe. In den ethnographischen Befunden korreliert das Bevölke-
rungswachstum zwar sehr häufig mit der Zunahme sozialer und poli-
tischer Komplexität, aber ein solcher „ermöglichender Faktor (ena-
bler) ist keine Ursache“.244

Bedingung für den Zusammenschluß mehrerer chiefdoms zu einem Staat. Die 
Bedeutung von Kriegen wird, ohne Bezug auf Griechenland, abgelehnt von Service 
1977, 335ff. 
243 Locus classicus ist Snodgrass 1977, 10ff.; vgl. Welwei 1998, 35; Ulf 2011, 397; 
jüngst auch z. B. Pettit 2023, 56. Auf die Zunahme von Bestattungen in Attika in 
spätgeometrischer Zeit verweist Morris 1987, 171ff.; differenzierter jetzt Rönnberg 
2021, 167ff., aber eine Siedlungsverdichtung stellt auch er fest (S. 126ff.). Daß die 
Bevölkerung in Griechenland nach dem Rückgang in den sogenannten Dunklen 
Jahrhunderten wieder zunahm, ist allgemein anerkannt, vgl. etwa Hall 2014, 78f. 
Kritisch sieht dieses Kriterium Whitley 1991, 40f.
244 Service 1977, 342; der Autor kritisiert (S. 341-347) zu Recht Positionen,. die 
„ermöglichende Faktoren, wie genügende Nahrungsmenge und eine gewisse 
Bevölkerungsgröße, … für kausal-vorgängige Auslöser“ (S. 342) halten. Vgl. auch 
Breuer 2014, 33.
Ohne Rückgriff auf die Ethnologie stellt die systemtheoretisch orientierte Analyse 
von Grote den Komplexitätsbegriff ins Zentrum (vgl. o. A. 212). Die „übermäßige 
Komplexität“ (Luhmann) der archaischen Zeit habe zu einer „Zunahme von 
Handlungsmöglichkeiten“ geführt, was an fünf sehr heterogenen Aspekten – an erster 



190 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Allerdings ist die Bevölkerungszunahme einer von mehreren Fak-
toren, welche die soziale Differenzierung begünstigten.245 Dazu kom-
men weitere:246 Die Verbreitung von Eiseninstrumenten erhöhte die 
landwirtschaftliche Produktivität und begünstigte eine handwerkli-
che Spezialisierung, die schon in den homerischen Epen sichtbar ist. 
Die Eisenproduktion veränderte auch die Waffentechnik und deren 
Herstellung. Kriegszüge, wie sie idealtypisch die Ilias erzählt, ha-
ben nicht zuletzt die Gewinnung von Beute, insbesondere von Me-
tallen, zum Ziel und vermehrten den Reichtum erfolgreicher Krieger. 
Auch Sklaven waren eine begehrte Kriegsbeute, die zusammen mit 
unterworfenen Bevölkerungsgruppen wie den spartanischen Helo-
ten durch ihre Arbeitsleistung oder ihren Verkauf den Besitz ihrer 
Eigentümer vergrößerten. Die Erhöhung des landwirtschaftlichen 
Mehrprodukts ermöglichte ebenso wie eine verstärkte handwerkli-
che Warenherstellung zunehmenden Handel (mit Wein, Öl, Keramik-
gefäßen, Waffen) mit entsprechenden Gewinnchancen. Auch auf der 
gesellschaftlichen Ebene konnten etwa Vererbungen und Eheschlie-
ßungen die Ungleichheit der Vermögensverhältnisse verstärken. Die 
Verwendung der Schrift schließlich veränderte und erleichterte viele 
geschäftliche und private Abläufe.

Die Unterschiede in den Eigentumsverhältnissen und deren zu-
grundeliegende Dynamik erhöhten, das wäre das nächste Glied in 
der Kausalkette, die Anfälligkeit für Auseinandersetzungen zwischen 
den Eigentümern.247 Von schlichter Uneinigkeit über zu leistende 

Stelle steht das Bevölkerungswachstum –   illustriert wird.
245 Vgl. Rönnberg 2021, 260.
246 Vgl. auch Dreher 1983, 49-51. Umfangreiche Bedingungen für eine Staatsentstehung 
sammelt auch das „circumscription“-Modell von Carneiro 1970, 734ff., das ausgeht von 
einem abgegrenzten, landwirtschaftlich genutzten Gebiet, das zu einer Gemeinschaft 
gehört, und die darauf wirkenden Einflüsse zusammenstellt. Interne gesellschaftliche 
Entwicklungen sind nach Chacon u.a. 2015 hauptsächlich verantwortlich für den 
Übergang von „Chiefdom to State“. Allerdings weichen ihre Definitionen, sei es 
vom Häuptlingstum, sei es vom Staat, von den hier zugrundegelegten ab. Auf die 
Schwierigkeit, einzelne Faktoren zu gewichten, verweist zu Recht Scheidel 2013, 13. 
Sehr allgemein bleibt Davies 2018.
247 Vgl. z. B. Schulz 2008, 56. Weil die Gesamtstruktur der griechischen Poleis auf 
dem privaten Eigentum ihrer Mitglieder aufgebaut ist, unterscheiden sich die Poleis 
von allen primitiven Gesellschaften, die Service untersucht hat und von denen er 
konstatiert, daß das Privateigentum bei der Staatsentstehung keine Rolle spiele, vgl. 



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 191

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Bezahlung oder Verzinsung, von einfachen Delikten wie Diebstahl 
oder Betrug über Raub und Körperverletzung bis hin zum Mord aus 
Habgier werden die Eigentumsdelikte gereicht haben, wie sie sich 
dann auch in der Gesetzgebung des 7. Jahrhunderts widerspiegeln 
(s. die o. unter B 2b behandelten Fälle). Für viele davon waren die 
Schlichtungsverfahren, die in der homerischen Gesellschaft prakti-
ziert wurden, nicht mehr angemessen und praktikabel. Gerade die 
Entpersönlichung und Unübersichtlichkeit, die eine Bevölkerungs-
zunahme mit sich bringt, hat die auf persönlichem Vertrauen beru-
hende Schlichtung von Streitigkeiten entwertet. Die hier in Anschlag 
gebrachten Streitigkeiten unterscheiden sich von den Konflikten zwi-
schen Schichten und Klassen, die von der oben abgelehnten Kon-
flikttheorie für die Staatsentstehung in Anspruch genommen werden. 
Es sind vielmehr Konflikte zwischen den Individuen, den wirtschaft-
lich handelnden Subjekten, die, wie oben betont, als Einzelglieder 
die Gesamtpolis konstituieren.248

Die Staatsgründung verstehe ich als Reaktion auf die vorgenann-
ten Entwicklungen, als Versuch, mit den entstandenen Herausforde-
rungen umzugehen, ihre gemeinschaftsschädlichen Auswirkungen 
einzudämmen und die Institutionalisierung zu fördern. Zentrale Auf-
gabe eines Staates, der aus Privateigentümern als selbst wirtschaften-
den Individuen besteht, ist der Schutz von Person und Eigentum.249 
Körperliche und sachliche Unversehrtheit zu gewährleisten, geschieht 
durch die Sanktionierung von Verstößen gegen diese Schutzgarantie. 
Dazu bedarf es des Rechts, das in Form von Gesetzen Verstöße defi-
niert und dagegen gerichtete Strafen festlegt. Außerdem regeln Ge-
setze die innere Ordnung des Staates, also seine Verfassung, sowie 

Service 1977, 350. Die Ausklammerung der frühgriechischen Entwicklung aus den 
ethnographischen Untersuchungen, die schon oben konstatiert wurde (A. 221. 222), 
erweist sich in diesem Punkt als besonders problematisch. 
248 In Gehrkes sehr abstrakter Formulierung ist „die Ausformung von Staatlichkeit auf 
Probleme zurückzuführen, die sich durch den Organisationsbedarf von komplexer 
werdenden Gesellschaften und vor allem durch deren Konflikthaftigkeit ergeben“, 
Gehrke 1993, 49. 66f. 
249 Diese ökonomisch-soziale Struktur ist in den von Service analysierten Gesellschaften 
nicht gegeben (s. o. A. 247). Vielleicht hat er wegen dieser Differenz die griechische 
Polis nicht in seine Fallbeispiele aufgenommen. Seine verallgemeinernden „positiven 
Folgerungen“ (so Kap. 17, S. 359ff.)  für die Entstehung der Zivilisation (d. h. des 
Staates) haben daher auch keine Relevanz für die griechische Frühgeschichte.



192 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

die Rechte und Pflichten der Amtsträger. Die Entstehung des Staates 
ist daher unmittelbar mit der Entstehung des Rechts verbunden,250 
und, wie oben bei unseren Fallbeispielen gesehen, sind die frühesten 
Manifestationen der Staatsgewalt rechtlicher Natur.

Als größte Eigentümer vor allem an Land, aber auch an mobi-
lem Besitz, besaß die griechische Oberschicht das größte Interesse 
an der Schutzfunktion des Staates. Ihre Angehörigen, die Aristokra-
ten, betrieben die Errichtung staatlicher Strukturen erstens aus die-
sem Interesse heraus, zweitens aus ihrer schon bisher bestehenden 
Verantwortung für die gesamte Gemeinschaft, demonstriert oben für 
die homerischen basileis, drittens zur Aufrechterhaltung ihrer her-
vorgehobenen und dominanten Stellung in der Gesellschaft, denn mit 
der Institutionalisierung von Funktionen in Form von Ämtern war 
nicht nur Macht, sondern auch ein entsprechendes Ansehen verbun-
den, man denke nur an die Benennung des Jahres nach dem obersten 
Amtsträger, in Athen dem Archon eponymos, und viertens zur Be-
schränkung ihrer Konkurrenz untereinander, indem die nunmehr for-
malen, festgelegten Verfahren dafür sorgten, daß innerhalb der Ober-
schicht regelmäßige Machtwechsel stattfanden, sowohl durch die 
Beschränkung der Amtszeiten auf meistens ein Jahr, als auch durch 
Iterationsverbote wie in Dreros (s. o.) oder durch Anti-Tyrannenge-
setze wie in Athen.251 

Der Großteil der Politen war ebenfalls Eigentümer, im allgemei-
nen von mittleren oder kleinen Landstücken und von entsprechen-
dem mobilen Besitz. Als solche hatten sie ein grundsätzlich gleiches 
Interesse am (staatlichen) Schutz ihrer Person und ihres Eigentums. 

250 Vgl. Jellinek 1922, 266. Das Recht im eigentlichen Sinn als kodifiziertes, abstraktes 
Recht ist daher eigentlich immer als staatliches Recht zu verstehen; vgl. Sellnow 1973, 
25: „Vom Recht kann also nur gesprochen werden, wenn der Staat existiert, der in der 
Lage ist, die positive Gesetzgebung durch Gewalt durchzusetzen.“ Mangels geeigneter 
Begriffe spricht man jedoch auch für die vorstaatlichen Verhältnisse von rechtlichen 
Verfahren, primitivem Recht o. ä. Mit der Formulierung „droit et prédroit en Grece 
ancienne“ hat L. Gernet 1951 die Unterscheidung auch begrifflich fixiert. Eine wörtliche 
deutsche Übersetzung wie „Vor-Recht“ hat sich jedoch nicht etabliert.
251 Zum Tyrannengesetz vgl. o. mit A. 152. Zum Zweck der archaischen Gesetze 
allgemein meint Harris 2018, 204, daß manche davon, wie andere Gelehrte behaupten, 
der Eindämmung der aristokratischen Konkurrenz gedient haben mögen, „but the vast 
majority of laws enacted … were directed at regulating the conduct of all members of 
the community.“



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 193

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Formalisierte und institutionalisierte Verfahren boten ihnen in vielen 
Fällen bessere Aussichten auf die Durchsetzung ihrer Anliegen als 
die traditionellen, von persönlichen Strukturen geprägten Entschei-
dungsfindungen,252 die nach Hesiod oft von willkürlich handelnden, 
„geschenkefressenden basileis“ getroffen wurden. In nunmehr for-
malisierten Volksversammlungen konnte der Demos, wenngleich nur 
pauschal und bis zu einem gewissen Grad, an politischen Entschei-
dungen mitwirken. 

Bei den Politen, die keines oder nur ein so kleines Landstück als 
Eigentum hatten, daß sie davon nicht leben konnten, beschränkte sich 
das Interesse an staatlichem Schutz auf die Unversehrtheit ihrer Per-
son. Obwohl ihr soziales Ansehen in einer Landbesitzer-Gesellschaft 
entsprechend gering war, galten sie doch als vollwertige Bürger und 
waren zur Teilnahme an der Volksversammlung und der Inanspruch-
nahme des Rechtswegs berechtigt.

Zu den gemeinsamen Interessen von Oberschicht und den übrigen 
Schichten gehörte schließlich auch der schon weiter oben angespro-
chene militärische Bereich. Sofern eine Polis bedroht oder angegrif-
fen wurde, schützten die Bürger als Soldaten Leben und Eigentum 
der Polismitglieder durch Verteidigung. Eigene Angriffe auf ande-
re Gemeinschaften hatten oft Land- oder Beutegewinne und durch 
deren Verteilung die Vergrößerung individuellen Eigentums zum 
Ziel. Solche kriegerischen Aktivitäten werden zwar bereits in den 
homerischen Epen geschildert, können aber bei der Staatsgründung 
eine Rolle gespielt haben, indem etwa striktere Hierarchieverhält-
nisse und spezialisierte Ämter wie der athenische Polemarchos ein-
gerichtet wurden. Ein weiteres gemeinsames, auf die Gemeinschaft 
gerichtetes Interesse war die Abgrenzung der Bürgerschaft, also der 
zur Polis Gehörenden, von allen anderen. Unter den oben skizzierten 
historischen Voraussetzungen dürften in der Zeit vor und um 700 v. 
Chr. die allgemeine Migration und die Sklavenhaltung zugenommen 
haben. Auch wenn ein formales Bürgerrecht in vielen Poleis erst spä-

252 Ohne Bezug auf die griechische Polis wird die „balance of power between rulers and 
ruled“ von Pettit 2023, 3. 61, zum entscheidenden Kriterium für einen „nomothetischen 
Staat“ erklärt, den er als einzigen wirklichen Staat idealisiert. Ein solcher entstehe ganz 
ohne subjektive Absichten, nur zum Besten der Gemeinschaft!



194 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

ter eingeführt wurde,253 so dürften doch von Anfang an staatliche In-
stitutionen darauf geachtet haben, wer als Fremder (xenos) und wer 
als Sklave zu gelten hatte.

Die Transformation der Polis zum Staat änderte also nichts an 
den wirtschaftlichen und sozialen Strukturen der Gesellschaft,254 es 
handelte sich nicht um eine Revolution. Im Gegenteil scheint die 
Staatsgründung gerade darauf abgezielt zu haben, die bestehenden 
Verhältnisse abzusichern und weiterzuentwickeln. Indem der archai-
sche griechische Staat sich als Gesamtheit der Polismitglieder, als 
Gemeinschaft der Oikos-Inhaber konstituierte, unterschied er sich 
von praktisch allen anderen frühen Staaten, die aus big men- und 
chiefdom-Gesellschaften hervorgegangen waren. Die damit verbun-
dene formale politische und rechtliche Gleichheit – jeder Bürger be-
saß ein gleiches Votum in der Volksversammlung; jeder Bürger war 
vor dem Gesetz gleich – perpetuierte jedoch die ökonomische und 
soziale Ungleichheit. Und diese Ungleichheit spiegelte sich auch in 
der politischen Hierarchie wider, da für lange Zeit nur Mitglieder der 
Oberschicht aktiv an der Ausübung der Staatsgewalt beteiligt waren. 
In diesem Bereich teilte sich die Bevölkerung also in Herrschende, 
auch wenn sie nur zeitweise in Gremien und Ämtern tätig waren, und 
in Beherrschte, wie es schon Aristoteles analysierte und wir es ein-
gangs in der Definition des Staates vorausgesetzt hatten.255

Die genannte Antinomie bestand, soweit unsere Quellen über-
haupt blicken lassen, in den einzelnen Poleis unterschiedlich lange 
und mehr oder weniger stabil. Erst aufgrund weiterer Entwicklungen, 
interner und externer, bildete sich ein bewußter Interessensgegensatz 
zwischen den oberen und den unteren Schichten heraus. Mit den 
Möglichkeiten, diesen Gegensatz in organisiertes Handeln zu kana-
lisieren, gingen dann in klassischer Zeit die Auseinandersetzungen 
mancherorts in regelrechte Bürgerkriege (staseis) über, und münde-
ten auch in politischen Kämpfen um die Staatsform, welche die Po-
liswelt in oligarchische und demokratische Staaten teilen sollte.

253 Vgl. dazu für das Beispiel Sizilien Dreher 2007, passim.
254 Ähnlich Andreev 1988, 26f.
255 Aristot. pol. 1277a25-28. Vgl. van der Vliet 2005, 128; s. auch Teil I, S. 27.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 195

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Literaturverzeichnis: 

Ando 2017 = C. Ando, Introduction: States and State Power in Antiquity, in C. 
Ando / S. Richardson (eds.), Ancient States and Infrastructural Power. Europe, 
Asia, and America, Philadelphia 2017, 1-16.

Andreev 1988 = J.V. Andreev, Die homerische Gesellschaft, in Klio 70 (1988) 
5-85.

Arens / Braun 2008 = W. Arens / H.-M. Braun, Die Indianer Nordamerikas. 
Geschichte, Kultur, Religion, München 20082 (1. Aufl. 2004).

Bockisch 1976 = G. Bockisch, Die Entstehung des Staates der Lakedaimonier, in 
J. Herrmann / I. Sellnow (Hrsg.), Beiträge zur Entstehung des Staates, Berlin 
19763, 123-133.

Breuer 2014 = S. Breuer, Der charismatische Staat. Ursprünge und Frühformen 
staatlicher Herrschaft, Darmstadt 2014. 

Bringmann 2016 = K. Bringmann, Im Schatten der Paläste. Geschichte des frühen 
Griechenlands von den Dunklen Jahrhunderten bis zu den Perserkriegen, 
München 2016.

Busolt / Swoboda 1920 = G. Busolt / H. Swoboda, Griechische Staatskunde I, 
München 19203.

Cantarella 1979 = E. Cantarella, Norma e sanzione in Omero, Mailand 1979.
Cantarella 2002 = E. Cantarella, Dispute Settlement in Homer. Once Again on the 

Shield of Achilles, in S. Adam u.a. (Hrsg.), Mélanges en l’honneur Panayotis 
Dimakis: Droits antiques et societé, Athen 2002, 147-165.

Carlier 1984 = P. Carlier, La Royauté en Grece avant Alexandre, Strasbourg 1984.
Carneiro 1970 = R.L. Carneiro, A Theory of the Origin of the State, in Science n. 

s. 169 (1970) 733-738. 
Chacon 2015 = Y. Chacon u.a., From Chiefdom to State: The Contribution of Social 

Structural Dynamics, in Social Evolution & History 14 (2015) 27-45.
Claessen / Skalnik (eds.) 1978 = H.J.M. Claessen / P. Skalnik (eds.), The Early 

State, Den Haag 1978 (ND Paris / New York 2011).
Cohen 1978 = R. Cohen, Introduction, in R. Cohen / E.R. Service (eds.), Origins 

of the State. The anthropology of political evolution, Philadelphia 1978, 1-20. 
Davies 2018 = J.K. Davies, State Formation in Early Iron Age Greece. The 

Operative Forces, in A. Duplouy / R. Brock (eds.), Defining Citizenship in 
Archaic Greece, Oxford 2018, 51-78.

De Angelis 2016 = F. De Angelis, Archaic and Classical Greek Sicily. A Social and 
Economic History, Oxford 2016.

Donlan 1982 = W. Donlan, The Politics of Generosity in Homer, in Helios n.s. 9 
(1982) 1-15.

Donlan 1997 = W. Donlan, The Relations of Power in the Pre-State and Early State 



196 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Polities, in L.G. Mitchell / P.J. Rhodes (eds.), The development of the Polis in 
archaic Greece, London / New York 1997, 39-48.

Dreher 1983 = M. Dreher, Sophistik und Polisentwicklung, Frankfurt a.M. 1983. 
Dreher 2006 = M. Dreher, Die Primitivität der frühen spartanischen Verfassung, in 

A. Luther / M. Meier / L. Thommen (Hrsg.), Das frühe Sparta, Stuttgart 2006, 
43-62. 

Dreher 2007 = M. Dreher, Das Bürgerrecht im griechischen Sizilien zwischen 
Recht und Politik, in E. Cantarella (Hrsg.), Symposion 2005, Wien 2007, 57-78.

Dreher 2011 = M. Dreher, Rezension von F. Schulz, Die homerischen Räte und die 
spartanische Gerusie, Düsseldorf 2011, in Dike 4 (2011) 87-96.

Dreher 2012 = M. Dreher, Athen und Sparta, München 20122 (1. Aufl. 2001).
Dreher 2017 = M. Dreher, Die griechische Tyrannis als monarchische 

Herrschaftsform, in S. Rebenich (Hrsg.), Monarchische Herrschaft im Altertum, 
Berlin 2017, 167-187.

Dreher 2019 = Il re nella Grecia antica, in R. Fiori (Hrsg.), Re e popolo. Istituzioni 
arcaiche tra storia e comparazione, Göttingen 2019, 117-138.

Dreher 2019b = M. Dreher, Hikesie, Asylie und das Tötungsgesetz Drakons, in L. 
Gagliardi / L. Pepe (Hrsg.), Dike. Essays on Greek Law in Honor of Alberto 
Maffi, Milano 2019, 87-103.

Dreher 2021 = M. Dreher, Staat und Individuum in der griechischen Polis bis zur 
klassischen Zeit, in W. Riess (Hrsg.), Colloquia Attica II. Neue Forschungen zu 
Athen im 5. Jahrhundert v. Chr., Stuttgart 2021, 119-142. 

Duplouy 2006 = A. Duplouy, Le prestige des élites. Recherches sur les modes de 
reconnaissance sociale en Grèce entre les Xe et Ve siècles avant J.-C., Paris 
2006.

Duplouy 2019 = A. Duplouy, Construire la cité. Essai de sociologie historique sur 
les communautés de l’archaïsme grec, Paris 2019.

Drews 1983 = R. Drews, Basileus. The Evidence for Kingship in Geometric Greece, 
London 1983.

Earle 1991 = T. Earle (ed.), Chiefdoms: Power, Economy, and Ideology, Cambridge 
1991.

Ehrenberg, 1969 = V. Ehrenberg, Wann entstand die Polis?, in F. Gschnitzer 
(Hrsg.), Zur griechischen Staatskunde, Darmstadt 1969, 3-25 (engl. Orig. in 
Journal of Hellenic Studies 57, 1937, 147-159).

Ehrenberg 1969a = V. Ehrenberg, Eine frühe Quelle der Polisverfassung, in F. 
Gschnitzer (Hrsg.), Zur griechischen Staatskunde, Darmstadt 1969, 26-35 
(engl. Orig. in Classical Quarterly 37, 1943, 14-18).

Engels 1972 = F. Engels, Der Ursprung der Familie, des Privateigentums und des 
Staats, in MEW 21, Berlin 1972, 25-173 (1. Auflage 1884).

Fanta 1882 = A. Fanta, Der Staat in der Ilias und der Odyssee, Innsbruck 1882. 



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 197

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Faraguna 2024 = M. Faraguna, Land and Citizenship in the Greek Polis: Real 
Property, Public Control, and Institutionalization, in Dike 27 (2024) 121-174.

Ferguson 1991 = Y. Ferguson, Chiefdoms to city-states: The Greek experience, in T. 
Earle (ed.), Chiefdoms: Power, Economy, and Ideology, Cambridge 1991, 169-192.

Ferrara 2021 = S. Ferrara, Il salto. Segni, figure, parole: viaggio all’origine 
dell’immaginazione, Milano 2021 (deutsch München 2023: Der Sprung)

Finley 1977 = M.I. Finley, The world of Odysseus, London 19772 (1. Aufl. 1954).
Finley 1979 = M.I. Finley, Die Welt des Odysseus, München 1979.
Flaig 2013 = E. Flaig, Die Mehrheitsentscheidung. Entstehung und kulturelle 

Dynamik, Paderborn 2013.
Fontenrose 1978 = J.E. Fontenrose, Delphic Oracle: Its Responses and Operations 

with a Catalogue of Responses, Berkeley 1978.
Fraß 2018 = S. Fraß, Egalität, Gemeinsinn und Staatlichkeit im archaischen 

Griechenland, München 2018. 
Fraß 2020 = S. Fraß, Die Institutionalisierung elitärer Konkurrenz in der 

homerischen Volksversammlung, in Meister / Seelentag (Hrsg.), 217-233. 
Freitag 2007 = K. Freitag, Ethnogenese, Ethnizität und die Entwicklung der griechischen 

Staatenwelt in der Antike, in Historische Zeitschrift 285 (2007) 373-399.
Fried 1960 = M.H. Fried, On the Evolution of Social Stratification and the State, in 

S. Diamond (Hrsg.), Culture in History, New York 1960, 713-731.
Fried 1967 = M.H. Fried, The Evolution of Political Society. An Essay in Political 

Anthropology, New York 1967.
Gagarin 1986 = M. Gagarin, Early Greek Law, Berkeley u.a. 1986.
Gagarin / Perlman 2016 = M. Gagarin / P. Perlman, The Laws of Ancient Crete c. 

650-400 BCE, Oxford 2016.
Gehrke 1993 = H.-J. Gehrke, Gesetz und Konflikt. Überlegungen zur frühen Polis, 

in J. Bleicken (Hrsg.), Colloquium aus Anlaß des 80. Geburtstages von Alfred 
Heuß, Kallmünz 1993, 49-68.

Gehrke 2009 = H.-J. Gehrke, States, in K.A. Raaflaub / H. van Wees (eds.), A 
Companion to Archaic Greece, Oxford 2009, 395-410.

Gernet 1951 = L. Gernet, Droit et prédroit en Grèce ancienne, in L’Année 
sociologique 3e série (1948/49), Paris 1951, 21-119 (ND in: Ders., Anthropologie 
de la Grèce ancienne, Paris 19762, 173-330).

Graham 1964 = A.J. Graham, Colony and Mother-City in Ancient Greece, Chicago 
1964 (19832).

Grote 2016a = O. Grote, Die homerische agorê und die Herausbildung politischer 
Rollen und Verfahren in archaischer Zeit, in Gymnasium 123 (2016) 247-279.

Grote 2016b = O. Grote, Die Genese der griechischen Polis als Ausdifferenzierung 
von Systemen, in Gymnasium 123 (2016) 467-489.



198 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Gschnitzer 1969 = F. Gschnitzer (Hrsg.), Zur griechischen Staatskunde, Darmstadt 
1969.

Gschnitzer 1991 = F. Gschnitzer, Zur homerischen Staats- und Gesellschaftsordnung: 
Grundcharakter und geschichtliche Stellung, in J. Latacz (Hrsg.), Zweihundert 
Jahre Homerforschung. Rückblick und Ausblick, Stuttgart / Leipzig 1991, 182-
204.

Hall 2014 = J.M. Hall, A History of the Archaic Greek World ca. 1200 - 479 BCE, 
Malden / Oxford / Carlton 20142 (1. Aufl. 2007).

Harris 2018 = E.M. Harris, Some Recent Developments in the Study of Ancient 
Greek Law, in Journal of Ancient Civilizations 33 (2018) 187-266.

Harris / Canevaro 2023 = E.M. Harris / M. Canevaro, Toward a New Text of Draco’s 
Homicide Law, in Revue des Études Grecques 136 (2023) 1-52.

Herrmann 1972 = J. Herrmann, Vorwort, in: J. Herrmann / I. Sellnow (Hrsg.), 
Beiträge zur Entstehung des Staates, Berlin 19763, 9-11.

Heuß 1969 (1946) = A. Heuß, Die archaische Zeit Griechenlands als geschichtliche 
Epoche, in F. Gschnitzer (Hrsg.) 1969, 36-96 (orig. in Antike und Abendland 
2, 1946, 26-62). 

Hildebrandt 2007 = B. Hildebrandt, Demos und Basileus. Überlegungen zu 
Sozialstrukturen in den Dunklen Jahrhunderten Griechenlands, München 2007.

Hölkeskamp 1997 = K.-J. Hölkeskamp, Agorai bei Homer, in W. Eder / K.-J. 
Hölkeskamp (Hrsg.), Volk und Verfassung im vorhellenistischen Griechenland, 
Stuttgart 1997, 1-19.

Hölkeskamp 2003 = K.-J. Hölkeskamp, Institutionalisierung durch Verortung. 
Die Entstehung der Öffentlichkeit im frühen Griechenland, in J. Rüsen / K.-J. 
Hölkeskamp (Hrsg.), Sinn in der Antike, Mainz 2003, 81-104. 

Hölkeskamp 2010 = K.-J. Hölkeskamp, Die Entstehung der Polis: Voraussetzungen 
und Bedingungen, in H.-J. Gehrke / H. Schneider (Hrsg.), Geschichte der 
Antike. Ein Studienbuch, Stuttgart / Weimar 20103, 91-106.

Hölkeskamp 2018 = K.-J. Hölkeskamp, Ethos – Ehre – Exzellenz. Antike Eliten 
im Vergleich. I: Prolegomena zu Konzepten und Kategorien, in E. Stein-
Hölkeskamp / K.-J. Hölkeskamp (Hrsg.), Ethos – Ehre – Exzellenz. Antike 
Eliten im Vergleich, Göttingen 2018, 31-41.

Jellinek 1922 = G. Jellinek, Allgemeine Staatslehre, Berlin 19224 (1. Aufl. 1900). 
Köstler 1950 = R. Köstler, Die homerische Rechts- und Staatsordnung, in 

Homerisches Recht. Gesammelte Aufsätze, 7-25, Wien 1950 = E. Berneker 
(Hrsg.), Zur griechischen Rechtsgeschichte, Darmstadt 1968, 172-195.

Lindig / Münzel 1992 = W. Lindig / M. Münzel, Die Indianer Bd. I: Nordamerika, 
München 1992 (1. Aufl. 1978).

Lotze 2007 = D. Lotze, Griechische Geschichte, München 20077 (1. Aufl. 1995).
Lundgreen 2020 = C. Lundgreen, Schlüsselmonopole oder Governance-



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 199

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Funktionen? Alternative Annäherungen an Staatlichkeit in der griechischen 
Archaik, in Meister / Seelentag (Hrsg.), 157-192.

Ma 2016 = J. Ma, Élites, élitisme et communauté dans la polis archaïque, in 
Annales HSS 71 (2016) 633-658.

Ma 2024 = J. Ma, Polis, State and Society in the Shadow of Nomima, in Gaia 27 
(2024) (DOI: https://doi.org/10.4000/11xz8, abgerufen 15. 11. 2025).

Maffi 2019 = A. Maffi, Il demos e le istituzioni della polis arcaica, in R. Fiori (ed.), 
Re e popolo. Istituzioni arcaiche tra storia e comparazione, Göttingen 2019, 
139-194. 

Maffi 2022 = A. Maffi, Recensione a J.B. Meister / G. Seelentag (Hrsg.) 2020, in 
Dike 25 (2022) 243-273. 

Maffi 2023 = A. Maffi, La costituzione tirannica nella Politica di Aristotele, in S. Freund 
(Hrsg.), Institutionalisierung und Wandel von Herrschaft. Organisation, Strukturen 
und Zentralisierung. Festschrift für Martin Dreher, Stuttgart 2023, 57-79.

Marx 1972 = K. Marx, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie (orig. 1843), 
in: MEW 1, 1972, 203-333.

Meiggs / Lewis 1988 = R. Meiggs / D. Lewis, A Selection of Greek Historical 
Inscriptions to the End of the Fifth Century B.C., Oxford 19882.

Meister 2020 = J.B. Meister, `Adel´ und gesellschaftliche Differenzierung im 
archaischen und frühklassischen Griechenland, Stuttgart 2020.

Meister / Seelentag (Hrsg.) 2020 = J.B. Meister / G. Seelentag (Hrsg.), Konkurrenz 
und Institutionalisierung in der griechischen Archaik, Stuttgart 2020. 

Moreno García 2022 = J.C. Moreno García (ed.), From House Societies to States. 
Early Political Organisation from Antiquity to the Middle Ages, Oxford 2022.

Morgan 1877 = L.H. Morgan, Ancient Society or Researches in the Line of Human 
Progress from Savagery, Through Barbarism to Civilization, New York 1877 
(ND New York 1971).

Morris 1987 = I. Morris, Burial and Ancient Society: the Rise of the City-State. 
New Studies in Archaeology, Cambridge 1987.

Morris 1998 = I. Morris, Archaeology and archaic Greek history, in N. Fisher / H. 
van Wees (eds.), Archaic Greece: New Approaches and New Evidence, London 
1998, 1-92.

Müller 2023 = M. Müller, „Nur einer sei ΚΟΙΡΑΝΟΣ, einer BΑΣΙΛΕΥΣ“. 
Terminologie politischer Rollen von der mykenischen Zeit bis zur älteren 
Tyrannis, Bonn 2023.

Murray 1995 = O. Murray, Das frühe Griechenland, München 19955 (1. Aufl. 
1982).

Osborne 1998 = R. Osborne, Early Greek Colonization. The nature of Greek 
settlement in the West, in N. Fisher / H. van Wees (eds.), Archaic Greece: New 
Approaches and New Evidence, London 1998, 251-269.

https://doi.org/10.4000/11xz8


200 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Pettit 2023 = P. Pettit, The State, Princeton 2023. 
Qviller 1981 = B. Qviller, The Dynamics of Homeric Society, in: Symbolae 

Osloenses 56 (1981) 109-155.
Raaflaub 1991 = K.A. Raaflaub, Homer und die Geschichte des 8. Jh.s v. Chr., in 

J. Latacz (Hrsg.), Zweihundert Jahre Homerforschung. Rückblick und Ausblick, 
Stuttgart / Leipzig 1991, 205-256.

Riess 2023 = W. Riess, Drakon der Versöhner: Eine Neudeutung des drakontischen 
Tötungsgesetzes vor dem zeitgenössischen gesellschaftspolitischen Hintergrund, 
in P. Scheibelreiter (Hrsg.), Symposion 2022, Wien 2023, 37-74.

Rönnberg 2021 = M. Rönnberg, Athen und Attika vom 11. bis zum frühen 6. Jh. v. Chr. 
Siedlungsgeschichte, politische Institutionalisierungs- und gesellschaftliche 
Formierungsprozesse, Rahden/Westf. 2021.

Roussel 1976 = D. Roussel, Tribu et Cité, Paris 1976.
Runciman 1982 = W.G. Runciman, Origins of States. The Case of Archaic Greece, 

in Comparative Studies in Society and History (CSSH) 24 (1982) 351-377.
Sahlins 1963 = M.D. Sahlins, Poor Man, Rich Man, Big Man, Chief: Political 

Types in Melanesia und Polynesia, in Comparative Studies in Society and 
History 5 (1963) 285-303.

Scheidel 2013 = W. Scheidel, Studying the State, in P.F. Bang / W. Scheidel (eds.), 
The Oxford Handbook of the State in the Ancient Near East and Mediterranean, 
Oxford 2013, 5-57. 

Schmitt, T. 2017 = T. Schmitt, Die Polis als Staat, in C. Horst / T. Schmitt (Hrsg.), 
Die antike Stadt: Begriff – Imagination – Soziale Realität, Bremen 2017, 9-28. 

Schmitz 2008 = W. Schmitz, Verpaßte Chancen. Adel und Aristokratie im 
archaischen und klassischen Griechenland, in H. Beck / P. Scholz / U. 
Walter (Hrsg.), Die Macht der Wenigen. Aristokratische Herrschaftspraxis, 
Kommunikation und `edler´ Lebensstil in Antike und Früher Neuzeit, München 
2008, 35-70.

Schmitz 2023 = W. Schmitz, Leges Draconis et Solonis (LegDrSol). Eine neue 
Edition der Gesetze Drakons und Solons mit Übersetzung und historischer 
Einordnung, 2 Bde., Stuttgart 2023. 

Schuller 2002 = W. Schuller, Griechische Geschichte, München 20025.
Schulz 2008 = R. Schulz, Kleine Geschichte des antiken Griechenland, Stuttgart 

2008.
Schulz 2011 = F. Schulz, Die homerischen Räte und die spartanische Gerusie, 

Düsseldorf 2011.
Schulz / Walter 2022 = R. Schulz / U. Walter, Griechische Geschichte ca. 800 – 322 

v. Chr., 2 Bde., Berlin / Boston 2022.
Schuppert 2010 = G.F. Schuppert, Staat als Prozess. Eine staatstheoretische Skizze 

in sieben Aufzügen, Frankfurt a.M. 2010. 



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 201

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Seelentag 2009 = G. Seelentag, Regeln für den Kosmos. Prominenzrollen und 
Institutionen im archaischen Kreta, in Chiron 39 (2009) 565-599.

Seelentag 2020 = G. Seelentag, Das Kartell. Ein Modell soziopolitischer 
Organisation in der griechischen Archaik, in Meister / Seelentag (Hrsg.) 2020, 
61-94.

Seelentag 2023 = G. Seelentag, Die Entstehung von Institutionen der 
Konfliktregulierung im archaischen Griechenland aus Kooperation der 
Eliten, in S. Freund (Hrsg.), Institutionalisierung und Wandel von Herrschaft. 
Organisation, Strukturen und Zentralisierung. Festschrift für Martin Dreher, 
Stuttgart 2023, 99-131.

Sellnow 1973 = W. Sellnow, Marx, Engels und Lenin zu dem Problem der 
Staatsentstehung, in J. Herrmann / I. Sellnow (Hrsg.), Beiträge zur Entstehung 
des Staates, Berlin 1973, 13-26.

Service 1964 = E.R. Service, Primitive Social Organization. An Evolutionary 
Perspective, New York 19642 (1. Aufl. 1964).

Service 1977 = E.R. Service, Ursprünge des Staates und der Zivilisation. Der Prozeß 
der kulturellen Evolution, Frankfurt a.M. 1977 (engl. Orig. New York 1975).

Small 2009 = D.B. Small, The dual-processual model in ancient Greece. Applying 
a post-neoevolutionary model to a data-rich environment, in Journal of 
Anthropological Archaeology 28 (2009) 205-221.

Snodgrass 1974 = A.M. Snodgrass, An Historical Homeric Society? in: Journal of 
Hellenic Studies 94 (1974) 114-125.

Snodgrass 1980 = A.M. Snodgrass, Archaic Greece. The Age of Experiment, 
London 1980.

Spahn 1977 = P. Spahn, Mittelschicht und Polisbildung, Frankfurt a.M. u.a. 1977.
Stahl 2003 = M. Stahl, Gesellschaft und Staat bei den Griechen: Archaische Zeit, 

Paderborn 2003.
Stein-Hölkeskamp 1989 = E. Stein-Hölkeskamp, Adelskultur und Polisgesellschaft. 

Studien zum griechischen Adel in archaischer und klassischer Zeit, Stuttgart 
1989.

Stein-Hölkeskamp 2010 = E. Stein-Hölkeskamp, Die Welten des Homer, in H.-
J. Gehrke / H. Schneider (Hrsg.), Geschichte der Antike. Ein Studienbuch, 
Stuttgart / Weimar 20103, 77-91.

Stein-Hölkeskamp 2015 = E. Stein-Hölkeskamp, Das archaische Griechenland. 
Die Stadt und das Meer, München 2015.

Terrenato / Haggis 2011 = N. Terrenato / D. Haggis, Introduction, in Dies. 
(eds.), State Formation in Italy and Greece. Questioning the Neoevolutionist 
Paradigm, Oxford / Oakwill 2011, 1-16.

Thommen 1996 = L. Thommen, Lakedaimonion Politeia. Die Entstehung der 
spartanischen Verfassung, Stuttgart 1996.



202 Martin Dreher

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Thommen 2003 = L. Thommen, Sparta. Verfassungs- und Sozialgeschichte einer 
griechischen Polis, Stuttgart / Weimar 2003.

Ulf 1990 = C. Ulf, Die homerische Gesellschaft. Materialien zur analytischen 
Beschreibung und historischen Lokalisierung, München 1990. 

Ulf 2011 = C. Ulf, Zur ̀ Vorgeschichte´ der Polis. Die Wettbewerbskultur als Indikator 
für die Art des politischen Bewußtseins, in Hermes 139 (2011) 291-315.

Ulf 2024 = C. Ulf, Rezension Moreno García 2022, in Sehepunkte 24 (2024) Nr. 
2, 38087.

Ulf / Kistler 2020 = C. Ulf / E. Kistler, Die Entstehung Griechenlands, Berlin / 
Boston 2020. 

van der Vliet 2005 = E.Ch.L. van der Vliet, Polis. The Problem of Statehood, in 
Social Evolution & History 4 (2005) 120-150. 

van der Vliet 2008 = E.Ch.L. van der Vliet, The Early State, the Polis and State 
Formation in Early Greece, in Social Evolution & History 7 (2008) 197-221. 

van der Vliet 2011 = E.Ch.L. van der Vliet, The Early Greek Polis: Regime Building, 
and the Emergence of the State, in N. Terrenato / D. Haggis (eds.), State 
Formation in Italy and Greece. Questioning the Neoevolutionist Paradigma, 
Oxford / Oakwill 2011, 119-134.

van Effenterre / Ruzé 1994 = H. van Effenterre / F. Ruzé, Nomima. Recueil 
d’inscriptions politiques et juridiques de l’archaïsme Grec, 2 Bde., Rom 1994.

van Wees 1992 = H. van Wees, Status Warriors. War, Violence and Society in 
Homer and History, Amsterdam 1992.

vom Hau 2015 = M. vom Hau, State Theory. Four Analytical Traditions, in S. 
Leibfried u. a. (eds.), Oxford Handbook of the Transformations of the State, 
Oxford 2015, 131-151. 

Walter 1993 = U. Walter, An der Polis teilhaben. Bürgerstaat und Zugehörigkeit im 
Archaischen Griechenland, Stuttgart 1993.

Weiler 1976 = I. Weiler, Griechische Geschichte. Einführung, Quellenkunde, 
Bibliographie, Darmstadt 1976.

Welwei 2002 = K.-W. Welwei, Die griechische Frühzeit, 2000 bis 500 v. Chr., 
München 2002.

Welwei 2004 = K.-W. Welwei, Sparta. Aufstieg und Niedergang einer antiken 
Großmacht, Stuttgart 2004.

Whitley 1991 = J. Whitley, Style and Society in Dark Age Greece. The Changing 
Face of a Pre-Literate Society, 1100-700 B.C., Cambridge 1991 (repr. 1995).

Wolff 1961 = H.-J. Wolff, Der Ursprung des gerichtlichen Rechtsstreits bei den 
Griechen, in Ders., Beiträge zur Rechtsgeschichte Altgriechenlands und des 
hellenistisch-römischen Ägyptens, Weimar 1961, 1-90.

Wright 1977 = H.T. Wright, Recent Research on the Origin of the State, in Annual 
Review of Anthropology 6 (1977) 379-397.



Die Transformation der griechischen Polis zum Staat (II) 203

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

Yoffee 2005 = N. Yoffee, Myths of the Archaic State. Evolution of the Earliest 
Cities, States, and Civilizations, Cambridge 2005.

Zeller 2020a = P. Zeller, Basileis und Goden. Gesellschaftliche Ordnung im 
früharchaischen Griechenland und der isländischen Freistaatszeit, Göttingen 
2020.

Zeller 2020b = P. Zeller, Das mittelalterliche Island und die griechische Archaik. 
Grenzen und Perspektiven eines diachronen Vergleichs, in: Meister / Seelentag 
(Hrsg.) 2020, 193-216.

Zurbach 2013 = J. Zurbach, La formation des cités grecques. Statuts, classes et 
systèmes fonciers, in Annales HSS 68 (2013) 957-998.

Nachtrag zum Literaturverzeichnis von Teil I

Gschnitzer 1958 = F. Gschnitzer, Abhängige Orte im griechischen Altertum, 
München 1958.

Hansen 2003 = M.H. Hansen, 95 Theses About the Greek Polis in the Archaic and 
Classical Periods, in Historia 52 (2003) 257-282.


