
recensioni

Hans Beck / Kaja Harter-Uibopuu (eds.),  
Ancient Greek Law. Vectors of Unity and Local 
Idiosyncrasy, Leiden 2025, p. 266.  
ISBN 978-3-412-53312-0 (OpenAccess).

Nel libro vengono pubblicati gli Atti di un Convegno, tenutosi a Müns-
ter nel 2023. Consta di undici contributi e di un indice delle iscrizioni citate 
(non è chiaro perché non di tutte le fonti), mentre la bibliografia è annessa 
separatamente a ciascun contributo. La cifra che vorrebbe essere comune ai 
vari contributi ripropone, come si evince dal sottotitolo, la vecchia questio-
ne unità/pluralità con riferimento al diritto del mondo greco. La soluzione 
che i curatori presentano si può riassumere nella seguente proposizione: la 
tensione “of independence and union with others…created room and op-
portunity for common, or rather comparable institutions in law, not because 
of a common legal heritage or let alone similar dogmatic views, but becau-
se everyday life was easier to handle when there was agreement on certain 
legal processes and procedures, e. g., common principles in the question of 
the accessibility of local courts for non-citizens, in cross-polis marriages, or 
in trans-polis trade, among others” (p. 12). Nello stesso tempo, però, si 
parla di “common legal traditions”. Non è chiaro, dunque, se, almeno se-
condo i curatori, vi sia un insieme di concezioni comuni, salvo differenzia-
zioni marginali, oppure se le convergenze siano dovute soltanto a esigenze 
pratiche. Trovo singolare che dei fondamentali lavori di H.J Wolff su questo 
tema non vi sia quasi traccia nel corso del volume (salvo che per il contri-
buto di Sänger su cui v. infra). In ogni caso, in parecchi dei contributi pub-
blicati, il tema unità/pluralità dell’esperienza giuridica greca non trova un 
riscontro sostanziale nella trattazione. Veniamo al primo contributo: Hans 
Beck, Land and law in Archaic Thebes, p. 15-42. L’A. esordisce con alcune 
affermazioni relative alle norme contenute nel Codice di Gortina: “If there 
were no sons but a daughter, the heiress (epikleros) was obliged to marry 
the closest relative of the deceased who then took possession of the family 
property”. Qui andrebbe precisato che cosa si intende per “possession” (p. 
15). Non è infatti il marito della epikleros che diventa proprietario dei beni, 

DOI 10.54103/1128-8221/30347
Pubblicato da Milano University Press

Articolo pubblicato sotto Licenza CC BY-SA.

https://doi.org/10.54103/1128-8221/30347


380 Recensioni - A. Maffi

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

ma i figli generati da lui e dalla epikleros stessa. Sempre in relazione alle 
ereditiere, l’A. scrive: “If there were no legitimate male descendants at all, 
they might refuse to marry (7.52 to 8.8), although under noticeable loss of 
her property” (p. 15). Qui andrebbe precisato che possono rifiutare di spo-
sare il parente designato, non che possono decidere di non sposarsi. Al di là 
di queste puntualizzazioni, il punto fondamentale è che dal Codice di Gor-
tina non risulta in alcun modo che “political participation and social status 
were intertwined with the possession of property” (p. 15). Anzi: se si ade-
risse all’interpretazione sottoscritta da autorevole parte della dottrina, che 
vede in lavoratori dipendenti (Foikeis) del defunto coloro a cui il Codice 
assegna l’eredità in assenza di parenti (col. V 25-28), non si tratterebbe 
nemmeno di uomini liberi. Ma lasciamo da parte Creta, a cui l’A. si limita 
ad accennare, e veniamo al tema specifico del contributo, ossia le testimo-
nianze giuridicamente rilevanti provenienti dalla Beozia arcaica. La prima 
fonte presa in considerazione è naturalmente la vicenda della lite tra Esiodo 
e il fratello. Qui l’A. segue le tracce dell’interpretazione proposta da An-
thony Edwards, secondo cui vi sarebbe stata una prima divisione concorda-
ta fra i due fratelli “within prevailing legal practices of the community; 
hence, no court was required” (p. 20). Dopo di che Perse, irritato per il 
mancato sostegno da parte del fratello, “turned to Thespiai for support from 
another authority (the gift-eating kings there, βασιλῆας δωροφάγους, 38–
39), possibly seeking review of the original division of the farm” (p. 20). 
Ora, proprio quel che sappiamo del diritto ereditario greco rende molto 
improbabile questa interpretazione. La divisione ereditaria (sicuramente in 
parti uguali tra fratelli, nonostante i dubbi dell’A.) è basata sul consenso fra 
gli eredi. La col. V del Codice di Gortina non prevede una divisione giudi-
ziale dell’eredità; prevede solo che, in caso di disaccordo sulla composizio-
ne delle quote ereditarie, i beni vengano venduti e resi così matematicamen-
te divisibili in parti uguali. Certo si può obiettare che non sappiamo se nella 
Beozia esiodea si possa parlare di corrispettivo in denaro; e che un argo-
mento basato sulla comparazione rileva soltanto se si crede nell’esistenza di 
principi giuridici comuni. In ogni caso, parlare di “conflicts between va-
rious agents, conceptions of law, and bodies vested with legal authority” (p. 
21) a proposito della disputa tra i due fratelli non mi pare giustificato da 
elementi ricavabili dal testo esiodeo. Oltre tutto le opere di Esiodo offrono 
un quadro molto più ricco e complesso delle procedure di risoluzione delle 
liti, che l’A. non prende in considerazione, così come non tiene conto di 



Ancient Greek Law. Vectors of Unity and Local Idiosyncrasy 381

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

fondamentali prese di posizione in proposito da parte di Bonner, Steinwen-
ter, Wolff ecc. Passiamo al passo della Politica aristotelica relativo all’atti-
vità legislativa di Filolao (Pol. 1274b2-6): νομοθέτης δ᾿αὐτοῖς ἐγένετο 
Φιλόλαος περί τ᾿ἄλλων τινῶν καὶ περὶ τῆς παιδοποιίας, οὓς καλοῦσιν 
ἐκεῖνοι νόμους θετικούς· καὶ τοῦτ᾿ ἐστὶν ἰδίως ὑπ᾿ ἐκείνου νενομοθετημένον, 
ὅπως ὁ ἀριθμὸς σῴζηται τῶν κλήρων. Filolao ha dunque emanato norme in 
materia di “making of children” (traduzione letterale da condividere) che 
vengono intese dalla dottrina prevalente (a mio parere correttamente) come 
leggi in materia di adozione. A proposito della qualifica attribuita a questi 
nomoi, l’A. enuncia, invece, una tesi, credo, del tutto nuova: “νόμοι θετικοί 
does not translate as “laws of adoption” but simply “set laws,” in the sense 
of fixed or statute laws” (p. 23). Ora, è vero che il verbo, da cui l’aggettivo 
è ricavato, potrebbe evocare i tesmoteti ateniesi; ma, ad una lettura non 
pregiudiziale del testo aristotelico, è chiaro che la qualifica si riferisce alle 
leggi in materia di παιδοποιία, non all’insieme della legislazione di Filolao 
(si noti che un aggettivo teso a qualificare l’oggetto di una normativa lo 
incontriamo in altre fonti, ad es. dove si parla di nomoi emporikoi). Inoltre, 
sempre secondo l’A., “the making of children” va inteso come “their status 
definition through law” (p. 23): vedremo poco più avanti che cosa l’A. in-
tende con una simile traduzione. Quanto alla seconda parte della proposi-
zione aristotelica, essa alluderebbe a “an overall package of laws rather 
than one legal matter alone” (p. 23). L’A. propone quindi la seguente tradu-
zione del brano: ““Philolaos became the Thebans’ lawgiver in regard to 
various matters, including the legal status of children, which they call sta-
tute laws; and this (i. e., the overall package) was specifically enacted by 
him so that the number of the kleroi might be preserved” (p. 23). A me pare 
che anche la traduzione della seconda parte della proposizione risulti poco 
plausibile. Infatti, se coordinata con la prima parte, indicherebbe che l’inte-
ra legislazione di Filolao avrebbe avuto di mira la conservazione del nume-
ro dei kleroi; mi pare evidente, invece, che la conservazione del numero dei 
kleroi dipende soltanto dalla legge sulla παιδοποιία. Ma soffermiamoci ora 
sul senso che l’A. attribuisce a quest’ultimo termine. L’A. osserva che que-
sto è l’unico passo delle opere di Aristotele in cui ricorre il termine 
παιδοποιία, mentre di norma il filosofo si serve del termine τεκνοποιία 
(d’altronde l’A. riconosce che i due termini sono normalmente usati come 
sinonimi nella letteratura di età classica). L’A. ritiene quindi che i due ter-
mini, almeno nel contesto della legislazione arcaica, abbiano significati di-



382 Recensioni - A. Maffi

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

versi (in particolare mettendo a confronto le disposizioni, di contenuto ap-
parentemente analogo, di Fidone e di Filolao, così come riportate da 
Aristotele nel II libro della Politica). E per illustrare la differenza si rifa (p. 
25 n. 26) alla tesi di Fossey, Boiotia in Ancient Times, 1979, p. 80, secondo 
cui “it is clear that the word παιδίον is used for the child when the law con-
cerns or recognizes descent through the male; τέκνον is used of the case 
when the child is seen only in relation to its mother”. L’opinione di Fossey 
si basa su un uso (che possiamo considerare chiaramente atecnico) da parte 
dei tragediografi, e soprattutto su un’interpretazione (purtroppo influenzata 
da una tesi oggi del tutto abbandonata di Willetts) di col. IV 1-6 del Codice 
di Gortina, in cui teknon e paidion sarebbero riferiti rispettivamente a una 
discendenza matrilineare e patrilineare. Per dimostrare che questa interpre-
tazione è del tutto cervellotica basterebbe leggere le norme relative alla 
successione ereditaria nella col. V 9 ss. del Codice, dove i discendenti sia 
del padre che della madre sono appunto denominati tekna. Sembra quindi 
di capire che, per l’A., Filolao, pur provenendo da un ordinamento giuridi-
co (Corinto), dove la filiazione matrilineare era determinante, si sarebbe 
adeguato alle consuetudini tebane attribuendo la successione dei fondi in 
base ai principi della successione patrilineare (per nascita o per adozione); 
il che si desumerebbe appunto dall’uso del termine παιδοποιία da parte di 
Aristotele (p. 25: “Aristotle might thus indeed have encountered in his sour-
ces that the Corinthian Philolaos, a man from a matrilineal community, 
enacted a piece of legislation in Thebes that resonated with patrilineal tra-
ditions there – hence, παιδοποιία”). A parte il fatto che, come abbiamo vi-
sto, questa interpretazione si basa su un fondamento linguistico inesistente, 
non si capisce in che cosa Filolao avrebbe innovato rispetto ai principi che 
già regolavano la successione ereditaria a Tebe. La novità consisterebbe 
nella loro messa per iscritto. Oltre ai fondati dubbi su una traduzione del 
tutto originale di thetikoi da parte dell’A., non mi pare che Aristotele inten-
desse caratterizzare esclusivamente attraverso il ricorso alla scrittura le no-
vità legislative introdotte da Filolao. Il contributo dell’A. prosegue con 
l’accurato esame di alcune tavolette bronzee ritrovate a Tebe all’inizio degli 
anni ‘2000. Le considerazioni dell’A. relative a tali testi sono di grande in-
teresse e contribuiranno certamente a future discussioni in proposito (anche 
se non tutte mi sembrano condivisibili)..

I saggi di Athina Dimopoulou, Diversity and unity of public institutions 
and sanctions. The case of the cities of Lesbos (Archaic to Hellenistic Ti-



Ancient Greek Law. Vectors of Unity and Local Idiosyncrasy 383

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

mes) (p. 43-64), e di Donatella Erdas, Selling land and houses in the ancient 
Greek poleis. Some notes on procedures, liabilities, and parties involved (p. 
65-82) costituiscono delle intelligenti e utili messe a punto delle nostre co-
noscenze relative agli argomenti trattati. Il saggio di Alain Bresson, Ancient 
Greek monetary laws and regulations (p. 83-109) costituisce una sintesi di 
grande interesse e utilità per lo storico del diritto, indagando sulla politica 
legislativa delle poleis in relazione alla produzione monetaria e alla sua rile-
vanza per la vita economica e sociale. Il saggio di Dorothea Rohde, Excep-
tions that prove the rule. The local conditionality of debt cancellations (p. 
111-131) a mio parere non aggiunge molto di nuovo alla vasta bibliografia 
in materia. Mi limito poi a menzionare gli interessanti contributi di Ruben 
Post, A unique federal fiscal and legal institution from Early Hellenistic 
Achaia (p. 133-150), di Zinon Papakonstantinou, Greek legal pluralism. 
The case of sport and festivals (151- 180), di Laura Gawlinski, Personal, 
local, global Greek dress in ritual norms (p. 181-202) e di Lina Girdvainyte, 
Roman legal enactments in mainland Greece in the 2nd century BCE. A 
source of unity in the face of fragmentation? (p. 203-223). Qualche parola 
in più sul contributo, come sempre stimolante, di Patrick Sänger, P.Eleph. 
1: A document and its origin. Some thoughts on the methodology of Hans 
Julius Wolff and Joseph Mélèze Modrzejewski (p. 225-237). I due grandi 
studiosi, citati nel titolo del contributo, consideravano il famoso contratto di 
matrimonio, datato 310 a.C., cioè circa 20 anni dopo la conquista macedone 
dell’Egitto, espressione di tradizioni giuridiche importate dalla Grecia clas-
sica (all’origine della koiné giuridica ellenistica), quindi nettamente distinte 
dalle pratiche giuridiche locali. L’A. mette invece in luce una serie di carat-
teristiche del documento che farebbero pensare all’influenza di tradizio-
ni egiziane con riferimento non “to legal formulas and their development, 
but instead to the materiality, the components, and the external design of 
the deed”. Questa influenza sarebbe dimostrata dall’uso del doppio docu-
mento scritto (syngraphe) e dalla presenza dei testimoni all’atto. La koiné 
giuridica ellenica (influenzata soprattutto dal diritto attico) sarebbe dunque 
un’entità molto meno separata dal contesto locale di quanto comunemente 
non si ritenga. Come dicevo, la tesi è ben argomentata. Tuttavia, mi chiedo 
prima di tutto se gli elementi (tutto sommato) estrinseci su cui essa si basa 
(e lo stesso A. lo riconosce) non siano secondari rispetto al contenuto stesso 
del documento, che sembra essere genuinamente greco, salvo confronti con 
possibili analoghi contratti di matrimonio demotici. Inoltre, mi chiedo se i 



384 Recensioni - A. Maffi

ISSN 1128-8221 – DIKE 28 (2025)

circa 20 anni dall’insediamento della popolazione greca in Egitto si possano 
considerare un periodo di tempo sufficiente a contaminare pratiche greche 
ed egiziane. Infine, mi chiedo se le caratteristiche del documento, che l’A. 
attribuisce appunto all’influenza locale, non potrebbero trovare una spiega-
zione nel fatto che gli sposi provengono da due località piuttosto distanti, 
e lo stesso vale per due dei testimoni. Da citare naturalmente, last but not 
least, il contributo di Philipp Scheibelreiter, Common concepts in Athens 
and Rome? A comparative legal perspective on the ὁμολογία (p. 239-262), 
in cui l’A. difende una concezione originale del contenuto dell’homologia 
(in particolare ateniese) attraverso un confronto con la nuncupatio oggetto 
di un versetto delle XII Tavole. Complessivamente si tratta di un volume 
ricco di spunti di grande interesse, che mostra quante tessere ancora man-
chino al mosaico che gli studiosi di diritto greco si sforzano di ricostruire e 
contribuisce indubbiamente ad arricchirlo. 

Alberto Maffi
ORCID: 0000-0003-0065-0540

Università degli Studi di Milano Bicocca (ROR: 01ynf4891) 
Pubblicato il 22/12/2025

https://www.orcid.org/0000-0003-0065-0540
https://www.ror.org/01ynf4891

