
DIKE  

RIVISTA DI STORIA DEL DIRITTO GRECO ED ELLENISTICO  

 

21  

 

2018 

  



 

  



DIKE 

RIVISTA DI STORIA DEL DIRITTO GRECO ED ELLENISTICO 

 

 

DIRETTORI 

Eva Cantarella, già Università degli Studi di Milano (eva.cantarella@unimi.it) 

Alberto Maffi, già Università degli Studi di Milano Bicocca (alberto.maffi @unimib.it) 

  

COORDINATORE  

Laura Pepe, Università degli Studi di Milano (laura.pepe@unimi.it)  

 

COMITATO DI REDAZIONE  

Antonio Banfi, Università degli Studi di Bergamo (antonio.banfi @unibg.it)  

Lorenzo Gagliardi, Università degli Studi di Milano (lorenzo.gagliardi@unimi.it)  

Laura Pepe, Università degli Studi di Milano (laura.pepe@unimi.it) 

  

COMITATO SCIENTIFICO  

David Cohen, Berkeley University  

Edward Cohen, University of Pennsylvania  

Martin Dreher, già Otto-von-Guericke-Universität Magdeburg  

Michele Faraguna, Università degli Studi di Milano  

Michael Gagarin, già University of Texas at Austin  

† Remo Martini, già Università degli Studi di Siena  

† Joseph Mélèze-Modrzejewski, già Université Panthéon-Sorbonne  

Hans-Albert Rupprecht, già Universität Marburg  

Gerhard Thür, Österreichische Akademie der Wissenschaften  

Stephen Todd, University of Manchester  

Julie Velissaropoulos-Karakostas, già Panepistemio Athenon  

Robert W. Wallace, Northwestern University, Evanston 

 

  



DIKE 
 
RIVISTA DI STORIA DEL DIRITTO GRECO ED ELLENISTICO 

21, 2018 

 

INDIRIZZI EMAIL DEI CONTRIBUTORI DI QUESTO VOLUME 

Domingo Aviles: domingo_aviles@sfu.ca 

Ifigeneia Giannadaki: giannadaki.if@ufl.edu 

Annabella Oranges: annabella.oranges@unicatt.it 

Rachel Zelnick-Abramovitz: rachelze@tauex.tau.ac.il 

Alberto Maffi: alberto.maffi@unimib.it 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Volume pubblicato con il contributo dell’Università degli Studi di Milano. 

 

 

 

Issn: 1128-8221 

Isbn: 9788857546797 

  



Indice 
 

 
Articoli 

 
Domingo Aviles 

Are the suitors in the Odyssey guilty of rape? A linguistic analysis    3 

 

Ifigeneia Giannadaki 

The citizen and the ‘outsider’: reconstructing civic identity and ideology in 

Demosthenes’ political (forensic) speeches       19 

 

Annabella Oranges 

Nicomaco a processo          49 

 

Rachel Zelnick-Abramovitz 

Kabeiroi, manumitted slaves and xenoi: the manumission inscriptions from  

Lemnos           87 

 

Recensioni 

 
Alberto Maffi 

Rassegna critica                   117 



 
 

Dike - 21 (2018): 3-18 

Domingo Aviles 

Are the suitors in the Odyssey guilty of rape? A 

linguistic analysis (*) 

 

 

 

 

Abstract 

In book 22 of the Odyssey, just after the massacre of the suitors, Odysseus also has 

twelve maidservants executed, in part because they had engaged in sexual relations with 

his enemies. But in other passages we are told that the suitors would use force to get 

their way with female slaves (and Odysseus accuses them precisely of this crime in 

verse 22.37). This seeming contradiction has caused a great deal of confusion among 

commentators, translators and other modern readers. In this article I argue that there is 

no real reason for such confusion, which is based on an unwarranted reading of 22.37 

as definite, that is, as though it implied that all slave women have behaved in the same 

way and that they have all been subjected to violence by the suitors. I also try to tease 

out, from the text of the Odyssey itself as well as some legal texts from classical poleis, 

which moral assumptions may have led the protagonist to behave as he does. 

 

Nel libro 22 dell’Odissea, subito dopo il massacro dei pretendenti, Odisseo fa 

giustiziare anche dodici sue ancelle, in parte perché avevano avuto rapporti sessuali con 

i suoi nemici. Ma in altri passi ci viene detto che i pretendenti avrebbero violentato le 

schiave (e Odisseo li accusa precisamente di questo crimine nel verso 22.37). 

Quest’apparente contraddizione ha causato una grande confusione tra commentatori, 

                                                           
* An earlier version of this paper was given at the 48th conference of the Classical Association of 

the Pacific Northwest in Tacoma in March 2018. I greatly benefited from the discussion that 

followed it. I would also like to thank Dr. David Mirhady and my sister Raissa Avilés for reading 

early drafts of this paper, Dr. Eirini Kotsovili for bringing to my attention M. Atwood’s 

Penelopiad and, last but not least, the editors and the referee for Dike for helping me give this 

article the final polish. 

 



Are the suitors in the Odyssey guilty of rape? A linguistic analysis     4 

 

Dike - 21 (2018): 3-18 

traduttori e altri lettori moderni. In questo articolo sostengo che tale confusione è 

fondata su un malinteso, ovvero su una lettura ingiustificata del verso 22.37 come 

linguisticamente definito, cioè come se implicasse che tutte le schiave si fossero 

comportate nello stesso modo e tutte fossero vittime della violenza dei pretendenti. 

Cerco anche di dedurre, tanto dal testo della stessa Odissea quanto da alcuni testi 

giuridici provenienti da poleis classiche, quali concezioni morali abbiano spinto il 

protagonista a comportarsi in tal modo. 

 

 

 

 

When we read or translate passages from the two major Greek epic poems, we face the 

same issue with which we must deal when confronted with languages that lack a definite 

article, such as Latin or Russian: with every noun we encounter we must decide whether 

or not to supply an article – a definite or indefinite one – or, as a linguist would put it, 

whether the noun in question is definite or indefinite. In general linguistics several 

theories have been proposed to capture the nature of this phenomenon; particularly 

important here is the work of John A. Hawkins1, and in this paper I use a definition of 

definiteness that closely follows Hawkins’s approach. According to him, when a noun 

is definite, its referent is both specific (that is, belongs to a well-defined set of individual 

things that is known both to the speaker and to the listener) and inclusive (that is, in the 

case of plural or uncountable nouns, their meaning encompasses all elements of the set 

at hand).1 To exemplify this, let us consider the following two examples:2 ‘“Bring the 

[stumps]3 in after the game of cricket.” – Would I be satisfied if the hearer brought me 

only four or five of the six [stumps]? I would not. […] “I must ask you to move the 

sand from my gateway.” – Would I be satisfied if only some were moved? I would not. 

                                                           
1  J. Hawkins, Definiteness and Indefiniteness. A Study in Reference and Grammaticality 

Prediction (London, 1978). See also J. Hawkins, ‘On (in)definite articles: implicatures and 

(un)grammaticality prediction’, Journal of Linguistics 27, 405-42. 
2  See Hawkins (n. 1), 158. Cf. ibid., p. 17: ‘The definite description refers “inclusively” to the  

totality of the objects satisfying the descriptive predicate within the relevant pragmatic set.’ In 

other words, only with singular countable nouns does the definite article – or, for that matter, 

any other marker of definiteness – entail uniqueness; with plural countable ones it implies that 

all elements of the given set are included. 
2  Hawkins (n.1), 159 (Italics in the original). 
3  ‘Wickets’ in the original. The author must be confusing the wickets, of which there are two, 

  with the stumps, three of which make up each wicket. 



5     Domingo Aviles 

 

Dike - 21 (2018): 3-18 

If my hearer only moved part of the sand away, I would be justified in complaining: I 

thought I asked you to …’ In all these cases, the reference set (Hawkins’ ‘shared’ or 

‘pragmatic set’) is established pragmatically, that is, the listener (or reader) has to infer 

from the context which specific set of things is being referred to. 

However, in many cases a definite noun phrase does not imply that literally 

every element of the set is included in the description; for instance, if we say that ‘the 

Russians fought against the Germans in WWII’, this does not mean that literally every 

Russian and every German fought. In such cases, the set is seen as a collective rather 

than a number of separate individuals. However, such definiteness contains a 

generalization that invites the reader to consider all individuals included in the set at 

hand as implicated in what is predicated of the group. 

Such a level of analysis regarding (in)definiteness as is practiced in general 

linguistics is rarely found in Classical scholarship. To be sure, most scholars of 

Classical languages (as well, I suppose, as most of those conversant with Russian, 

Chinese etc.) continually establish in their own minds whether a noun is definite or not 

without, as a rule, giving it much thought; and when they translate into a modern 

language that does mark (in)definiteness explicitly through articles, they automatically 

add the article the target language requires, or omit it when the target language requires 

that it be omitted, based on their understanding of the passage in question. In fact, 

seldom does the absence of an article create ambiguity, since in languages without 

articles there are either other indicators of (in)definiteness or the context suggests or 

imposes a definite or indefinite interpretation. 

One case where the lack of a definite article does cause difficulties is the phrase 

δμωαὶ γυναῖκες in Odyssey 22.37. In all the translations I have consulted, this 

expression is rendered as ‘the female slaves’ (i.e. the female slaves who serve in 

Odysseus’s house). Likewise, where the word μνηστῆρες appears it is usually translated 

as ‘the suitors’. In many cases this translation is certainly correct, for instance, in Od. 

22.427, where Penelope is said to have prohibited Telemachus from giving the female 

slaves orders (σημαίνειν ἐπὶ δμῳῆσι γυναιξί). This is probably because this prohibition, 

constituting a general statement, logically applies to all elements that are included in 

the expression at hand. The servant women we are talking about belong to a specific set 

(that is, those female slaves who serve in Odysseus’s household), and since the 

prohibition is not qualified, Telemachus is forbidden from giving orders to any of them. 



Are the suitors in the Odyssey guilty of rape? A linguistic analysis     6 

 

Dike - 21 (2018): 3-18 

Consequently, all servants are included in the prohibition, which makes the referent not 

only specific but also inclusive – in other words, definite. 

Less straightforward is the interpretation of passages when a non-general 

statement is made, that is, when a specific event is recounted. In such a case we cannot 

be so sure, in the absence of a definite article, whether the statement applies to all X or 

only to some, and so we must be careful about our use of the article. Sometimes a 

definite interpretation is possible; for instance, in 23.356 we read: 

 

 μῆλα δ’ ἅ μοι μνηστῆρες ὑπερφίαλοι κατέκειραν 

 

 the cattle of mine that the haughty suitors ate away. 

 

Here the statement applies to all suitors and, consequently, needs the definite article. 

Eating Odysseus’ food is what the suitors – all of them – did; there is no reason to 

exclude any of them from the statement, although from a purely grammatical point of 

view we certainly could. The occurrence of passages such as the two discussed here, 

however, does not justify adding a definite article every time we encounter the words 

μνηστῆρες or δμωαὶ γυναῖκες. For instance, in 4.842 and 5.27 μνηστῆρες refers not to 

all suitors but only to those who have been selected to be on the ship sent out to ambush 

Telemachus and kill him, namely the twenty ‘best’ ones (4.669 and 778). There is no 

grammatical clue as to this fact, however; the reader must infer it from the context. 

This situation seems to have confused most commentators of the Odyssey and landed 

them in some intricacies in an attempt to solve the supposed contradiction between 

Odysseus’s claim in 22.37 (talking to the suitors): 

 

δμῳῆσι δὲ γυναιξὶ παρευνάζεσθε βιαίως 

 

you slept with (the?) maidservants by force 

 

and the events described at the beginning of book 20, where (the?) slave women are 

reported to have engaged and still be engaging in sexual relations with (the?) suitors (6-

8): 

 

ταὶ δ’ ἐκ μεγάροιο γυναῖκες 

ἤϊσαν, αἳ μνηστῆρσι ἐμισγέσκοντο πάρος περ, 

 

And from the hall came forth (the?) women, 



7     Domingo Aviles 

 

Dike - 21 (2018): 3-18 

Who had been sleeping with (the?) suitors… 

 

Not surprisingly given the general absence of articles from Homeric Greek, neither 

γυναῖκες nor μνηστῆρσι is accompanied by any article; ταί before δέ hardly counts as 

such.4 Nonetheless, most commentators appear to take these words as definite, which 

leads them to see a contradiction between the two statements:5 in the latter, ‘the’ female 

servants consent to the sexual acts in question; in the former they are raped.6 The 19th-

century commentator Hayman even claims, on the grounds of this alleged contradiction, 

that βιαίως in this verse means not ‘by force’ but ‘insolently’, namely against 

Odysseus.7 It is questionable, however, whether βία in Homer (or elsewhere, for that 

matter) ever simply means ‘insolence’. Although the word most often carries a 

connotation of wantonness and unlawfulness – which is what separates βία from ἀνάγκη 

when the latter is used from the point of view of the person using force, as in 9.98 

(Odysseus has some of his companions carried back to the ships by force, ἀνάγκῃ, from 

the land of the Lotus-eaters) – βία also implies, if not direct force against a person, a 

violation of his will, an action ‘in spite of’ somebody (cf. LSJ s.v. βία, II. 2.). 

Consequently, words like βιαίως and βίᾳ imply that the agent acts against the will of 

the person acted upon;8 thus, in the case at hand, it is warranted to take the suitors to be 

acting against the will of the maids they have intercourse with. When an action is in 

violation of the will of a third party, we expect the latter to be named in a genitive 

governed by βίᾳ.9 

                                                           
4  See E. Schwyzer, Griechische Grammatik, vol. I, 21: ‘Nur deiktisch sind die älteren Formen τοί 

ταί gegenüber οἱ αἱ.’ See also, on the same page, the exposition of how in Homer – unlike in 

later Greek – ὁ/ἡ followed by a connective particle (most often δέ, but others are possible) is 

mostly not adjectival. 
5  The alleged contradiction, as well as the problematic textual tradition of 22.37-8, has even 

  prompted some editors to delete 22.37 altogether. 
6  R. Omitowoju, Rape and the Politics of Consent in Classical Athens (Cambridge, 2002), 54 

goes so far as to call Od. 22.37 ‘the locus classicus for [the use of βία when physical force is 

not involved]’ – a very strange statement seeing as nearly all interpreters and translators (with 

the exception of H. Hayman, The Odyssey of Homer [London 1866-82], ad loc., cited by 

Omitowoju) take this verse to refer to rape and the adverb βιαίως to mean ‘by force’. Her 

argument is that 20.6-8 shows that ‘the’ maidservants had consensual sexual relations with the 

suitors and βιαίως cannot therefore refer to forcible intercourse but only to the alleged fact that 

such intercourse violates Odysseus’s property rights over the female slaves in question. 
7  See previous n. 
8  In Od. 2.307 βιαίως indicates that the suitors help themselves to Odysseus’s goods without 

caring about his (assumed) will and that of his family. In Il. 16.387 the will of the gods, and 

maybe also that of the community, is disregarded by those who give ‘crooked judgments’. 
9   For instance, in Aeschylus, Septem 745-6: (Laios procreated) Ἁπόλλωνος βίᾳ. 



Are the suitors in the Odyssey guilty of rape? A linguistic analysis     8 

 

Dike - 21 (2018): 3-18 

Among the other commentators, Stanford10 seems to come closest to the view 

advocated in this article. In his note on 16.108-11, he defends the mention of servant 

women being subjected to sexual violence against scholars who object to it on the 

grounds that it is nowhere shown directly.11 He states that ‘in view of 22.[3]7 and 313-

15 it seems a justifiable, if slightly exaggerated, description of the relations between the 

Suitors and some of the women, cp. 19, 154; 20, 6-8; 22, 424, 462ff.’. But while the 

expression ‘some of the women’ may sound like a clue that 22.37 does not refer to all 

of them, the passages he cites after that appear to indicate that by ‘some of the women’ 

he actually means all those maidservants who have had any kind of sexual relations 

with suitors – likely not all of them have, forcibly or otherwise, because the suitors were 

not equally interested in all of them – and sees a ‘slight exaggeration’ in the fact that 

the poet now describes such affairs as sexual violence. Yet changing the description of 

a sexual relation from consensual (as in 20.6-8) to forcible is not an ‘exaggeration’ but 

changes the content of the statement completely, since rape is not ‘exaggerated sex’ or 

anything like that. At any rate, Stanford’s comment too seems to assume that there is 

only one group of slave women who have had any sexual encounters with the suitors 

instead of two – the willing paramours and the rape victims –, or else he does not clearly 

caution against such an interpretation and fails to point out that there are indeed two 

groups. 

Fernández-Galiano12 writes that Odysseus’ claim of rape at the hand of the 

suitors is factually wrong since in 20.6-8 as well as 22.424 and 445 ‘the’ slave women 

are shown to be willing paramours to the intruders. However, in commenting on another 

passage, namely 22.313-4 (Leodes claiming that he did not do anything ‘reckless’ 

[ἀτάσθαλον] toward the women in the household), he claims that ‘the women-slaves … 

as we know from xvi 108-9, xx 318-9 were ceaselessly molested by the other suitors’. 

Perhaps the understatement contained in the choice of the word ‘molested’ is aimed at 

reconciling the seeming contradiction. If this is the case, the remedy proposed is 

inadequate, as it introduces the ad hoc assumption that the suitors (not generally known 

for taking ‘no’ for an answer) would have mistreated the maidservants in a sexual way 

but stopped short of actually raping them, and this in the face of the explicit description 

of violence contained in the references to the ‘dragging’ of the women in the passages 

                                                           
10  W. Stanford, The Odyssey of Homer (London/New York, 19622), vol. II, 267. 
11  On this too see below. 
12  J. Russo et al., Homer’s Odyssey, vol. 6 (Oxford, 1992; Italian edition 1986) ad loc. 



9     Domingo Aviles 

 

Dike - 21 (2018): 3-18 

he himself cites, 16.108-9 and 20.318-9. We ought to call the dragging of maidservants 

what it is: (attempted) rape.13 

As a side note, Fernández-Galiano speaks, in his note on 22.441-73, of ‘the 

strange and unwarranted cruelty’ of the punishment of the disloyal maids, pointing out 

that ‘the women’s illicit intercourse with the suitors [has] played no significant part in 

the events of the story’. But the disloyal female slaves are not punished just for the 

intercourse but for their general behaviour, of which their affairs with the suitors are 

but a subset, albeit a significant one in that it expresses their attitude toward their 

masters (more on this below). 

The translators too seem to have a penchant for interpreting the noun phrase in 

this verse as definite. All the translations I have consulted render the noun phrase 

δμῳῆσι γυναιξί in 22.37 as definite. Fagles14 renders the verse in question as follows: 

‘(you) ravished my15 serving-women’; McCrorie writes:16 ‘forced my female workers 

to lie alongside you’; Wilson:17 ‘raped my slave girls18’; Onesti:19 ‘delle mie schiave 

entrate per forza nel letto’; Privitera:20 ‘vi giacevate a forza con le donne mie ancelle.’ 

One may caution that definiteness need imply no more than that a group of 

people seen as a collective does something, rather than referring to literally every single 

member of that group; also, one can point to the fact that possessive noun phrases in 

predicative position are not always inclusive.21 In practice, however, the reader is 

almost invariably going to take expressions such as those just quoted to imply totality 

                                                           
13  On the significance of the imagery of women being dragged by force see below. I. de Jong, A 

Narratological Commentary on the Odyssey (Cambridge, 2011), 393 (on 16.108-11) makes the 

same point as Fernández-Galiano and others, claiming that 20.6-8 shows that ‘the’ maids slept 

with ‘the’ suitors of their own accord. 
14  R. Fagles, Homer, the Odyssey (New York 1997). 
15  That the possessive in English entails definiteness is shown by examples akin to those quoted 

above: if I asked a school principal to let me see ‘my’ children (and let us assume I have three 

children who go to that school), I would not consider my request fulfilled if I were shown only 

one or two of them. Sentences such as ‘I broke my leg’, where the requirements for definiteness 

are not fully met, generally occur with respect to things that are very closely connected to the 

individual at hand, namely body parts and family members (I can say ‘my brother’ even if I 

have more than one and the listener cannot be assumed to know which one is meant). On this 

and the few other exceptions to the rule that English possessives mark definiteness see C. Lyons, 

Definiteness (Cambridge 1999), 25-6. 
16  E. McCrorie, The Odyssey (Baltimore/London 2004). 
17  E. Wilson, Homer. The Odyssey (London/New York 2017). 
18  Wilson never brings forth any argument to back up her contention that Odysseus’ slave women 

must be very young. Fernández-Galiano (in Russo et al., n. 13), 207 and 209 uses the word 

‘slavegirls’ (spelled exactly in this way) without explaining it. 
19  R. C. Onesti, Omero, Odissea (Torino, 1963). 
20  G. A. Privitera, Omero, Odissea, (Milano 1981-1986). 
21  Lyons (n. 16), at 25. 



Are the suitors in the Odyssey guilty of rape? A linguistic analysis     10 

 

Dike - 21 (2018): 3-18 

and thus, in this specific case, to think that all maidservants have been raped. A case in 

point is the Canadian author Margaret Atwood, whose novel The Penelopiad22 consists 

in a retelling of the Odyssey mainly from Penelope’s point of view, but also from that 

of the twelve maidservants whom Telemachus has hanged in book 22. In her note at the 

end of the book, Atwood cites as her main source the translation of Rieu,23 which 

renders 22.37 as ‘you raped my maids’. Chapter xxvi of the novel is a ‘Trial of 

Odysseus, as Videotaped by the Maids’; in it the twelve hanged slave women force the 

judge to try Odysseus not only for killing the suitors but also for executing them, and 

the judge, leafing through the Odyssey, comments (p. 179) that ‘It’s written there, in 

this book – a book we must needs consult, as it is the main authority on the subject […] 

– it says right there, in Book 22, that the maids were raped. The Suitors raped them. 

Nobody stopped them from doing so …’. So Rieu’s ‘my maids’ has become ‘the maids’, 

and there is no doubt in Atwood’s mind that this wording means that all of Odysseus’ 

maidservants were unwilling victims of the suitors’ sexual aggression (on p. 182 she 

tries to harmonize this interpretation with the representation of consensual relations in 

book 20 by claiming that ‘in effect, these maids were forced to sleep with the Suitors 

because if they’d resisted they would have been raped anyway, and much more 

unpleasantly’; thus the consensual relations are re-interpreted, as it were, as less violent 

rape). In the Introduction (p. xv) she writes that she has always been haunted by the 

hanged maids and that the story as is told in Homer holds no water, being full of 

contradictions. From the author’s own words, it seems that the entire Penelopiad was 

born out of this misinterpretation. Thus, we see that, in practice, the reader of the 

existing translations will be misled by the unwarranted definite rendition of the noun 

phrase at hand. 

As we have seen, then, the confusion surrounding this issue is predicated on our 

taking δμῳῆσι γυναιξί as definite and translating it as ‘the slave women’. If, on the other 

hand, we suppose that this sentence only refers to some female slaves,24 this verse is 

perfectly compatible with all those passages in which some treacherous slaves are 

represented as willingly sleeping with the (or some) suitors. Perhaps the fact that the 

                                                           
22  Toronto 2005. It was also made into a stage play. I shall be referring to the novel throughout. 
23  The Penguin Classics translation of the Odyssey by E.V. Rieu, revised by D.H.C. Rieu (1991). 
24  Eurycleia is technically a slave woman herself, and we know that she did not engage in 

consensual sex with the suitors. This fact already seems to undermine the reading of δμῳῆσι 

γυναιξί as definite, even though, as we shall see below (n. 31), she is also portrayed as being in 

some way outside of this group. 



11     Domingo Aviles 

 

Dike - 21 (2018): 3-18 

words οἶκον in 22.36 as well as γυναῖκα (‘wife’) in 22.38 must be rendered as definite 

may seem to suggest, or may have led interpreters to think, that 22.37 is definite, too. 

However, what we are really seeing here is specificity: Odysseus is not talking about 

any old household or any old wife but about his own, and in the singular such specificity 

amounts to definiteness. 22.37 is specific too: the reference is to a particular set of 

maidservants, those in Odysseus’s house; but it is not necessarily definite in the sense 

described before, namely as entailing totality. In other words, the wording of this verse 

does not imply that all maidservants in Odysseus’s house have been raped. Thus, from 

a purely grammatical point of view it is perfectly possible to interpret this sentence as 

stating that only a subset of the maidservants were raped and a few had consensual 

relations; in other words, we have to assume that there were at least two groups of slave 

women, one of which willingly acceded to the suitors’ advances whereas the other 

resisted and was then subjected to rape or attempted rape by the hubristic youths who 

occupied the household.25 

That this second interpretation is to be preferred is shown by a couple of 

passages where the poet hints at the existence of widespread sexual violence by the (or 

some) suitors against (some of) the slave women. Besides the aforementioned (and, as 

we have seen, textually disputed) 22.37, I am referring specifically to 16.108-09 = 

20.318-19:26 

 

(death would be preferable to having to watch) 

δμωὰς τε γυναῖκας / ῥυστάζοντας ἀεικελίως κατὰ δώματα καλά 

 

(suitors) dragging slave women disgracefully through the beautiful house 

 

as well as 22.313-14, where Leodes says he has always refrained from reckless 

(ἀτάσθαλον) acts or words against any of the women, which must refer to the 

maidservants since the only free woman in the house who is ever named is Penelope. 

The verb ῥυστάζω suggests sexual assault of women,27 much as ἕλκω or ἑλκέω does 

                                                           
25  There might, of course, also have been a third group of women who were not propositioned at 

all because the suitors were not interested in them. In the following I shall, for the sake of 

simplicity, refer only to the two other groups and treat this third group as part of the second one. 
26  Eustathius cites these verses to explain 22.37. Hayman (n. 7), 166 (on 16.108-09) claims that 

Odysseus only speaks these words because he is not well informed about the goings-on in his 

house. Apart from the circular reasoning, 20.318-19 refutes this argument: these two verses have 

identical wording and are spoken by Telemachus, who, unlike Odysseus, must know exactly 

what is happening in the house. Hayman ignores this second passage. 
27  In 18.224 ῥυστακτύς is applied to the treatment of a male guest (ξεῖνος); the verb, on the other 



Are the suitors in the Odyssey guilty of rape? A linguistic analysis     12 

 

Dike - 21 (2018): 3-18 

(cf. Il. 6.466 and 22.62 and, most tellingly, Od. 11.580, where the poet describes with 

the word ἕλκησε the rape or attempted rape of Leto by Tityos, who is punished in 

Tartarus for this transgression). And generally, when in ancient Greek texts we read 

about violence against a woman or a child, sexual violence is implied. In particular, one 

needs to notice the use of the word βία or cognates in contexts where it very likely refers 

to rape,28 as in Herodotus 3.80.5: 

 

(ὁ τύραννος) νόμαιά τε κινέει πάτρια καὶ βιᾶται γυναῖκας κτείνει τε ἀκρίτους. 

(the tyrant) upsets traditional norms, uses force against (i.e. rapes) women and 

has people executed without due process. 

 

As far as 16.108-09 is concerned, there generally seems to be among translators a 

greater openness for an indefinite interpretation. Thus while Fagles, for instance, writes: 

‘men dragging the serving-women through the noble house, exploiting them all, no 

shame’, McCrorie renders the passage as ‘women and handmaids dragged around in 

shame’ (but in 20.318-19: ‘dragging the women around in shame’); Wilson: ‘slave girls 

dragged around, raped in my lovely home!’ (but at 20.318-20: ‘suitors acting so horribly 

[…], dragging the house girls through my home, molesting them’). 

This greater openness, however, is probably caused by the fact that in a specific 

situation not all female servants will have been dragged around at the same time – a 

fact that rules out our reading δμωὰς γυναῖκας as definite in a strict sense – but just 

some of them, rather than by a genuine awareness of the fact that there were two groups 

of servant women, the faithful and the unfaithful ones, the latter of whom willingly 

engaged in trysts with some of the suitors, and that very likely only those female 

servants who did not go along willingly were forced (needed forcing at all) into sexual 

intercourse. At any rate, one needs to note that in these verses the Greek is hardly 

different from that in 22.37, with δμωὰς γυναῖκας being used in much the same way 

except for the different case. This shows that the rendition of this noun phrase as definite 

or indefinite depends solely on each specific context. 

It is true that, as some have pointed out, the Odyssey never directly portrays 

such sexual violence but limits itself to hinting at it through the words of some of the 

characters; nonetheless, the language in the passages listed above seems clear enough, 

                                                           
  hand is always used of women as victims. 
28  As is noted by Omitowoju herself (n. 7), 18 with n. 7. 



13     Domingo Aviles 

 

Dike - 21 (2018): 3-18 

and these passages cannot simply be expunged from the received text. Likewise, while 

there are hints at the mistreatment of male slaves,29 the latter is nowhere directly shown 

in the poem. But in truth, there is no reason why we should expect the poet to portray 

everything directly and dismiss out of hand what he does not. 

On the other hand, there is certainly a second group of maidservants who 

willingly engage in sex with some of the suitors. Apart from the passage just 

mentioned,30 there is a longer disquisition on this subject in 22.421-6 (shortly after the 

massacre of the suitors), where Eurycleia names the number of the slave women who 

serve in Odysseus’s house, fifty in total, and specifies that twelve of them have become 

‘shameless’ and disrespect both her and Penelope herself.31 It is clear from the 

beginning of book 20 as well as from Odysseus’s words in 22.444-5 and Telemachus’ 

in 22.462-4 that the poet views consensual sex with the suitors as treason against 

Odysseus and Penelope and also that there is no third group of servant women who 

have had sex with the suitors but still show proper respect toward their masters and 

Eurycleia; on the contrary, it is made quite clear that the twelve bad maidservants 

Eurycleia singles out are the same ones who have had consensual sex with some of the 

suitors. This situation is consistent with what we are shown in 18.321-6, where we are 

introduced to the unfaithful slave woman Melantho, who is described both as obnoxious 

in her behaviour and as the girlfriend of Eurymachus, one of the leaders of the suitors 

(4.628-9). The text itself points out (18.324-5) that she had no empathy for Penelope’s 

plight but (ἀλλά) had a sexual and romantic relationship with one of the suitors; the 

poet’s view on the matter can hardly be made any clearer. Thus there are no issues or 

contradictions in any of this, provided that we abandon the unwarranted interpretation 

of 22.37 as definite and assume the existence of two groups of servant women which 

differ in how they relate to the suitors – in other words, in whether they have stayed 

faithful to the legitimate masters of the house, Odysseus and his family, or have sided 

with the intruders. 

                                                           
29  18.415-6 = 20.324-5. 
30  The poet hints at the existence of maidservants who are unfaithful to Penelope in 19.154 as well: 

  Penelope’s ruse with the web is uncovered by one of the women revealing it to the suitors. 
31  Especially 22.422 suggests that one could regard Eurycleia as outside of the group referred to 

as δμωαὶ γυναῖκες. In this case, even if we added a definite article to ‘servant women’ in our 

translations, she would not be included, since she would be excluded from the specific reference 

group at hand (cf. n. 25). 



Are the suitors in the Odyssey guilty of rape? A linguistic analysis     14 

 

Dike - 21 (2018): 3-18 

But where does this interest in the sexual behaviour of slaves come from? One 

may consider the following hypothesis: What we are seeing here is the same kind of 

thinking that one encounters in Lysias 1.33: 

 

… ἡγούμενος τοὺς μὲν διαπραττομένους βίᾳ ὑπὸ τῶν βιασθέντων μισεῖσθαι, 

τοὺς δὲ πείσαντας οὕτως αὐτῶν τὰς ψυχὰς διαφθείρειν, ὥστ’ οἰκειοτέρας αὑτοῖς 

ποιεῖν τὰς ἀλλοτρίας γυναῖκας ἢ τοῖς ἀνδράσι, καὶ πᾶσαν ἐπ’ ἐκείνοις τὴν οἰκίαν 

γεγονέναι, καὶ τοὺς παῖδας ἀδήλους εἶναι ὁποτέρων τυγχάνουσιν ὄντες, τῶν 

ἀνδρῶν ἢ τῶν μοιχῶν. 

 

(The lawgiver) thought that those who have forcible intercourse are hated by 

those on whom they force themselves, whereas those who seduce corrupt their 

victims’ souls to such an extent that they make other men’s wives more intimate 

with themselves than with their husbands and become the masters of the house, 

and it is not clear of whom the children are, the husbands or the seducers. 

 

Here the two reasons why female chastity and sexual fidelity are seen as particularly 

important are the issue of paternity – society must know with whom a woman sleeps in 

order to know who the father of her children is – and the fact that sexual infidelity will 

translate into emotional infidelity, which will undermine the wife’s loyalty to her 

husband and cause her, so to speak, to hand the keys of the house over to her lover. 

Perhaps the loyalty that slaves are expected to show toward their masters is also seen 

as undermined if they have consensual sexual relations with their masters’ enemies. 

The first of these reasons does not apply to men for obvious reasons; as for the second, 

it seems that male infidelity is not assumed to cause a husband and head of household 

to abandon his duties, as we can see in the Odyssey itself, where Odysseus has sexual 

relations with Circe and Calypso but ultimately wants to return to his home and restore 

law and order to it.32 Thus there is in Greek society a double standard by which female 

infidelity is strongly frowned upon33 whereas extramarital affairs on the side of the 

                                                           
32  This is not to deny that the affairs he has with Circe and Calypso as well as Nausicaa’s discreet 

wooing of him as a prospective husband constitute temptations which might make him forget 

or give up his determination to return home. I would still maintain that such affairs are less 

important for a male, although this is ultimately a matter of degree. It bears pointing out here 

that, considering the social norms of the day, Odysseus is, if anything, remarkably faithful to 

his wife: not only does he have little choice in the case of Circe and Calypso, the only two 

female beings with whom he has extramarital sexual relations in the poem, but when he is able 

to decide, namely in the case of Nausicaa, he declines, preferring to return to his native land and 

his household, thus ultimately to Penelope. Even his flirtation with Nausicaa is dictated by sheer 

necessity since – just as in the case of the two goddesses – he needs her help to survive and 

make it back home. 
33  Yet in the Odyssey itself this fact does not prevent Helen from returning into her husband’s 



15     Domingo Aviles 

 

Dike - 21 (2018): 3-18 

husband are met with no further sanction than the wife’s anger.34 Correspondingly, in 

the legislation of classical Greek city-states μοιχεία (‘seduction’35) is a criminal offense 

and, interestingly – albeit not surprisingly –, only a woman can be, if I may say so, the 

corpus delicti.36 In the case of rape, on the other hand, both men and women can be 

victims. We can see this difference in the Gortyn code,37 which stems from the mid-5th 

century but must be largely based on older laws. Column 2 deals mainly with sexual 

offences: 

 

αἴ κα τὸν ἐλεύθερον ἒ τὰν ἐλευθέραν κάρτει οἴπει, ἐκατὸν στατε͂ρανς 

καταστασεῖ· αἰ δέ κ’ ἀπεταίρο, δέκα· αἰ δέ κ’ ὀ δο͂λος τὸν ἐλεύθερον ἒ τὰν 

ἐλευθέραν, διπλεῖ καταστασεῖ· αἰ δέ κ’ ἐλεύθερος ϝοικέα ἒ ϝοικέαν, πέντε 

δαρκνάνς· αἰ δέ κα ϝοικεὺς ϝοικέα ἒ ϝοικέαν, πέντε στατε͂ρανς. […] αἴ κα τὰν 

ἐλευθέραν μοικίον αἰλεθε͂ι ἐν πατρὸς ἒ ἐν ἀδελπιο͂ ἒ ἐν το͂ ἀνδρός, ἐκατὸν 

στατε͂ρανς καταστασεῖ· αἰ δέ κ’ ἐν ἄλο, πεντέκοντα. 

 

If one sleeps by force with a free man or woman, he shall pay a hundred stateres; 

if that of an apetairos, ten; if a slave [sleeps by force] with a free man or woman, 

he shall pay twice as much; if a free man a slave man or woman, five drachmae; 

if a slave man a slave man or woman, five stateres. […] If one is caught having 

illegitimate intercourse (μοιχίων = μοιχεύων) with a free woman in the house of 

her father, brother or husband, he shall pay a hundred stateres; if in someone 

else’s house, fifty. 

 

Unfortunately, no other extant legal inscription from any other Greek city deals with 

the issue of rape or seduction. All we have is a speech from classical Athens, the 

aforementioned Lysias 1, which paraphrases – we do not know how accurately – a law 

that deals with rape (Lysias 1.32): 

 

ἀκούετε, ὦ ἄνδρες, ὅτι κελεύει, ἐάν τις ἄνθρωπον (ἄνδρα?) ἐλεύθερον ἢ παῖδα 

αἰσχύνῃ βίᾳ, διπλῆν τὴν βλάβην ὀφείλειν· ἐὰν δὲ γυναῖκα, ἐφ’ αἷσπερ 

ἀποκτείνειν ἔξεστιν, ἐν τοῖς αὐτοῖς ἐνέχεσθαι. 

                                                           
graces and living normally thereafter, as we see in book 4. We cannot expect too much 

consistency from traditional myths. 
34  That this could be enough is shown by the fact that Laertes is reported to have refrained from 

having intercourse with Eurycleia for fear of his wife’s wrath (1.430-3). 
35  Better than ‘adultery’: see e.g. E. Harris, Review of Susan Deacy and Karen Pierce (eds.), Rape 

in Antiquity: Sexual Violence in the Greek and Roman Worlds, Classical Views 16 (1997), 483-

96, 494-5, at 496 n. 11, with further literature. 
36  Since an adulterous woman faced severe social sanctions (albeit no criminal ones), such as those 

outlined in [Dem.] 59.86-7, we cannot assume that she was regarded as a victim: μοιχεία may 

well be a victimless crime (which do exist: compare the offence named ἀσέβεια). Possibly these 

very social repercussions made the lawgivers regard adulteresses as already ‘punished enough’, 

so as not to warrant criminal prosecution. 
37  IC IV 72. 



Are the suitors in the Odyssey guilty of rape? A linguistic analysis     16 

 

Dike - 21 (2018): 3-18 

 

Hear, gentlemen, how [the law] ordains that if somebody shames by force a free 

person (man?) or child, he shall owe double the amount; if he [shames by force] 

a woman [of those] where one may kill [the man caught having illegitimate 

intercourse with her], he shall be liable to the same penalty. 

 

This passage, together with the aforementioned statement by the same author, points to 

rape and seduction being viewed as two separate offences in Athens as well. It also 

seems to confirm the gender-neutral nature of rape as opposed to the exclusively male-

on-female nature of seduction, although we cannot be totally sure due to the problematic 

character of the transmitted text.38 

At any rate, the Gortyn code, as well as other pieces of legislation such as the 

hubris statute in Athens, points to a situation in which even aristocrats had no absolute 

license to hurt or mistreat those beneath them, including slaves.39 Neither is there 

anything in the way the laws in question are phrased to indicate that the protection 

afforded to any group of people is due to a desire to safeguard the ownership rights of 

their master or guardian, as is sometimes claimed. All human beings who live in a 

community must be treated with a minimum of decency (unless they forfeit this right 

in some way); and while the penalty for offenses committed against them varies 

according to their social status, and although the number of situations in which violence 

was deemed acceptable was certainly far greater in archaic Greece than it is today, no 

one, not even slaves, was simply free game for abuse, rape or murder. We know that in 

classical Athens the killing of a slave by anyone but his or her master was punishable 

with exile, the normal penalty for the killing of non-citizens. It is not clear what 

happened if the master himself killed the slave; there would be a need for ritual 

purification, but criminal prosecution seems excluded by the fact that the only person 

entitled to initiate prosecution for the murder of a slave was the master himself.40 

However, the fact that an action was not prosecutable did not in itself make it moral or 

acceptable in the eyes of Greek society. This is evidenced by [Dem.] 47.68-73, where 

the speaker describes how he was unable to prosecute the murderers of his old nurse, 

                                                           
38  For an in-depth analysis of this case see M. Falcon, ‘Riflessioni sull’utilizzo dei Nomoi in Lys. 

 1’, in: C. Pelloso (ed.), Atene e oltre. Saggi sul diritto dei Greci (Padua 2016), 147-208. 

On this subject see M. Canevaro, ‘The Public Charge for Hubris against Slaves: The Honour of 

the Victim and the Honour of the Hybristēs’, JHS 138 (2018), 100-126. He points out that, 

although official Athenian ideology did not recognize slaves as having any honor, in daily social 

interactions it was necessary to act as if they did possess at least a modicum of it (ibid. p. 121). 
40  See e.g. D. M. MacDowell, The Law in Classical Athens (Ithaca/New York 1978), 81 and 117 

  (prosecution for the killing of an alien or a slave). 



17     Domingo Aviles 

 

Dike - 21 (2018): 3-18 

now a freedwoman, because he had no standing to initiate prosecution as he was neither 

related to her nor any longer her master. Since she also lacked any of the relatives listed 

in Draco’s homicide law as entitled to do so, her murder had to remain unpunished. 

Nonetheless, the speaker seeks to spark outrage against his enemies by recounting the 

murder, which indicates that the immorality of the act was not removed by the fact that 

the functioning of the legal system prevented it from being criminally prosecuted.41 

The dichotomy of rape and seduction that we encounter in the written legislation 

of the later poleis seems to me to be reflected in the Odyssey as well, where Odysseus 

blames the suitors only for raping maidservants, not for having consensual relations 

with them, and seems to hold accountable only the unfaithful slave women themselves 

for their consensual relations with some of his enemies. The difference is, of course, 

that the written laws provide that in the case of seduction, not just of rape, it is the man, 

not the woman, who is to be criminally prosecuted.42 Correspondingly, neither 

Odysseus nor Telemachus wants to eliminate any of the servants simply because they 

have been raped (pace Atwood) but punish only those ones who willingly engaged in 

trysts with some of the suitors as is shown in the beginning of book 20. 

Therefore, Odysseus and Telemachus must be absolved of the accusation of 

punishing the innocent – unless, of course, we espouse the view that even the consenting 

maidservants did not really have a choice because of the power imbalance between the 

suitors, who were aristocratic men, and themselves, who were mere slaves.43 In this 

case, Odysseus and Telemachus would actually have cruelly killed perfectly innocent 

slave women. However, the poet of the Odyssey makes clear that he does not see things 

in this way: not only does the description of the behaviour of some of the women in the 

beginning of book 20 show them to be perfectly happy with the situation, but the hints 

at sexual violence demonstrate by implication that the other thirty-eight maidservants 

                                                           
41  I do not agree with the widespread view that written laws counted for little in the decision- 

making process of Athenian judges. I have argued against this view with respect to Dem. 18 
(On the Crown) 120, one of the classical examples of supposed utter disregard and reckless 

twisting of written statutes (D. Aviles, ‘“Arguing against the law.” Non-literal interpretation in 

Attic forensic oratory’, Dike 14 [2011], 19-42, p. 34-39. I am much indebted to the anonymous 

referee for Dike for his/her observations, which thoroughly shaped the final version of this 

passage; unfortunately, the footnote containing the credits was somehow lost in the publication 

process). Against the common view that Lysias too is twisting the law in the speech mentioned 

above see Falcon (n. 39). 
42  The word μοιχεύτρια is rare and found exclusively in non-legal contexts. Interestingly, the verb 

  μοιχεύω is used in the active of the man and in the passive of the woman (see LSJ s. v.). 
43  Wilson (n. 18), 52: ‘These women are slaves, who presumably had little choice about their 

  treatment by the suitors’. 



Are the suitors in the Odyssey guilty of rape? A linguistic analysis     18 

 

Dike - 21 (2018): 3-18 

were perfectly able to choose not to engage in the same kinds of acts as the twelve 

unfaithful ones. The servant women can be expected to resist the suitors – and then 

perhaps be taken by force, but in this case, they will remain guiltless, having been 

coerced through actual force and remained free of emotional infidelity, as in the case of 

the thirty-eight faithful maidservants. Also, nothing really compels a slave to take the 

side of the intruders instead of Odysseus and his family. But to appreciate this fact one 

needs to acknowledge that there are two groups of slave women in the first place, a 

knowledge clouded by the unwarranted reading of 22.37 as definite, which seems to be 

at the root of most of the confusion on this matter. 

We thus see that the claim that a slave woman could not really choose whether 

or not to give in to a suitor’s advances certainly does not represent the view of the poet 

himself. In the Odyssey as a whole, the ‘duress’ defence has little purchase. The crew 

of Odysseus are punished for eating the cattle of the Sun; yet they were under a kind of 

duress that – I suspect – one would deem significantly harder than that faced by the 

maidservants being propositioned by the suitors: they faced, at least in their minds, 

death by starvation; this fact, however, does not erase their guilt and they are destroyed 

all the same. The Odyssey puts a great deal of emphasis on individual choice, and its 

bar for declaring someone to have had no choice is much higher than the one that most 

of us would probably set today. Also, it is worth pointing out that in the eyes of the 

poet, all people, regardless of their gender or social status, are responsible for the 

decisions they make, including hard ones, and can be held accountable if they choose 

to do something wrong. The only thing that is really exculpatory in the poet’s mind is 

actual coercion (βία or ἀνάγκη), as in the case of the singer Phemius, who is spared 

because he was forced by the suitors to sing for them against his will.44 

The two groups of slave women whom we see in the poem are thus divided by 

the decision they have made regarding whether to side with the suitors or to stay faithful 

to their lawful masters. It is not ‘the’ maidservants who have been raped, but only those 

who have made what the poet sees as the right decision and thus have had to endure the 

suitors’ wantonness. And in 22.37 Odysseus tells the suitors that the punishment he is 

about to deal out will be, among other things, on behalf of these faithful maidservants 

as well. 

                                                           
44  Phemius sings for the suitors ἀνάγκῃ: 1.154; 22.331, 353. 



 

 

Dike - 21 (2018): 19-47 

 

Ifigeneia Giannadaki 

The citizen and the ‘outsider’: reconstructing civic 

identity and ideology in Demosthenes’ political 

(forensic) speeches1 

 

 

 

 
Abstract 

Citizen identity is central to democracy. The Athenian civic self-representation has 

been the subject of modern studies, such as Lape’s (2010) Race and citizen identity in 

the classical Athenian democracy (CUP), recently, who offers an elegant framework 

for the theorization of citizen identity in classical Athens. However, little scholarly 

attention has been given to the rhetorical reconstruction of civic identity in 

Demosthenic forensic oratory. As part of the process of aligning themselves with (and 

engaging) their audience and alienating the audience from their opponent, litigants 

often articulate narratives of civic identity, relying on common values, (democratic) 

codes of political conduct, morality and ideology, to complement their legal 

argumentation. These reconstructions take the form of antithetical representations of 

oneself as a valuable member of the citizen group, having a share in civic ethos, 

political conduct, and morality with what comprises the ‘civic’ identity, as against the 

‘other’, the ‘outsider’. 

This article examines the speeches written for cases of graphē paranomōn in 

the Corpus Demosthenicum, which are highly politically charged and accordingly, 

illustrates strands of the elaborate rhetoric of civic identity. It looks at the way speakers 

exploit ideas/concepts (e.g. slavery vs freedom), social expectations regarding 

performance of civic obligations/duties, and manipulate the emotions of the audience 

by drawing on shared attitudes and social norms on private (e.g. exclusion from the 

citizen-body as a result of sexual activity) or political grounds (cf. 

oligarchic/tyrannical vs democratic conduct). It also reveals how reconstructions of 

civic identity are interwoven with legal argumentation, both in prosecution and defense 

speeches. 

 

 

 

L’identità del cittadino ha una grande rilevanza per la democrazia. 

L’autorappresentazione del cittadino ateniese è stata oggetto di studi recenti, come Race 

and citizen identity in the classical Athenian democracy (CUP 2010) di S. Lape, che 

                                                           
1  I am grateful to Konstantinos Kapparis for his observations on an earlier draft, to Brenda Griffith- 

 Williams for her suggestions on style, and to the anonymous referees of the journal for their 

  valuable comments. 



The citizen and the ‘outsider’     20 

 

 Dike - 21 (2018): 19-47 

 

presenta una cornice elegante per la teorizzazione dell’identità civica nell’Atene 

classica. Tuttavia, gli studiosi hanno dedicato scarsa attenzione alla ricostruzione 

retorica dell’identità civica nell’oratoria forense di Demostene. Nel quadro della tattica 

che mira a riconoscersi e a farsi riconoscere dall’uditorio e a disporlo negativamente 

nei confronti della controparte, i litiganti spesso introducono, ad integrazione delle loro 

argomentazioni legali, narrazioni relative all’identità civica, facendo leva su valori 

condivisi, codici (democratici) di condotta politica, morale e ideologica. Queste 

ricostruzioni assumono la forma di rappresentazioni antitetiche di sé stessi quali 

membri onorevoli della compagine cittadina, che condividono l’ethos civico, la 

condotta politica e la moralità in cui si esprime l’identità ‘civica’, in contrapposizione 

all’’altro’, l’’estraneo’.  

Questo articolo si occupa in particolare delle orazioni, politicamente pregnanti, del 

Corpus Demosthenicum scritte per una graphē paranomōn, e ne ricava un’illustrazione 

della raffinata retorica riguardante l’identità civica. Esamina il modo in cui gli oratori 

mettono a frutto idee o concetti (ad es. schiavitù/libertà), aspettative riguardanti 

l’adempimento di obblighi civici, e manipolano le emozioni dell’uditorio delineando 

attitudini e regole sociali in ambito privato (ad es. l’esclusione dal corpo cittadino a 

seguito di attività sessuali) o politico (contrapponendo ad es. comportamenti 

oligarchico/tirannici all’agire democratico). Inoltre, mette in luce come le ricostruzioni 

dell’identità civica interagiscono con le argomentazioni legali, sia nei discorsi di accusa 

sia in quelli di difesa.   

 

 

 
 

Introduction  

 

 

Citizen identity is central to democracy. Athenian citizenship, on a very basic 

level, can be defined as an institution protected by laws as well as by the ethos of the 

Athenian citizen and his identity,2 which is vitally related to his participation in the 

democratic government.3 The terms ‘citizen identity’ or ‘civic identity’ are used here 

to suggest membership of the citizen body (normally by birth), which went hand in 

                                                           
2  See also Lape 2010: 5 with references to earlier scholarship; Manville 1994: 21-29.  
3  Cf. Arist. Pol. 1326b12-7: Aristotle’s definition of citizen in terms of political participation: having 

  a share in the government of the city (decision-making and office-holding) is the predominant 

  aspect of ‘membership’ of the city relevant to our analysis. Recently, Blok 2017 has developed an 

  elaborate argument about the definition of citizenship, which is shaped primarily, as her main thesis, 

  by the bond between the polis and the gods. Having a share in the polis is presented as a 

  fundamentally active experience firmly rooted in descent and expressed through participating in the 

  various cults of the polis. However, when we turn to the construction of civic identity in forensic 

  speeches, as we shall see, what is emphasised is not the religious dimension of ‘sharing’ in the 

  citizen group (as a result of Athenian descent), but political participation, democratic ethos and 

  morality, as manifested with specific political actions and policies. 



21 Ifigeneia Giannadaki 

 

 Dike - 21 (2018): 19-47 

 

hand with honour (timē) exclusive to the citizen group, and with their privileges and 

responsibilities.4 We have no comprehensive list of those rights preserved,5  but we can 

reconstruct them on all levels of personal, political, and economic aspects of life, such 

as the capacity to own property, to control one’s own labour and movement, to engage 

in judicial proceedings, to exercise marital and family rights, to be involved in the 

military; to have the right to participate at all levels in the government of the city.6 Civic 

identity was articulated in public discourse and the Athenians developed a rhetoric for 

explaining how birth and ancestry were qualifications for citizenship as well as  

determining factors of political conduct. In legal terms, birth automatically 

distinguished citizens from non-citizens7 and accordingly, the civic, democratic 

morality, as articulated and exemplified on the political level: from participation in the 

political bodies, in the capacity of citizen, to the most demanding and highly risky 

political activity as a public speaker/adviser and office-holder. Nonetheless, at the level 

of rhetoric, as many orations show, citizen identity and civic morality can be disputed, 

and litigants develop elaborate narratives either to argue in support of their membership 

of the civic body, through shared civic morality and conduct as well as free birth, and 

to deny free birth, civic ethos and morality to their opponents, alienating them from the 

civic body.  

The rhetoric of ‘racial’ identity, as she termed it, in Classical Athens has been 

studied by Lape (2010, Race and Citizen Identity in Classical Athens). ‘Race’ and 

‘racial identity’ refer to Athenian birth, ancestry, and the shared values and abilities that 

the Athenians understood as separating them from the ‘others’, the non-citizens.8 Lape 

explores a variety of evidence (drama, oratory, historiography) to show how the 

Athenians developed a ‘racial narrative of citizen identity’9 employed in various arenas, 

including the lawcourts. Here I am looking into a different set of narratives, in more 

depth—the forensic public speeches of Demosthenes written for graphē paranomōn 

                                                           
4  Αlthough, in practice, there were differences in terms of social status and the citizen group was 

  more diverse than this definition may suggest. 
5  See Carey 2017: 51. 
6  Cf. Kamen 2013: 110-111. 
7  For Pericles’ citizenship law and Athenian citizenship laws, see de Ste Croix 2004: 233-253; 

  Patterson 2005: 277-278; Blok 2017: 47 ff. 
8  For justified criticisms of the employment of the term ‘race’ and cognates (and associated 

 methodological problems) in this study, cf. Blok 2014: 869-873. Despite such terminological 

 issues, what matters for my purpose is the features (discussed to a lesser or greater extent by 

 Lape) that the Athenians considered to separate from the non-Athenians.  
9  Lape 2010: 52. 



The citizen and the ‘outsider’     22 

 

 Dike - 21 (2018): 19-47 

 

cases (Dem. 18, 22, 23), i.e. public prosecutions against illegal decrees; I examine how 

‘political’ arguments offer reconstructions of the civic identity of the ‘self’ as the true 

democratic citizen, and of the ‘outsider’ as a bad anti-democratic citizen. Since the 

speeches involve Athenian citizens, it becomes clear that the ‘outsider’ is, in fact, an 

‘internal outsider’, an Athenian who is singled out from the civic body in matters of 

political conduct, morality and ideology.10 No serious accusation founded on legal 

issues is made in these speeches so as to suggest that the opponent is not a citizen-

except in Androtion’s case, where the allegations against him concern the loss of certain 

of his civic rights, i.e. his legal capacity to introduce decrees in the Council and 

Assembly, as a former prostitute and as an heir to his father’s debt to the city.11 Thus 

this paper seeks to explore another strand of this rhetoric of civic identity as 

reconstructed in public trials, which, although they are not concerned with challenging 

citizen status as a legal issue, offer elaborate reconstructions of the civic identity of the 

speaker and the opponent; these reconstructions are interwoven with, and complement, 

the legal argumentation of political trials.  

Such constructions of identity will lead to conclusions about the nature of the 

political arguments employed by the litigants in public trials concerning illegal decrees, 

for both the defence and the prosecution. They will shed light on the ways in which 

speakers exploit ideas and concepts, such as slavery as against freedom, social and 

political expectations regarding performance of civic obligations and duties (for 

instance, public-spiritedness as against hatred of the city; abuse of the people, and 

treacherous conduct) to describe the opponent as an ‘outsider’, and manipulate the 

emotions of the dikastai, a subset of the demos, by drawing on shared attitudes and 

social norms on political grounds (for example, ‘oligarchic’ or ‘tyrannical’ conduct as 

against ‘democratic’ conduct). It will ultimately reveal the various strands of such 

reconstructions of civic identity, at the level of rhetoric, and the way in which they are 

interwoven with legal argumentation in graphai paranomōn. 

 

 

 

                                                           
10  Cf. Lape 2010: 148.  
11  For the details regarding these two allegations, which have legal value but are never proved, see 

  Giannadaki forthcoming.  

 



23 Ifigeneia Giannadaki 

 

 Dike - 21 (2018): 19-47 

 

I. Shaping civic identity: the presentation of ‘self’; democratic ethos and ideology 

 

Demosthenes 18: speech for the defence 

  

This section focuses on the rhetorical reconstruction of the citizen identity of 

Demosthenes in Dem. 18, a speech written in support of Ctesiphon, whose decree 

awarding Demosthenes a crown for his services to the city is indicted as illegal. Some 

context here is essential: Ctesiphon proposed an honorific crown for Demosthenes for 

his services to the city in a formal ceremony at the theatre of Dionysos. Demosthenes 

at the time held the office of supervisor of the Theoric Fund, while he was also in charge 

of the fortifications of the city. Although the honorific decree does not survive, the 

preserved speech (along with Aeschines 3) provide evidence for its content. Reference 

was made to Demosthenes’ contribution to the repair of the city’s walls as well as to 

his general public service to the city, and particularly, that ‘he continues to advise and 

act in the best interests of the people’ (Aesch. 3.49). The graphē paranomōn is 

accordingly introduced on the following grounds of illegality: i. Demosthenes was 

holding two offices while he had not rendered his accounts for either of them at the 

time when the decree was introduced; ii. Aeschines objects to the location of the 

proclamation of the award, as according to the law awards made by the Assembly 

should be proclaimed in the Assembly; iii. the decree was inaccurate in substance when 

it asserted that Demosthenes continued to advise and act in the best interests of the 

people. Aeschines essentially puts under scrutiny Demosthenes’ political career and his 

service to the city from the Peace of Philocrates (346) to the time of the trial (330), and 

Demosthenes offers a vehement account of his political career in response to 

Aeschines’ attack. A substantial part of the speech relies on arguments in defence of 

Demosthenes’ career, arguments devised to address Aeschines’ third objection to 

Ctesiphon’s decree, as stated above. Our focus will be the reconstruction of 

Demosthenes’ civic identity as depicted in his argumentation. More specifically, his 

democratic credentials, ethos and conduct are challenged by Aeschines who offers a 

‘classic’ definition of the inherently dēmotikos citizen, the democratic citizen who 

possesses a number of traits and features that Demosthenes allegedly lacks. This is our 

starting point for discussion of Demosthenes’ self-fashioning in the speech.12 

                                                           
12  Although Aeschines’ definition is designed to advance his rhetorical strategy and meet the needs 



The citizen and the ‘outsider’     24 

 

 Dike - 21 (2018): 19-47 

 

 

ἐγὼ μὲν μεθ᾽ ὑμῶν λογιοῦμαι ἃ δεῖ ὑπάρξαι ἐν τῇ φύσει τῷ δημοτικῷ ἀνδρὶ 

καὶ σώφρονι, καὶ πάλιν ἀντιθήσω ποῖόν τινα εἰκός ἐστιν εἶναι τὸν 

ὀλιγαρχικὸν ἄνθρωπον καὶ φαῦλον· ὑμεῖς δ᾽ ἀντιθέντες ἑκάτερα τούτων 

θεωρήσατ᾽ αὐτόν, μὴ ὁποτέρου τοῦ λόγου, ἀλλ᾽ ὁποτέρου τοῦ βίου ἐστίν. 

[169] οἶμαι τοίνυν ἅπαντας ἂν ὑμᾶς ὁμολογῆσαι τάδε δεῖν ὑπάρξαι τῷ 

δημοτικῷ, πρῶτον μὲν ἐλεύθερον εἶναι καὶ πρὸς πατρὸς καὶ πρὸς μητρός, 

ἵνα μὴ διὰ τὴν περὶ τὸ γένος ἀτυχίαν δυσμενὴς ᾖ τοῖς νόμοις, οἳ σῴζουσι 

τὴν δημοκρατίαν, δεύτερον δ᾽ ἀπὸ τῶν προγόνων εὐεργεσίαν τινὰ αὐτῷ 

πρὸς τὸν δῆμον ὑπάρχειν, ἢ τό γ᾽ ἀναγκαιότατον μηδεμίαν ἔχθραν, ἵνα μὴ 

βοηθῶν τοῖς τῶν προγόνων ἀτυχήμασι κακῶς ἐπιχειρῇ ποιεῖν τὴν πόλιν. 

[170] τρίτον σώφρονα καὶ μέτριον χρὴ πεφυκέναι αὐτὸν πρὸς τὴν καθ᾽ 

ἡμέραν δίαιταν, ὅπως μὴ διὰ τὴν ἀσέλγειαν τῆς δαπάνης δωροδοκῇ κατὰ 

τοῦ δήμου. τέταρτον εὐγνώμονα καὶ δυνατὸν εἰπεῖν· καλὸν γὰρ τὴν μὲν 

διάνοιαν προαιρεῖσθαι τὰ βέλτιστα, τὴν δὲ παιδείαν τὴν τοῦ ῥήτορος καὶ 

τὸν λόγον πείθειν τοὺς ἀκούοντας· εἰ δὲ μή, τήν γ᾽ εὐγνωμοσύνην ἀεὶ 

προτακτέον τοῦ λόγου. πέμπτον ἀνδρεῖον εἶναι τὴν ψυχήν, ἵνα μὴ παρὰ τὰ 

δεινὰ καὶ τοὺς κινδύνους ἐγκαταλίπῃ τὸν δῆμον. τὸν δ᾽ ὀλιγαρχικὸν πάντα 

δεῖ τἀναντία τούτων ἔχειν… 

(Aesch. 3.168-170) 

 

[168] I shall reckon up together with you the qualities a democrat and 

decent man should naturally possess, and then I shall set against them the 

character to be expected of an oligarch and a base man. You should 

compare the two and examine him to see which side he belongs to, not in 

his words but in his way of life. [169] Now I think that you would all agree 

that a democrat should possess the following qualities: first of all, he should 

be a man of free birth on both his father’s and his mother’s side, so that the 

misfortune of his birth will not make him hostile to the laws that keep the 

democracy safe; second, he should be able to claim good services toward 

the people from his ancestors, or at the very least no enmity toward them, 

so that he will not try to harm the city in an attempt to avenge the disasters 

of his ancestors. [170] Third, he should show a decent and moderate 

disposition in his daily life, so that he will not be led by excessive spending 

to take bribes against the interests of the people. Fourth, he should have 

sound judgment and ability to speak. For it is a fine thing when the intellect 

chooses the best course and the speaker’s training and skill at speaking 

persuades his audience. Failing this, sound judgment must always be 

preferred to skill at speaking. Fifth, he must have a courageous spirit, so 

that he will not desert the people in the face of threat and danger. The 

oligarchic man should possess the complete opposite of these qualities… 

(Transl. Carey 2000) 

                                                           
  of this particular case, it is reasonable to suppose that the traits of the Athenian democratic man 

  and political figure singled out by Aeschines here (as against the oligarchic man) are apparently 

  shared with his audience. Cf. Ober 1989: 188-189. 



25 Ifigeneia Giannadaki 

 

 Dike - 21 (2018): 19-47 

 

 

The definition of the democratic man is telling for our purposes, as it suggests 

that these civic ‘virtues’ should be the possession of the Athenian democratic man by 

nature,13 thus are shared among citizens, and by implication, the dikastai themselves, 

as Athenians, too. So, what are these features? First, the democratic man must possess 

freedom by birth; second, he should be able to claim good services towards the demos 

by  his ancestors or at least no enmity toward the demos; third, he should show decency 

and moderation in everyday life, so that excessive spending will not lead him to take 

bribes against the interest of the people; fourth, he should be an able speaker with good 

judgement in order to persuade the people with  the best advice; and fifth, he must have 

a courageous spirit so as not to desert the city at critical times. These function as the 

‘criteria’ according to which Demosthenes has failed as a democratic citizen, as 

Aeschines alleges. Demosthenes’ political argumentation in Dem. 18 offers an 

elaborate reconstruction of his civic identity in response to Aeschines: on the one hand, 

he constructs a favourable ‘civic identity’ for himself, for his own democratic ethos and 

conduct, while he constructs Aeschines’ ethos and conduct in exactly opposite terms, 

by portraying him as a political ‘outsider’. He is isolated from the shared civic values 

and character which comprise the identity of the democratic man, as we shall see.  

In what follows there is a mixture of generic and specific features of civic 

identity: that is, features which mark a citizen and features which mark a specific high-

profile subset, the active political figure. As a result, we should note the convergence 

between the ideals of the ‘ordinary’ citizen and the ‘elite’ political figure, which is as 

one would expect in a democracy, where in theory anyone can speak or act, but there 

is additionally a heightened set of expectations for the more high-profile figure as 

office-holder and public speaker (rhētor) or adviser (symboulos). One’s civic ethos, and 

specifically, one’s  loyalty/favourable disposition to the city (eunoia) is articulated as 

‘racial’ inheritance, just as Demosthenes’ is depicted in Dem. 18.14 Eunoia is presented 

as a shared civic virtue, a natural disposition15 of the citizen and this is a central feature 

                                                           
13  Aeschines 3.168 ἐγὼ μὲν μεθ᾽ ὑμῶν λογιοῦμαι ἃ δεῖ ὑπάρξαι ἐν τῇ φύσει τῷ δημοτικῷ ἀνδρὶ 

  καὶ σώφρονι… Cf. Ober 1989: 266 noting the belief of the Athenians that it was possible to 

  inherit from one’s ancestors their love for the city and the democracy. Contrast the discussion 

  of the ‘outsider’ in the exact opposite terms, i.e. inherent enmity to the dēmos (see section II 

  below). 
14  Cf. Dover 1974: 83-95; Lape 2010: 41-52; Cook 2009: 31-52.  
15  Dem. 18.321 … ἐν παντὶ δὲ καιρῷ καὶ πράξει τὴν εὔνοιαν· τούτου γὰρ ἡ φύσις κυρία. 



The citizen and the ‘outsider’     26 

 

 Dike - 21 (2018): 19-47 

 

in Demosthenes’ self-representation in the speech, exemplified by his policies, as a 

public speaker and adviser of the city at critical times.16  

A vivid example comes from his remarkable narrative of the events following 

the capture of Elateia.17 Demosthenes offers a dramatic account of the Assembly 

meeting at this time in Athens, setting the scene for his counselling, in his capacity as 

a public speaker. The city, he says, was calling for a man to save it and no general or 

public speaker rose to offer his advice. The rhētores, the public speakers, who were 

expected to address the pressing situation and the imminent threat to Athens from 

Philip, remained silent, offering no advice on this crisis. Only Demosthenes stood up 

to speak among them, and only he possessed the civic attributes necessary to offer his 

political advice (symbouleuein), namely loyalty to the demos. The use of the term rhētōr 

to refer to public speakers in general, who failed to act on this occasion, is subtly 

contrasted with political advice provided by the symboulos (political adviser), a task 

that Demosthenes claims for himself in this narrative (18.172-173). Thus his political 

advice is presented as the task of the high-profile public speaker, and the extraordinary 

traits of a symboulos compose Demosthenes’ distinctive political profile. He 

emphasises that he has the courage to act, never surrendering his disposition of eunoia 

towards the city.18 His account of the meeting, with his remarks about the desperate call 

of the city, personified through the herald’s call, makes an explicit contrast between the 

ordinary, patriotic citizen ( a designation which includes all the dikastai)19 and the high-

profile political adviser, who is not only a patriot but also a man with excellent political 

judgment and in-depth knowledge of political affairs. Demosthenes is then presented 

as a deus ex machina20 who provides a solution to the pressing matter of external policy, 

while the present dikastai are identified with the citizen body who listened carefully his 

advice at that critical time when Philip was aggressively advancing in  Southern Greece 

                                                           
16  He identifies himself both as symboulos (e.g. 18.66, 94 and 212 juxtaposed with rhētōr) and 

  as rhētōr (e.g. 18.246) in the speech.  
17  Dem. 18.170-173. A much-admired narrative of the events relating to the capture of Elateia 

  since antiquity (e.g. [Long.] Subl. 10.7, Theon Progymn. 70.1, Hermog. Id. 2.1.199): cf. 

  Serafim. 2017: 23, Yunis 2001: 204-205, Usher 1993: 230-231, Wankel 1976: 848. 
18  Dem. 18.172 … ἵν᾽ εἰδῆθ᾽ ὅτι μόνος τῶν λεγόντων καὶ πολιτευομένων ἐγὼ τὴν τῆς εὐνοίας 

  τάξιν ἐν τοῖς δεινοῖς οὐκ ἔλιπον. 
19  Dem. 18.171 καίτοι εἰ μὲν τοὺς σωθῆναι τὴν πόλιν βουλομένους παρελθεῖν ἔδει, πάντες ἂν 

  ὑμεῖς καὶ οἱ ἄλλοι Ἀθηναῖοι ἀναστάντες ἐπὶ τὸ βῆμ’ ἐβαδίζετε· πάντες γὰρ οἶδ’ ὅτι σωθῆναι 

  αὐτὴν ἐβούλεσθε· 
20  Cf. Yunis 2001: 207. 



27 Ifigeneia Giannadaki 

 

 Dike - 21 (2018): 19-47 

 

and was on the doorstep of Athens.21 No-one held a different view at that meeting, and 

Demosthenes’ proposal ultimately became the policy of the city. This presentation of 

‘self’ echoes features of the dēmotikos man, as defined by Aeschines, such as displaying 

bravery and not abandoning the demos in difficult times, as well as the ability to 

evaluate political affairs and the rhetorical skill to persuade the people and, ultimately, 

offer the best advice. This is particularly important for the enhancement of 

Demosthenes’ construction of civic identity, as the people are presented in alignment 

with his political counselling. This bond between city-citizen/political adviser in this 

speech is further highlighted by an example, Demosthenes’ selection by the people to 

deliver the funeral speech in honour of the dead at Chaironeia.22 This event is 

interpreted as a vote of confidence by the demos in Demosthenes, a reciprocal act of 

recognition of his enthusiastic and patriotic public service.23  

Loyalty is also highlighted through his political activity as a public speaker and 

a political adviser in the years before Chaironeia, too. Demosthenes’ policy was 

consistently approved by the demos, and his decrees and laws shaped the internal and 

external policy of the city, as the best advice.24 The internal or external policy of Athens 

is identified with the political advice of Demosthenes,25 which echoes the attributes of 

good judgement and ability to speak and persuade the people from Aeschines’ 

definition of the genuinely democratic citizen. The passage constructs a strong bond 

between Demosthenes and the audience through collective trust in his policy, 

emphasising the concord between Demosthenes and the people—as  identified with the 

present dikastai—by aligning himself with those who naturally share the same civic 

virtues as he possesses and espouses for others.26 Demosthenes’ alignment with the 

                                                           
21  Dem. 18.172 ἐφάνην τοίνυν οὗτος ἐν ἐκείνῃ τῇ ἡμέρᾳ ἐγὼ καὶ παρελθὼν εἶπον εἰς ὑμᾶς, cf. 

  18.179-180 for the popularity of Demosthenes’ policy, followed by the city.  
22  Dem. 18.285-286. 
23  Dem. 18.286 ἀμφότερ’ ᾔδεσαν αὐτοί, τήν τ’ ἐμὴν εὔνοιαν καὶ προθυμίαν μεθ’ ἧς τὰ πράγματ’ 

  ἔπραττον, καὶ τὴν ὑμετέραν ἀδικίαν. Yunis 2001: 267. 
24  Cf. Dem. 18.320 ὅτε μὲν τῇ πόλει τὰ βέλτισθ᾽ ἑλέσθαι παρῆν, ἐφαμίλλου τῆς εἰς τὴν πατρίδ᾽ 

  εὐνοίας ἐν κοινῷ πᾶσι κειμένης, ἐγὼ κράτιστα λέγων ἐφαινόμην, καὶ τοῖς ἐμοῖς καὶ ψηφίσμασι 

  καὶ νόμοις καὶ πρεσβείαις ἅπαντα διῳκεῖτο, ὑμῶν δ᾽ οὐδεὶς ἦν οὐδαμοῦ, πλὴν εἰ τούτοις 

  ἐπηρεάσαι τι δέοι.  
25  Dem. 18.65. 
26  Dem. 18.281 (alignment with the city). Acting for the benefit of the city is another strand of this 

  rhetoric: 18.25 καὶ τίς ὁ πράττων ὑπὲρ ὑμῶν καὶ τὸ τῇ πόλει συμφέρον ζητῶν; 18.30 ταῦτα 

  γράψαντος ἐμοῦ τότε καὶ τὸ τῇ πόλει συμφέρον οὐ τὸ Φιλίππῳ ζητοῦντος; 18.86 πάντ’ 

  ἀνωμολόγημαι τὰ ἄριστα πράττειν τῇ πόλει; 18.88 τίς ὁ κωλύσας τὸν Ἑλλήσποντον 

  ἀλλοτριωθῆναι κατ’ ἐκείνους τοὺς χρόνους; ὑμεῖς, ἄνδρες Ἀθηναῖοι. τὸ δ’ ὑμεῖς ὅταν λέγω, τὴν 

  πόλιν λέγω. τίς δ’ ὁ τῇ πόλει λέγων καὶ γράφων καὶ πράττων καὶ ἁπλῶς ἑαυτὸν εἰς τὰ πράγματ’ 



The citizen and the ‘outsider’     28 

 

 Dike - 21 (2018): 19-47 

 

dikastai, as representatives of the citizen body, is enhanced by vivid metaphors from 

military language: he places himself in the ranks of the city and the democratic 

government through a military metaphor which recurs six times in the speech.27 The 

characteristics of Demosthenes which shape his civic identity are further exemplified 

by his role as a successful adviser who offers his best advice before the events present 

themselves;28 he shows sound political foresight and undertakes all the legal 

responsibility which goes hand in hand with the introduction of his proposals.29 Thus 

the reconstruction of his civic identity reveals both a public-spirited citizen and a loyal 

public speaker and adviser who always strives to offer the best policy to the city. He 

was successful in proposing resolutions and deliberating and executing policies and, 

ultimately, was crowned for his services,30 one of the most honourable reciprocal acts 

on behalf of the city towards a political figure. This particular aspect is significant for 

the present graphē paranomōn, as Ctesiphon’s decree proposed the grant of an 

honorific crown to Demosthenes for his services and for always offering the best advice 

to the city. 

As the argument goes, the earlier honorific award for his services to the city 

meant the crowning of the city itself: Demosthenes’ honour as a citizen, a public speaker 

and official, is presented as a matter of wider political significance which implies, if 

hyperbolically, shared honour between Demosthenes and the people. The popularity of 

his policies throughout his political career emphasises his constant partnership with the 

demos, which, in turn, constructs a vital bond between the citizen group and himself, a 

shared interest for the beneficial policy of the city.  

Another trait that defines the democratic man is incorruptibility, which is 

especially related to the active political figure.31 Aeschines’ definition makes it clear 

that political corruption is inherently incompatible with the nature of the democratic 

                                                           
  ἀφειδῶς δούς; ἐγώ. He explicitly equates ὑμεῖς/the city’s policy with his constant counselling, 

  political actions (ἐγώ).  
27  Dem. 18.62, 138, 173, 192, 221, 304, 320 (military metaphor): ‘in the ranks of the government’ 

  (taxis, tattomai). 
28  Dem. 18.189 ὁ μέν γε πρὸ τῶν πραγμάτων γνώμην ἀποφαίνεται, καὶ δίδωσιν ἑαυτὸν ὑπεύθυνον 

  τοῖς πεισθεῖσι. Cf. also 18.190-191. 
29  Foresight is a central virtue of Demosthenes’ self-portrayal which recurs in the speech (e.g. 

  Dem. 18.172, 192, 246), cf. also 4.41 (Assembly). Foresight is discussed by Mader 2007: 339- 

 360 as a fundamental characteristic of the symboulos, with special reference to Demosthenes’ 

 Philippics. Cf. also Usher 1993: 254 on pronoia.  
30  Dem. 18.86. 
31  Cf. the definition of the democratic man in Aesch. 3.170, cited above p. 6. 



29 Ifigeneia Giannadaki 

 

 Dike - 21 (2018): 19-47 

 

citizen. Accordingly, Demosthenes repeatedly emphasises this feature of his civic 

identity, associating himself with the victory of the city against corruption (Dem. 

18.247). Demosthenes’ incorruptibility is expressed in elaborate language: 

  

οὐδὲν ἐπῆρεν οὐδὲ προηγάγετο ὧν ἔκρινα δικαίων καὶ συμφερόντων τῇ 

πατρίδι οὐδὲν προδοῦναι, οὐδ᾽, ὅσα συμβεβούλευκα πώποτε τουτοισί, 

ὁμοίως ὑμῖν ὥσπερ ἂν τρυτάνη ῥέπων ἐπὶ τὸ λῆμμα συμβεβούλευκα, ἀλλ᾽ 

ἀπ᾽ ὀρθῆς καὶ δικαίας καὶ ἀδιαφθόρου τῆς ψυχῆς. (Dem. 18.298) 

 

nothing at all seduced or impelled me to betray what I saw as the honourable 

and advantageous course for the country, nor, whenever I advised these 

men, did I offer that advice as you and your accomplices did, sinking 

towards profit like a balance. Rather, with an honest, just, and incorruptible 

soul I presided over the greatest issues affecting the people of my day and 

directed the city’s affairs throughout reliably and honourably. (Transl. 

Yunis 2005) 

 

Demosthenes maintained his political integrity in foreign affairs and remained 

unbribable, simultaneously aiming at the common good of Greek cities against Philip’s 

expansion, as well the good of the Athenians (Dem. 18.109). Corruption and 

submission to a paymaster suggested surrendering personal freedom and free will in the 

exercise of civic rights, and, ultimately, treacherous behaviour by siding with the 

enemies of the city for personal gain.32 

So far, we have explored elements of the civic identity of the citizen, and in 

particular the high-profile public speaker, the political adviser (as exemplified by 

Demosthenes) on two complementary levels: ethos and political conduct. Another 

aspect of the narrative of civic identity, woven together with political conduct and 

morality, is the citizen’s alignment with, and preservation of, fundamental civic values 

such as freedom, and political activity in line with Athenian tradition, following 

ancestral examples.33 Freedom is a fundamental democratic virtue which defines 

‘Athenian-ness’ (Dem. 18.66-68), and Demosthenes identifies himself with the 

Athenian symboulos (Dem. 18.66), whose policy was always inspired and shaped by 

the civic virtues and the allegedly continuous Athenian tradition: namely, striving for 

                                                           
32  Cf. Taylor 2001: 158-159; Ober 1989: 236-238; Harvey 1985: 76-117 on bribery in Greek 

  politics (with other Demosthenic parallels, among other sources, from both forensic and 

  deliberative speeches: ibid p. 115).  
33  Cf. Dover 1974: 86-87. 



The citizen and the ‘outsider’     30 

 

 Dike - 21 (2018): 19-47 

 

freedom, primacy and renown more than any other Greek city. By using the ethnic name 

here and claiming for himself the ethos and credentials of the Athenian adviser, 

Demosthenes aligns himself and his policy of resisting Philip with long-lasting tradition 

and the deeds of the forefathers who fought for the city’s freedom and Greek freedom 

more widely (Dem. 18.66). The emphatic and strategic use of the ethnic name for both 

Demosthenes and the dikastai (Dem. 18.68), highlights the share of both parties in the 

city’s character and value system,34 their civic heritage of ‘being Athenians’ (ὑμῖν δ᾽ 

οὖσιν Ἀθηναίοις). This reference to Athenian character and praise as well as the 

allusion to Athenian autochthony and the sacrifice of the individual for the city (18.204-

206), recurrent in funeral speeches,35 becomes a feature of unity and civic concord in 

Demosthenes’ rhetoric of civic identity. As the argument develops, ‘Athenian-ness’ is 

manifested by the ancestral examples and civic values, which contemporary Athenians 

(including the dikastai) chose to safeguard by fighting at Chaironeia.  He depicts the 

audience as staunch defenders of the Athenian tradition and himself as the city’s 

mouthpiece; in particular, he is credited for his contribution to the city’s ‘ancestral’ 

policy of defending liberty through his political advice.36 Demosthenes constantly 

presents the demos embracing the same policies as he does, and he portrays himself as 

the loyal instrument of the city.37  

                                                           
34  Cf. Dem. 18.72; The same idea recurs later in Dem. 18.297. Cf. 18.80, 295. See also, Patterson 

  2005: 270 on the use of the ethnic to suggest membership of the political community. 
35  Cf. Thuc. 2.42.4, Lys.2.62, Loraux 1986: 101-104 for this topos of choosing to sacrifice oneself for 

  the benefit of the city; for personal sacrifice for the community, cf. Loraux 1986: 37-71.  
36  Dem. 18.206 νῦν δ’ ἐγὼ μὲν ὑμετέρας τὰς τοιαύτας προαιρέσεις ἀποφαίνω, καὶ δείκνυμ’ ὅτι 

  καὶ πρὸ ἐμοῦ τοῦτ’ εἶχεν τὸ φρόνημ’ ἡ πόλις, τῆς μέντοι διακονίας τῆς ἐφ’ ἑκάστοις τῶν 

  πεπραγμένων καὶ ἐμαυτῷ μετεῖναί φημι. Meteinai vividly suggests the alignment between 

  individual policy of Demosthenes and the city’s policy, articulating his standing with the dēmos; 

  cf. also Dem. 18.316 for a similar idea articulated with the same vocabulary. Cf. Blok 2017: 8, 

  11, 21 ff., 54-55 and Carey 2017: 51-52 on this language. The same idea of aligning 

  Demosthenes’ policy with the ancestors’ policies recurs in 18.199. Contrast the shaping of the civic 

  identity of the outsider in Dem. 22 (see section II below), Androtion as an oligarchic man, where 

  he is denied ‘a share’ in the city’s constitution, ethos, and morality. 
37  It is worth remembering here the ancient tradition associating the political self-presentation of 

Demosthenes along the same lines as the Thucydidean Pericles: the former’s self-portrayal shows 

remarkable similarities with the self-portrayal of Demosthenes in Dem. 18 and in his Assembly 

speeches: Thuc. 2.60.5 Pericles is presenting himself as the type of statesman who is superior to 

all, who has knowledge of the best policy and the ability to expound it, a genuine patriot, and 

unbribable. On the self-portrayals of Demosthenes and of Pericles in Thucydides, see further Yunis 

1996: 268-277; Yunis 2000: 97-118, Mader 2007: 339-360. Cf. also Aristotle’s remarks (Rh. 2.1.4-

7) on the three attributes needed by a public speaker to be more appealing to the people: good sense 

  (φρόνησις), virtue (ἀρετή), good will (εὔνοια). 



31 Ifigeneia Giannadaki 

 

 Dike - 21 (2018): 19-47 

 

The political profile of Demosthenes emerging from this much-celebrated 

narrative, and from Dem. 18 in general, shows remarkable similarities with 

Demosthenes’ persona as a political adviser in his successful Assembly speeches 

advocating specific policies before the people. As already discussed, the emphasis on 

the self-presentation of Demosthenes stresses three central features: i. his intellectual 

judgement of a political situation and ability to offer expert advice to the people; ii. his 

moral integrity and incorruptible character; iii. his patriotic feeling, alignment with the 

democratic values and devotion to the cause of the city.38 In line with these traits, Dem. 

5 serves as a good parallel from the symbouleutic genus, a speech delivered in 346 

advising the Athenians to maintain the peace concluded with Philip and avoid military 

engagement. In particular, he identifies himself as a symboulos (Dem. 5.3-4) and he 

straightaway attempts to establish himself as an expert political adviser who has shown 

foresight on previous occasions when counsel was needed (Dem. 5.5-10 pronoia) and 

he even claims superior foresight, which he attributes to good fortune and 

incorruptibility. The latter is also another trait that features Demosthenes’ persona as 

adviser along with his constant concern to offer the most advantageous advice to the 

city (Dem. 5.12).39  

 

Civic identity in Dem 22 and 23 (speeches for the side of the prosecution) 

 

Having examined key features of the reconstruction of civic identity in 

Demosthenes’ speech for the defence of Ctesiphon, we now turn to the reconstruction 

of the civic identity of the ‘self’ in Dem. 22 and 23, speeches written for the 

prosecution.40 The presentation of ‘self’ in those speeches is subtle and occupies much 

less space than in Dem. 18. In contrast, Demosthenes reconstructs the identity of the 

‘outsiders’, the defendants, at greater length in these speeches. As far as the self-

                                                           
38  The attributes of the political adviser as discussed by Demosthenes in Dem. 18 are also recurrent 

  in his demegoric proems. Cf., for example, Ex. 1.2, 6, for the political adviser who offers the 

  best advice and has the courage to share his policy with the people, Ex. 23.2, 33.3 (the role of 

 the active adviser). 
39  This last aspect is dominant in the presentation of the role of the symboulos, a term linked with 

  the political persona of Demosthenes in other Assembly speeches, for instance, in Dem. 8 

  delivered before the Assembly in support of the Athenians’ aggressive response to Philip’s 

  campaigning in Thrace. A true symboulos is the one who offers the best advice to the people 

  (cf. Dem. 8.32, 72, 73-75). 
40  It is worth noting that Dem. 22 is a supporting speech for the side of the prosecution, while 

  Dem. 23 is the main speech for the prosecution. 



The citizen and the ‘outsider’     32 

 

 Dike - 21 (2018): 19-47 

 

representation of the speakers is concerned, emphasis is put on their public-spirited 

motivation to introduce the graphai paranomōn or to participate in the trials as 

supporting speakers; their rhetoric of civic identity is revealed by the antithetic 

presentation with the defendants, Androtion (Dem. 22) and Aristocrates (Dem. 23) 

respectively.  

Androtion’s decree is attacked by Diodoros as illegal: it prescribed the crowning 

of the Council in which Androtion himself had served, but Diodoros objects on the 

grounds that the decree has not followed the typical procedure (probouleusis); also, the 

Council could not ask for an award if it failed to build ships, as was the case with this 

Council; and finally, Androtion has lost his right to introduce decrees before the 

Assembly, as a result of the hereditary state debt and his engagement with prostitution, 

as Diodoros alleges.  

From the outset, Diodoros, the speaker of Dem. 22, a speech written in support 

of the prosecution against the legality of Androtion’s honorific decree, reveals the effort 

of both the prosecutor and himself (as a supporting speaker) to appear as public-spirited 

citizens who have initiated this public trial for the benefit of the city,41 which is 

represented as the injured party as a result of Androtion’s policy, public conduct, and 

morality. In contrast with the defendant, Diodoros is presented as an active political 

figure with a genuine concern for the interest of the city42 and the preservation of its 

laws.43 Diodoros urges the dikastai to convict Androtion; indeed, they are presented as 

an interested party in this political trial. The effects of a conviction in this case would 

also be especially beneficial for the political system more widely, in that it would be a 

blow to the gangs of established public speakers—including Androtion and his 

associates—as Diodoros argues.44  

The civic representation of Euthycles, the prosecutor of Dem. 23, is even more 

oblique and subtle than that of Diodoros. The graphē paranomōn was introduced 

against Aristocrates’ decree, which proposed further honours to the Thracian 

Charidemos, who was earlier granted Athenian citizenship. The honorific decree 

prescribed inviolability for Charidemos:  anyone who tried to assassinate him would be 

liable to summary arrest, and any city that harboured him would be excluded from any 

                                                           
41  Dem. 22.1 ἅμα τῇ τε πόλει βοηθεῖν οἴεται δεῖν καὶ δίκην ὑπὲρ αὑτοῦ λαβεῖν, τοῦτο κἀγὼ 

  πειράσομαι ποιεῖν. 
42  Dem. 22.1, 68. 
43  Dem. 22.46, 57-58. 
44  Dem. 22.37. 



33 Ifigeneia Giannadaki 

 

 Dike - 21 (2018): 19-47 

 

treaty with Athens. The grounds provided for the illegality of this decree is that it 

contravenes other laws, the content of the decree does not benefit the city, and finally, 

the honorand does not deserve such a privilege.  

Euthycles is focusing on the illegal and detrimental nature of the decree that 

Aristocrates proposed, to provide protection to the Thracian Charidemos in Athenian 

and allied territory. He makes clear that his motivation to introduce the graphē was not 

hatred towards the proposer of the decree, but the benefit of the city in relation to its 

external affairs and particularly, the Chersonese.45 He shapes his civic ethos by 

presenting himself as an actively involved and public-spirited citizen, but not an 

established political figure,46 unlike Demosthenes’ self-representation in Dem. 18. 

Nonetheless, Euthycles, too, seeks to create a bond between the dikastai, in their 

capacity as citizens (Dem. 23.4, ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι), and himself, in the form of a joint 

enterprise so that they will  make the best decision for the benefit of the city: Euthycles’ 

acquittal and the simultaneous annulment of Aristocrates’ decree.47 Thus he presents 

his prosecution in compliance with the city’s interest and aligns himself with the 

dikastai, as representing and judging not simply a decree but a policy which will be 

detrimental, as his argument goes.48  

Therefore, civic ethos and morality, as shaping features of civic identity, are 

present in the prosecution speeches, too, but unlike speeches for the defence as 

exemplified by Dem. 18, the prosecutors’ civic identity is reconstructed more subtly: 

in public prosecutions, such as these graphai paranomōn, the personality of the speaker 

is less central and the presentation of self tends to be both more brief and more oblique. 

This may be explained by the public nature of the trial as well as the specific charge 

(paranomōn). The prosecutorial speakers do not focus on themselves as individuals but 

subtly emphasise their civic credentials and identity in alignment with the benefit of the 

city as a whole. They are careful to stress their public-spiritedness straightaway and to 

remove any suspicion of misuse of the procedure against a political opponent, thereby 

                                                           
45  Dem. 23.1 ἀλλ᾽ εἴπερ ἄρ᾽ ὀρθῶς ἐγὼ λογίζομαι καὶ σκοπῶ, ὑπὲρ τοῦ Χερρόνησον ἔχειν ὑμᾶς 

  ἀσφαλῶς καὶ μὴ παρακρουσθέντας ἀποστερηθῆναι πάλιν αὐτῆς, περὶ τούτου μοί ἐστιν ἅπασ᾽ ἡ 

  σπουδή. 
46  Dem. 23.4 οὐδὲ τῶν πολιτευομένων; 23.147 a contrast between himself and the rhētores, 

  vaguely implying Aristocrates; 23.185, 188. See also MacDowell 2009: 196. 
47  Dem. 23.5 πρᾶγμ᾽ ἀλυσιτελὲς τῇ πόλει. 
48  Dem. 23.15, 93 τὸ ψήφισμα τοῦθ’ οὗτος ἔγραψεν οὐχ ἵν’ ὄντος ἀκύρου μηδὲν ἀηδὲς ὑμῖν 

  συμβῇ… ἀλλ’ ἵν’ ἐξαπατηθέντων ὑμῶν διαπράξαιντό τινες τἀναντία τοῖς ὑμῖν συμφέρουσιν. 

  Cf. 23.5, 190 the duty of the honest and patriotic, active citizen, as exemplified by Euthycles’ 

  self-representation.  



The citizen and the ‘outsider’     34 

 

 Dike - 21 (2018): 19-47 

 

presenting themselves as supporters of the city and its laws in cases in which 

paranomon (illegal) is rhetorically blended with policies that are detrimental for the 

city (asymphoron). The similarity of the employment of this strategy for an indirect 

presentation of ‘self’ as a citizen in Dem. 22 and 23 may reveal an ‘unwritten 

convention’ and limits on reconstructing one’s own ‘civic identity’ when acting as a 

prosecutor. An active interest in looking after the city’s benefit is certainly an important 

trait for prosecutors to claim for themselves; it simultaneously allows them to align 

themselves with the dikastai and the citizens in general, in the course of highly charged 

political trials.  

But central to these speeches are the narratives which focus on the construction 

of the ‘anti-civic’ behaviour of the ‘outsider’. Besides the legal foundations of such 

cases (and there is always a legal ground) the prosecutors or supporting speakers for 

the prosecutor develop elaborate narratives which construct vivid portrayals of the civic 

identity of the defendant, not only in close relation with the case at hand, but also 

loosely (but this is not to imply irrelevant) connected narratives, which however, 

provide consistency and plausibility in their representation of the opponent as an anti-

democratic man, developing his ‘anti-civic’ identity. This strategy would seem 

comparable with the interesting conclusions of Rubinstein (2004) about emotional 

appeals, especially to anger or hatred, in prosecution speeches in public cases.49 The 

frequency of the employment of such emotional appeals suggests, as Rubinstein argues, 

that a litigant who adopted this strategy was on safe ground, and it is unlikely to have 

aroused the disapproval of the dikastai. Similarly, such appeals to ethos—by means of 

constructing a civic identity for the opponent—must have been considered a useful way 

to complement other rhetorical arguments (legal and political). In stark contrast, in 

public speeches written for the side of the prosecution, we find elaborate 

reconstructions of the ethos and conduct of the opponent as an ‘outsider’.    

  

                                                           
49  See Rubinstein 2004: 187-203; cf. Rubinstein 2013: 136-137. 



35 Ifigeneia Giannadaki 

 

 Dike - 21 (2018): 19-47 

 

II. The rhetoric of reconstructing ‘the outsider’  

 

1. The construction of the outsider in Dem. 18 

 

The rhetoric of servile descent and upbringing 

 

Having explored the shaping of the civic identity of ‘self’ in speeches for 

defence and prosecution in cases of graphai paranomōn, we now turn to the rhetorical 

construction of the civic identity of the outsider, again in speeches for defence and 

prosecution.  

As will become clear, the persona of the opponent is presented in opposition to 

the virtues of the true symboulos (Demosthenes), as discussed earlier, as a result of the 

(alleged) lack of democratic credentials that define a citizen and the high-profile public 

speaker/adviser. Aeschines will be portrayed as lacking the essential attributes of a 

citizen, let alone the public speaker. One of the features of the portrayal of the outsider 

is the construction of slave origins and upbringing, a rhetorical strategy which is 

pursued both by Demosthenes and Aeschines in their speeches concerning the honorific 

crown proposed by Ctesiphon. What is of chief interest to us is the reconstruction of 

Aeschines’ civic identity as an outsider in Dem. 18, through a direct challenge to his 

family lineage as an Athenian citizen and his depiction as man with a servile ethos and 

anti-civic conduct.50 Although Aeschines, like Demosthenes himself, was an Athenian 

citizen, the two exchange harsh characterisations, each presenting the other as a man of 

servile nature. Although such arguments have no legal foundation, coming out of the 

mouths of Athenian citizens, nevertheless they are recurrent in the speech,51 which may 

indicate that they would carry some rhetorical value on an ideological level. They could 

stir up fear in the dikastai regarding underlying anxieties about the transgression of 

status boundaries between freeborn/free and slave/servile.52 Servile features serve 

Demosthenes well in reconstructing the identity of a persona diametrically opposed to 

the representation of citizen ethos and conduct. A slave’s unfree status and his condition 

                                                           
50  Cf. Ober 1989: 270-272 and Kamen 2009: 43-56 who focuses on the discussion of the 

 employment of servile invective in courtroom speeches and its potential effects on the audience: 

 comic effects or fear. The latter is most relevant to our analysis of speeches where no servile 

 background can be legally substantiated for Aeschines.  
51  Servile associations, e.g. Dem. 18.129-131, 258, 261; Aesch. 3.78, 169, 171-172. 
52  Cf. Kamen 2009: 55.  



The citizen and the ‘outsider’     36 

 

 Dike - 21 (2018): 19-47 

 

of being owned by a master, ab initio, puts him in opposition to Athenian civic identity, 

whose foundation is built on freedom by birth.53 As becomes clear, the depiction of the 

opponent as having servile origins is one of the manifestations of his anti-civic identity 

on the political scene: servile descent is further developed and illustrated by his ethos 

and morality, both presented as natural traits.  

More specifically, Demosthenes presents Aeschines as an outsider of servile 

status by descent: eleutheros ek doulou (Dem. 18.131),54 whose transition from servile 

to citizen status was a recent development. His patronymic and metronymic are 

ridiculed and despite the convention of not naming Athenian women in court,55 his 

mother is depicted as a prostitute of servile background and is named as Empousa, a 

name borne by prostitutes, before the alleged change of her name to Glaukothea.56 The 

rhetorical depiction of Aeschines’ origin and servile descent serves as the foundation 

for the depiction of Aeschines’ anti-civic morality, as naturally deriving from his servile 

status: despite the transition from servile status to citizen status and from slavery to 

freedom, Aeschines fails even to express his gratitude to the demos for this; instead he 

has sold himself to a paymaster and accordingly has acted to the detriment of the city. 

He is ungrateful and morally worthless because of  his own, allegedly servile, nature,57 

and only became rich as a result of his harmful activity towards the demos, by serving 

the interests of the enemies of the city.58 These features construct an anti-civic identity, 

the identity of an outsider whose morality stands in stark contrast with features of 

citizen identity: servile descent as against free birth, corruptibility and treacherous 

behaviour as against benefaction to the demos or at least favourable disposition to the 

constitution. Aeschines’ ethos and disposition, his ungratefulness, corruption, and 

treason would be features suitable, by nature, to a slave, not a citizen. Therefore, his 

natural anti-civic morality and servile descent serve to mark his exclusion from the 

citizen body and the absence of fundamental qualities inherent for citizens.  

                                                           
53  Cf. also Aesch. 3.169-170 cited on p. 6.  
54  Cf. Lape 2010: 84-88. 
55  For the general tendency to avoid naming respectable women, see Lewis 2002: 108-109. 
56  Lape 2010: 43-44. 
57  Cf., e.g., Dem. 24.124, Ober 1989: 270-279.  
58  For the idea that certain political advisers prioritise their own interest (especially becoming rich 

 by questionable means) over the city’s interest as recurrent in the Demosthenic corpus, cf. 3.29, 

 13.20, 21.158, and Ex. 53.3.  



37 Ifigeneia Giannadaki 

 

 Dike - 21 (2018): 19-47 

 

The servile portrayal of Aeschines’ conduct, as a result of his descent, is further 

illustrated by his servile upbringing and education.59 These aspects of his life are 

explicitly articulated in terms which create an association of Aeschines with servile 

status, not civic.60 The poverty of the family led him to perform some petty tasks in the 

school where his father taught, which required physical labour rather than cultivation 

of the mind: he was ‘grating the ink, sponging the benches and sweeping the classroom’ 

(Dem. 18.258). Aeschines’ life thereafter was of the same servile character: he assisted 

his mother in her obscurely presented cult practices reading the service-book, while she 

performed the ritual, and helping in general with the paraphernalia. Not even his 

subsequent and mysterious enrolment in the citizen rolls (Dem. 18.261), the details of 

which are notably evaded by Demosthenes, had any positive effect on his political 

conduct: on the contrary, his political disposition is described as  treacherous, suitable 

for a slave, and entirely incompatible with a citizen’s disposition: Aeschines has served 

the interest of the city’s enemies,61 showing a complete divergence from the ethos and 

morality of the civic insiders, the citizens. The rhetoric of Aeschines’ estrangement 

from the civic body and the questioning of the fundamental features of his civic identity 

on a  socio-political level are exploited here to create resentment and to arouse the 

disapproval and indignation of the dikastai against him; he has been presented as hostile 

to the demos and as an inherently servile man, with treacherous traits in stark contrast 

with the definition of the democratic man, as defined by Aeschines himself.  

At the same time, the rhetoric of the outsider serves as the best vehicle to draw 

a line between the citizen body and the servile, ‘counterfeit’ citizens who have found 

their way into the registers of the citizens, just as Aeschines has allegedly done, but 

whose entire life was determined by their servile and dishonourable descent and 

upbringing. Slaves were perceived as natural enemies of the democratic political order, 

which kept them in their servile status. Thus, this depiction of his servile nature and 

morality become strands of Demosthenes’ depiction of Aeschines as an outsider: he has 

no share in the civic traits of a genuine Athenian citizen. Even though Aeschines’ 

depiction as a freed slave may not be trusted by the audience, on the level of ideology, 

Demosthens exploits it as a valuable strategy to alienate him from the civic body, 

                                                           
59  Dem. 18.258-261. 
60  Dem. 18.258 οἰκέτου τάξιν, οὐκ ἐλευθέρου παιδὸς ἔχων. 
61  Dem. 18.265 ὑπὲρ τῶν ἐχθρῶν πεπολίτευσαι πάντα. 



The citizen and the ‘outsider’     38 

 

 Dike - 21 (2018): 19-47 

 

portraying him as a man of questionable origin and civic values, and thereby sustaining 

his portrait of Aeschines’ naturally anti-democratic conduct in the course of the speech.    

 

Treason and enmity to the city 

 

Aeschines’ exclusion from the citizen group is a recurrent feature in the 

reconstruction of his civic identity not only on account of his allegedly servile descent 

and upbringing, but also in relation to his public conduct and policy. Demosthenes 

provides other strands of his rhetoric of anti-civic identity in the case of Aeschines, 

namely, his treacherous conduct and natural enmity towards the city.  

To start with, Aeschines is presented (Dem. 18.291-293) as lacking fundamental 

and inherent democratic features. In particular, he is denied a core civic virtue, loyalty 

to the city (eunoia).62 Demosthenes further reviews Aeshines’ political conduct in 

comparison with the political conduct expected of  an Athenian democratic citizen and 

active political figure (a high profile subset of politically active citizens), and he 

concludes that Aeschines never performed the expected civic duties.63 The catalogue of 

duties and services to the city alludes to liturgies (e.g. trierarchy), magistracies which 

entail management of external affairs (ambassador), and a range of posts related to  

internal policy. But Aeschines has no public record of civic accomplishments to show. 

Furthermore, Demosthenes goes so far as to portray him as an enemy of his own 

city by shaping his anti-civic identity in terms of hatred of the city and treason. This 

allusion to treason is a recurrent feature of his identity and Demosthenes presents it as 

a natural disposition of Aeschines, physei.64 Physei suggests that this behaviour is part 

of Aeschines’ very existence, which is incompatible with civic identity. In stark contrast 

with the character of the man who supports the demos by nature, Aeschines is 

committed to harm it by nature. The vivid narrative is intended to undermine the ethos 

of the opponent and at the same time evades the need to present evidence in support of 

the allegation made. Only ostensibly does Aeschines serve Athens and respects its laws; 

                                                           
62  Dem. 18.291 οὐχ ὡς ἂν εὔνους… οὐδὲν ὁμοίως ἔσχε τοῖς ἄλλοις. 
63  Dem. 18.311. 
64  Dem. 18.137 οὗτος αὐτὸς ὑπῆρχε τῇ φύσει κατάσκοπος καὶ πολέμιος τῇ πατρίδι. Demosthenes 

  provides examples of the private dealings of Aeschines with Philip’s spy, Anaxinos, in the 

  private house of a third party. The episode is set in an environment of secrecy; association with 

  the spy of the enemy turns Aeschines himself into a spy. For explicit references to Aeschines 

  as a traitor (prodotēs), cf. Dem. 18.47, 61, 134. This treacherous behaviour is also described as 

  an inherent anti-civic feature in Dem. 19.310.  



39 Ifigeneia Giannadaki 

 

 Dike - 21 (2018): 19-47 

 

in reality, he is not acting for the benefit of the demos by his choice of policy. His 

involvement in the city’s affairs is diametrically opposite to the conduct of the citizen 

group. He does not have a share in the things at which the many rejoice or about which 

the many are distressed. The emphatic contrast between ‘the many’ and the one who is 

singled out, emphasises the estrangement of Aeschines from the citizen group, clearly 

suggesting Aeschines’ hostility to the city.65 

This enmity to the city as a feature of Aeschines’ anti-civic ethos and morality 

is further enhanced through his treacherous behaviour, acting as a hireling of Athens’ 

enemies. Instead of serving his own homeland, as a genuinely active citizen would do, 

he hired himself out to the enemy of the city.66 As a result, through his opportunistic 

speeches before the demos to offer his advice, he maliciously attacks fellow citizens, 

or his advice causes harm to the entire city.67 In short, Aeschines fails as an adviser and 

public speaker and his political actions define him as a treacherous enemy of his city. 

Aeschines is a common enemy, not merely Demosthenes’ personal enemy: this 

is illustrated not only by his natural hostility to the people (as Demosthenes alleges) 

and political conduct, but also by his failure to fulfil a fundamental duty of the 

democratic citizen (Dem. 18.124-125): he refrained from exercising his judicial rights 

by indicting alleged offenders against  the city and thereby failed to act for the benefit 

of the people, who are cleverly identified with the current audience (ὑπὲρ τούτων).68 

As a result, the dikastai have become an injured party, as a representative group of the 

injured demos. Demosthenic rhetoric attempts to suggest that the dikastai are not a 

neutral party in this trial, but an interested party, as recipients of Aeschines’ hatred, and 

they are accordingly invited to treat him as a common enemy of the city,69 (cf. Aesch. 

3.168-170, cited above). 

 

                                                           
65  Dem. 18.292 καὶ μὴ τῇ προαιρέσει τῶν κοινῶν ἐν τῷ τῶν ἐναντίων μέρει τετάχθαι: ὃ σὺ νυνὶ 

  πεποιηκὼς εἶ φανερός. 
66  Dem. 18.307 μισθώσαντα δ᾽ αὑτὸν τοῖς ἐναντίοις, τοὺς ὑπὲρ τῶν ἐχθρῶν καιροὺς ἀντὶ τῶν τῆς 

  πατρίδος θεραπεύειν. 
67  Dem. 18.309 συμφορὰν δὲ τῷ τυχόντι τῶν πολιτῶν καὶ κοινὴν αἰσχύνην. 
68  18.124 πότερόν σέ τις, Αἰσχίνη, τῆς πόλεως ἐχθρὸν ἢ ἐμὸν εἶναι φῇ; ἐμὸν δῆλον ὅτι. εἶθ᾽ οὗ 

 μὲν ἦν παρ᾽ ἐμοῦ δίκην κατὰ τοὺς νόμους ὑπὲρ τούτων λαβεῖν, εἴπερ ἠδίκουν, ἐξέλειπες, ἐν 

 ταῖς εὐθύναις, ἐν ταῖς γραφαῖς, ἐν ταῖς ἄλλαις κρίσεσιν: [125] οὗ δ᾽ ἐγὼ μὲν ἀθῷος ἅπασι, τοῖς 

 νόμοις, τῷ χρόνῳ, τῇ προθεσμίᾳ, τῷ κεκρίσθαι περὶ πάντων πολλάκις πρότερον, τῷ μηδεπώποτ᾽ 

 ἐξελεγχθῆναι μηδὲν ὑμᾶς ἀδικῶν, τῇ πόλει δ᾽ ἢ πλέον ἢ ἔλαττον ἀνάγκη τῶν γε δημοσίᾳ 

 πεπραγμένων μετεῖναι τῆς δόξης, ἐνταῦθ᾽ ἀπήντηκας; ὅρα μὴ τούτων μὲν ἐχθρὸς ᾖς, ἐμοὶ δὲ 

 προσποιῇ. Cf. Dem. 22.66 for the same argument. 
69  Along similar lines, see Yunis 2001: 182.  



The citizen and the ‘outsider’     40 

 

 Dike - 21 (2018): 19-47 

 

 

2. The reconstruction of the identity of the ‘internal outsider’ as an oligarch. The 

dynamics of private life and public conduct: Dem. 22  

 

Another aspect of the rhetoric of the outsider, from the perspective of the 

prosecution, is the rhetoric of enmity against the democracy through the display of anti-

democratic conduct and ethos, which comes in stark contrast with the defining features 

of the dēmotikos man, whom we discussed earlier. Whereas in cases of alleged treason 

the traitor presents an existential threat to the city, the oligarch presents an existential 

threat to the democracy. Androtion is presented as an ‘internal outsider’: he is an insider 

who allegedly threatens the democracy from within. But Athenian citizens had a natural 

interest in the protection of democracy, unlike non-Athenians, and this is a 

commonplace (topos) in extant oratory more generally.70  

Besides the legal arguments in support of the case, roughly the second half of 

the speech is devoted to Demosthenes’ non-legal argumentation (Dem. 22.42-78), the 

political conduct (politeuesthai) of Androtion, including his service as a tax-collector, 

his policy, and ethos. The depiction of Androtion as an outsider is attempted in a review 

of his political actions, politeumata.71 First, he deposed Euktemon, the prosecutor, from 

his office which was filled by lot, while he appointed himself by decree to fill the 

vacancy, an action which is explicitly presented as anti-democratic. The deposition is 

vividly described with terms fitting treason and the overthrow of the democracy: 

Demosthenes is using katalysis (dismissal/dissolution)72 to emphasise the deposition of 

an official selected by the people. Kalalysis is never used for the appropriate 

termination of an office in Demosthenes73 and has significant implications for the 

political ideology exploited in the speech and the depiction of Androtion as an anti-

democratic and, specifically, an oligarchic plotter. Furthermore, Androtion’s excessive 

power is stressed in relation to his role in political life as a public speaker in the 

Assembly. In the Assembly, ‘holding you [the citizens] in his power with his 

                                                           
70  See Volonaki 2014: 181; Worman 2008: 270; Yunis 2001: 187.  
71  Dem. 22.47, cf. 22.3 οὗτος δημοσίᾳ πεπολιτευμένος οὐκ ὀλίγ᾽ ὑμᾶς ἔβλαψεν, 22.69 

  πεπολίτευται. For the same rhetorical strategy cf. Dem. 21.142, 148-177, an attack against 

  Meidias’ public record and his alleged hostility to the democratic city.  
72  Dem. 22.48. The precise offence is never stated, but the implication is that Androtion made a 

  formal complaint against Euktemon, apparently before the Assembly for embezzlement. 
73  Cf., e.g., Thuc. 2.15.2., LSJ s.v. A.I. 



41 Ifigeneia Giannadaki 

 

 Dike - 21 (2018): 19-47 

 

promises’74 and he managed to depose Euktemon, possibly alleging that the latter 

embezzled money.  

This rhetoric of reconstructing the anti-civic identity of the outsider is further 

developed by a vivid narrative of Androtion’s conduct as office-holder. Androtion is 

heavily criticised for his harsh methods of collecting arrears of property tax, which 

allegedly violated democratic procedures and were detrimental for the democratic ethos 

of the polis: he entered the houses of individuals who are identified with the current 

dikastai,75 and  exercised physical power and abuse towards  his fellow citizens as if 

his motive was not tax-collection but hatred towards the demos.76 The intense repetition 

of the second person of the pronoun (ὑμετέρας) articulates the terms of the antithesis 

between the citizens as a solid group and the outsider who abuses his power in the 

democratic city to harm the demos. Thus Androtion is dissociated from the ethos of the 

dēmotikos citizen and precisely that of the high-profile political figure, and he is 

estranged from the citizen group because of his employment of oligarchic methods and 

his (alleged) preference for oligarchy more generally.77  

Androtion’s anti-civic identity is also developed through another strand, his 

private conduct, specifically, his engagement with prostitution, an activity that was 

incompatible with democratic participation and the exercise of certain civic rights. 

According to the law78 a citizen who had prostituted himself was banned from speaking 

before the Assembly and the Council, the core decision-making bodies of the 

democratic polis. As Demosthenes suggests, the lawgiver established these sanctions 

because he considered prostitution entirely incompatible with the democratic 

constitution, since prostitutes are extremely hostile to democracy which depends on the 

private individual to expose their disgraceful actions.79 For that reason, citizens who 

have prostituted themselves, depriving themselves of fundamental democratic 

participation in the Assembly and Council, naturally favour oligarchic regimes, in 

                                                           
74  Dem. 22.49. The expression ταῖς ὑποσχέσεσιν κατέχων is unusual and has implications for his 

  control of the dēmos. 
75  Dem. 22.50 ἦγ᾽ ἐπὶ τὰς ὑμετέρας οἰκίας/ὥσπερ οὐ διὰ τὴν Εὐκτήμονος ἔχθραν ἐπὶ ταῦτ’ 

 ἐλθών, ἀλλὰ διὰ τὴν ὑμετέραν. 
76  Cf. Dem. 22.47, 51, 52 for Androtion’s enmity towards the democracy and his tyrannical 

  conduct. 
77  Dem. 22.51. 
78  Dem. 22.21.  
79  Dem. 22.31 ἀλλ’ οὐ τοῦτ’ ἐσπούδασεν, ἀλλὰ ταῦτ’ ἀπεῖπεν ὑπὲρ ὑμῶν καὶ τῆς πολιτείας. ᾔδει 

  γάρ, ᾔδει τοῖς αἰσχρῶς βεβιωκόσιν ἁπασῶν οὖσαν ἐναντιωτάτην πολιτείαν ἐν ᾗ πᾶσιν ἔξεστι 

  λέγειν τἀκείνων ὀνείδη. 



The citizen and the ‘outsider’     42 

 

 Dike - 21 (2018): 19-47 

 

which those who have the power are less likely to be denounced for their illegalities.80 

Thus private life and conduct are presented in direct relation with civic life and, in 

particular, Androtion as a former prostitute is inherently hostile to democracy. The 

allusion to Androtion’s prostitution later in the speech makes the point that such 

shameful private conduct is an element of his very nature as well as the result of his 

education.  

The idea of natural hostility to the city and constitution that was observed in 

Dem. 18 as an inherent trait that singles out Aeschines as an outsider and shapes his 

anti-civic nature, is also used in Dem. 22 along the lines of natural disposition.81 

Androtion has no share (οὐ μετέχει τῇ φύσει οὐδὲ τῇ παιδείᾳ) by nature and breeding 

in the values and democratic features that all the citizen body naturally shares; he has 

always acted against the laws and the customs of the city, ‘which must be preserved by 

you’, the dikastai. Androtion’s character fails to qualify as democratic. Anti-democratic 

characteristics are portrayed as an inheritance and conveyed by the narrative that relates 

the allegedly unpaid debt of Androtion’s father and his subsequent escape from prison 

before paying it off. Instead of inheriting democratic features, Androtion inherited 

(κληρονόμον γάρ σε καθίστησ᾽ ὁ νόμος τῆς ἀτιμίας τῆς τοῦ πατρός)82 anti-civic 

behaviour in the form of unpaid debt and atimia, hereditary exclusion from the political 

life, namely speaking and making proposals before the Assembly and the Council. 

Thus, the person whose father has been punished by the democratic city is likely to 

become equally inimical to the democracy, just as Androtion did. Similarly, a man who 

has prostituted himself, who sold his body to another man, is likely to sell the city’s 

interest to her enemy, too.83 

But Androtion, the ‘outsider’, is not only estranged from the civic body and the 

democratic government; his conduct is further vividly compared with the atrocities of 

the oligarchic regime of the Thirty regarding their treatment of citizens. This 

comparison suggests that Androtion’s conduct was more detrimental to the city than 

                                                           
80  Dem. 22.31 ᾔδει γάρ, ᾔδει τοῖς αἰσχρῶς βεβιωκόσιν ἁπασῶν οὖσαν ἐναντιωτάτην πολιτείαν ἐν 

  ᾗ πᾶσιν ἔξεστι λέγειν τἀκείνων ὀνείδη. ἔστι δ’ αὕτη τίς; δημοκρατία. Dem. 22.32 πολλὰ γὰρ ἂν 

  τὸν δῆμον ὑπ’ αὐτῶν ὑπαχθέντ’ ἐξαμαρτεῖν, κἀκείνους ἤτοι καταλῦσαί γ’ ἂν πειρᾶσθαι τὸ 

  παράπαν τὸν δῆμον (ἐν γὰρ ταῖς ὀλιγαρχίαις, οὐδ’ ἂν ὦσιν ἔτ’ Ἀνδροτίωνός τινες αἴσχιον 

  βεβιωκότες, οὐκ ἔστι λέγειν κακῶς τοὺς ἄρχοντας)… 
81  Dem. 22.57-58, just as Aeschines is excluded from the citizen body (see section II.1 above), 

  there is emphasis on the undemocratic and unfitting nature of Androtion as a result of his 

  prostitution. 
82  Dem. 22.34. Cf. Aristogeiton (Dem. 25.32) for the same argument with Lape 2010: 75-76. 
83  Cf. Aesch. 1.29 and Dover 1974: 298 f.  



43 Ifigeneia Giannadaki 

 

 Dike - 21 (2018): 19-47 

 

that of the Thirty.84 Although the comparison is hardly accurate in its historical details, 

the point is emphatically made and aims at arousing the pathos, resentment and anger 

of the dikastai by narrating Androtion’s  excessive brutality against his fellow citizens, 

both physical and verbal.85 The person and honour of citizens (timē) were legally 

protected: corporal punishment was banned for citizens and an  insult against a citizen 

could be prosecuted by public procedures (e.g. graphē hybreōs). Therefore, Androtion 

violated the laws which define Athenian civic status and protect the citizen body and 

honour, and treated his fellow citizens as slaves, isolating himself from the civic body, 

while he was serving as a public official in a democratic city.86 Androtion’s political 

conduct alienates him from the civic body to the point that his treatment of fellow 

citizens would still be outrageous, even ‘if you confessed, Athenians, that this was a 

city of slaves not of men who claim rule over others, you would not have tolerated his 

insults, which he employed throughout the Agora for both metics and Athenians’.87  

His oligarchic conduct becomes more emphatic with the description of the 

potential reactions of the citizens trying to escape on the roof to a neighbour’s house or 

hide under the bed to avoid being arrested for their debts. Moreover, these actions 

would be taking place before the eyes of their freeborn wives:88 the detail is remarkable 

as it presents Androtion’s conduct not only as illegal, but also as disgraceful for a free 

citizen and his timē (honour), which went hand in hand with his civic status. 

Demosthenes aims to  alienate his opponent from the audience: the dikastai become an 

interested party rather than an objective dikastic panel, and conviction is suggested as 

the fitting penalty for a man who has harmed the democratic ethos of the city and 

violated and abused its laws.89 The dikastai must acquit those who imitate the ethos of 

the city and preserve it, while those who harm it must be punished and hated, as 

Diodoros’ argument goes. He even suggests that the dikastai themselves are responsible 

for setting the examples for imitation, as they are being judged, in their turn, by the 

people for their verdicts.  

Finally, it should be noted that the construction of the outsider in Against 

Aristocrates is quite different from the narratives explored in this section, in that the 

                                                           
84  Dem. 22.52.  
85  Dem. 22.61. 
86  For citizens immune to corporal punishment, see Kamen 2013: 99.  
87  Dem. 22.68. 
88  Dem. 22.54. 
89  Dem. 22.64. 



The citizen and the ‘outsider’     44 

 

 Dike - 21 (2018): 19-47 

 

speech focuses not on Aristocrates and his civic identity but on a real outsider, 

Charidemos, in order to show that he is not worthy of the honour that Aristocrates’ 

decree prescribed for him (Dem. 23.144-195). Unlike the other graphē paranomōn 

cases, which focus on the exclusion of a citizen from the citizen body, through shaping 

his anti-democratic identity (personal or political conduct incompatible with the 

democracy), this speech is especially concerned with the unworthiness of the honorand 

(Dem. 23.100-143), not the defendant. This may well relate to the fact that the 

preliminary decree (probouleuma) had lapsed and the defendant was not liable to 

punishment.90 Aristocrates’ civic identity is only portrayed obliquely: he is not acting 

for the benefit of the city, having proposed an allegedly detrimental decree for an 

allegedly unworthy foreigner.91 The construction of his anti-civic identity is especially 

blurred and is only manifested in relation to the decree: Aristocrates’ decree is 

detrimental to the city and conviction in this case is presented as the just and 

advantageous verdict. Demosthenes criticises contemporary political figures (Dem. 

23.201), the rhētores, who readily make awards of citizenship—which are no longer 

adequately valued by the recipients—to non-Athenians, essentially selling the honours 

and grants of the Athenians to satisfy their own interests. Although the targets of the 

harsh attack are contemporary political figures, Aristocrates can only implicitly be 

included in this group.92 

 

 

Conclusion 

 

Demosthenes’ speeches written for cases of graphai paranomōn (Dem. 18, 22, 

and 23) offer a variety of means for reconstructing civic identity and the persona of the 

internal ‘outsider’ from the perspective of the prosecution and the defence. With 

Aeschines’ definition of the dēmotikos citizen by nature as our starting point, we have 

explored strands of the rhetoric of civic identity used by Demosthenes to align himself 

with the dikastai in Dem. 18 and to offer a portrayal of the exemplary public-spirited, 

loyal, democratic citizen/public speaker (rhētōr) and adviser (symboulos). Along 

                                                           
90  Dem. 23.92 and Giannadaki 2014: 21-22. 
91  Dem. 23.192 δεινὰ ποιεῖν αὐτοὺς ἡγοῦμαι, 194-195. Charidemos may well be considered as an 

  outsider, since he was a citizen by decree, of doubtful loyalty to Athens.  
92  Cf. MacDowell 2009: 205-206.  



45 Ifigeneia Giannadaki 

 

 Dike - 21 (2018): 19-47 

 

similar lines, Euktemon (Dem. 22) and Euthycles (Dem. 23) shape their civic 

credentials and personae favourably, albeit more obliquely compared to Demosthenes’ 

civic identity in his speech for the defence of Ctesiphon. In contrast with these 

democratic representations of ‘self’, the prosecution speeches focus on the 

reconstruction of the identity of the political ‘outsider’. Unlike the qualities and 

morality of the true citizen, the ‘outsider’ has no share in natural democratic qualities, 

loyalty and public-spiritedness. On the contrary, they are described by the rhetoric of 

treachery, corruption and natural or inherited enmity to the demos (Dem.18, Dem. 22); 

their democratic credentials and conduct are severely questioned on account of their 

private and public conduct (Dem. 22) or else their supposedly servile descent and 

upbringing class them as ‘servile’ outsiders (Dem. 18). These opposing reconstructions 

of citizen and outsider are designed to depict Athenian citizens, who are eager to align 

themselves with the demos and their activity with demos’ best interest, while 

demonising their opponents in these trials as ‘outsiders’, by challenging their 

democratic credentials and their loyalty to the city. The recurrence of this rhetoric in 

these politically charged speeches, where the stakes were high, and actual removal from 

the citizen body was a reality by means of a severe penalty which could lead to atimia 

(loss of citizen rights) or even death, suggests that the audiences were receptive to the 

rhetoric of identification of the litigant with the democratic citizen and by extension, 

with the demos, as represented by the respective court panels. The rhetorical shaping of 

civic and anti-civic identity respectively in both speeches for the prosecution and the 

defence reveals the dynamics of this strategy in terms of appealing to the democratic 

ideology and morality of the dikastai as Athenian citizens themselves, and stirring up 

their emotions, favourable for the speaker and unfavourable for the opponent (such as 

anger or fear). The rhetoric of civic identity capitalises on the ideological anxieties and 

prejudices of the dikastai when questions of servile morality, oligarchic conduct, and 

treacherous public actions are associated directly or more obliquely with the opponent, 

the outsider. On the other hand, the identity of self is depicted in line with the 

democratic conduct and morality that is inherent in genuine citizens of Athenian 

descent who are naturally favourably inclined to the city and the interests of the people, 

from the very basic level of the active citizen to the highest subset of the citizen group, 

the public speaker (rhētōr) and political adviser (symboulos). Litigants found it useful 

to alienate and estrange their opponents from the civic group on the level of civic 

ideology, with the aim of winning a favourable verdict in cases that concerned illegal 



The citizen and the ‘outsider’     46 

 

 Dike - 21 (2018): 19-47 

 

legislation. The study of the graphē paranomōn speeches in the Demosthenic corpus 

suggests that, besides the shaping of civic identity on the grounds of birth and ancestry, 

the rhetoric of identity could be manifested through various other strands, hereditary 

and non-hereditary features (‘servile’ upbringing and education) as well as public 

conduct (politeuestai) and morality. 

 

 

Works Cited 

 

Blok 2014 = J. Blok, Review of S. Lape, Race and Citizen Identity in the Classical 

Athenian Democracy, New York Cambridge University Press 2010, Mnemosyne 67 

(2014), 869-873. 

 

Blok 2017 = J. Blok, Citizenship in Classical Athens, Cambridge University Press 2017. 

Carey 2000 = C. Carey, Aeschines, University of Texas Press 2000. 

Carey 2017 = C. Carey, Democracy in classical Athens, London: Bloomsbury 2017. 

Cook 2009 = B. Cook, ‘Athenian Terms of Civic Praise in the 330s: Aeschines vs. 

Demosthenes’, GRBS 49 (2009), 31-52. 

de Ste Croix 2004 = G. E. M. de Ste Croix, Athenian democratic origins and other 

essays, Oxford University Press 2004. 

Dover 1974 = K. J. Dover, Greek Popular Morality in the Time of Plato and Aristotle, 

Oxford: Blackwell 1974 (1994²). 

Giannadaki, I. (forthcoming) A Commentary on the Speech of Demosthenes, Against 

Androtion, Oxford University Press.  

Giannadaki 2014 = I. Giannadaki, ‘The Time limit (prothesmia) in the graphē para-

nomōn’, Dike 17 (2014), 15-34. 

Harvey 1985 = D. Harvey, ‘Dona ferentes: some aspects of bribery in Greek politics’, 

in Cartledge, P. and de Ste Croix, G.E.M. (eds.) Crux: Essays in Greek History Pre-

sented to G.E.M. De Ste Croix on His 75th Birthday, London 1985, 76-117. 

Kamen 2009 = D. Kamen, ‘Slave Invective in Classical Athens’, Scripta Classica Is-

raelica 48 (2009), 43-59. 

Kamen 2013 = D. Kamen, Status in Classical Athens, Princeton University Press 2013. 

Lape 2010 = S. Lape, Race and Citizen Identity in Classical Athens, Cambridge Uni-

versity Press 2010. 

Lewis 2002 = S. Lewis, The Athenian woman: an iconographic handbook, London 

2002. 

Loraux 1986 = N. Loraux, The invention of Athens: the funeral oration in the classical 

city, Harvard University Press 1986.  



47 Ifigeneia Giannadaki 

 

 Dike - 21 (2018): 19-47 

 

MacDowell 2009 = D. M. MacDowell, Demosthenes the Orator, Oxford University 

Press 2009. 

Mader 2007 = G.J. Mader, ‘Foresight, Hindsight and the Rhetoric of Self-fashioning in 

Demosthenes’ Philippic Cycle’, Rhetorica 25 (2007), 339-360.  

Manville 1994 = P. B. Manville ‘Toward a New Paradigm in Athenian Citizenship’, in 

Boegehold A. and Scafuro, A. (eds.) Athenian Identity and Civic Ideology, Baltimore: 

John Hopkins University Press 1994, 21-33. 

Ober 1989 = J. Ober, Mass and Elite in Democratic Athens: Rhetoric, Ideology, and 

the Power of the People, Princeton University Press 1989.   

Patterson 2005 = C. Patterson, ‘Athenian citizenship law’ in Gagarin, M. and Cohen, 

M. (eds.), The Cambridge companion to ancient Greek law, Cambridge University 

Press 2005, 267-289. 

Rubinstein 2000 = L. Rubinstein, Litigation and cooperation: supporting speakers in 

the courts of classical Athens, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2000. 

Rubinstein 2004 = L. Rubinstein, ‘Stirring up dicastic anger’ in Cairns, D. and Knox, 

R. (eds) Law, Rhetoric, and Comedy in Classical Athens: Essays in Honour of Douglas 

M. MacDowell, Classical Press of Wales 2004, 187-203.  

Rubinstein 2013 = L. Rubinstein ‘Evoking anger through pity: portraits of the vulnera-

ble and defenceless in Attic oratory’, in Chaniotis, A. and Ducrey, P. (eds) Unveiling 

emotions II: emotions in Greece and Rome: texts, images, material culture, Stuttgart: 

Franz Steiner Verlag 2013, 136-165. 

Serafim 2017 = A. Serafim, Attic Oratory and Performance, London: Routledge 2017.  

Taylor 2001 = C. Taylor ‘Bribery in Athenian Politics, Part II: Ancient Reactions and 

Perceptions’, G&R 48 (2001), 154-172. 

Usher 1993 = S. Usher, Greek Oratory: Demosthenes, On the Crown, London 1993.  

Volonaki 2014 = E. Volonaki, ‘Οικογένεια, καταγωγή και πολιτική λοιδορία στην 

κλασική Αθήνα’, in Athanasaki, L., Nikolaidis, T. And Spatharas, D. (eds) Ιδιωτικός 

βίος και δημόσιος λόγος στην ελληνική αρχαιότητα και στον διαφωτισμό: μελέτες 

αφιερωμένες στην Ιωάννα Γιατρομανωλάκη, University of Crete Press 2014, 167-199. 

Yunis 1996 = H. Yunis, Taming the Democracy: Models of Political Rhetoric in Clas-

sical Athens, Cornell University Press 1996.  

Yunis 2001 = H. Yunis, Demosthenes, On the Crown, Cambridge University Press 

2001.  

Yunis 2005 = H. Yunis, Demosthenes. Speeches 18 and 19, University of Texas Press 

2005.  

Wankel 1976 = H. Wankel, Demosthenes, Rede für Ctesiphon über den Kranz, 

Heidelberg 1976. 

Worman 2008 = N. Worman, Abusive mouths in classical Athens, Cambridge 

University Press 2008. 



 



 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

Annabella Oranges 

Nicomaco a processo1 

 

 

 

Abstract 

Il presente contributo offre una ricostruzione globale del processo che Nicomaco, uno 

dei funzionari preposti alla procedura di revisione e ripubblicazione legislativa che ebbe 

luogo ad Atene a cavallo fra la fine del V e il principio del IV secolo, subì alla fine 

dell’anno 399/8 a.C.: muovendo dall’esame dell’orazione lisiana Contro Nicomaco, 

l’unica testimonianza su questa vicenda giudiziaria, esso consta di due parti. Nella 

prima sezione, accanto alle caratteristiche formali del testo lisiano, vengono discussi i 

dettagli procedurali dell’azione giudiziaria e viene avanzata l’ipotesi che il processo a 

Nicomaco sia sorto dal suo rendiconto di fine mandato. La seconda sezione è invece 

dedicata al tema dell’incarico ricoperto da Nicomaco e a quello del capo d’accusa: 

mediante un confronto fra l’orazione lisiana e le altre fonti epigrafiche e letterarie, con 

particolare attenzione al decreto di Tisameno, conservato dall’orazione andocidea Sui 

misteri, viene avanzata l’ipotesi che Nicomaco sia stato portato a processo con l’accusa 

di aver causato un danno al patrimonio della città per via di presunte inadempienze 

relative alla trascrizione delle leggi, da lui svolta non già in qualità di anagrapheus, 

bensì di nomothetes.  

This paper gives a comprehensive reconstruction of the trial that Nikomachos, one of 

the officials in charge of the revision and republication of laws that took place in Athens 

between the end of the V and the beginning of the IV century, underwent at the end of 

the year 399/8 BC. Starting from the analysis of Lysias’ Against Nikomachos, the only 

source on this judicial case, the paper consists of two parts. The first section, next to the 

analysis of rhetorical features of the Lysianic text, discusses the procedural details of 

Nikomachos’ trial and argues that it arose from the accounting at the end of his term of 

office. The second section focuses both on the kind of the task performed by 

Nikomachos and on his charge. The comparison among Lysias’ speech and other 

epigraphic and literary data, with special attention to the Teisamenos’ decree preserved 

by Andocides’ On the Mysteries, provides for the hypothesis that Nikomachos was 

brought on trial on charge of damage to the city’s estate because of alleged failures in 

the laws’ transcription that he carried out not as anagrapheus, but as nomothetes. 

 

                                                
1  Ringrazio la Prof.ssa C. Bearzot e il Prof. A. Maffi per aver discusso con me i nodi più intricati 

e rilevanti del testo e per i preziosi suggerimenti datimi al riguardo; un ringraziamento va anche 

all’anonimo revisore di “Dike” per le sue utili osservazioni. La responsabilità dei contenuti del 

presente articolo, in ogni caso, resta mia.  



 Nicomaco a processo     50 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

Introduzione 

La vicenda giudiziaria che vide imputato Nicomaco, uno dei funzionari preposti 

alla procedura di revisione e ripubblicazione delle leggi ateniesi fra il 410 e il 3992, è 

un tema che non manca di presentare ancora qualche zona d’ombra. Il caso, che rientra 

nella ben più ampia cornice storico-istituzionale della ripubblicazione legislativa che 

ebbe luogo ad Atene fra la fine del V secolo e il principio del IV, pone infatti a tutt’oggi 

molteplici interrogativi prima di tutto sul piano retorico, per la natura stilistica e 

compositiva della trentesima orazione lisiana, unica fonte diretta sul processo; poi sul 

piano procedurale, in relazione al tipo di procedura impiegata nel dibattito processuale, 

un tema questo fortemente discusso dalla critica; infine sul piano storico-istituzionale, 

essendo stato il caso di Nicomaco impiegato per tentare di definire le competenze dei 

funzionari preposti alla ripubblicazione delle leggi (ἀναγραφεῖς e νομοθέται), nonché, 

più in generale, per comprendere il presunto bilanciamento delle funzioni fra i 

magistrati e le figure di cui Nicomaco, in quanto expert in Athenian Law, sarebbe stato, 

già secondo S.C. Todd, un esponente di spicco e che P. Ismard ha definito come les 

experts, contrapponendoli ad una démocratie composta di non esperti di diritto3. È 

sembrato dunque opportuno riprendere in considerazione il tema, specie alla luce del 

rinnovato dibattito sul decreto di Tisameno che, come si vedrà, offre degli spunti di 

riflessione non irrilevanti ai fini della comprensione del caso contro Nicomaco e, più in 

generale, della procedura di revisione e ripubblicazione legislativa. Accanto alla 

ricostruzione della vicenda processuale nei suoi aspetti procedurali, il presente 

contributo intende offrire una proposta di interpretazione del caso coerente con le 

testimonianze in nostro possesso, verificando, al contempo, se l’azione giudiziaria 

contro Nicomaco debba essere considerata un processo promosso dai non-tecnici del 

diritto contro l’esponente di una casta di tecnici oppure se, come appare più probabile, 

esso sia stato esclusivamente frutto della contestazione di inadempienze commesse da 

un normale cittadino nell’esercizio delle funzioni magistratuali cui era stato preposto.  

                                                
2  L’analisi del contesto storico-politico, delle ragioni che indussero gli Ateniesi a operare la 

  revisione del proprio corpus legislativo e delle modalità in cui la revisione ebbe luogo sia in 
  occasione del 410 che in occasione del 403, rappresentano un argomento troppo vasto per essere 

  adeguatamente trattato in questa sede. Per una bibliografia sulla revisione delle leggi ad Atene, 

  argomento ampiamente trattato dai moderni, si rimanda ai seguenti studi: Hignett 1952, 299- 

 305; Harrison 1955; MacDowell 1962, 194-199; MacDowell 1978, 46-48; Clinton, 1982; 

 Ostwald 1986, 395-412 e 497-524; Natalicchio 1990; Robertson 1990; Rhodes 1991; Hansen 

 2003, 161-177; Shear 2011, 70-111 e 227-262; Carawan 2013, 21-65.   
3  Todd 1996, 130-131; Ismard 2014; Ismard 2015, 109-110. 



51 Annabella Oranges 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

Prima di iniziare con l’analisi del caso, mi sembra opportuno riassumere gli 

avvenimenti, per come essi emergono da Lys. 30. Nicomaco, uomo dai natali oscuri e 

presumibilmente umili, figlio di un ex schiavo e apparentemente ammesso tardi alla 

cittadinanza, si era distinto per le proprie capacità di segretario tanto da essere nominato 

commissario per la trascrizione delle leggi due volte: la prima in occasione della 

revisione legislativa dopo il colpo di stato dei Quattrocento e la seconda a seguito della 

restaurazione della democrazia dopo la caduta del regime dei Trenta. A seguito di 

quest’ultimo incarico e di presunte irregolarità riscontrate nel bilancio del suo esercizio, 

Nicomaco venne condotto a processo con capi di imputazione differenti, dall’arbitrario 

prolungamento della sua carica, alla mancata presentazione del rendiconto di fine 

mandato, all’alterazione dei testi delle leggi in cambio di denaro, fino alle modifiche 

arbitrarie delle leggi sulle cerimonie religiose, che avrebbero contribuito a mettere 

ulteriormente in ginocchio le già precarie finanze ateniesi.  

 

 

 

Lys. 30 e la questione procedurale  

 

La trentesima orazione di Lisia rappresenta l’unica fonte sulla vicenda 

processuale contro Nicomaco e, più precisamente, ne costituisce il discorso di accusa. 

Questo testo si distingue dal resto del corpus lisiano per lo stile, meno chiaro e conciso 

degli altri discorsi, tanto da aver indotto gli antichi a dubitare della sua autenticità4. Se 

al giorno d’oggi la paternità lisiana dell’orazione sembra un dato ormai acquisito5, sono 

altre le caratteristiche che hanno alimentato il dibattito sul testo, a cominciare dalla 

struttura argomentativa, apparsa ai moderni vaga e poco stringente: è per questo motivo 

che, a partire dagli inizi del XX secolo, la critica ha considerato Lys. 30 un’orazione 

mutila dell’inizio o epitome di un testo più ampio6. Oggi si è per lo più inclini a ritenere 

                                                
4  Cf. Harp. s.v. ἐπιβολή. 
5  Cf. Lamb 1930, 611; Albini 1955, 267; Todd 1996, 101-102; Medda 20004, 353; Carey 2007. 
6  Thalheim 1910, XIX. L’ipotesi che Lys. 30 sia un epilogo deve essere invece senz’altro esclusa 

  in virtù dell’intervento di testimoni in Lys. 30. 20, giacché l’epilogo, pur considerato una 

  particolare forma di deuterologia (cf. Meier-Schömann-Lipsius 1883-1887, 921), non prevedeva 

 la citazione di prove a sostegno dell’argomentazione (cf. Lys. 28 e 29, per due esempi di epiloghi 



 Nicomaco a processo     52 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

che si tratti di una deuterologia7, ossia di un discorso di supporto all’accusa (o, 

viceversa, alla difesa), impiegato per integrare e approfondire le argomentazioni 

principali o per attirare l’attenzione dell’uditorio su argomenti particolarmente 

rilevanti, meritevoli di una trattazione separata8. Quest’ipotesi non è priva di rilevanza 

anche per l’analisi dei contenuti del discorso e del tipo di procedura impiegata contro 

Nicomaco e permette di comprendere come mai la presentazione degli argomenti 

sfugga, di primo acchito, ad un inquadramento ben preciso: se, com’è altamente 

probabile, Lys. 30 è una deuterologia, va da sé che l’accusa doveva essere 

necessariamente completata dall’intervento degli altri attori e ciò renderebbe 

perfettamente comprensibile non solo perché il testo contenga dettagli procedurali poco 

precisi, ma anche perché presti attenzione solo a quelle accuse che l’autore della 

deuterologia riteneva rilevanti, ma che rappresentavano solo una parte dell’intera 

strategia argomentativa9. È per questa motivazione che le affermazioni lisiane vanno 

accolte con la debita cautela: il discorso consente di mettere a fuoco solo una parte degli 

argomenti impiegati contro Nicomaco: ecco perché, ai fini della comprensione globale 

del caso, è risultato indispensabile confrontare il testo lisiano con le altre fonti letterarie 

e documentarie in nostro possesso.  

                                                
 lisiani). Diversamente, la partecipazione dei testimoni alla deuterologia era ammessa, benché 

 non obbligatoria (cf. Isocr. 21).  
7  Cf. Thalheim 1903. 
8  Lys. 30 condivide alcuni tratti con Lys. 15, una delle due deuterologie di cui si compone l’accusa 

 contro Alcibiade il giovane: ambedue i testi sono infatti caratterizzati da una certa brevità e da 

 una riproposizione dei punti salienti dell’accusa tanto veloce da suggerire che si tratti di una 

 ricapitolazione degli argomenti piuttosto che di un’esposizione vera e propria. Anche 

 analizzando la struttura di Lys. 30 emerge l’assenza di una vera e propria διήγησις, il che rende 
 altamente probabile che l’esposizione estesa e sistematica delle argomentazioni doveva essere 

 già stata realizzata da un altro parlante e che, diversamente, l’accusatore che pronuncia Lys. 30 

 si sia concentrato solo su una sezione particolare degli argomenti; ancora, l’estensione della 

Contro Nicomaco non è compatibile con quella dei discorsi solitamente pronunciati 

dall’accusatore principale, specialmente alla luce del fatto che, trattandosi di un’azione pubblica, 

il processo avrebbe dovuto occupare l’intera giornata. Del resto, è lo stesso parlante che dimostra 

di non agire da solo, ma di far parte di un gruppo più esteso di accusatori (Lys. 30. 1 e 34): a 

questo proposito non osta il fatto che Lys. 30 sia stata scritta per l’accusatore principale, perché, 

in seno alla discussione in tribunale, era possibile che si verificasse un’inversione fra le parti per 

cui il συνήγορος avrebbe presentato l’accusa principale, mentre l’attore principale avrebbe finito 

formalmente per offrire un contributo all’accusa (cf. Rubinstein 2000, 25 e 38, che riprende a sua 
volta Blass 1887, 446; Carawan 2013, 235 n. 5; contra Todd 1996, 114).    

9  Non è possibile escludere che Lys. 30 ci sia stata trasmessa in questa forma proprio perché 

questa sezione dell’accusa comprendeva gli argomenti più rilevanti per contenuto ed era dunque 

degna di esser preservata: del resto la rilevanza argomentativa è la principale ragione per cui ci 

sono pervenute le deuterologie che, in quanto discorsi di supporto e talora vertenti intorno a 

motivazioni di carattere personale, sarebbero diversamente andate perdute (cf. Meier-Schömann-

Lipsius 1883-1887, 925). 



53 Annabella Oranges 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

Prendendo le mosse dalla questione procedurale, vale la pena notare innanzitutto 

che la tradizione manoscritta assegna concordemente a Lys. 30 il titolo di Κατὰ 

Νικομάχου γραμματέως εὐθυνῶν κατηγορία e ciò suggerirebbe di considerare il testo 

come discorso di accusa contro Nicomaco in relazione al suo rendiconto da segretario. 

Se, diversamente dal passato10, una parte della critica oggi ammette per Nicomaco il 

ricorso ad una γραφὴ περὶ τῶν εὐθυνῶν11, un’altra parte della critica ha rifiutato il dato 

della tradizione manoscritta, con argomenti che meritano di essere discussi, 

ipotizzando, sulla base di riferimenti interni al testo, il ricorso ad una procedura diversa 

dall’εὔθυνα. Mi riferisco prima di tutto a E.M. Carawan, il quale ha ritenuto che 

Nicomaco sia stato perseguito con una sorta di γραφὴ νόμον μὴ ἐπιτήδειον θεῖναι che 

anticiperebbe la forma impiegata successivamente nel IV secolo12. Questa 

ricostruzione, che pur ha il merito di sottolineare l’importanza della redazione del 

calendario sacrificale nella strategia oratoria (Lys. 30. 17-21)13, reca un’aporia: accanto 

                                                
10  Il titolo dell’orazione (Κατὰ Νικομάχου γραμματέως εὐθυνῶν κατηγορία) compare già nel più 

antico manoscritto del corpus lisiano, il Palatino Greco 88 (X), datato fra il tardo XII e il principio 

del XIII secolo. Espunto da Thalheim, il titolo viene oggi accolto da Carey nella sua edizione di 

Lisia (cf. Carey 2007, XII e 267).     
11  Cf. Harrison 1955, 30; MacDowell 1978, 46; Rhodes 1991, 89; Blok 2017, 81.  
12  Carawan 2010, 85-87.  
13  Lys. 30. 17-21 rappresenta il cuore dell’accusa a Nicomaco in relazione al secondo mandato e 

contesta all’imputato presunte inadempienze nella redazione del calendario sacrificale. 

Comunemente definito “calendario di Nicomaco”, esso è composto da tredici frammenti, ritrovati 

nell’Agorà, afferenti a due muri diversi per spessore e incisi in dialetto ionico su di un lato (lato 

A) e in dialetto attico sull’altro (lato B): oltre ai resti di una legge trierarchica, i frammenti 

testimoniano la trascrizione di riti tradizionali e di nuovi riti introdotti a seguito della restaurazione 

democratica (cf. Lambert 2002 e Shear 2011, 241-245. Blok 2017, 81 ritiene che, al pari della 

legge di Dracone, anche il calendario sacrificale doveva essere originariamente eretto nella stoà 

basileios perché ricadeva sotto l’autorità dell’arconte basileus). Sul lato A il calendario sacrificale 

riporta un’ampia rasura, che è stata ricondotta da parte della critica all’esito negativo del processo 

contro Nicomaco: la stele, in alfabeto ionico, attesta infatti solo le spese legate ai riti tradizionali, 
rivendicati dall’accusa in Lys. 30. 17-21, e questo deporrebbe a favore del fatto che le disposizioni 

sui nuovi riti inserite da Nicomaco sarebbero state cancellate e sostituite da quelle antiche perché 

l’imputato avrebbe perso la causa (Robertson 1990, 75 e Carawan 2010, 80-81). L’esito del 

processo è a noi sconosciuto; Lys. 30. 21 cerca di provare che il calendario contenente i nuovi 

sacrifici abbia dubbia validità e, attribuendone la responsabilità a Nicomaco, aggiunge che egli 

diceva che avrebbe fatto cancellare le disposizioni inserite e contrarie al favore dell’uditorio. È 

poco probabile però che Nicomaco avesse facoltà di ordinare la cancellazione di un 

provvedimento o, viceversa, piena discrezionalità di aggiungerlo (cf. Dow 1960, 275): al 

contrario, è molto più probabile che ciò potesse accadere una volta che si fosse conclusa 

positivamente una γραφὴ νόμον μὴ ἐπιτήδειον θεῖναι (o una γραφὴ παρανόμων) contro il 

proponente della legge (o del decreto). E poiché Nicomaco era tecnicamente solo il trascrittore 
dei provvedimenti, vi è da pensare che la rasura non sia decisiva per concludere alcunché sull’esito 

di Lys. 30 e che, al contrario, essa dipenda da altre ragioni che lo stato lacunoso delle fonti non ci 

consente di precisare e che, pur attestandosi al piano della mera ipotesi, potrebbero esser 

riconducibili all’esito di un indipendente procedimento a carico del proponente dei sacrifici il cui 

inserimento è attribuito da Lisia a Nicomaco. Poiché l’inserimento di nuovi sacrifici aveva causato 

l’innalzamento della spesa pubblica, dietro l’alterazione dell’iscrizione devono celarsi ragioni 

economiche: ciò rende probabile che l’aggiunta, prima ancora di essere iscritta, sia stata 



 Nicomaco a processo     54 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

alla difficoltà di accettare l’ipotesi un po’ evanescente del ricorso ad una γραφὴ νόμον 

μὴ ἐπιτήδειον θεῖναι che anticiperebbe in maniera non meglio precisata quella più nota 

di IV secolo, va rilevato che questa procedura veniva esclusivamente applicata contro 

il proponente di una legge. È vero, Lisia incolpa Nicomaco di aver prodotto leggi 

svantaggiose per la città, ma perché le avrebbe irregolarmente e illegalmente trascritte 

e non perché ne fu il proponente: del resto, l’imputato viene qualificato come 

ἀναγραφεύς14, ὑπογραμματεύς15 o νομοθέτης16, ma non viene mai definito proponente. 

Anzi, è piuttosto la strategia argomentativa lisiana che intende persuadere l’uditorio del 

fatto che Nicomaco abbia inserito sua sponte e illegalmente delle leggi non approvate 

dai cittadini, ma vi sono tutte le ragioni di ritenere, come si vedrà, che ciò sia frutto di 

una costruzione retorica. A questo proposito, mi sembra peraltro degno di 

considerazione un passo che, pur citato da Carawan, non viene particolarmente 

valorizzato. In sede di appello conclusivo, l’accusatore afferma di aver ricevuto 

pressioni dai sostenitori di Nicomaco per ritirare l’accusa, ma che egli, insieme agli altri 

accusatori, si era rifiutato di farlo: anche i giudici dunque non dovrebbero perdere al 

momento presente l’occasione di punire adeguatamente quanti cercano di rovinare la 

legislazione della città (Lys. 30. 35: τιμωρεῖσθαι τοὺς τὴν ὑμετέραν νομοθεσίαν 

ἀφανίζοντας). Ora, non è chiaro chi siano gli ἀφανίζοντες cui Lisia si riferisce, ma è 

probabile che l’espressione, lungi dall’essere un riferimento ai συνήγοροι di Nicomaco, 

indichi che anche altri individui erano stati considerati autori di irregolarità riguardo 

alla ripubblicazione delle leggi e rende probabile l’ipotesi che fossero stati aperti 

procedimenti giudiziari a loro carico: nello specifico, οἱ ἀφανίζοντες potrebbe riferirsi 

ai colleghi di Nicomaco17, forse ritenuti corresponsabili delle irregolarità relative alla 

                                                
predisposta in un periodo in cui le condizioni di austerità non dovevano precludere nuove 

iniziative. Quest’ipotesi sarebbe altamente compatibile con le osservazioni sulla spesa di dodici 

talenti e con quella dell’ammanco di tre talenti per i sacrifici tradizionali negli ultimi due anni, 

che un tempo dovevano risultare sostenibili (cf. Lys. 30. 20; Robertson 1990, 66). Sulle questioni 

economiche legate al calendario, v. infra.  
14  Cf. Lys. 30. 2, in relazione al primo mandato e 25, di cronologia non ben inquadrabile, ma 

  riferibile con alta probabilità al secondo mandato per via della posizione del termine nel testo.  
15  Lys. 30. 27-28.   
16  Lys. 30. 2 e 27-28.  
17  Vale la pena notare a questo proposito che Lys. 30. 27-28 menziona Tisameno fra i colleghi di 

Nicomaco e definisce dispregiativamente questi ultimi ὑπογραμματεῖς, quasi sottolineandone una 

pari inadempienza. Non sono pervenute tracce di un’azione giudiziaria contro Tisameno né contro 

altri colleghi e l’ipotesi che, al pari di Nicomaco, anch’essi siano stati passibili di azioni 

giudiziarie per presunte irregolarità legate alla gestione del loro mandato resta dunque aperta. In 

questo caso, non vi sarebbe però da stupirsi se essi fossero stati destinatari di procedimenti 

giudiziari indipendenti. Anche se afferenti al medesimo collegio magistratuale e, quindi, 

corresponsabili di eventuali irregolarità, è improbabile che i magistrati venissero giudicati in 



55 Annabella Oranges 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

trascrizione delle leggi e parimenti passibili di giudizio poiché ἀφανίζοντες τὴν 

νομοθεσίαν tanto quanto il loro collega18. A maggior ragione allora bisognerebbe 

escludere il ricorso ad una γραφὴ νόμον μὴ ἐπιτήδειον θεῖναι nel caso di Nicomaco: se, 

come sembra, il suo contributo all’ἀφανίζειν τὴν νομοθεσίαν consisteva in una 

trascrizione abusiva, egli doveva esser stato perseguito per irregolarità legate alla 

gestione del suo mandato, il che conferma l’ipotesi di una γραφὴ περὶ τῶν εὐθυνῶν.  

Un’altra ipotesi che merita di essere discussa è quella di M.H. Hansen, che ha 

escluso il ricorso all’εὔθυνα sulla base di Lys. 30. 5 (μόνος οὗτος τῶν ἀρξάντων 

εὐθύνας οὐκ ἔδωκεν)19 e ha ritenuto, al contrario, che Lys 30. 7 (ἐὰν δ᾽ ἄρα ἐπιχειρῇ 

λέγειν ἅπερ ἐν τῇ βουλῇ, ὡς ἐγὼ τῶν τετρακοσίων ἐγενόμην) sia indice dell’apertura 

di un procedimento di εἰσαγγελία davanti alla βουλή, in seguito pronunziatasi a favore 

del rinvio al tribunale per approfondire le accuse di δῶρα λαβεῖν e di κατάλυσις τοῦ 

δήμου20. L’ipotesi di Hansen non sembra decisiva per negare che il processo a 

Nicomaco sia una γραφὴ περὶ τῶν εὐθυνῶν21 e per prediligere l’ipotesi di εἰσαγγελία, 

anzi: anch’essa porge apparentemente il fianco a qualche obiezione, innanzitutto di 

carattere sostanziale. Se è vero, infatti, che in Lys. 30. 9 l’accusatore si prefigge di 

dimostrare che Nicomaco ha tramato contro il popolo (ὃν ἐγὼ ἐπιβουλεύσαντα τῷ 

πλήθει ἀποδείξω), è anche vero che questa affermazione è esclusivamente tesa ad 

introdurre il resoconto sul presunto coinvolgimento dell’imputato nella condanna a 

morte del democratico Cleofonte (Lys. 30. 10-14), ben anteriore al processo in corso22. 

                                                
blocco: diversamente non si spiegherebbe come mai Eurittolemo, all’epoca del processo delle 

Arginuse, abbia accusato di illegalità la mozione di Callisseno, sottolineandone la mancanza di 

garanzie sui diritti individuali perché, proponendo di giudicare gli strateghi in blocco, negava la 
distinzione sulle loro singole responsabilità (cf. Xen. Hell. 1. 7. 9-10 e 14, 23-24). Ciò suggerisce, 

di contro, che la prassi ateniese doveva essere orientata verso il diritto per ciascun imputato ad un 

giudizio καθ’ἕνα ἕκαστον, ossia in forma individuale e con l’assegnazione di un tempo adeguato 

per l’accusa e la difesa. A ciò si aggiunga che abbiamo un caso di magistrati che, pur facendo 

parte di un blocco unitario responsabile della medesima missione, sembra siano stati giudicati 

singolarmente: Pitodoro, Sofocle ed Eurimedonte, strateghi della prima spedizione di Sicilia, 

furono condannati al loro ritorno ad Atene nel 424 a pene differenti (cf. Thuc. 4. 65. 3) e ciò 

suggerisce che siano stati processati separatamente. Sul rapporto fra responsabilità collegiale e 

procedimenti individuali, cf. Rubisntein 2012, 332-342, con particolare attenzione alla tarda 

classicità e con discussione della bibliografia precedente. 
18  Cf. Lys. 30. 17-23. Per le considerazioni sull’incarico svolto da Nicomaco, v. infra. 
19  Così già Gernet 19895, 159.   
20  Cf. Hansen 1975, 23 e in particolare le pagine 116-117 del catalogo per la sua ricostruzione del 

  processo a Nicomaco; così anche Bearzot 2007, 79-80. 
21  Cf. al riguardo anche Todd 1996, 107-108, che pur escludendo il ricorso all’εἰσαγγελία, sostiene 

che Nicomaco sia stato deposto dal proprio incarico, ma finisce per sospendere il giudizio sulla 

questione procedurale.  
22  Ucciso nella primavera del 404 (cf. Lys. 13. 10-12), Cleofonte torna a più riprese nel corpus 



 Nicomaco a processo     56 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

Per di più, in Lys. 30. 15 l’accusatore chiarisce che non avrebbe mai citato questa 

vicenda (περὶ τούτων οὐδένα ἂν ἐποιησάμην λόγον) se, avendo saputo che Nicomaco 

avrebbe tentato di impetrare la propria assoluzione professandosi come autentico 

democratico, non vi fosse stato il bisogno di smascherarlo. Poiché il parlante appare 

consapevole della scarsa pertinenza della vicenda di Cleofonte in relazione al processo, 

analogamente artificioso sembra l’inserimento di Nicomaco nella catena degli 

avvenimenti che avevano innescato i ben noti mutamenti costituzionali di fine V secolo. 

Di conseguenza, risulta poco probabile che l’imputato sia stato condotto a processo per 

κατάλυσις τοῦ δήμου, accusa che peraltro, fatta eccezione per i paragrafi sopraccitati, 

non viene più ripresa in Lys. 30: incolpare Nicomaco di aver prodotto una legge in 

tribunale per indirizzare l’iter procedurale contro Cleofonte e di aver collaborato, più o 

meno consapevolmente, con quanti avevano rovesciato la democrazia si rivela piuttosto 

come il tentativo dell’accusa di sollevare contro l’imputato un sentimento 

antioligarchico e di guadagnare, al contempo, il favore degli esuli democratici, 

probabilmente seduti sugli scranni della giuria, che dovevano considerare ex post un 

evento sciagurato l’eliminazione dell’unico accanito oppositore delle offerte spartane 

di pace23. Sostenere poi il ricorso all’εἰσαγγελία sulla base dell’accusa di δῶρα λαβεῖν 

in Lys. 30. 2 crea a sua volta qualche difficoltà: se infatti Nicomaco viene pur 

cursoriamente accusato di aver percepito donativi, è anche vero che l’accusa di δῶρα 

λαβεῖν, diversamente da altri casi di εἰσαγγελία, non configura in questa sede un chiaro 

reato di attentato alla democrazia da parte di Nicomaco, ma è tesa a motivare la sua 

presunta e arbitraria alterazione delle leggi e in ultima analisi, al pari di quanto 

precedentemente osservato, una sua latente ostilità contro le istituzioni democratiche, 

da lui manipolate e gettate nel caos (Lys. 30. 3). Inoltre, vale la pena osservare che, al 

pari della vicenda di Cleofonte, anche l’accusa di δῶρα λαβεῖν viene circoscritta ad 

un’epoca antecedente a quella cui si riferisce Lys. 30. Appare dunque poco probabile 

                                                
lysiacum: oltre a Lys. 19. 48 (387), che lo cita come esempio di onesto amministratore, egli 

compare anche in alcuni paragrafi della Contro Agorato, dove Teramene e i terameniani sono 

presentati come i veri responsabili del suo processo politico e della sua morte (Lys. 13. 8-12). 

Questi paragrafi sono complementari a Lys. 30. 10-14 poiché, condividendone l’impianto 
narrativo, intendono evidenziare che la strada della congiura antidemocratica era già stata 

preparata ben prima del ritorno degli esuli grazie all’azione malvagia di funzionari statali, che 

strumentalizzavano e occupavano le naturali sedi della democrazia per realizzare i loro piani 

sovversivi.       
23  Cf. Piovan 2011, 274-278; contra Canfora 2017, 303-308, che considera le parole di Lys. 30. 

10-14 testimonianza certa del ruolo centrale svolto Nicomaco, a suo giudizio “oligarca di lungo 

corso”, nella condanna e nell’eliminazione di Cleofonte. 



57 Annabella Oranges 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

che i due argomenti siano rilevanti per sostanziare l’accusa relativa al processo in corso; 

sembra piuttosto che il logografo si serva di queste argomentazioni per mettere in luce 

la cattiva condotta tenuta in passato dall’imputato, accentuando la propensione della 

giuria ad emettere una sentenza di colpevolezza. Infine, anche i riferimenti di carattere 

procedurale non appaiono così stringenti: l’argomentazione per cui Nicomaco non si 

era ancora sottoposto a rendiconto (Lys. 30. 5) sembra pretestuosa nel sottolineare la 

malevola insubordinazione dell’imputato rispetto alle procedure di controllo 

democratiche24, stante la sua impossibilità di sottrarvisi qualora gli fossero state attivate 

contro. Per quanto poi riguarda l’intervento della βουλή in Lys. 30. 7, non vi è necessità 

di considerarlo indice dell’apertura di un procedimento di εἰσαγγελία: il testo non 

afferma ciò chiaramente, ma riferisce soltanto che, in quella sede, Nicomaco avrebbe 

indirizzato contro l’accusatore alcune illazioni sulla sua pretesa affiliazione ai 

Quattrocento25. Per di più, se si presta fede a quanto riferito nel decreto di Tisameno 

(And. 1. 83-84)26, era facoltà di qualsiasi cittadino avanzare alla βουλή proposte 

migliorative sulle leggi esposte in via provvisoria dai νομοθέται eletti dalla βουλή 

presso il monumento degli Eponimi, prima che fossero definitivamente incise27. E 

poiché l’accusatore insiste in Lys. 30. 17-23 sull’incoerenza della compilazione 

legislativa di Nicomaco, nulla vieta di pensare che egli avesse avanzato in sede 

buleutica rimostranze sulla coerenza dei testi ben prima dell’incisione definitiva e che, 

accortosi successivamente che le richieste non erano state accolte, si sia risoluto ad 

adire le vie legali.  

A questo punto, merita di essere verificata l’ipotesi del ricorso alla procedura di 

εὔθυνα, esclusa innanzitutto sulla base del fatto che Nicomaco, in qualità di 

ἀναγραφεύς, non avrebbe rivestito una vera e propria ἀρχή e non sarebbe stato, 

conseguentemente, obbligato a sottoporsi al rendiconto di fine mandato28. Le parole di 

Lisia in realtà muovono in una direzione diversa: il logografo definisce chiaramente 

                                                
24  Sul legame fra εὔθυνα e verifica della fedeltà dei magistrati alle istituzioni democratiche, v. 

  Oranges 2016. 
25  Ciò suggerirebbe di identificare l’accusatore di Nicomaco come un giovane filoligarchico, che 
  confuta le illazioni dell’imputato appellandosi alle clausole dell’amnistia (cf. Lys. 30. 9; così 

  Carawan 2013, 233-238. Sul tema dell’amnistia in seno al dibattito processuale contro 

  Nicomaco, cf. Bearzot 2007, 79-80).  
26  V. infra. 
27  And. 1. 84: ἐξεῖναι δὲ καὶ ἰδιώτῃ τῷ βουλομένῳ, εἰσιόντι εἰς τὴν βουλὴν συμβουλεύειν ὅ τι 

  ἂν ἀγαθὸν ἔχῃ περὶ τῶν νόμων. 
28  Così Carawan 2010, 82.  



 Nicomaco a processo     58 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

ἀρχή l’incarico rivestito dall’imputato in Lys. 30. 2-4; inoltre, Lys. 30. 5 specifica che 

Nicomaco era l’unico degli ex magistrati a non essersi sottoposto a rendiconto29, il che 

depone a favore dell’ipotesi che l’orazione si riferisca proprio a questo tipo di 

procedura. È fuor di dubbio dunque che Nicomaco doveva sottoporsi ad εὔθυνα perché 

aveva rivestito un incarico magistratuale e non era possibile che vi si sottraesse 

arbitrariamente30. Particolari procedurali significativi e compatibili con l’ipotesi di un 

processo περὶ τῶν εὐθυνῶν emergono poi dai paragrafi iniziali. Parlando della prima 

fase della revisione legislativa, Lys. 30. 3 riferisce che dopo Egospotami31 Nicomaco, 

lasciato il proprio incarico, si sottopose a rendiconto (πρὶν τοῦτον ἀπαλλαγῆναι τῆς 

ἀρχῆς καὶ τῶν πεπραγμένων εὐθύνας ὑποσχεῖν)32: poiché in quell’occasione non subì 

alcuna punizione, egli avrebbe perpetrato le proprie illegittimità anche nel secondo 

mandato (καὶ γάρ τοι, ὦ ἄνδρες δικασταί, ἐπειδὴ ἐκείνων δίκην οὐ δέδωκεν, ὁμοίαν καὶ 

νῦν τὴν ἀρχὴν κατεστήσατο). Pur cadendo in aperta contraddizione (difficilmente 

Nicomaco sarebbe stato nuovamente preposto alla revisione legislativa se avesse 

compiuto pesanti irregolarità durante il primo mandato), Lisia sembra sfruttare la 

                                                
29  Le parole di Lisia potrebbero indurre erroneamente a ritenere che Nicomaco sia stato trascinato 

 in giudizio per mezzo di una γραφὴ ἀλογίου, cioè un’azione pubblica rivolta contro i magistrati 
che non avevano presentato il rendiconto di fine mandato (così Roberts 1982, 26). In realtà, da un 

frammento eupolideo (Eup. F 377 K.A.) e da alcune testimonianze lessicografiche (cf. Hesych. α 

3215, Phot. α 1025, Etym. Mag. p. 70, Suda α 1313 e Σ in Ael. Arist. Jebb 306, 19) apprendiamo 

che la γραφὴ ἀλογίου era attivata esclusivamente nel caso in cui il magistrato uscente avesse 

omesso di presentare il resoconto finanziario delle spese effettuate durante il proprio mandato 

(λόγος) oppure la dichiarazione di non aver impiegato fondi pubblici. Diversamente, la verifica 

della condotta non era affidata all’iniziativa del magistrato, ma era automaticamente indagata 

dagli organismi statali preposti una volta che egli fosse uscito di carica, senza che potesse 

sottrarvisi (v. infra). L’ipotesi della γραφὴ ἀλογίου deve essere senz’altro rigettata nel caso di 

Nicomaco: è poco probabile che la trascrizione delle leggi abbia previsto l’impiego di fondi 

pubblici da parte dei magistrati ad essa preposti. 
30  Del resto, anche dalle testimonianze epigrafiche apprendiamo che la procedura di εὔθυνα era 

prevista nel caso degli ἀναγραφεῖς a fine mandato: un’iscrizione del 330/29 ca. in onore 

dell’ἀναγραφεύς Callicratide figlio di Callicrate di Stiria dispone che egli, una volta superato 

positivamente il rendiconto, sia insignito di una corona d’oro del valore di cinquecento dracme 

per aver svolto bene il suo incarico (IG II/III3, 1 469, 25-28). Appare dunque a maggior ragione 

da rigettare l’ipotesi di Todd 1996, 104, che esclude il ricorso all’εὔθυνα sulla base 

dell’affermazione di Lys. 30. 5: le parole del logografo sono volutamente fuorvianti poiché i 

controlli dell’operato di un magistrato in itinere (cf. Arist. Ath. Pol. 43. 4 e 61. 2) e a fine mandato 

(cf. Arist. Ath. Pol. 48. 3-5 e 54. 2) non erano discrezionali e volontari, ma obbligatori. È evidente 

che, qualora essi avessero avuto esito positivo, non sarebbe stato aperto alcun procedimento 

contro l’ex magistrato e ciò, con ogni probabilità, avrebbe dato l’impressione che egli si fosse 

volontariamente sottratto alle verifiche del proprio operato.   
31  L’espressione ἡ πόλις εἰς τὰς μεγίστας συμφορὰς κατέστη di Lys. 30. 3 ricorre spesso nel corpus 

  lysiacum per indicare lo scontro di Egospotami dell’autunno del 405 (cf. Lys. 12. 43-44; 18 

 11; 21. 18; 25. 26; 31. 8).  
32  L’ipotesi che Nicomaco abbia presentato rendiconto del suo primo mandato alla fine del 404 è 

generalmente sostenuta dalla critica (cf. MacDowell 1962, 46 e 197; Clinton 1982, 28-30; 

Ostwald 1986, 122; Todd 1996, 109; Volonaki 2001, 151; Shear 2011, 74; Blok 2017, 82; contra 

Rhodes 1991, 89). 



59 Annabella Oranges 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

similitudine fra i due mandati per rendere il primo il precedente delle illegalità che 

l’imputato, sfuggito presumibilmente a punizione, avrebbe perpetrato 

indisturbatamente anche in seguito. L’orazione però attesta chiaramente che 

presumibilmente sul finire del 404, cioè dopo Egospotami e prima dell’insediamento 

dei Trenta33, Nicomaco aveva ufficialmente lasciato l’incarico di ἀναγραφεύς, 

sottoponendosi ad εὔθυνα; il fatto che egli fu preposto nuovamente alla revisione 

legislativa dopo la caduta dei Trenta indica inoltre che l’aveva superata positivamente. 

Escludendo che sia vera l’affermazione per cui l’imputato avrebbe prolungato a propria 

discrezione il suo incarico34, è da ritenere che Nicomaco avesse portato a termine il 

proprio mandato nei tempi previsti35. E poiché Lisia stesso istituisce una similitudine 

fra i due momenti, sottolineando che alla fine del primo mandato Nicomaco si sottopose 

                                                
33  Cf. Arist. Ath. Pol. 35. 1 e il relativo commento di Rhodes 1981, 436.  
34  Le fonti non sono chiare sulla durata del primo mandato degli ἀναγραφεῖς né tantomeno 

consentono di stabilire se la scadenza del loro lavoro sia stata prevista ufficialmente fin da 

principio: il testo lisiano però permette di affermare che il primo mandato ebbe una durata 

complessiva di sei anni (cf. Lys. 30. 2, che però attribuisce falsamente questa estensione 

all’arbitrio di Nicomaco); al contempo, esso riflette l’opinione diffusa secondo cui quattro mesi 

sarebbero stati sufficienti per la ripubblicazione (così Rhodes 1991, 89; Gallia 2004, 453; 

Canevaro-Harris 2012, 112) e che Lisia impiega strumentalmente per persuadere l’uditorio che 
l’imputato abbia agito contro la legge. La nuova trascrizione delle leggi di Solone, probabilmente 

percepita agli inizi come eseguibile in poco tempo, si rivelò più ostica del previsto per l’insorgenza 

di problemi tecnici (reperimento delle leggi, collazione e incisione) e burocratici (approvazione 

dei testi), ragion per cui il termine del mandato degli ἀναγραφεῖς fu prorogato per consentire un 

coerente svolgimento del lavoro (cf. Harrison 1955, 30; MacDowell 1978, 46-47; Clinton 1982, 

28; Robertson 1990, 53; Volonaki 2001, 149; Hansen 2003, 163). Vi è stato chi ha interpretato le 

due indicazioni di tempo del testo lisiano come sintomo di due delibere differenti, la seconda delle 

quali avrebbe fissato a sei anni la scadenza del lavoro degli ἀναγραφεῖς (cf. Ostwald 1986, 407-

408): è vero, Lys. 30. 3 consente di affermare che gli ἀναγραφεῖς conclusero il loro lavoro dopo 

sei anni, ma è poco probabile ritenere che una simile scadenza sia stata sancita ab origine. Mi pare 

indicativo al riguardo il legame che il logografo istituisce fra il primo rendiconto di Nicomaco e 

la battaglia di Egospotami, che non è soltanto un terminus post, ma rappresenta piuttosto una 
cesura di importanza ben più grande: vi è da ritenere che la sconfitta abbia aggravato così tanto lo 

scenario bellico e finanziario da indurre gli Ateniesi a deliberare la conclusione del lavoro degli 

ἀναγραφεῖς immediatamente (così anche Volonaki 2001, 151, che ritiene la scelta particolarmente 

caldeggiata dagli oligarchici, pronti a preparare il terreno delle trattative con Sparta). Pertanto, mi 

sembra altamente probabile che il lavoro degli ἀναγραφεῖς venne prorogato di anno in anno, 

finché, dopo settembre 405, gli eventi indussero il demos a deliberare che l’anno successivo 

sarebbe stato l’ultimo anno di lavori: la mancanza di una scadenza ab origine e di una sospensione 

improvvisa, consentirebbe di comprendere perché Lys. 30. 2 abbia facoltà di far credere che sia 

stato Nicomaco a prolungare arbitrariamente il proprio mandato e a decidere di dismetterlo solo 

dopo Egospotami. In ogni caso, solo alla fine del 404, gli ἀναγραφεῖς dovettero sottoporsi alla 

procedura di εὔθυνα, come afferma del resto Lys. 30. 2. Qualora invece fossero sorte irregolarità, 
meritorie di approfondimento in sede di tribunale, ne avremmo sicuramente trovato traccia nelle 

fonti.  
35  Rhodes 1991, 89 ritiene che Lys. 30 abbia per oggetto tutti e due i mandati di Nicomaco. 

L’espressione ὁμοίαν καὶ νῦν τὴν ἀρχήν di Lys. 30. 4 distingue però molto bene l’incarico di 

Nicomaco, oggetto di questa azione giudiziaria, da quello precedente, risalente a prima 

dell’avvento dei Trenta (v. infra). Ciò consente di sostenere, diversamente da Rhodes, che Lys. 

30 faccia riferimento ad un bilancio esclusivo dell’incarico più recente.    



 Nicomaco a processo     60 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

ad εὔθυνα, non vi è ragione di ritenere che egli non lo abbia fatto anche nel 399/8, alla 

fine del secondo36: del resto, sarebbe impensabile che un magistrato incaricato di un 

compito così importante fosse esentato dalla verifica del proprio operato.  

A questo punto, sembra possibile rivalutare anche il titolo che i manoscritti 

assegnano all’orazione e che non deve essere necessariamente emendato. Se da un lato 

l’indicazione della procedura appare del tutto giustificabile in base agli elementi interni 

al discorso, non di meno lo sembra la qualifica di γραμματεύς attribuita a Nicomaco. È 

probabile che, per effetto della menzione della βουλή in Lys. 30. 7 e del confronto ivi 

verificatosi fra l’imputato e il suo accusatore, il copista abbia definito Nicomaco 

γραμματεύς ritenendo che egli sia stato condotto a processo per irregolarità compiute 

come γραμματεὺς τῆς βουλῆς: le testimonianze epigrafiche mostrano infatti che, fra le 

competenze di questo magistrato, rientrava anche l’ἀναγραφή, cioè l’insieme delle 

mansioni legate alla pubblicazione di leggi e decreti, dalla preparazione delle minute 

per il lapicida, all’assoldamento di quest’ultimo, alla curatela della pubblicazione37 

financo alla distruzione materiale dei decreti contrari alle leggi38, che sono le medesime 

richiamate da Lisia e contestate a Nicomaco. Poiché d’altra parte l’orazione non offre 

indicazioni chiare sulla qualifica dell’imputato, indicata in maniera tanto generica 

quanto talora contraddittoria, come si vedrà, il copista deve essersi trovato innanzi alle 

                                                
36  Cf. Lys. 30. 4. Il logografo, inoltre, afferma che Nicomaco impiegò quattro anni per una 

trascrizione che avrebbe potuto concludere in trenta giorni, riproponendo dunque l’accusa 

dell’arbitrario prolungamento del mandato. L’ipotesi del rinnovo annuale in itinere può essere 

senz’altro sostenuta anche a questo riguardo (così già Robertson 1990, 52).  
37  IG I3 10, 23-26; IG I3 24, 9-12; IG I3 62, 9-10; IG I3 71, 22-25; IG I3 156, 20-23; IG I3 174, 7-11. 
38  Informazioni rilevanti al riguardo provengono dalla legge di Nicofonte (375/4), che riguarda la 

monetazione attica di argento e predispone le misure che devono essere adottate per contrastare 

la circolazione di monete false sia all’Agorà che al Pireo (per l’editio princeps del documento, 
contenente contestualizzazione storica e commento, rimando a Stroud 1974, 187-188; per 

un’analisi più recente, cf. Psoma 2012, con discussione della bibliografia precedente). Il principio 

riferito è che all’Agorà e al Pireo le transazioni dovevano avvenire tramite moneta d’argento, 

recante il tipo attico. Per evitare disparità fra i pagamenti e garantire l’applicazione coerente del 

provvedimento, la legge prevedeva la presenza di un δοκιμαστής, cioè di uno schiavo pubblico 

che aveva compito di verificare le monete. Il documento testimonia l’attività di due δοκιμασταί, 

operanti rispettivamente in città e al Pireo (cf. Agora I 7180, 5 e 43) e informa inoltre che, qualora 

il δοκιμαστὴς ὁ δημόσιος non svolgesse il proprio lavoro, esaminando le monete secondo la legge 

nella sede a lui deputata, i συλλογεῖς dell’assemblea dovranno punirlo con cinquanta colpi di 

frusta (Agora I 7180, 13-16). L’iscrizione si conclude poi affermando la superiorità della legge di 

Nicofonte su qualsiasi altro decreto esistente di orientamento contrario: quest’ultimo, qualora 
venisse inciso su stele, dovrà essere distrutto dal segretario della boulé (Agora I 7180, 55-56; cf. 

Stroud 1974, 184-185). Questa ultima disposizione depone a favore di una procedura semplificata 

per quanto riguarda il divieto di pubblicazione di una norma di tipo inferiore che confligga con 

una superiore. Appare rilevante che ampi poteri in materia siano forniti al γραμματεὺς τῆς βουλῆς: 

egli sembra agire come supremo garante della coerenza dei contenuti dei decreti rispetto alle leggi. 

È probabile che la possibilità di questi magistrati di avere accesso a più fonti di diritto e alla prassi 

legislativa consentisse loro di aver maggiore potere di iniziativa. 



61 Annabella Oranges 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

medesime perplessità dei moderni e deve aver affibbiato malamente a Nicomaco il 

titolo di γραμματεύς mediante un autoschediasma fondato sugli elementi interni a Lys. 

30, non diversamente da quanto aveva fatto per il tipo di procedura, che doveva 

apparirgli tuttavia più perspicua.  

 

 

 

Nicomaco, anagrapheus e nomothetes? L’incarico ricoperto e il capo d’accusa 

 

Individuare il tipo di incarico svolto da Nicomaco e il capo d’accusa con cui egli 

venne condotto a processo porta inevitabilmente a chiedersi quali competenze gli 

ἀναγραφεῖς abbiano avuto nel contesto della revisione legislativa che seguì la 

restaurazione democratica. Credo sia indispensabile, a questo proposito, il confronto 

fra Lys. 30 e le altre testimonianze al riguardo, in particolare con l’orazione andocidea 

Sui misteri e con il discusso decreto di Tisameno ivi conservato (And. 1. 83-84)39. Pur 

nella consapevolezza della problematicità di questo documento, va osservato che Lys. 

30, soprattutto ai paragrafi 17-28, sembra rivelare una certa compatibilità non solo con 

And. 1. 82, ma anche con la procedura descritta da And. 1. 83-84.  

Nel suo discorso, Andocide richiama gli eventi che accompagnarono la 

restaurazione democratica nel 403/2 e ricorda che, per garantire la coerente osservanza 

dell’amnistia, fu necessario procedere alla promulgazione di un nuovo corpus di leggi. 

In un primo momento fu deciso di tralasciare la revisione dei nomoi di Solone e dei 

                                                
39  Benché questa non sia sede adatta per affrontare esaurientemente il tema, ricordo che il decreto 

è stato posto recentemente al centro di un rinnovato dibattito da una parte della critica che, 

rilevando difficoltà interpretative fra il testo del documento trasmesso dall’orazione andocidea e 

la parafrasi in essa contenuta, si è schierata contro la sua autenticità (cf. Canevaro-Harris 2012, 

110-116). In un recente contributo, M.H. Hansen ha mostrato, in maniera a mio giudizio 

persuasiva, che tuttavia non esistono ragioni cogenti e definitive per rigettare l’autenticità del 

decreto di Tisameno e che le apparenti discrepanze contenutistiche fra il testo del decreto e la sua 
parafrasi, nonché le apparenti anomalie formali del decreto stesso, possono trovare una 

spiegazione sia interna al testo dell’orazione sia esterna, alla luce di un confronto con le altre fonti 

documentarie e, fra quelle letterarie, in particolar modo con il testo lisiano (cf. Hansen 2016). 

Canevaro ed Harris hanno successivamente risposto alle obiezioni di Hansen, difendendo le 

argomentazioni precedentemente sostenute (cf. Canevaro-Harris 2016-2017, 33-47). La loro 

ipotesi presenta in ogni caso dei punti di interesse e ha avuto, fin da principio, il merito di riaprire 

il dibattito sul decreto di Tisameno.  



 Nicomaco a processo     62 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

thesmoi di Dracone40: eppure, dopo aver avviato il processo con il sorteggio dei buleuti 

e l’elezione dei νομοθέται41, ci si accorgeva progressivamente42 che molti cittadini 

sarebbero ancora stati passibili di giudizio anche per effetto delle leggi di Solone e 

Dracone, contrariamente alle clausole amnistiali. Per questa ragione fu convocata 

un’assemblea che decretò di sottoporre a verifica tutte le leggi43 e di esporre nella στοὰ 

βασίλειος quelle revisionate44. Andocide chiede dunque lettura del decreto proposto da 

Tisameno, che istituiva la procedura di ripubblicazione delle leggi, offrendone in questo 

modo i dettagli. Apprendiamo dunque che due collegi di νομοθέται, distinti fra loro per 

composizione e mansioni, vennero incaricati della revisione. Il primo, eletto dalla 

boulé, avrebbe dovuto trascrivere su tavolette di legno le leggi soggette a revisione (οἵδε 

ᾑρημένοι νομοθέται ὑπὸ τῆς βουλῆς ἀναγράφοντες ἐν σανίσιν), garantirne 

l’esposizione davanti al monumento degli Eponimi, così che ciascun cittadino potesse 

                                                
40  And. 1. 81.  
41  And. 1. 82: ἐπειδὴ δὲ βουλήν τε ἀπεκληρώσατε νομοθέτας τε εἵλεσθε. Canevaro-Harris 2012, 

110 e, successivamente, Canevaro-Harris 2016-2017, 34-35 ritengono che l’assemblea sia stata 

responsabile di queste due operazioni, ma il testo andocideo non specifica la sede in cui i cittadini, 

cui l’oratore si rivolge, le abbiano svolte e nulla vieta di pensare, come fa Hansen 2016, 36, che 

responsabili del sorteggio della boulé e dell’elezione dei νομοθέται siano stati rispettivamente i 

cittadini dei demi e i tesmoteti e la boulé, in linea con quanto viene riferito dal decreto di 
Tisameno. Quest’ultimo poi, menziona due collegi di νομοθέται, ma l’espresso riferimento di 

And. 1. 82 ai problemi sorti riguardo all’incompatibilità fra le leggi riviste e le clausole 

dell’amnistia rende altamente probabile che il riferimento generico di And. 1. 82 sia ai νομοθέται 

eletti dalla boulé, che agivano come commissione d’inchiesta (And. 1. 83; cf. Rhodes 1991, 98 e 

Hansen 2016, 39 e 42; contra Canevaro-Harris 2012, 114 n. 85, secondo cui il collegio di 

νομοθέται sarebbe stato uno solo, eletto dall’assemblea. A loro avviso, ciò sarebbe confermato 

anche da Lys. 30. 28, che però non suffraga apparentemente questa ipotesi: qui l’accusatore di 

Nicomaco si riferisce genericamente all’elezione dei νομοθέται da parte degli Ateniesi, ma non 

specifica che se ne sia occupata l’assemblea).  
42  And. 1.82: εὑρίσκοντες τῶν νόμων τῶν τε Σόλωνος καὶ τῶν Δράκοντος πολλοὺς ὄντας οἷς 

πολλοὶ τῶν πολιτῶν ἔνοχοι ἦσαν τῶν πρότερον ἕνεκα γενομένων. I manoscritti recano 

concordemente l’imperfetto εὕρισκον, emendato da Blass e altri in εὑρίσκοντες per rimuovere un 
pesante asindeto (cf. MacDowell 1962, 121; la lezione εὕρισκον è preferita anche da Hansen 2016, 

42, come riferimento esplicito all’operato dei νομοθέται eletti dalla boulé). Mi sembra tuttavia 

che la struttura del testo renda preferibile l’emendazione di Blass εὑρίσκοντες, come participio 

congiunto di εἵλεσθε. Questa soluzione non impedisce però di ritenere che l’intera espressione 

alluda in ogni caso all’operato dei νομοθέται eletti dalla boulé, cui sembra riferirsi anche And. 1. 

82, giacché la necessità di emendare tutte le leggi doveva esser emersa per effetto del loro lavoro 

di inchiesta sui testi.  
43  Cf. su questo punto Hansen 2016, 38-40.  
44  And. 1. 82: ἐκκλησίαν ποιήσαντες ἐβουλεύσασθε περὶ αὐτῶν, καὶ ἐψηφίσασθε, δοκιμάσαντες 

πάντας τοὺς νόμους, εἶτ᾽ ἀναγράψαι ἐν τῇ στοᾷ τούτους τῶν νόμων οἳ ἂν δοκιμασθῶσι. Dal 

resoconto andocideo non emerge con chiarezza a chi sia stata affidata l’ispezione delle leggi e a 
cura di chi esse siano state pubblicate. Hansen 2016, 36 ritiene che il soggetto logico di ἀναγράψαι 

sia un collegio magistratuale e che, con ogni probabilità, si tratti degli ἀναγραφεῖς; parallelamente, 

il soggetto di δοκιμάσαντες sarebbe la boulé, coadiuvata dai νομοθέται. Vale la pena osservare 

però che gli ἀναγραφεῖς, come già evidenziava Hansen 1990, 68, non ricorrono né nel testo 

andocideo né in altra fonte letteraria: appare dunque possibile avanzare l’ipotesi per cui il 

medesimo collegio magistratuale, cioè i νομοθέται, si sia occupato dell’esame delle leggi e della 

loro ἀναγραφή, come suggerisce del resto anche And. 1. 84.  



63 Annabella Oranges 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

vederle (ἐκτιθέντων πρὸς τοὺς ἐπωνύμους, σκοπεῖν τῷ βουλομένῳ), e consegnarle ai 

magistrati allo scadere del mese in corso (καὶ παραδιδόντων ταῖς ἀρχαῖς ἐν τῷδε τῷ 

μηνί)45. Un secondo collegio di nomoteti, eletto fra i demoti, avrebbe dovuto procedere 

all’esame delle leggi insieme alla boulé, prima della loro esposizione definitiva (τοὺς 

δὲ παραδιδομένους νόμους δοκιμασάτω πρότερον ἡ βουλὴ καὶ οἱ νομοθέται οἱ 

πεντακόσιοι, οὓς οἱ δημόται εἵλοντο, ἐπειδὰν ὀμωμόκωσιν), introducendovi le 

eventuali modifiche che ciascun cittadino, a seguito dell’esposizione innanzi al 

monumento degli Eponimi, avesse proposto alla boulé (ἐξεῖναι δὲ καὶ ἰδιώτῃ τῷ 

βουλομένῳ, εἰσιόντι εἰς τὴν βουλὴν συμβουλεύειν ὅ τι ἂν ἀγαθὸν ἔχῃ περὶ τῶν 

νόμων)46.  

Il testo lisiano non manca di mostrare qualche corrispondenza con And. 1. 83-

84, a partire dall’estensione del secondo mandato di Nicomaco: rilevante appare al 

riguardo la prossimità fra l’originario limite di trenta giorni, secondo l’accusatore 

ignorato dall’imputato e arbitrariamente prolungato a quattro anni (ὅστις πρῶτον μὲν 

τέτταρα ἔτη ἀνέγραψεν, ἐξὸν αὐτῷ τριάκοντα ἡμερῶν ἀπαλλαγῆναι)47, e il termine di 

un mese come scadenza ultima del lavoro di trascrizione delle leggi da parte dei 

nomoteti eletti dalla boulé (And. 1. 83: οἵδε ᾑρημένοι νομοθέται ὑπὸ τῆς βουλῆς 

ἀναγράφοντες ἐν σανίσιν…ἐν τῷδε τῷ μηνί). Ciononostante, Lys. 30 mostra anche 

qualche discrepanza non di poco conto rispetto al resoconto andocideo e al decreto di 

Tisameno in relazione all’incarico che Nicomaco avrebbe ricoperto. Come osservato, 

l’orazione definisce l’imputato per due volte ἀναγραφεύς: a questa designazione fanno 

eccezione la qualifica di ὑπογραμματεύς, impiegata solo una volta48 come iperbole 

dispregiativa, e quella di νομοθέτης, impiegata tre volte49. Parte della critica ha 

sostenuto che la procedura di revisione e ripubblicazione delle leggi non subì sostanziali 

                                                
45  And. 1. 83. Questo collegio di νομοθέται agirebbe come commissione d’inchiesta preposta alla 

  preparazione della bozza delle leggi (cf. Hansen 2016, 38-39).  
46  And. 1. 84. Il decreto afferma poi in chiusura che, dopo la ratifica, il tribunale dell’Areopago 

avrebbe vigilato sulla corretta applicazione delle leggi approvate da parte dei magistrati e che esse 

sarebbero state esposte sul muro, dove si trovavano in precedenza, perché tutti avessero la 

possibilità di vederle. 
47  Lys. 30. 3-4. Come già evidenziato, la scoperta dei frammenti del calendario sacrificale redatto 

da Nicomaco e dai suoi colleghi ha mostrato che quest’accusa non è nient’altro che un espediente 

retorico per svilire l’operato dell’imputato.   
48  Lys. 30. 27-28.   
49  Lys. 30. 2, ove Nicomaco è accusato di essersi autonominato legislatore al posto di Solone e 

aver trasceso i limiti imposti dal proprio incarico; 30. 27, ove viene affermato che Nicomaco era 

divenuto νομοθέτης da ὑπογραμματεύς; 30. 28, ove Lisia costruisce un raffronto fra gli autorevoli 

νομοθέται del passato e quelli meno autorevoli del presente, ossia Nicomaco e Tisameno.  



 Nicomaco a processo     64 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

cambiamenti fra la fase antecedente all’avvento dei Trenta e quella successiva, ragione 

per cui i due momenti andrebbero interpretati come parti omogenee di un unico progetto 

sospeso e poi riattivato: da ciò deriverebbe che Nicomaco sia stato nuovamente 

coinvolto nelle operazioni di revisione legislativa come ἀναγραφεύς50 e che il termine 

νομοθέτης assegnatogli da Lisia non sia altro che un’iperbole51, impiegata per 

convincere la giuria che l’imputato avesse trasceso i limiti, prettamente cancellereschi, 

impostigli dal suo incarico. Questa ricostruzione non sembra tenere adeguatamente 

conto di un dato estremamente rilevante: non solo infatti gli ἀναγραφεῖς τῶν νόμων 

scompaiono completamente dalle fonti successive alla restaurazione democratica, 

compreso And. 1. 8252, ma lo stesso decreto di Tisameno li esclude dalle operazioni di 

ripubblicazione delle leggi, assegnandone il compito ai νομοθέται nominati dalla βουλή 

(νομοθέται ὑπὸ τῆς βουλῆς ἀναγράφοντες)53. I moderni hanno tentato di sanare l’aporia 

fra il resoconto andocideo e quello lisiano in vario modo. In passato, il titolo di 

ἀναγραφεὺς τῶν νόμων è stato ritenuto sinonimo di νομοθέτης e, conseguentemente, i 

νομοθέται eletti dalla βουλή di cui parla il decreto di Tisameno non sarebbero altri che 

gli ἀναγραφεῖς nuovamente nominati nel 40354. Più di recente, è stata ipotizzata 

                                                
50  Propendono, al contrario, per un’identità dei due mandati senza variazioni procedurali Rhodes 

  1991, 88-89 e Canevaro – Harris 2012, 112.  
51  Harrison 1955, 29 e Todd 1996, 108-109.   
52  Come già evidenziava Hansen 1990, 68. È opportuno osservare che solo le iscrizioni, a partire 

dal terzo quarto del IV secolo, attestano la presenza di un ἀναγραφεύς: le funzioni di questo 

magistrato, che compare sempre da solo e mai come membro di un collegio più ampio, nulla 

hanno a che fare con quelle degli ἀναγραφεῖς τῶν νόμων e sembrano piuttosto prossime a quelle 

del γραμματεὺς τῆς βουλῆς (cf. IG II/III3, 1 469), cui sono in ogni caso normalmente attribuite le 

funzioni di trascrizione e pubblicazione dei decreti per tutto il IV secolo. Solo con il regime di 

Antipatro, che impresse una trasformazione nel numero e nelle funzioni di alcuni settori della 

pubblica amministrazione, si osservano alcune modifiche delle competenze del segretario 

annuale. Le epigrafi della forbice cronologica 321/0-319/8 evidenziano infatti la sua sostituzione 
con un ἀναγραφεύς eponimo, che ricopre le funzioni originariamente assegnate al γραμματεὺς 

τῆς βουλῆς, ma che dopo il 318 scompare per lasciargli nuovamente posto (su questo tema, cf. 

Poddighe 2002, 44-45).    
53  And. 1. 83 presenta in questo punto una difficoltà testuale, relativa al participio del verbo 

ἀναγράφειν che segue la menzione del primo collegio di νομοθέται (νομοθέται ὑπὸ τῆς βουλῆς 

ἀναγράφοντες): i codici riportano la lezione ἀναγραφέντας, emendata dal Blass in ἀναγραφόντες. 

Adottare un approccio conservativo o emendativo non è affatto indifferente perché restituirebbe 

due testi diversi e, conseguentemente, due informazioni ben distinte. Mantenendo invariato il testo 

tradito, bisognerebbe ammettere che ἀναγραφέντας sia o una forma insolita di participio 

sostantivato o che si riferisca ad un complemento oggetto sottinteso e, ovviamente, alle bozze dei 

νόμοι trascritti su tavoletta. Ciò lascia però aperto il problema di quali magistrati siano stati 
preposti a questa trascrizione preliminare. L’emendazione di Blass, che restituisce ἀναγραφόντες 

come participio congiunto di νομοθέται, appare pertanto vincente: essa è perfettamente in linea 

con And. 1. 82, che menziona i νομοθέται come unici responsabili del processo di revisione 

legislativa.   
54  Così Blass 1868, 458 n. 1 e Jebb 1876, 224 n. 1. In seguito, Blass ha modificato leggermente la 

propria posizione, sostenendo che i νομοθέται si sarebbero occupati esclusivamente della 

redazione delle nuove leggi, mentre gli ἀναγραφεῖς sarebbero stati eletti per la revisione delle 



65 Annabella Oranges 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

l’esistenza di un decreto, non pervenutoci, alternativo a quello di Tisameno e differente 

nello scopo: se il primo mirava a disciplinare le competenze dei νομοθέται, il secondo 

sarebbe stato finalizzato a regolare quelle degli ἀναγραφεῖς, non meglio precisate, ma 

in ogni caso di gran lunga ridotte rispetto al primo mandato perché la ratifica dei testi 

di legge sarebbe stata affidata al parere preliminare della boulé e dei νομοθέται eletti 

dai demi55.  

Ambo le proposte implicano qualche difficoltà. La seconda, già fortemente indebolita 

dal confronto con il decreto di Tisameno che, pur prescrivendo indicazioni procedurali 

sulla revisione legislativa, tace sorprendentemente l’intervento degli ἀναγραφεῖς, 

sembra complicare il quadro piuttosto che semplificarlo e, per di più, apporta elementi 

poco utili alla comprensione del testo lisiano: ammettendo infatti che gli ἀναγραφεῖς 

siano esistiti per coadiuvare i νομοθέται della boulé e che Nicomaco sia stato uno di 

essi, non si comprende bene come mai egli, detentore di un potere e di responsabilità 

minori rispetto ad altri, sia stato condotto a processo. Per di più, ciò sembra in contrasto 

con quanto risulta da Lys. 30. 29, secondo cui, benché non si potesse svolgere l’incarico 

di sottosegretario per due volte per la stessa magistratura (ὑπογραμματεῦσαι μὲν οὐκ 

ἔξεστι δὶς τὸν αὐτὸν τῇ ἀρχῇ τῇ αὐτῇ), era stato permesso agli stessi individui di essere 

padroni delle decisioni più importanti per lungo tempo (περὶ δὲ τῶν μεγίστων τοὺς 

αὐτοὺς ἐᾶτε πολὺν χρόνον κυρίους εἶναι). Questa frase è pregnante: nel definire 

Nicomaco e Tisameno κυρίους, Lisia, confermando il rinnovo del loro incarico nel 

contesto della revisione legislativa dopo l’arcontato di Euclide56, ammette che essi 

                                                
leggi di Draconte e Solone che restavano da scrutinare, non mancando anche di coadiuvare in 

parte i νομοθέται (Blass 1887, 465). L’ipotesi dell’identificazione degli ἀναγραφεῖς con i 
νομοθέται è stata più di recente riproposta da Hansen 1990, 68-69 e Hansen 2003, 163; contra, 

Pébarthe 2006, 135 n. 147.   
55  MacDowell 1962, 198; Clinton 1982, 34-35; Volonaki 2001, 156-158.  
56  Un coinvolgimento di Tisameno anche nella prima fase della revisione legislativa è ipotizzabile 

sulla base di alcuni frammenti di Teopompo Comico, attivo fra la fine del V e gli inizi del IV 

secolo, che sembra aver accolto questa tematica nella propria produzione, tanto da conferire ad 

una propria commedia il titolo di Teisamenos (cf. Theopompus FF 60-62 K.-A.). La maggior parte 

della critica identifica questo Tisameno con il figlio di Mecanione, collega di Nicomaco e 

proponente dell’omonimo decreto. I frammenti di Teopompo Comico sono però esigui e così 

tematicamente poco omogenei e perspicui da impedire di comprendere a quando deve esser fatta 

risalire la commedia, come l’autore abbia affrontato il tema politico e ritratto la figura di Tisameno 
e, infine, se questi sia stato esclusivo bersaglio dell’opera. Ciononostante, poiché il titolo reca il 

nome del probabile destinatario, il Teisamenos possiede le caratteristiche formali dell’ὀνομαστὶ 

κωμῳδεῖν tipico delle commedie di fine V secolo. Sommerstein ha dunque inserito la commedia 

di Teopompo nel filone delle cosiddette “commedie dei demagoghi”, proponendo il 404 come 

terminus ante: con la restaurazione democratica, infatti, si assiste alla scomparsa di questo tipo di 

commedie, che ormai, in una temperie culturale improntata alla moderazione, non dovevano 

essere più apprezzate dal pubblico per via degli attacchi verbali e personali troppo violenti e 



 Nicomaco a processo     66 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

avevano avuto un ruolo altamente delicato e di primaria importanza nella pubblicazione 

del materiale legislativo, ben distante sia da quello puramente burocratico tipico degli 

ὑπογραμματεῖς delle singole magistrature57 sia da quello di presunti ἀναγραφεῖς.  

L’ipotesi che Nicomaco abbia svolto un ruolo subordinato ai νομοθέται nel 

secondo mandato e, in particolare, quello di ἀναγραφεύς come nel primo, deve essere 

dunque abbandonata: al contrario, il fatto che Lisia alluda ad un’ἀρχὴ κύρια, suggerisce 

di approfondire la prima ipotesi, quella per cui Nicomaco possa essere identificato con 

uno dei νομοθέται della βουλή menzionati dal decreto di Tisameno. Benché questa 

ipotesi presenti il vantaggio di identificare il collegio degli ἀναγραφεῖς con quello dei 

νομοθέται, essa non tiene conto dell’argomentazione contro la reiterazione della 

medesima carica, avanzata in Lys. 30. 29: ciò induce a chiedersi se Nicomaco abbia 

svolto incarichi diversi nel passaggio dall’una all’altra fase della revisione legislativa. 

Una risposta apparentemente positiva sembra provenire da Lys. 30. 4, ove l’espressione 

ὁμοίαν καὶ νῦν τὴν ἀρχὴν κατεστήσατο distingue l’incarico di Nicomaco oggetto 

dell’azione giudiziaria in corso da quello precedente, nonostante il logografo li assimili 

per via della perpetuazione delle irregolarità: poiché infatti la piena identità avrebbe 

dovuto essere piuttosto espressa con l’aggettivo αὐτή58, l’impiego dell’aggettivo ὁμοία 

suggerisce che il secondo incarico non doveva essere identico al primo, ma solo simile, 

e la presenza dell’avverbio νῦν, che si riferisce esclusivamente alla magistratura 

                                                
percepiti prossimi ai codici espressivi della democrazia radicale dell’ultimo quarto del V secolo 

(cf. Sommerstein 2000, 444-445). Benché molti aspetti della commedia restino oscuri e le 

testimonianze su Tisameno siano estremamente rare, non si deve escludere che egli abbia preso 

parte alla prima fase della revisione legislativa e che sia stato così noto all’opinione pubblica e 

non meno discusso da divenire soggetto di una commedia. Svolto con ogni probabilità il proprio 
incarico con successo, Tisameno venne preposto di nuovo alla revisione legislativa dopo la 

restaurazione democratica, come testimonia Lys. 30. Anzi: dipingendolo al pari di Nicomaco 

come paradigma dei cattivi nomoteti eletti dagli Ateniesi, Lisia avrebbe inteso fare appello alle 

critiche e ai sentimenti negativi che erano sorti già precedentemente intorno alla revisione 

legislativa e a Tisameno e di cui resta flebile traccia nella commedia archaia (v. infra). 
57   Gli ὑπογραμματεῖς erano segretari che svolgevano mansioni di carattere cancelleresco: la loro 

funzione sembra sia stata prossima a quella di un impiegato salariato piuttosto che a quella di una 

vera e propria arché. L’incarico era svolto indistintamente da cittadini e da schiavi affrancati, che 

venivano scelti per sorteggio o per alzata di mano. Quanto alla durata della carica degli 

ὑπογραμματεῖς, non è possibile stabilire se l’affermazione lisiana sul veto dell’iterazione del loro 

incarico sia da intendere come autentico riferimento all’alta frequenza del loro avvicendamento o 
piuttosto come un’esagerazione: appare coerente ritenere in ogni caso che la durata dell’incarico 

degli ὑπογραμματεῖς sia stata direttamente proporzionale a quella dell’incarico del magistrato per 

il quale realizzavano la loro prestazione (cf. Hansen 1980, 171). 
58  Cf. MacDowell 1962, 198, che pur conclude affermando, sulla base di Lys. 30. 4, che in ambo le 

occasioni Nicomaco aveva svolto l’incarico di anagrapheus. A ben vedere però la posizione di 

ὁμοία come predicativo dell’oggetto suggerisce che Lisia si stia esclusivamente riferendo alla 

medesima maniera negativa di reggere l’incarico, ma non dice nulla sull’identità della carica.  



67 Annabella Oranges 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

indagata nell’azione giudiziaria in corso, induce a pensare ad una contestualizzazione 

diversa. Viene dunque da chiedersi se Nicomaco sia stato processato per presunte 

inadempienze commesse in relazione ad un incarico che, pur simile al primo in 

apparenza, se ne allontanava con ogni probabilità nella sostanza: in altri termini, vale 

la pena verificare se la qualifica di Nicomaco come ἀναγραφεύς in Lys. 30. 25, pur 

ricondotta dal testo al secondo incarico, debba essere interpretata come un riferimento 

generico all’attività di trascrizione e se, piuttosto, il termine νομοθέτης sia il vero titolo 

dei detentori del secondo incarico e, quindi, anche di Nicomaco. D’altra parte, il 

logografo designa per tre volte l’attività svolta da Nicomaco con il verbo ἀναγράφειν59 

e due volte con il sostantivo corradicale ἀναγραφή60: se ciò risulta coerente con la 

qualifica di ἀναγραφεύς attribuita da Lys. 30. 2 a Nicomaco per il primo mandato61, 

And. 1. 83, che tace la presenza degli ἀναγραφεῖς dopo il 403, mostra che l’ἀναγράφειν 

era una delle competenze dei νομοθέται della βουλή (And. 1. 83: νομοθέται ὑπὸ τῆς 

βουλῆς ἀναγράφοντες). Oltre a verificare se Nicomaco abbia svolto il ruolo di 

νομοθέτης nel secondo mandato, bisognerà cercare di comprendere in che misura le 

competenze dei νομοθέται della βουλή si siano distinte da quelle degli ἀναγραφεῖς.  

I moderni si sono chiesti se gli ἀναγραφεῖς62 abbiano avuto mansioni legislative 

o meramente cancelleresche, cioè se abbiano introdotto nei testi di legge delle 

                                                
59  Lys. 30. 2 (in riferimento al primo mandato), 30. 4 (in riferimento al secondo mandato), 30. 19 

(in riferimento all’aggiunta di nuovi sacrifici) e 30. 30 (in riferimento all’errore di consentire ad 

un cittadino non autoctono di interessarsi della trascrizione delle leggi patrie).  
60  Lys. 30. 17 e 25 con riferimento generico all’attività di trascrizione.  
61  Il confronto con le fonti epigrafiche conferma che Nicomaco abbia ricoperto questa qualifica 

  prima dell’arcontato di Euclide. 
62  Gli ἀναγραφεῖς fanno la loro comparsa nelle fonti letterarie in Arist. Ath. Pol. 30. 1, dove 

figurano come una commissione di cento uomini eletti fra i Cinquemila per mettere per iscritto le 
proposte redatte dai συγγραφεῖς riguardo alla cosiddetta costituzione per il futuro (εἰς τὸν 

μέλλοντα χρόνον) e a quella per il presente (ἐν δὲ τῷ παρόντι καιρῷ): il resoconto lisiano e le 

testimonianze epigrafiche informano che un collegio di ἀναγραφεῖς restò in attività fino alla 

caduta della democrazia  nel 404 e che continuò ad occuparsi della trascrizione delle leggi. Nel 

suo resoconto dell’assemblea a Colono, Thuc. 8. 67. 1 riferisce, in termini più sintetici e diversi, 

la proposta di Pitodoro: questi avrebbe proposto di eleggere un collegio di dieci persone (e non 

trenta, come si desume da Ath. Pol. 29. 2) che, insignite di pieni poteri (ξυγγραφεῖς 

αὐτοκράτορες), redigessero le proposte migliori per la salvezza dello stato; l’instaurazione del 

governo dei Quattrocento chiude poi la narrazione. Oltre alle differenze sul numero dei 

ξυγγραφεῖς (rigettato a favore dei venti συγγραφεῖς di cui parla Athenaion Politeia; cf. Shear 

2011, 41 n. 69, con bibliografia precedente), gli ἀναγραφεῖς sono assenti nel resoconto tucidideo, 
diversamente da Ath. Pol. 30. 1: ciò ha prevedibilmente posto il problema dell’identificazione. La 

critica moderna ha suggerito che questi due collegi, pur nominati entrambi nel corso 

dell’assemblea a Colono o immediatamente a ridosso di essa, abbiano avuto compiti diversi (cf. 

Volonaki 2001, 141-143). Secondo Ostwald 1986, 415-418, i ξυγγραφεῖς si sarebbero occupati 

della raccolta di tutto il materiale legislativo antecedente al 412, proponendo modifiche, e gli 

ἀναγραφεῖς solo della messa per iscritto definitiva; preferibile l’ipotesi di Rhodes 1991, 92, 

secondo cui non vi sono basi per poter affermare che i ξυγγραφεῖς si siano occupati della raccolta 



 Nicomaco a processo     68 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

modifiche sostanziali o se si siano esclusivamente limitati a depurarli in sede di 

trascrizione da alterazioni e ribadirne il testo contro futuri e inediti abusi 

antidemocratici. La scarsa generosità delle fonti letterarie e documentarie nel restituire 

informazioni chiare sulle competenze degli ἀναγραφεῖς è nota; complica il quadro poi 

la genericità del sostantivo che ne designa l’attività, giacché il verbo ἀναγράφειν è 

impiegato dalle testimonianze letterarie con un significato ampio, che va dalla 

trascrizione delle leggi per l’archiviazione fino all’iscrizione su pietra e all’esposizione 

del documento63. L’orazione lisiana chiama però in causa il tema della discrezionalità 

e dell’intervento attivo sui testi: Nicomaco viene diffusamente accusato di aver inserito 

e cancellato leggi a proprio piacimento, in occasione sia del primo mandato che del 

secondo (Lys. 30. 2 e 5), e, con particolare riferimento a quest’ultimo, di avere inficiato 

la sostanza dei provvedimenti del calendario sacrificale (Lys. 30. 17-21). A questo 

punto bisogna chiedersi se l’imputato abbia per davvero avuto facoltà di intervenire sui 

testi durante il suo primo mandato oppure se le sue competenze si siano accresciute nel 

secondo, dando così a Lisia lo spazio per avanzare accuse di illegale discrezionalità.  

A differenza di Lys. 30, le testimonianze documentarie, in particolare la legge 

di Draconte sull’omicidio (IG I3 104), chiariscono in parte quali siano state le 

competenze degli ἀναγραφεῖς. Il decreto, che dispone la ripubblicazione del testo nel 

409/8, specifica che gli ἀναγραφεῖς, insieme al segretario della βουλή, avrebbero 

                                                
di leggi varate in epoca precedente, essendo la loro una commissione nominata ad hoc solo allo 

scopo di redigere le bozze preparatorie per una nuova legislazione, senza riferimento alla 

precedente. Benché questa non sia la sede per affrontare esaurientemente il tema, sembra 

opportuno sottolineare che, stando al decreto di Clitofonte (cf. Ath. Pol. 29. 3), l’ipotesi che i 

syngrapheis abbiano redatto le nuove proposte legislative servendosi anche della consultazione 
del precedente materiale normativo non sembra del tutto infondata e, per di più, consentirebbe di 

comprendere come mai Ath. Pol. assegni agli ἀναγραφεῖς un ruolo di ricerca e di collazione delle 

leggi (v. infra).  
63  Cf. Volonaki 2001, 141 e Boffo 2003, 19. Di riflesso, la critica moderna ha collocato le 

competenze degli ἀναγραφεῖς a metà strada fra quelle di scrivani e quelle di “legislatori”, nella 

misura in cui essi avrebbero esercitato una sorta di autorità nel selezionare le leggi che erano in 

uso alla fine del V secolo distinguendole da quelle ormai obsolete e unificandole con leggi simili 

riguardanti sempre lo stesso soggetto. Più precisamente, alcuni ritengono che essi sarebbero stati 

incaricati di ritrovare le leggi, di trascriverle e di curarne l’esposizione, senza modificare la 

sostanza del testo (MacDowell 1978, 46; Clinton 1982, 28-30; Rhodes 1991, 91, che pur afferma 

che le mansioni degli ἀναγραφεῖς furono definite con il passare del tempo, finendo per divenire 
ben più autorevoli di un lavoro di mera trascrizione meccanica; Volonaki 2001, 143; Gallia 2004, 

455; Pébarthe 2006, 132; Shear 2011, 83); altri ritengono che compito degli ἀναγραφεῖς sia stato 

quello di identificare le leggi senza per forza curarne l’esposizione (Harrison 1955, 30) o, in 

alternativa, quello di svolgere un ruolo cancelleresco che consisteva nel raccogliere e copiare i 

testi delle leggi per l’archivio di Atene (Robertson 1990, 45 e 55, secondo cui gli ἀναγραφεῖς 

avrebbero addirittura sostituito gli ordinari segretari del Consiglio nella forbice cronologica 410-

404).  



69 Annabella Oranges 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

dovuto incidere su una stele di pietra la legge sull’omicidio, dopo averne ottenuto il 

testo dall’arconte βασιλεύς64. In altri termini, osserva a ragione Faraguna, gli 

ἀναγραφεῖς avrebbero ricevuto copia della legge custodita dall’arconte βασιλεύς nel 

proprio archivio e l’avrebbero impiegata come antigrafo della redazione definitiva su 

pietra. Incoraggia una simile interpretazione la presenza del verbo παραλαμβάνω (IG I3 

104, 6), che, suggerendo una consegna brevi manu dell’antigrafo, ne implica la 

redazione su materiale leggero (papiro o legno); diversamente, se il testo della legge di 

Draconte fosse stato consultabile su stele o se, più in generale, tutte le leggi lo fossero 

state, l’esigenza di una nuova ripubblicazione risulterebbe difficile da spiegare e, per di 

più, le accuse contro Nicomaco di cancellare e inserire leggi dietro donativi finirebbero 

per poggiare su basi estremamente fragili65. Meritevole di qualche considerazione è 

anche l’intervento del segretario della boulé: egli partecipa all’operazione di 

pubblicazione insieme agli ἀναγραφεῖς, ma non è al loro pari il soggetto del verbo 

ἀναγρα[φ]σά[ν]τον. Ciò scoraggia l’ipotesi che il γραμματεὺς τῆς βουλῆς abbia svolto 

le medesime funzioni degli ἀναγραφεῖς e il fatto che egli sia loro associato per mezzo 

di un complemento di compagnia rende altamente probabile che la sua funzione nel 

quadro della ripubblicazione della legge draconiana sia differente, probabilmente 

limitata al loro coordinamento e alla supervisione della loro attività66. In ogni caso, il 

fatto che gli ἀναγραφεῖς siano i soggetti dei due verbi suggerisce l’ipotesi di una loro 

esclusiva responsabilità, sancita per decreto, nell’intera procedura di ripubblicazione, 

dal reperimento dell’originale alla trascrizione dell’antigrafo per il lapicida, alla 

collocazione del testo nella stoà basileios67. Ulteriori considerazioni in proposito sono 

                                                
64  IG I3 104, 4-8: τὸ[ν]/Δράκοντος νόμον τὸμ περὶ τõ φό[ν]ο ἀναγρα[φ]σά[ν]τον οἱ ἀναγρ̣αφε/͂ς 

το͂ν νόμον παραλαβόντες παρὰ τõ β̣[α]σ[̣ι]λ̣έ[ος με]τ[ὰ τõ γραμμ]ατέο/ς τε͂ς βουλε͂ς ἐστέλει λιθίνει 

καὶ κα[τ]α[θ]έντ[ον πρόσ]θε[ν] τες͂ στο/ᾶς τε͂ς βασιλείας. 
65  Faraguna 2011, 2-3.  
66  Il segretario della boulé, sovente incaricato nei decreti dell’ἀναγραφή del testo, era tenuto anche 

a verificare la coerenza del testo ad incisione ultimata (cf. Pébarthe 2006, 247-254, sugli aspetti 

tecnici della pubblicazione delle epigrafi): poiché IG I3 104 assegna esplicitamente l’ἀναγραφή 

agli ἀναγραφεῖς, è necessario ipotizzare un ridimensionamento delle mansioni del segretario della 

boulé in quest’occasione, legato con ogni probabilità proprio al quadro eccezionale della revisione 

legislativa che previde la nomina straordinaria di alcuni magistrati, come gli ἀναγραφεῖς per 

l’appunto. Risulta allora probabile che il segretario della boulé si sia occupato di una funzione di 

supervisione legata ad un controllo finale e generale del testo.  
67  Solitamente i magistrati menzionati in relazione all’anagraphé sono gli esclusivi responsabili 

della pubblicazione (cf. Pébarthe 2006, 248-249). Secondo Ostwald 1986, 519-520 n. 82 e 

Robertson 1990, 52-60, la pubblicazione presso la stoà basileios avrebbe riguardato 

esclusivamente la legge sull’omicidio poiché sede del magistrato che avrebbe dovuto occuparsi 

della sua applicazione: le altre sarebbero state pubblicate altrove; contra Rhodes 1991, 91, 

secondo cui non vi sarebbe bisogno di questa differenziazione, perché la stoà basileios era il luogo 

ove venivano pubblicati tutti i testi delle leggi fin dall’epoca di Efialte.   



 Nicomaco a processo     70 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

offerte dalla legge sulle competenze del Consiglio (IG I3 105), che muove nella 

direzione di un tipo di trascrizione leggermente diversa dalla precedente, ma non per 

questo incompatibile. Solitamente ricondotta all’epoca post clistenica68, essa reca un 

testo composito contenente alcune differenziate disposizioni di legge che circoscrivono 

le prerogative della βουλή69: se la varietà contenutistica ci pone innanzi al prodotto 

dell’assemblaggio di norme differenti, ancor più rilevante appare la varietà lessicale e 

linguistica del testo, che non solo impone di considerare le norme ben più antiche 

rispetto alla loro incisione su stele, ma suggerisce anche l’idea di una loro stratificazione 

cronologica70. IG I3 105 testimonia pertanto che nel 409 furono riorganizzati e incisi sul 

medesimo supporto scrittorio una serie di documenti, in origine indipendenti, 

riguardanti i poteri del Consiglio: benché il prescritto dell’iscrizione non sia giunto, il 

confronto con IG I3 104 e la contemporaneità delle due epigrafi rendono altamente 

probabile che IG I3 105 sia stata anch’essa ripubblicata dagli ἀναγραφεῖς e che questi 

si siano parimenti serviti di antigrafi redatti su materiale deperibile, al cui reperimento, 

alla cui collazione e alla cui trascrizione definitiva dovevano provvedere71. In più, la 

presenza degli arcaismi e di tratti che tradiscono una sorta di incertezza del lapicida nel 

leggere la bozza e nel riportarla su pietra72 suggeriscono che gli ἀναγραφεῖς, anche in 

questo caso, abbiano svolto un’attività di mera trascrizione degli originali e che la loro 

possibilità di alterare l’antigrafo dal punto di vista sostanziale, linguistico o formale sia 

stata pressoché nulla: essi devono essersi limitati a reperire le norme e riorganizzarle 

                                                
68  Così Sickinger 1999, 58, ma cf. Hignett 1952, 153-154, che considera l’iscrizione una 

riproduzione fededegna di un originale efialteo, integrato con elementi più recenti in seguito al 

colpo di stato dei Quattrocento: gli arcaismi, causati da conservatorismo legislativo o tratti da una 

legge precedente, non appaiono motivazioni sufficienti per ritenere il testo una trascrizione 
fededegna di un originale clistenico.  

69  Oltre a ciò che viene identificato con l’horkos bouleutikos (IG I3 105, 3-28), il testo presenta 

due sezioni, separate dalla formula τάδε ἔδοχσεν, che da un lato attestano alcune mutile 

disposizioni di legge (IG I3 105, 30-34) e, dall’altro, un elenco di clausole sulle quali la boulé non 

avrebbe potuto pronunciarsi ἄνευ τȏ δέμȏ τȏν Ἀθεναίων πλεθύοντος (IG I3 105, 36-46). 
70  Faraguna 2011, 4-5, con bibliografia precedente.  
71  Rhodes 1972, 198; Sickinger 1999, 58; Faraguna 2011, 6, per cui una simile interpretazione di 

IG I3 105 aiuterebbe a spiegare molto bene il significato del verbo προσαναζητῆσαι 

nell’emendamento di Clitofonte (Arist. Ath. Pol. 29. 3): gli anagrapheis dunque avrebbero 

materialmente ricercato documenti non immediatamente disponibili per la loro età, ma avrebbero 

anche svolto un lavoro di indagine critica su di essi; Shear 2011, 83-84.   
72  Lewis 1967, 132 ha notato che l’epigrafe alla l. 43 riporta per tre volte due punti sovrapposti al 

posto di τȏι (cf. IG I3 105, 43: hόπος ἄν δόκει : : : δέμοι τȏ[ι Ἀ]θεναίον πλε[θύοντι]). Poiché 

questo simbolo è chiaramente leggibile, non può essere interpretato come un mezzo per separare 

porzioni diverse di testo, cosa che ricorre in altri punti dell’iscrizione (cf. IG I3 105, 34, 44 e 50): 

al contrario, vi è da credere che i due punti sovrapposti siano stati volutamente impiegati dallo 

scrupoloso lapicida per indicare uno spazio vuoto laddove l’antigrafo gli era risultato 

inintelligibile.  



71 Annabella Oranges 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

per la versione definitiva, rispettando in ogni caso le disposizioni di βουλή ed assemblea 

contenute nel decreto per la ripubblicazione.  

L’analisi del materiale epigrafico attestante la ripubblicazione delle leggi 

impedisce dunque di ritenere che le mansioni degli ἀναγραφεῖς abbiano ecceduto 

l’ambito cancelleresco: essi, dopo aver reperito, nel rispetto di quanto prescritto dagli 

organi deliberativi73, i testi originali nel luogo in cui erano custoditi74, dopo averli 

collazionati e sottoposti all’attenzione dell’assemblea per la ratifica del testo75, si 

sarebbero curati dell’intera procedura di ripubblicazione, dalla preparazione delle 

minute alla curatela dell’incisione su stele del documento, sempre in accordo con 

quanto deliberato precedentemente dagli organi assembleari76. Questo dato priva di 

fondamento l’accusa contro Nicomaco di aver operato in qualche modo una scelta 

personale sui testi che sarebbero rientrati nella ripubblicazione, accogliendo alcune 

leggi ed escludendone altre: ciò non vuol dire che gli ἀναγραφεῖς non abbiano dovuto 

confrontarsi con testi originariamente differenti77, ma poiché il prescritto del decreto 

per la ripubblicazione della legge avrebbe dovuto contenere l’autorizzazione e le 

istruzioni sull’adeguamento dei testi, appare poco probabile che l’imputato, in 

occasione del suo primo mandato, abbia ignorato il pronunciamento degli organi 

deliberativi sugli originali e abbia avuto una discrezionalità tale da alterare illegalmente 

le bozze desunte dagli antigrafi nel nome di una personale selezione, sfuggita a 

controllo e visibile soltanto una volta che il testo fu ripubblicato; di contro, se egli 

avesse svolto per davvero una funzione legislativa, l’accusa del logografo sarebbe 

                                                
73  È probabile che la ripubblicazione delle leggi fosse preceduta da altrettanti decreti che dovevano 

indicare le fonti consultabili ai fini dell’ἀναγραφή: ciò è estremamente chiaro per il secondo 
mandato di Nicomaco, in relazione alla ripubblicazione del calendario sacrificale (cf. Lys. 30. 4 

e 17). Tuttavia, poiché una volta innescata la macchina procedurale, nessun proponente di decreti 

avrebbe potuto anticipare il risultato definitivo della compilazione autonoma da parte degli 

ἀναγραφεῖς, ciò doveva renderli altamente esposti e accusabili perché dotati di una grande 

responsabilità (cf. Gallia 2004, 455). In ogni caso, vi è da escludere che la prassi prevedesse da 

parte degli ἀναγραφεῖς un’iniziativa particolare di carattere legislativo con intervento di 

elaborazione o di correzione dei testi (cf. Pébarthe 2006, 132).    
74  Oltre all’archivio dei magistrati, non è escluso che gli ἀναγραφεῖς abbiano avuto accesso diretto 

  anche all’archivio centrale (cf. Lys. 30. 3).  
75  Volonaki 2001, 145; Gagarin 2008, 183; pensa ad un coinvolgimento preliminare della βουλή 

  Clinton 1982, 29-30.  
76   Cf. IG I3 104, 5-6. 
77  Secondo Shear l’accusa contro Nicomaco di Lys. 30. 2 e 5 indicherebbe che solo parte del 

materiale reperito dagli ἀναγραφεῖς doveva essere incluso nella revisione e, in particolare, solo 

quelle leggi che la pubblicazione di documenti più recenti aveva reso obsolete o per le quali aveva 

imposto un’emendazione: il resto del materiale sarebbe stato escluso (cf. Shear 2011, 83). In ogni 

caso sembra poco probabile che Nicomaco avesse facoltà di escludere o includere testi senza 

previo ordine degli organi assembleari.  



 Nicomaco a processo     72 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

risultata fortemente inefficace. L’ampio potere presumibilmente posseduto da 

Nicomaco nel primo mandato risulta essere dunque una costruzione retorica di Lisia 

che, accusandolo di aver agito contrariamente a quanto deliberato dalla città e di aver 

alterato illegalmente gli antigrafi delle leggi, intende evidenziare la sua ostilità alle 

istituzioni democratiche. Sembra dunque che le competenze di ἀναγράφειν del primo 

mandato di Nicomaco siano state esclusivamente legate al piano cancelleresco: il 

confronto con il resoconto sul secondo mandato consentirà di comprendere se queste 

funzioni siano rimaste inalterate oppure se si siano accresciute e, conseguentemente, se 

dopo il 403 egli abbia svolto un incarico differente da quello di ἀναγραφεύς. I paragrafi 

relativi ai provvedimenti sui sacrifici (Lys. 30. 17-21) sono a questo proposito 

particolarmente rilevanti, giacché il tema della mera ripubblicazione di norme anteriori, 

al centro del breve excursus sul primo mandato, cede il passo all’accusa relativa ad una 

nuova redazione, nello specifico di disposizioni sacre78: questi paragrafi ci pongono 

apparentemente in una prospettiva diversa rispetto a quanto precedentemente desunto 

dalle iscrizioni collocate nella forbice cronologica 410-404; essi, per di più, mostrano 

di avere qualche punto di contatto con il decreto di Tisameno in relazione ai νομοθέται.  

Ad una lettura del testo, la strategia retorica impiegata dal logografo riguardo al 

secondo mandato di Nicomaco non sembra profondamente diversa da quella relativa al 

primo, anzi: i due momenti dell’attività dell’imputato vengono descritti in termini 

ugualmente generici. Inoltre, anche nel caso della redazione del nuovo calendario 

sacrificale, Lisia punta a mostrare l’illegalità del comportamento dell’imputato 

mediante l’accusa di aver trasceso i limiti del proprio incarico e di aver redatto il nuovo 

testo a propria discrezione e contro le disposizioni della città. Lys. 30. 17 informa che 

                                                
78  L’ampio spazio riservato dalla deuterologia alla questione del calendario sacrificale ha indotto 

parte dei moderni a ritenere che il secondo mandato di Nicomaco abbia avuto per oggetto solo la 

redazione di leggi di ambito sacrale e che sia stato differente dal primo, esclusivamente incentrato 

sulla ripubblicazione di leggi secolari (cf. MacDowell 1962, 198; Clinton 1982, 34-35; Ostwald 

1986, 515 e 520 e Volonaki 2001, 140; contra Dow 1960, 273 n. 2 e 277; Robertson 1990, 66; 

Canevaro-Harris 2012, 112 n. 78). È vero che nel decreto di Tisameno sono assenti riferimenti 

espliciti al calendario sacrificale, ma è anche vero che il decreto prescrive la ripubblicazione di 

leggi per la città nel rispetto di quanto risulti necessario (And. 1. 83: ὁπόσων δ᾽ ἂν προσδέῃ): il 

calendario sacrificale si ritroverebbe a ricadere dunque in questa specifica casistica (già Hansen 

1990, 70 notava che non vi sono ragioni cogenti per ritenere che legge secolare e legge sacrale 
siano state distinte nel progetto della revisione e che il decreto di Tisameno non deve essere 

considerato in contrasto con la pubblicazione del calendario sacrificale; contra Dow 1960, 273 n. 

2 e MacDowell 1962, 198). Del resto, i ritrovamenti epigrafici inerenti alla prima revisione 

legislativa mostrano che le leggi secolari erano state pubblicate insieme al calendario sacrificale 

e che i frammenti più recenti del muro contengono le sezioni più recenti riguardanti la 

ripubblicazione delle leggi sacrali di Solone e parti del nuovo calendario sacro, in linea con quanto 

testimoniato da Lys. 30 (cf. Dow 1960, 277). 



73 Annabella Oranges 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

l’accusatore di Nicomaco era stato a sua volta tacciato di empietà per aver chiesto 

l’annullamento di alcuni sacrifici (πυνθάνομαι δὲ αὐτὸν λέγειν ὡς ἀσεβῶ καταλύων τὰς 

θυσίας). In realtà, come si apprende più avanti, l’accusatore si richiama all’obbligo di 

sacrificare sia secondo le κύρβεις79 sia secondo le stele in accordo coi relativi 

regolamenti (ὡς χρὴ θύειν τὰς θυσίας τὰς ἐκ τῶν κύρβεων καὶ τῶν στηλῶν κατὰ τὰς 

συγγραφάς…ταῦτα γὰρ ὑμεῖς ἐψηφίσασθε), come decretato del resto dai cittadini 

(ταῦτα γὰρ ὑμεῖς ἐψηφίσασθε)80. Nicomaco, infatti, contrariamente ai decreti e alle 

leggi della città (μήτε τοῖς ψηφίσμασι πείθεσθαι μήτε τῶν νόμων φροντίζειν)81 e non 

tenendo conto delle risorse disponibili, aveva introdotto più sacrifici di quanto già 

stabilito e, convogliando le risorse economiche su di essi, aveva causato un ammanco 

di denaro pubblico per adempiere i sacrifici tradizionali (ἀναγράψας γὰρ πλείω τῶν 

προσταχθέντων αἴτιος γεγένησαι τὰ προσιόντα χρήματα εἰς ταῦτα μὲν ἀναλίσκεσθαι, 

ἐν δὲ ταῖς πατρίοις θυσίαις ἐπιλείπειν)82, per corrispondere il saldo di pagamenti a 

Spartani e Beoti, nonché per procedere alla manutenzione di arsenali e mura83. Quanto 

poi ai sacrifici, Lys. 30. 21 specifica che, rispetto ai regolamenti (κατὰ τὰς συγγραφάς) 

che prescrivevano tutti i riti tradizionali (ἅπαντα τὰ πάτρια), le stele trascritte da 

Nicomaco ne eliminavano diversi (κατὰ τὰς στήλας ἃς οὗτος ἀνέγραψε, πολλὰ τῶν 

ἱερῶν καταλύεται). Il testo conclude poi affermando che Nicomaco, allo scopo di 

persuadere la giuria della propria innocenza, promette di far cancellare le disposizioni 

che non incontreranno il favore del popolo (εἰ μὴ ταῦτα ὑμῖν ἀρέσκει, ἐξαλείφειν 

κελεύει). Questi paragrafi suggeriscono informazioni rilevanti sulla modalità di lavoro 

di Nicomaco e consentono di formulare un’ipotesi sul capo d’accusa contestatogli. 

                                                
79  Non sembra questa la sede adatta per riprendere l’ampio dibattito sulla natura e le finalità dei 

documenti attestanti la legislazione soloniana (kyrbeis e axones), tema che ha suscitato 

interrogativi fin dall’antichità. Già Plut. Sol. 25. 1 distingueva fra chi sosteneva l’identità delle 

due tipologie di documento e chi, al contrario, riteneva che essi presentassero profonde differenze, 

a partire dal contenuto, che nel caso degli axones sarebbe stato di tipo secolare, mentre nel caso 

delle kyrbeis di tipo sacrale. Anche la critica moderna si è attestata su posizioni non del tutto 

dissimili da quelle espresse dalla tradizione e non è pervenuta ad una soluzione unitaria sul tema: 
ancora oggi restano aperti tanto il problema della tipologia di documenti che i testi avrebbero 

contenuto, quanto quello del materiale e della forma del loro supporto scrittorio (inquadramento 

del tema e discussione di bibliografia precedente in Loddo 2018, 69 n. 156). 
80  Lys. 30. 17.   
81  Lys. 30. 5.  
82  Lys. 30. 19.  
83  Lys. 30. 22.  



 Nicomaco a processo     74 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

Apprendiamo innanzitutto che, nella redazione del nuovo calendario sacrificale, 

si era tenuto conto delle κύρβεις, recanti i sacrifici tradizionali84, e delle στῆλαι85, che 

rappresentavano sacrifici non originari, ma successivamente decretati dal popolo (Lys. 

30. 19 e 20): l’accusatore afferma che ambedue devono essere rispettate, senza 

privilegiare esclusivamente le στῆλαι recanti i nuovi sacrifici, che ostacolavano la 

celebrazione di quanto trascritto nelle κύρβεις. Se vengono infatti osservate le 

συγγραφαί relative alle κύρβεις, i sacrifici tradizionali vengono tutti realizzati, mentre 

seguendo soltanto le στῆλαι trascritte da Nicomaco, molti sacrifici vengono meno. Va 

da sé dunque che l’accusa mossa a Nicomaco è quella di non aver rispettato, nel corso 

della redazione delle στῆλαι, le indicazioni delle relative συγγραφαί che, con ogni 

probabilità, dovevano indirizzare i contenuti del documento finale indicando un elenco 

di norme esecutive finalizzate a chiarire il testo delle leggi sacre e comprendenti 

indicazioni sul calendario, sulla prassi religiosa e sul costo delle cerimonie86. Non è 

chiaro da cosa risultassero questi accordi, ma non vi è da escludere una provenienza 

dalla boulé, che And. 1. 83 riferisce abbia collaborato con i nomothetai nella redazione 

delle proposte preliminari sottoposte all’esame dei cittadini innanzi al monumento degli 

Eponimi. Il testo lisiano implica che, nella valutazione delle συγγραφαί, Nicomaco 

                                                
84  Nel quadro della revisione legislativa e dell’interpretazione di Lys. 30.17, rileva domandarsi che 

tipo di documento però abbiano rappresentato le kyrbeis, che vengono menzionate dall’accusatore 

come una delle diverse tipologie di disposizioni religiose osservate in città che Nicomaco avrebbe 

ignorato. Tornando all’interpretazione di Lys. 30. 17, non sembra possibile escludere che, per 

quanto cursorio, il riferimento dell’orazione lisiana alle kyrbeis soloniane muova nella stessa 

direzione di quanto sostenuto da Faraguna 2011 per il decreto di Draconte: è probabile che, nella 

sua attività di collazione di fonti diverse per la compilazione del nuovo calendario sacrificale, 

Nicomaco abbia considerato fonti diverse per contenuto e per supporto scrittorio. Nel caso delle 

leggi sacrificali tradizionali, esse sarebbero state rappresentate dalle kyrbeis soloniane, 
presumibilmente registrate su materiale leggero e conservate negli archivi dei luoghi sacri.   

85  La tradizione manoscritta riferisce in questo punto due diverse lezioni, εὔπλων e ὄπλων, parimenti 

di significato poco coerente con il resto del contesto e rifiutate, fin dal XVIII secolo, dalla maggior 

parte degli studiosi (cf. da ultimo Carey 2007). Harrison 1955, 34 n. 55, riteneva l’emendazione 

problematica poiché essa avrebbe rischiato di creare confusione, non essendo le stele di Lys. 30. 

17 chiaramente distinte da quelle compilate da Nicomaco e citate più avanti a Lys. 30. 21. In tempi 

più recenti, la lezione è stata convintamente rifiutata da Nelson 2006, 311-312, che alla luce di 

Lys. 30. 20 (εἰ γὰρ οὗτος μὴ πλείω ἀνέγραψεν ἓξ ταλάντοις, εἴς τε τὰς θυσίας τὰς πατρίους ἂν 

ἐξήρκεσε καὶ τρία τάλαντα ἂν περιεγένετο τῇ πόλει) propone di leggere καὶ οὐ πλείω in luogo di 

τῶν στηλῶν, un intervento questo che, benché suggestivo, appare piuttosto circolare e altera il 

testo tradito in maniera ben più consistente di quanto proposto da Taylor, senza peraltro risolvere 
le difficoltà testuali dell’orazione. Non sembra ci siano ragioni cogenti per rifiutare l’emendazione 

tradizionale: del resto, Robertson 1990, 68 n. 88 ha ben evidenziato che l’espressione κατὰ τὰς 

συγγραφάς di Lys. 30. 17 consente di distinguere bene queste stele dalle stele di Nicomaco, cui 

l’accusatore si riferisce in Lys. 30. 21 come κατὰ τὰς στήλας ἃς οὗτος ἀνέγραψε.  
86  Così Rhodes 1991, 95; Lambert 2002, 354; contra Robertson 1990, 70, secondo cui il termine 

indicherebbe tutti i sacrifici alternativi a quelli contenuti nelle kyrbeis, ma si tenga presente che il 

termine syngraphai viene riferito da Lys. 30. 21 anche alle kyrbeis.  



75 Annabella Oranges 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

abbia goduto di una certa facoltà discrezionale, benché non l’abbia esercitata con 

quell’arbitrarietà che Lisia gli contesta. Sembra che l’imputato, nella redazione del 

nuovo calendario, abbia dovuto compiere una scelta riguardo all’inserimento di sacrifici 

diversi da quelli tradizionali, tenendo conto delle condizioni economiche della città: 

alla luce di queste avrebbe ammesso quei riti nuovi che erano indicati nelle συγγραφαί 

con i relativi costi. L’accusatore, dal canto suo, contesta nel nome del criterio 

economico l’inserimento dei nuovi dispendiosi sacrifici e sembra chiederne un riesame 

perché la loro aggiunta non continuasse a precludere, come era accaduto, la mancanza 

di fondi per la celebrazione dei sacrifici tradizionali registrati sulle kyrbeis (Lys. 30. 20-

21), nonché l’adempimento delle altre spese della città. Egli incolpa Nicomaco di avere 

inserito i nuovi riti con negligenza, quindi sottintendendo che avrebbe avuto anche 

facoltà di non farlo se solo avesse considerato adeguatamente le circostanze e non vi è 

da escludere che una richiesta in questo senso fosse già stata avanzata prima del 

processo: Lys. 30. 7 evidenzia lo scontro fra Nicomaco e l’accusatore in sede buleutica 

e da And. 1. 83-84 apprendiamo che i cittadini avrebbero avuto facoltà di suggerire alla 

boulé modifiche migliorative alle bozze delle nuove leggi (ὁπόσων δ᾽ ἂν προσδέῃ), 

preventivamente esposte presso il monumento degli Eponimi (ἐξεῖναι δὲ καὶ ἰδιώτῃ τῷ 

βουλομένῳ, εἰσιόντι εἰς τὴν βουλὴν συμβουλεύειν ὅ τι ἂν ἀγαθὸν ἔχῃ περὶ τῶν 

νόμων)87. Questo eventuale intervento tuttavia non deve però aver sortito alcun effetto: 

dopo la pubblicazione del nuovo calendario88, nell’impossibilità di sostenere i sacrifici 

tradizionali a causa della trascrizione di quelli nuovi, l’accusatore si risolse ad adire le 

vie legali contro Nicomaco, sfruttando l’occasione del rendiconto di fine mandato in 

quanto egli era il magistrato preposto alla compilazione definitiva del testo della legge.  

Le parole di Lisia lasciano intendere che Nicomaco abbia ricoperto un incarico 

più esteso di quello riconducibile agli anagrapheis e che, a differenza del loro, 

                                                
87  In questo caso, potrebbe essere valorizzata l’ipotesi di Dow 1960, 274, secondo cui alcune delle 

syngraphai sarebbero state visibili già prima della pubblicazione dell’intero calendario e proprio 

il fatto che ex post furono ravvisate delle omissioni e delle aggiunte rispetto a quanto realizzato 

da Nicomaco, avrebbe contribuito a preparare il terreno per il processo a suo carico. Anche 

Hansen 2016, 40 ritiene che l’espressione ὁπόσων δ᾽ ἂν προσδέῃ debba riferirsi ai pareri espressi 

da cittadini sulle proposte di legge, eventualmente registrati in seguito nella forma di aggiunte e 
correzioni al testo definitivo.  

88  Il calendario doveva esser dunque composto di parti distinte, adottate separatamente: nel 403/2 

doveva esser ancora in uso il vecchio calendario e solo nel 402/1, accanto al vecchio, iniziò ad 

essere impiegato il nuovo, divenuto poi ufficiale negli anni successivi, finché nel 399 la volontà 

di ripristinare i sacrifici tradizionali, che non potevano essere più compiuti per ragioni 

economiche, indusse un gruppo di cittadini ad adire le vie legali, come mostra il processo a 

Nicomaco (sulla cronologia del calendario, cf. Dow 1960, 275 e Carawan 2010, 82-84). 



 Nicomaco a processo     76 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

prevedeva competenze più articolate: se, come sembra possibile affermare in base alle 

fonti epigrafiche, agli anagrapheis erano accordate solo mansioni di carattere 

amministrativo e cancelleresco, che si traducevano nella raccolta delle leggi e in una 

nuova pubblicazione delle stesse in osservanza delle prescrizioni degli organi 

assembleari, nel secondo mandato Nicomaco, accanto alla mansione di ἀναγράφειν 

(Lys. 30. 19 e 21), doveva avere avuto accesso ad un potere più ampio che, di 

competenza quasi legislativa, gli accordava la facoltà di compilare le bozze di nuove 

disposizioni di legge tramite la collazione di più fonti, che potevano essere accolte o 

meno nella compilazione definitiva del documento in base ad una valutazione più 

ampia. Inoltre, Nicomaco avrebbe avuto il potere di far cancellare le disposizioni che 

non avessero incontrato il favore dei cittadini (ἐξαλείφειν κελεύει) e ciò sembra 

riportarci ad un quadro diverso da quell’esagerata discrezionalità che gli viene 

aspramente rimproverata non solo a proposito del primo mandato, ma anche del 

secondo (Lys. 30. 2 e 5): se Lys. 30. 21 ammette la possibilità per Nicomaco di 

intervenire sul testo qualora questo non fosse risultato compatibile con le richieste dei 

cittadini, le accuse sulla discrezionalità dell’imputato devono essere per forza 

ridimensionate. In altri termini, Nicomaco aveva facoltà piena di alterare i testi dietro 

indicazioni provenienti dai cittadini e le parole dell’accusatore sul suo inserimento di 

provvedimenti inappropriati per la città hanno senso solo ammettendo che l’imputato 

avesse ignorato quanto richiesto da una parte del corpo civico, evidentemente quella 

parte cui l’accusatore stesso afferiva. Le ragioni per cui Lisia estende ad ambo i mandati 

le accuse di alta discrezionalità sono invece di natura esclusivamente retorica: il 

logografo cerca di rendere il cattivo comportamento tenuto dall’impunito Nicomaco nel 

primo mandato il precedente di quello tenuto nel secondo, quando avrebbe ignorato le 

prescrizioni della città sulle spese e le indicazioni inerenti ai sacrifici e si sarebbe 

comportato, al pari di prima, in maniera illegale, antidemocratica e insubordinata. In 

questo modo, il logografo cerca di invitare l’uditorio ad infliggere all’imputato quella 

punizione che egli non aveva avuto in precedenza.  

Alla luce di queste considerazioni, l’ipotesi per cui Nicomaco, in occasione del 

secondo mandato, abbia preso parte alla pubblicazione del nuovo materiale legislativo 

come uno dei νομοθέται ὑπὸ τῆς βουλῆς menzionati da And. 1. 83 mi sembra che possa 

essere avanzata: resta ora da stabilire quale valore debba essere assegnato alle due 

denominazioni di καὶ τῶν ὁσίων καὶ τῶν ἱερῶν ἀναγραφεύς e di νομοθέτης relative al 



77 Annabella Oranges 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

secondo mandato (Lys. 30. 25 e 27). Rimproverando ai propri concittadini di aver 

concesso benefici eccessivi a Nicomaco, Lys. 30. 27 ricorda che, oltre ad esser stato 

promosso da schiavo89 a cittadino ed esser passato da uno stato di povertà ad uno di 

ricchezza, l’imputato era diventato, da semplice scrivano (ὑπογραμματεύς90), un 

nomoteta (νομοθέτης) e ciò a causa del fatto che, mentre gli antenati sceglievano come 

legislatori uomini del calibro di Solone, Temistocle e Pericle (ὅτι οἱ μὲν πρόγονοι 

νομοθέτας ᾑροῦντο Σόλωνα καὶ Θεμιστοκλέα καὶ Περικλέα), nella convinzione che la 

bontà delle leggi sarebbe stata corrispondente a quella dei loro promotori, gli Ateniesi 

avevano eletto come legislatori Tisameno di Mecanione, Nicomaco e i loro colleghi, 

scrivani di poco conto (ᾑροῦντο...ὑμεῖς δὲ Τεισαμενὸν τὸν Μηχανίωνος καὶ Νικόμαχον 

καὶ ἑτέρους ἀνθρώπους ὑπογραμματέας)91. Lys. 30. 27 istituisce una triplice antitesi fra 

coppie di termini che sottolineano la promozione sociale di cui beneficiò Nicomaco 

grazie alla benevolenza della città, inserendola in una sorta di climax che dalla vita 

privata dell’imputato si estende al suo impegno pubblico. È difficile considerare 

                                                
89  Cf. Lys. 30. 2, 6, 30. 
90  Lys. 30 presenta una singolare convergenza lessicale con alcuni versi delle Rane aristofanee, che 

testimoniano l’ampia notorietà di cui Nicomaco godeva presso l’opinione pubblica ateniese. Nelle 
Rane (Lenee 405), Aristofane propone una stridente e rassegnata antitesi fra il passato glorioso di 

Atene e la decadenza cui la polis fu inesorabilmente condotta dagli eventi bellici contro Sparta: 

un bilancio negativo che, muovendo dal confronto culturale ben esemplificato dall’agone fra 

Euripide ed Eschilo, sfocia in una cruda e ampia riflessione sulla stabilità delle istituzioni 

democratiche. Privata di politici di gran levatura, Atene risulta ormai piena di ingannatori del 

popolo: nell’antiepirrema della parabasi (Ar. Ran. 718-737), Aristofane impiega la metafora del 

contrasto fra le antiche monete preziose e quelle contemporanee di bronzo per esortare il popolo 

a servirsi di politici retti e a sostituire la contemporanea e indegna classe politica con un governo 

di autentici chrestoi (così MacDowell 1995, ripreso da Rosenbloom 2013). Gli attacchi del 

commediografo non risparmiano poi neanche gli altri funzionari cittadini: Eschilo, incaricato di 

salvare e di rieducare la città con buoni consigli, dovrà recapitare i cosiddetti “tre doni della 

morte” ad alcuni personaggi di spicco per volere di Plutone, così che si rechino nell’Ade senza 
indugio: Cleofonte riceverà una spada, i πορισταί dei capestri al pari di Mirmece e Nicomaco e, 

infine, Archenomo la cicuta (Ar. Ran. 1500-1509). In poche parole, compito di Eschilo sarà 

portare con sé nell’aldilà tutti i demagoghi, i tecnici delle finanze e i burocrati che si riteneva 

recassero danno alla città. Non sembra difficile ritenere che il Nicomaco cui si riferisce Aristofane 

sia proprio l’imputato di Lys. 30: anche se egli non viene espressamente definito ἀναγραφεύς, 

come Lisia lo definisce riguardo al primo mandato, vale la pena osservare che, qualche verso più 

su, Aristofane aveva denunciato con una certa verve polemica il fatto che ormai la città fosse 

piena di ὑπογραμματεῖς e di ciarlatani plebei che ingannavano di continuo il popolo (cf. Ar. Ran. 

1083-1086). Questa singolare convergenza fra il testo aristofaneo e quello lisiano, conferma 

l’ipotesi che Lisia doveva essersi servito di argomenti ampiamente condivisi per costruire la 

propria strategia giudiziaria: l’esplicita dedica di un “dono della morte” per l’ἀναγραφεύς 
suggerisce che la sua notorietà lo aveva reso un personaggio ampiamente discusso e la battuta, da 

intendersi come un invito agli spettatori, cittadini e giudici, a dare a Nicomaco la giusta 

ricompensa al momento opportuno, doveva suscitare facilmente il riso di un pubblico che 

guardava con sospetto alla delicata operazione di revisione delle leggi. Sull’uso da parte di Lisia 

di argomentazioni tratte dalla vita quotidiana e, proprio per questo, condivise con la commedia, 

si veda Colla 2015.  
91  Lys. 30. 28.  



 Nicomaco a processo     78 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

un’esagerazione retorica questo confronto fra le condizioni di vita passate dell’imputato 

e quelle attuali: se Nicomaco non avesse per davvero vissuto tutto ciò che Lisia ricorda, 

le parole del logografo sarebbero state facilmente contestabili. Pertanto, anche 

l’affermazione per cui Nicomaco divenne νομοθέτης dopo aver svolto, agli inizi, un 

incarico di ὑπογραμματεύς, deve essere considerata attendibile. Sembra confermare ciò 

quanto riferito in Lys. 30. 28: l’accusatore rinnova il biasimo nei confronti dei 

concittadini per il privilegio conferito a Nicomaco più di recente (ἃ καὶ ὑμῶν ἔχοι ἄν 

τις κατηγορῆσαι), ossia per averlo nominato νομοθέτης insieme a Tisameno e ad altri 

segretari di bassa lega, laddove gli antenati avevano scelto come propri νομοθέται 

Solone, Temistocle e Pericle92. Il paragone con i personaggi che avevano forgiato la 

democrazia ateniese grazie alla propria opera legislativa è evidentemente volto a svilire 

gli autori dell’operazione legislativa cui Nicomaco aveva preso parte, ma sarebbe 

oltremodo complicato ritenere il paragone efficace ammettendo che esso non sia 

costruito su caratteristiche lessicali e semantiche confrontabili: in altri termini, se 

Nicomaco non fosse stato per davvero un νομοθέτης, ma avesse ricoperto un altro ruolo 

identificabile con altra denominazione, la contrapposizione sarebbe stata poco 

perspicua e stringente. Nel decreto di Tisameno, oltre al termine νομοθέτης, trova poi 

riscontro anche l’accusa che Lisia muove ai cittadini di esser stati i veri responsabili 

dell’infelice scelta di Nicomaco per rivestire questo incarico: And. 1. 83 informa 

chiaramente che la nomina dei νομοθέται preposti alla preparazione del nuovo materiale 

legislativo era stata realizzata dai buleuti che costituivano una parte, pur circoscritta, 

del corpo cittadino (οἵδε ᾑρημένοι νομοθέται ὑπὸ τῆς βουλῆς). Merita infine di esser 

considerato anche Lys. 30. 29, che insiste sull’errore degli Ateniesi di aver eletto 

Nicomaco, estraneo per natali al corpo cittadino, per trascrivere le leggi patrie 

(Νικόμαχον εἵλεσθε ἀναγράφειν τὰ πάτρια): anche quest’espressione è estremamente 

vicina ad And. 1. 83, ove si apprende che gli Ateniesi avrebbero dovuto governarsi 

secondo le leggi patrie (κατὰ τὰ πάτρια) e che i νομοθέται eletti dalla boulé avrebbero 

dovuto raccogliere, organizzare e pubblicare il materiale necessario alla codificazione, 

svolgendo dunque lo stesso compito che Lisia riferisce esser proprio del collegio di 

magistrati cui sembrerebbero far parte Tisameno e Nicomaco. Di conseguenza, la 

                                                
92  A differenza di Solone, Temistocle e Pericle non furono dei veri e propri νομοθέται, ma la loro 

menzione, unita a quella del padre della democrazia, poteva risultare utile al logografo per 

caratterizzare ancor di più Nicomaco come antidemocratico e ostile alle istituzioni cittadine (cf. 

Piovan 2011, 267 n. 72).  



79 Annabella Oranges 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

qualifica di ἀναγραφεύς attribuita a Nicomaco da Lys. 30. 25 è dunque presumibilmente 

impiegata come un riferimento generico alla sua attività di ἀναγράφειν che, al pari del 

periodo antecedente all’ascesa dei Trenta, egli era stato chiamato a ricoprire dopo la 

restaurazione della democrazia. Ciononostante, il confronto fra il resoconto lisiano e il 

decreto di Tisameno rende probabile che egli abbia preso parte alla ripubblicazione del 

materiale legislativo con poteri più estesi e, dunque, in qualità di νομοθέτης, una 

designazione questa che non deve essere intesa pertanto come iperbole, ma come 

tecnicismo: quest’ipotesi, come osservato, è sostenibile alla luce del confronto sia col 

testo andocideo (che assegna ai νομοθέται della βουλή il compito di ἀναγράφειν) sia 

con quello lisiano e, anzi, ha il merito di appianare l’apparente distanza fra queste due 

fonti. Quanto al tema più generale delle competenze dei νομοθέται e degli ἀναγραφεῖς, 

sembra possibile avanzare l’ipotesi che i due incarichi siano stati simili, ma differenti 

in relazione all’iniziativa: le fonti epigrafiche mostrano apparentemente che agli 

ἀναγραφεῖς era dato compito di confezionare la bozza del testo a partire dagli antigrafi 

e di curarsi dell’incisione definitiva, coadiuvati dal segretario della boulé; i nomothetai, 

stando a quanto riferito dal testo lisiano e dal decreto di Tisameno, avrebbero dovuto 

occuparsi della redazione delle nuove leggi cooperando con la boulé, ma avendo anche 

facoltà di valutare le proposte di legge e di provvedere alla loro compilazione in base 

al materiale già a loro disposizione e alle richieste dei cittadini. Questa differenza fra i 

due incarichi viene stravolta all’interno della strategia retorica di Lisia, che si serve di 

una loro apparente similitudine per provare che l’imputato abbia agito illegalmente fin 

dal primo mandato, acquisendo già all’epoca una discrezionalità tale da violare i decreti 

e le leggi riguardo alla ripubblicazione del materiale legislativo. È vero, la 

discrezionalità di Nicomaco è la ragione per la quale egli avrebbe presumibilmente 

compilato in maniera inappropriata il calendario dei nuovi sacrifici, scegliendo di 

introdurre nuove spese che, con ogni probabilità, la città non avrebbe potuto affrontare: 

Lisia insiste di proposito su questo tema per aizzare l’uditorio contro l’imputato e 

dipingerlo come antidemocratico e contrario al bene della città, ma in realtà Nicomaco 

doveva avere questa facoltà, perché essa rientrava nei limiti dell’incarico affidatogli.  

Qualche considerazione merita infine il tema del capo d’accusa, non facile 

tuttavia da identificare a causa del fatto che, come si è visto, Lys. 30 è una deuterologia 

e, conseguentemente, ci consente di avere accesso solo ad una parte degli argomenti 

avanzati contro l’imputato. Peraltro, il logografo richiama reati di carattere differente: 



 Nicomaco a processo     80 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

Nicomaco viene accusato di aver alterato le leggi contrariamente agli ordini della città 

per aver percepito donativi (δῶρα λαβεῖν: Lys. 30. 2); Lys. 30. 23 invoca invece il reato 

di peculato (κλοπή), sostenendo che i ladri di denaro pubblico sono interessati all’esito 

del processo di Nicomaco, poiché la sua condanna rappresenterebbe punizione certa 

anche nel loro caso. Curioso e poco comprensibile è poi che Lys. 30. 25 menzioni 

ambedue i reati nello stesso punto, affermando che in passato molti cittadini erano stati 

condannati a morte per peculato (ἐπὶ κλοπῇ χρημάτων), anche se non avevano arrecato 

un danno perenne alla città, diversamente da quanti si erano lasciati corrompere al 

momento della trascrizione delle leggi (ἐπὶ τῇ τῶν νόμων ἀναγραφῇ καὶ τῶν ἱερῶν 

δῶρα λαμβάνοντες). Se l’enunciazione dei capi d’accusa da parte di Lisia sembra essere 

confusa, non meglio identificabile appare quella della pena richiesta: Lys. 30. 23 esorta 

genericamente i giudici a votare contro Nicomaco il massimo della pena (ἐὰν δὲ 

καταψηφισάμενοι τῶν ἐσχάτων αὐτῷ τιμήσητε) e nella medesima direzione sembrano 

andare anche le parole di Lys. 30. 25, ove viene ricordato che anche in passato la città 

aveva condannato a morte molti cittadini, benché questo riferimento mi sembra troppo 

vago per supporre con sicurezza la richiesta della pena di morte nel caso di Nicomaco. 

Del resto, una coerente identificazione della pena non può prescindere da 

un’identificazione altrettanto coerente del reato contestato al magistrato. Poiché, come 

già osservato, il processo contro Nicomaco deve essere considerato una γραφὴ περὶ τῶν 

εὐθυνῶν, è necessario innanzitutto definire in quale sfera del rendiconto ci si trovi, ossia 

se nella sfera dell’esame finanziario o in quella della cattiva condotta.  

Il testo lisiano incolpa l’imputato di abuso di potere (Lys. 30. 2-5), di 

antidemocraticità (Lys. 30. 9-15) e, più in generale, di inadeguatezza nell’adempiere 

l’incarico affidatogli (Lys. 30. 5, 10-13, 28). In realtà però, a ben vedere, ciascuno di 

questi argomenti è sostenuto in maniera fumosa e poco stringente: è dunque preferibile 

interpretare le parole di Lisia a questo proposito come una serie di argomentazioni che, 

pur vicine alla sfera della condotta, sono indirizzate a influenzare negativamente i 

giudici nei confronti dell’imputato. L’ipotesi secondo cui a Nicomaco sarebbe stato 

contestato un reato di matrice finanziaria parrebbe da escludere in virtù del fatto che 

l’imputato, preposto alla ripubblicazione delle leggi, non avrebbe avuto a disposizione 

risorse economiche da impiegare durante il proprio mandato e delle quali dovere, 

conseguentemente, rendere conto. Ciononostante, l’insistenza del logografo sul tema 

finanziario, mediante le accuse di δῶρα λαβεῖν e κλοπή, e, soprattutto, l’analisi dei 



81 Annabella Oranges 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

paragrafi inerenti alla discussione del calendario sacrificale rendono questa ipotesi 

altamente probabile: in relazione al dispendio di dodici talenti causata dall’aggiunta dei 

sacrifici, Lys. 30. 23 sostiene la necessità di punire chi getta lo stato in simili condizioni 

di indigenza (χρὴ τοίνυν, ὦ ἄνδρες δικασταί, μὴ τοῖς βουλεύουσιν ἑκάστοτε ὀργίζεσθαι, 

ἀλλὰ τοῖς εἰς τοιαύτας ἀπορίας καθιστᾶσι τὴν πόλιν) e, più avanti, Lys. 30. 25 afferma 

che Nicomaco, nominato καὶ τῶν ὁσίων καὶ τῶν ἱερῶν ἀναγραφεύς, si era macchiato di 

colpe in ambo i campi, in riferimento non solo alle ricchezze appartenenti alla divinità 

e quindi originariamente predisposte per adempiere i relativi sacrifici (τῶν ἱερῶν), nello 

specifico quelli tradizionali, ma anche in riferimento ai fondi statali che, a seconda della 

necessità, dovevano essere impiegati per adempiere sacrifici diversi (τῶν ὁσίων), come 

quelli aggiunti nelle stele da lui redatte93. L’accusa contesta infatti che, destinando il 

calendario di Nicomaco ai nuovi sacrifici una somma più ampia di denaro proveniente 

dai fondi comuni, esso ne precludeva l’impiego sia per i sacrifici tradizionali che per 

spese diverse, come ad esempio il saldo dei debiti contratti con Spartani e Beoti, nonché 

le riparazioni degli arsenali e delle mura (Lys. 30. 22)94. Di questo ammanco era 

responsabile Nicomaco, che aveva operato una trascrizione eccessiva e inappropriata, 

più probabilmente per negligenza nell’esame delle syngraphai che per essere stato 

corrotto, come vorrebbe far credere Lisia. Di conseguenza, il reato che venne con ogni 

probabilità contestato a Nicomaco non fu quello di dora labein, né tantomeno di klopé, 

quanto piuttosto quello di adikion, che copriva una ampia sfera di reati arrecanti danni 

al patrimonio da parte dei magistrati95 e che, come testimonia Ath. Pol. 54. 2, era 

contestabile nel corso dell’euthyna di fine mandato e prevedeva la condanna ad una 

                                                
93  È stato dimostrato che il termine ta hosia nella sua giustapposizione a ta hierà, all’interno 

dell’espressione hierà kai hosia chremata, potrebbe apparentemente richiamare l’opposizione fra 

denaro impiegato per scopi profani e denaro impiegato per scopi sacri, ma così non è: esso 

identifica il denaro pubblico (demosios) impiegato per scopi sacri (hierà). Come sottolineato già 

da Maffi 1982 (ripreso poi da Peels 2015, 225-230; cf. anche Blok 2017, 63-94), definendo hosios 

il demosion, gli Ateniesi sancivano il trasferimento di parte dei propri fondi pubblici nella sfera 

religiosa, comunicando che il loro uso era divinamente sanzionato e soggetto agli dei: le due 

categorie insieme esprimevano diversi livelli della sacralità, quello delle cose che erano 

originariamente di proprietà della divinità (o che erano strettamenta associati a questa), come i tà 

hierà, e quelli che invece erano sanzionati dalla divinità o accettati dagli dei, benché prelevati dal 

denaro pubblico per scopi sacri, ma non di loro proprietà né consacrati loro inizialmente, come i 
tà hosia.  

94  Blok 2017, 83 ha osservato che l’accusatore incentra la propria strategia argomentativa 

sull’opposizione fra gli antichi e i nuovi hierà, tanto da arrivare a definire Nicomaco hierosylos 

(Lys. 30. 21) per aver derubato gli dei, ossia per aver impedito la celebrazione dei sacrifici 

tradizionali. Ciò si spiega alla luce del fatto che i sacrifici erano pagati in parte con fondi sacri e 

in parte con fondi del demosion, in proporzioni differenti in base alle contingenze.  
95  Così già Albini 1955, 266, che pur non avanza ipotesi sul tipo di procedura impiegata.  



 Nicomaco a processo     82 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

pena pecuniaria non prefissata, ma direttamente proporzionale all’ammanco causato (ἂν 

δ᾽ ἀδικεῖν καταγνῶσιν, ἀδικίου τιμῶσιν, ἀποτίνεται δὲ τοῦθ᾽ ἁπλοῦν). È probabilmente 

a questo che si riferisce Lys. 30 quando esorta i giudici a votare contro Nicomaco il 

massimo della pena (ἐὰν δὲ καταψηφισάμενοι τῶν ἐσχάτων αὐτῷ τιμήσητε): in altri 

termini, il logografo intende esortare la giuria a calcolare, fino all’ultimo centesimo, 

l’oneroso ammanco causato dall’imputato e a condannarlo al risarcimento. 

   

 

Conclusioni 

 

 Sembra dunque di poter concludere che Nicomaco, νομοθέτης preposto alla 

ripubblicazione del calendario sacrificale, fu portato a processo nel 399 per le 

irregolarità presumibilmente compiute nel corso del proprio mandato e non perché, in 

quanto esperto di diritto o epigono di una dinastia servile al servizio della città, fu il 

bersaglio di un particolare risentimento da parte dell’opinione pubblica. Non vi è 

ragione di pensare che sia stata l’expertise di Nicomaco in campo giuridico a farlo 

apparire come un esperto isolato rispetto ad una popolazione di non esperti che doveva 

di contro percepirlo come ostile: la commedia di V secolo evidenzia un certo 

risentimento nei confronti della procedura della revisione legislativa e dei suoi 

responsabili, ma queste critiche sono piuttosto da ricondurre ad un risentimento 

generalizzato nei confronti di una classe dirigente che, al pari dei suoi collaboratori, era 

ritenuta degna di essere sostituita. Nicomaco deve essere sicuramente stato scelto come 

magistrato e preposto alla procedura di ripubblicazione legislativa perché dotato di una 

certa esperienza pregressa al riguardo, ma va anche rilevato che gli incarichi talora 

affidati a tecnici di origine servile potevano non di meno essere riservati a normali 

cittadini. E l’analisi della procedura giudiziaria contro di lui mostra che, figlio di un ex 

schiavo ma cittadino ateniese a tutti gli effetti, Nicomaco era stato accusato di aver 

esercitato male la propria carica non perché percepito come parte di una casta sospetta 

di tecnici quanto piuttosto perché, al pari degli altri cittadini, era politicamente 

responsabile dei compiti che gli erano stati affidati. 

 



83 Annabella Oranges 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

 

Bibliografia 

Albini 1955 = U. Albini (a c. di), Lisia. I discorsi, Firenze 1955. 

Bearzot 2007 = C. Bearzot, Vivere da democratici: studi su Lisia e la democrazia 

ateniese, Roma 2007. 

Blass 1868 = F. Blass, Die attische Beredsamkeit I: Von Gorgias bis zu Lysias, Leipzig 

1868. 

Blass 1887 = F. Blass, Die attische Beredsamkeit I: Von Gorgias bis zu Lysias, Leipzig 

1887. 

Blok 2017 = J. Blok, Citizenship in Classical Athens, Cambridge 2017. 

Boffo 2003 = L. Boffo, Per una storia dell’archiviazione pubblica nel mondo greco, 

Dike, 6 (2003), 5-85. 

Canevaro – Harris 2012 = M. Canevaro – E. Harris, The documents in Andocides’ On 

the Mysteries, CQ, 62 (2012), 98-129. 

Canevaro – Harris 2016-2017 = M. Canevaro – E.M. Harris, The Authenticity of the 

Documents at Andocides’ On the Mysteries 77-79 and 83-84, Dike, 19/20 (2016-2017), 

9-49. 

Canfora 2017 = L. Canfora, Cleofonte deve morire: teatro e politica in Aristofane, Bari-

Roma 2017. 

Carawan 2010 = E. Carawan, The Case against Nikomachos, TAPhA, 140 (2010), 71-

95. 

Carawan 2013 = E. Carawan, The Athenian Amnesty and Recostructing the Law, 

Oxford 2013. 

Carey 2007 = C. Carey (ed.), Lysiae Orationes cum fragmentis, Oxford 2007. 

Clinton 1982 = K. Clinton, The Nature of the Late Fifth-Century Revision of the 

Athenian Law Code, Studies Presented to Eugene Vanderpool, Hesperia Suppl., 19, 

Princeton 1982, 27-37. 

Colla 2015 = E. Colla, Tipi da commedia? Personaggi e trame nel “corpus lysiacum”, 

Rhetorica, 33 (2015), 109-133. 

Dow 1960 = S. Dow, The Athenian Calendar of Sacrifices: The Chronology of 

Nikomakhos’ First Term, Historia, 9 (1960), 270-293. 

Faraguna 2011 = M. Faraguna, Legislazione e scrittura nella Grecia arcaica e classica, 

ZPE, 117 (2011), 1-20. 



 Nicomaco a processo     84 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

Gagarin 2008 = M. Gagarin, Writing Greek Law, Cambridge 2008. 

Gallia 2004 = A.B. Gallia, The Republication of Draco's Law on Homicide, CQ, 54 

(2004), 451-460. 

Gernet 19895 = L.Gernet in L. Gernet – M. Bizos (a c. di), Lysias. Discours, II, Paris 

19895.   

Hansen 1975 = M.H. Hansen, Eisangelia. The Sovereignty of the People’s Court in 

Athens in the Fourth Century B.C. and the Impeachment of Generals and Politicians, 

Odense 1975. 

Hansen 1980 = M.H. Hansen, Seven Hundred Archai in Classical Athens, GRBS, 21 

(1980), 151-173. 

Hansen 1990 = M.H. Hansen, Diokles’ Law (Dem. 24.42) and the Revision of the 

Athenian Corpus of Laws in the Archonship of Eukleides, CM, 41 (1990), 63-71. 

Hansen 2003 = M.H. Hansen, La democrazia ateniese nel IV secolo a.C., Milano 2003. 

Hansen 2016 = M.H. Hansen, Is Teisamenos’ Decree (Andoc. 1. 83-84) a Genuine 

Document? GRBS, 56 (2016), 34-48. 

Harrison 1955 = A.R.W. Harrison, Law-Making at Athens at the End of the Fifth 

Century BC, JHS, 75 (1955), 26-35. 

Hignett 1952 = C. Hignett, An History of the Athenian Constitution to the End of the 

Fifth Century B.C., Oxford 1952. 

Ismard 2014 = P. Ismard, Le simple corps de la cité. Les esclaves publics et la question 

de l’État grec, Annales HSS, 3 (2014), 723-751. 

Ismard 2015 = P. Ismard, La démocratie contre les experts. Les esclaves publics en 

Grèce ancienne, Paris 2015. 

Jebb 1876 = R.C. Jebb, The Attic Orators, I, London 1876. 

Lamb 1930 = W.R.M. Lamb (ed.), Lysias, Cambridge, MA – London 1930. 

Lambert 2002 = S. Lambert, The Sacrificial Calendar of Athens, ABSA, 97 (2002), 353-

399. 

Lewis 1967 = D.M. Lewis, A Note on IG I2 114, JHS, 87 (1967), 132.  

Loddo 2018 = L. Loddo, Solone demotikotatos. Il legislatore e il politico nella cultura 

democratica ateniese, Milano 2018. 

MacDowell 1962 = D.M. MacDowell (ed.), Andocides. On the Mysteries, Oxford 1962. 

MacDowell 1978 = D.M. MacDowell, The Law in Classical Athens, London 1978. 



85 Annabella Oranges 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

MacDowell 1995 = D.M. MacDowell, Aristophanes and Athens. An Introduction to the 

Plays, Oxford 1995, 274-300. 

Maffi 1982 = A. Maffi, Τὰ ἱερὰ καὶ τὰ ὅσια. Contributo allo studio della terminologia 

giuridico-sacrale greca, in J. Modrzejewski – D. Liebs (hrsg.), Sympiosion 1977. 

Vorträge zur griechischen und hellenistischen Rechtsgeschichte (Chantilly, 1.-4. Juni 

1977), Kö1n 1982, 33-53. 

Medda 20004 = E. Medda (a c. di), Lisia, Orazioni XVI-XXXIV, Milano 20004. 

Meier-Schömann-Lipsius 1883-1887 = M.H.E. Meier – G.Fr. Schömann – J.H. Lipsius, 

Der Attische Process. Zweiter Band, Berlin 1883-1887. 

Natalicchio 1990 = A. Natalicchio, Sulla cosiddetta revisione legislativa in Atene alla 

fine del V secolo, QS, 32 (1990), 61-90.  

Nelson 2006 = M. Nelson, The Phantom Stelai of Lysias, Against Nicomachus 17, CQ, 

56 (2006), 309-312.  

Oranges 2016 = A. Oranges, L’accusa di corruzione nel contesto di euthyna. Verifica 

delle finanze e della fedeltà democratica dei magistrati, Antesteria, 5 (2016), 81-97. 

Ostwald 1986 = M. Ostwald, From Popular Sovereignty to the Sovereignty of Law: 

Law Society and Politics in Fifth Century Athens, London-Los Angeles-Berkeley 1986. 

Pébarthe 2006 = C. Pébarthe, Cité, démocratie et écriture. Histoire de l’alphabétisation 

d’Athènes à l’époque classique, Paris 2006.  

Peels 2015 = S. Peels, Hosios: a Semantic Study of Greek Piety, Mnemosyne Suppl., 

387, Leiden 2015. 

Piovan 2011 = D. Piovan, Memoria e oblio della guerra civile. Strategie giudiziarie e 

racconto del passato in Lisia, Pisa 2011. 

Poddighe 2002 = E. Poddighe, Nel segno di Antipatro. L’eclissi della democrazia 

ateniese dal 323/2 al 319/8 a.C., Roma 2002. 

Psoma 2012 = S. Psoma, One Law or Two Laws on Approvers of Silver Coinage 

Proposed by Nikophon (SEG 26. 72), ZPE, 180 (2012), 149-152. 

Rhodes 1972 = P.J. Rhodes, The Athenian Boule, Oxford 1972. 

Rhodes 1981 = P.J. Rhodes, A Commentary to the Aristotelian Athenaion Politeia, 

Oxford 1981. 

Rhodes 1991 = P.J. Rhodes, The Athenian Code of Laws, 410-399 B.C., JHS, 111 

(1991), 87-100. 

Roberts 1982 = J.T. Roberts, Accountability in Athenian Government, Madison 1982. 



 Nicomaco a processo     86 

 

 

Dike - 21 (2018): 49-86 

 

Robertson 1990 = N. Robertson, The Laws of Athens, 410-399 BC: The Evidence for 

Review and Publication, JHS, 110 (1990), 43-75. 

Rosenbloom 2013 = D. Rosenbloom, Scripting revolution: democracy and its 

discontents in late fifth-century Drama, in A. Markantonatos – B. Zimmermann (eds.), 

Crisis on stage: tragedy and comedy in late fifth-century Athens, Berlin-Boston 2013, 

405-441. 

Rubinstein 2000 = L. Rubinstein, Litigation and Cooperation. Supporting Speakers in 

the Courts of Classical Athens, Historia Einz., 147, Stuttgart 2000. 

Rubinstein 2012 = L. Rubinstein, Individual and Collective Liabilities of Boards of 

Officials in the Late Classical and Early Hellenistic Period, in B. Legras – G. Thür 

(hrsg.), Symposion 2011. Vorträge zur griechischen und hellenistischen 

Rechtsgeschichte (Paris, 7.-10. September 2011), Wien 2012, 329-354. 

Shear 2011 = J.L. Shear, Polis and Revolution. Responding to Oligarchy in Classical 

Athens, Cambridge 2011. 

Sickinger 1999 = J.P. Sickinger, Public Records and Archives in Classical Athens, 

Chapel Hill 1999. 

Sommerstein 2000 = A.H. Sommerstein, Platon, Eupolis and the “demagogue-

comedy”, in D. Harvey – J. Wilkins (ed.), The Rivals of Aristophanes. Studies in 

Athenian Old Comedy, Swansea 2000, 439-451. 

Stroud 1974 = R.S. Stroud, An Athenian Law on Silver Coinage, Hesperia, 43.2 (1974), 

157-188. 

Thalheim 1903 = T. Thalheim, Δευτερολογία, in RE, IX, Stuttgart 1903, coll. 282-283. 

Thalheim 1910 = T. Thalheim (rec.), Lysiae Orationes, Lipsiae 1910. 

Todd 1996 = S.C. Todd, Lysias Against Nikomachos: the Fate of the Expert in Athenian 

Law, in L. Foxhall and A. D. E. Lewis (eds.), Greek Law and Its Political Setting. 

Justifications not Justice, Oxford 1996, 101-131. 

Volonaki 2001 = E. Volonaki, The Re-publication of the Athenian-Laws in the Last 

Decade of the Fifth Century B.C., Dike, 4 (2001), 137-167. 



 
 

  

Dike - 21 (2018): 87-115 

 

Rachel Zelnick-Abramovitz 

Kabeiroi, manumitted slaves and xenoi:  

the manumission inscriptions from Lemnos (*) 

 

 

 

Abstract 
This article discusses the group of thirty-eight inscribed manumission documents, 

emanating from the Kabeirion in north-east Lemnos. This corpus is of a great 

importance for the study of the island, its Athenian and other population, and the role 

of the sanctuary and the cult celebrated there, as well as to the study of manumission. 

While the work done by scholars who studied the inscriptions has shed light on this 

lesser-known site of manumission, thus adding valuable information to what is known 

on manumission practices and manumission documents in the Greek world, there are 

some important questions related to this corpus that still remain to be elucidated. In this 

article I will briefly review the main features of these manumission documents that 

emerge from previous studies and consider in greater detail the questions that remain 

unsolved, suggesting some answers where such can be given. 

 

 

Questo articolo discute il gruppo di trentotto documenti epigrafici di manomissione 

ritrovati nel Kabeirion situato nella parte nord-orientale di Lemno. Questo corpus 

riveste grande importanza per lo studio dell’isola, della sua popolazione ateniese e non, 

del ruolo del santuario e del culto ivi celebrato, così come per lo studio della 

manomissione. Benché il lavoro degli studiosi che si sono occupati delle iscrizioni 

abbia fatto luce su questo luogo poco conosciuto adibito a manomissioni, accrescendo 

così le nostre conoscenze riguardo alle pratiche di manomissione nel mondo greco e 

                                                           
*  I am very grateful to the anonymous reader of Dike for useful criticism and suggestions. 

 



 Kabeiroi, Manumitted Slaves and Xenoi      88 
 

 

Dike - 21 (2018): 87-115 

 

alla relativa documentazione, restano aperti alcuni importanti interrogativi sollevati da 

questo corpus. In questo articolo intendo brevemente passare in rassegna le principali 

caratteristiche di questi documenti di manomissione già emerse grazie ai precedenti 

studi, ed esaminare più da vicino le questioni ancora aperte, suggerendo, dove possibile, 

qualche risposta. 

 

 

 

 

Introduction 

 The group of thirty-eight inscribed manumission documents, emanating from the 

Kabeirion in north-east Lemnos, not far from Hephaistia,1 which have been dated 

between the second century BCE to the first century CE, is of a great importance for 

the study of the island, its Athenian and other population, and the role of the sanctuary 

and the cult celebrated there, as well as to the study of manumission.  

The inscriptions were found during the excavations conducted at the site of the 

Kabeirion by the Italian Archaeological School at Athens from 1937. The 

archaeologists discovered two telesteria, built on two terraces: the older one, situated 

on the southern terrace, had been in use since at least the seventh century BCE 

throughout the classical period. Another telesterion was built (but never completed) in 

the Hellenistic period on the northern terrace and was in use until ca. 200 CE, when it 

was destroyed by fire.2 In the third century CE, a new telesterion was built on top of 

the archaic one, on the southern terrace.  

                                                           
1  Kabeiria with Mystery cults are also known from Thebes, Imbros, Miletus, and Pergamon, and 

perhaps also in second- and third-century CE Macedonia (SEG 29 601 from Kassandreia; IG X 

(2) 1 199, SEG 48 853, and SEG 49 817 from Thessalonike). Other sanctuaries of the Kabeiroi 

are mentioned in the sources, e.g. in Anthedon in Boiotia and in Delos (e.g. IG XI (2) 144, l. 90; 

ID 1562 = SEG 40 654, l. 1; ID 1574, l. 5). Also, the Megaloi Theoi, the Great Gods, of 

Samothrake have been often identified with the Kabeiroi. On the Kabeiroi (and their different 

names) and the Kabeiria see Hemberg 1950; Levi 1966; Schachter 1986; Cole 1984; Beschi 

1996-1997 (2000); Daumas 1997; Daumas 2005. On the Kabeirion in Lemnos: Accame 1941-

1943 (1948); Beschi 1994; Beschi 1996-1997 (2000), 79, who suggest that when the Athenians 

occupied Lemnos they adopted the indigenous cult of the Kabeiroi but infused it with Athenian 

elements; Beschi 2003, esp. 965-969; Rocca 2012a; Blakely 2012, and 2013 (in analogy to the 

Great Gods of Samothrake). For a review of the Mystery cults see also Bowden 2015, who, 

however, doubts that the Great Gods of Samothrake were the same as the Kabeiroi or the 

Dioskouroi.  
2  For a useful description, see Rocca 2012a, 289-292. 



89  Rachel Zelnick-Abramovitz 

 

 
Dike - 21 (2018): 87-115 

 

The four stelae inscribed with manumission documents were found in the context 

of the third-century CE telesterion but were probably moved there from the burnt 

Hellenistic site. Three of them, containing seven manumission acts, were published by 

Silvio Accame (ASAtene 19-21, 1941-43 [1948], 94-99, nos. 14-16, with some new 

readings by Francesca Rocca, ASAtene 88, 2010 [2012], 296-297 = SEG 60 935-937).3 

A large stela containing 31 manumission inscriptions was published by Luigi Beschi 

(ASAtene 74-75, 1996-1997 [2000], 46-66, no. 25 =SEG 50 829), with some new 

readings by Dan Dana, REG 120 (2007), 770-775, and by Rocca 2012a, 297-298.4 In 

2014 (Historiká IV, 145-164) Rocca re-published two further fragments, which she 

associated with Accame 1941-1943 (1948), no. 14.  

While the work of these scholars has shed light on this lesser-known site of 

manumission, thus adding valuable information to what is known on manumission 

practices and manumission documents in the Greek world, there are some important 

questions related to this corpus that still remain to be elucidated: What was the 

connection between the manumissions and the Kabeirion? Since most of the 

manumittors bear Attic demotics, were they Athenians living in Lemnos (descendants 

of the cleruchs sent to the island) or Athenians visiting the place either on an official 

mission or for commercial or religious purposes; and were the manumittors with foreign 

ethnics residents of Lemnos (that is, of a metic-like status) or just visiting there (again, 

perhaps for commercial or religious purposes)? The possible answers to the last two 

questions raise another issue: what was the status of manumitted slaves in Lemnos and 

Athens in the Hellenistic and Roman times? In this article I will briefly summarize the 

main features of these manumission documents that emerge from the Italian scholars’ 

work and consider in greater detail the questions that remain unsolved, suggesting some 

answers where such can be given. 

 

 

1 The Religious Context 

 

                                                           
3  In 2009 Enrica Culasso Gastaldi identified a fragment, preserved at the museum of Myrina (inv. 

MMyrina X375) as belonging to Accame 1941-1943 (1948), no. 14, but has not yet published 

it (Rocca 2012a, 292). 

Beschi 1996-1997 (2000), no. 25 XXXI has only traces of words; no. 32 (p. 68) is a fragment 

(now lost) that most probably came from a manumission inscription; cf. SEG 50 832.  

https://epigraphy.packhum.org/book/239?location=1518
https://epigraphy.packhum.org/book/239?location=1518
https://epigraphy.packhum.org/book/239?location=1518


 Kabeiroi, Manumitted Slaves and Xenoi      90 
 

 

Dike - 21 (2018): 87-115 

 

The fact that all the inscriptions come from the site of the Kabeirion may indicates 

that the divine sanction and protection of the Kabeiroi or other divinities connected with 

the sanctuary were invoked.5 Yet, as we shall see, these manumissions were not of the 

type called ‘sacral’: none of the slaves was sold or consecrated to the deities for the 

purpose of freedom, modes of manumission that were widespread in the same period 

especially in central Greece.6 Accame 1941-1943 (1948), no. 16 opens with a reference 

to a decree (psēphisma, ll. 1-8), passed in the year of the archon Pheidantides,7 

according to which the elected sacred herald Menekrates son of Chairephilos inscribed 

the names of those who were set free during the festival of the Horaia (τούσδε 

ἐστηλογράφησεν... ἠφειμένους ἐν τοῖς Ὡραίοις ἐλευθέρους). This decree was probably 

voted by the demos of the initiates or the demos of the Athenians in Hephaistia.8 As 

noted by Accame (p. 98) and Rocca 2012a, 299 and n. 23), inscribed lists of manumitted 

slaves made (or proclaimed) by heralds are known from other places in the Greek world 

such as Beroia, Delos and Thera.9 Salomon (1997, 106) seems to infer that manumission 

of slaves was an integral part of the Horaia festival in Lemnos, and that each year the 

herald officially announced the names of the manumitted slaves, later to be engraved 

on a stela and placed under the protection of the Kabeiroi.  

Details about the Lemnian festival of the Horaia and when in the year it was 

celebrated are not known, nor is it clear whether it had any connection to the Kabeiroi, 

in whose sanctuary the manumissions were inscribed (and perhaps also publicly made). 

Inscription no. 3 in Accame (1941-1943 [1948], 79-81) is apparently a decree of the 

demos of the initiates in Hephaistia, passed during the office of the archon Demetrios, 

in honour of the theōroi sent by “the demos of the Athenians in Myrina” when Aristides 

was the archon, for the purpose of “sacrificing to the Kabeiroi of the Horaia” (εἰς τὴν 

                                                           
5  See Accame 1941-1943 (1948), 99.  
6  For a general survey see Zelnick-Abramovitz 2005a, 91-99. 
7  This archon, as argued by Cargill 1995, 152, was probably a local magistrate. But the date is 

  unknown. 
8  Accame 1941-1943 (1948), 98. According to Salomon 1997, 108-109, 118, the Kabeirion was 

managed independently from Hephaistia, having its own Assembly (of the initiates) and a 

Council. Officials of the Kabeirion included hieromnemones, the hieropoioi, and the hierokeryx 

(the sacred herald), elected by Hephaistia. Decrees voted by the Assembly of the initiates were 

dated by the eponymous archon (probably the same as that of Hephaistia). See also Parker 1994, 

345; Cargill 1995, 181, who argues that the Assembly of the initiates was convened at the time 

of the celebration of the Mysteries in the Kabeirion. 

Rocca also adduces Aeschin. 3.41, and 44 as an example from Athens; but although these 

passages refer to manumissions proclaimed by a herald (in the theatre during the Dionysia), 

these were not inscribed as a list. On manumissions proclaimed by heralds in theatres see also 

Rocca 2015. 



91  Rachel Zelnick-Abramovitz 

 

 
Dike - 21 (2018): 87-115 

 

θυσίαν τοῖς Καβείρο[ι]ς τῶν Ὡραίων, l. 5). Accame (who dates this decree to the second 

half of the third century BCE), suggests that the Horaia was an annual festival, 

comparing it to an inscription from Cos (Syll.3 1025 [= IG XII(4) 278, Herzog, HGK 

1]), where line 36 says ἐνιαύτια ὡραῖα ἑορ̣τ̣ά̣ν̣,10 and argues that it was celebrated in the 

spring – on the assumption that the archons mentioned in the Lemnian inscription 

(Demetrios, in whose office the decree was passed, and Aristides, in whose office the 

theōroi came) entered their office in the spring as in Athens.11 Beschi (1996-1997 

[2000], 43) suggests that the Horaia was celebrated on the seventh day of the month 

Hekatombaion, a date also mentioned in two other inscriptions from the Kabeirion 

(Beschi, no. 23,12 and Accame 1941-1943 (1948), no. 4) and which may fit the 

beginning of the year and the assumption of office by the new archons.  

Accame, Beschi and Rocca also refer to Hesychius, s.vv. ὡραῖα; ὡραῖα θύειν and 

ὡραῖα ἡμέρα. Hesychius (Schmidt) explains ὡραῖα θύειν as τελετή τις. ἐν ᾗ τῶν ὡραίων 

ἁπάντων ἐγίνοντο ἀπαρχαί (“a rite of some kind, in which the first fruits of all the 

seasonal [products] were produced,” or “were sacrificed”).13 Since τελετή sometimes 

refers to Mysteries, if this is the meaning in Hesychius then the Lemnian Horaia would 

be appropriate for the Kabeirion and therefore may have been celebrated for the 

Kabeiroi. On ὡραῖα ἡμέρα Hesychius says only: ἡ ἑορτή (“a festival”). But it is his 

definition of the simple word ὡραῖα that is of special interest. Hesychius says: ὡραῖα· 

νεκύσια. Οἱ δὲ †δαιμόνια. Τάσσεται δὲ καὶ ἐπὶ τῶν ἐκ γῆς ὡραίων. καὶ ἐπὶ τῶν καθ’ 

ὥραν συντελουμένων ἱερῶν. (“Festival of the dead. And the divine powers(?). And 

prescribed for the first fruits of the earth. And also for the sacrifices paid in season”). 

Again, if the Horaia in Lemnos was concerned with the earth, fruits and death, this 

festival seems to suit be appropriate for the Kabeiroi, who were the children of 

Hephaistos—hence connected to the earth, and perhaps also to the cycle of life and 

death, as will be suggested below.14  

                                                           
10  See also Rhodes-Osborne 2003, 298-311, no. 62: an annual festival to Zeus Polieus. 
11  The question whether Myrina and Hephaistia each had its own archon is still unsettled: see 

  Accame 1941-1943 (1948), 80; Salomon 1997, 109-119; Rocca 2012a, 299 n. 23. 
12  This stela, recording an honorary decree, issued by the initiates of the cult of the Kabeiroi, was 

considered lost by Beschi and others but is currently preserved at the Myrina Museum 

(MM41257): see Culasso Gastaldi 2011, who studied the inscription and announces a 

forthcoming critical edition. 
13  On first-fruits see Burkert 1985, 66-68. 
14  This festival might also have been connected with the Horai—the goddesses who keep the 

seasons and hours; for their cult in Athens, see Philochorus, FGrH 328 F 5b, 173, and IG II2 

4877. See also Burkert 1985, 67 (horaia as seasonal gifts), 174. As noted above, Salomon (1997, 

106) claims that each spring at Lemnos, during the Horaia festival, “the rites of manumission 



 Kabeiroi, Manumitted Slaves and Xenoi      92 
 

 

Dike - 21 (2018): 87-115 

 

So far, no other Mystery centre has produced evidence of manumission done or 

publicized there. But manumissions in sanctuaries are well known from other places, 

most notably Delphi, and the manumissions may have been made and/or inscribed in 

the Kabeirion simply in order to receive divine protection, not as part of the initiation 

rite. We also have evidence of manumission during other festivals, for example, IG XII 

(3) 336 (Thera, 250-200 BCE), which lists manumissions done during the Karneia: 

[οἵδε] ἀπηλευθέρωσα[ν] | [τὸς] αὑτῶν οἰκέτας | [Καρν]είοις ἐν τῶι ἀγῶ[νι] (ll. 9-11). 

There might, however, be a further connection between the Kabeiroi, the Horaia and 

slaves.  

Philostratos (Heroikos 53.5-7) describes an annual fire ritual at Lemnos, during 

which all fires throughout the island were extinguished for nine days as an act of 

purification (the aition being the Lemnian women’s murder of their husbands).15 On 

the tenth day, a ship brought new fire from Delos and was permitted to sail into the 

harbour after the offerings for the dead had been given. This new fire was distributed 

around the island, including to the forges of the artisans, and “they say that then new 

life begins” (καινοῦ τὸ ἐντεῦθεν βίου φασὶν ἄρχεσθαι). Walter Burkert, reviewing the 

extant evidence and the scholarship on this topic, associates the fire ritual at Lemnos 

with the myths surrounding Hephaistos, the Lemnian women’s crime, and other rituals 

(including Athenian) that symbolize the cycle of abnormal, barren life, represented by 

the extinguishing of all the fires on the island, and the return of normal life, represented 

by the bringing of the new fire.16 The question whether the new fire was brought from 

Delos, as Philostratos says, or from a local source, since at Philostratos’s time Delos 

was no longer under Athenian control, need not concern us here, like the question 

whether Lemnos was a site of volcanic activity, from which new fire could be 

                                                           
of slaves” were celebrated. For rituals connected with manumission see Patterson 1982, 214-

219. Clinton 2003, 57, doubts that a Mystery cult was celebrated in the Kabeirion, because the 

inscriptions from the Kabeirion contain no mention of the term mystes, the only mention of the 

term in connection to Lemnos being a fragment from Accius’ Philoctetes, 200-204 (= Varro, 

Ling. 7.11). He also doubts the restoration of [μυ]η̣θ[ῶ - -] in SEG 399, line 12 (a letter of Philip 

V to the Athenians in Hephaistia; Beschi 1996-1997 (2000), 40-42, no. 22, restores [δε]ηθ[ῶ]). 

However, Daumas 2005, 872, argues that such an impressive building (the Hellenistic 

telesterion) would not have been built in a place so difficult to access unless it was meant as a 

special Mystery sanctuary. 
15  For this myth see e.g. Apollod. 1.9.17; Ap. Rhod. 1.607-909; Hdt. 6.138. 
16  Burkert 1970; cf. Burkert 1983, 192-195; and 1985, 61. On the cult of Hephaistos, esp. in its 

connection to Lemnos, see Delcourt 1982, 172-187; Marchiandi 2016. See also Parker 1994, 

345, on a possible identification of Artemis, whose cult was prominent in Lemnos, as the 

Athenian settlers’ name for the native Great Goddess.  



93  Rachel Zelnick-Abramovitz 

 

 
Dike - 21 (2018): 87-115 

 

produced.17 In either case, the ritual of new fire symbolized and re-enacted new birth, 

the return to life, themes of transition that may be linked to the festival of the Horaia, 

as defined by Hesychius, to the Mystery cult at the Kabeirion, and to manumission. 

Although Philostratos’s text is late and the purification ritual he describes refers to the 

very ancient myth of the Lemnian women’s crime, and while there is no direct evidence 

of the fire-festival in the classical and Hellenistic periods and its use as a context for 

manumission, such a connection should not be ruled out. Born on Lemnos, Philostratos 

had a fist-hand knowledge of the island’s history, cults and myths. Moreover, he 

describes the Lemnian fire-festival as one in a series of rituals that combine initiation 

and propitiation. Thus, he says, the Thessalians mix “something of an initiatory rite 

with their offerings to the dead (τελετῆς τι ἐγκαταμιγνύντες τοῖς ἐναγίσμασιν), as both 

the Lemnians and the Peloponnesians descended from Sisyphus practice” (52.3). 

Hence, although manumission might not have been the main reason why the 

manumittors came to the sanctuary, a connection between the Kabeirion, the fire-

festival and manumission—which can be seen as re-birth—is not implausible.18 As 

Burkert remarks, “as the ritual mirrors the complexity of life, various aspects of reality, 

i.e. different deities, are concerned”, and the ritual of new life would affect all the gods 

who played their part in the life of the Lemnian community.19 So it seems reasonable 

                                                           
17  Burkert 1970 rejects the arguments that Lemnos had a volcano or even “earth fires”, perpetual 

flames nourished by gas. Less skeptical are Young Forsyth 1984; Martin 1987; Marchiandi 

2016. See also below on a possible connection with Delos in the late second century BCE, which 

might support Philostratos’ report of the source of the new fire. Delos had its own Kabeirion (or 

even two): see Hemberg 1950, 140-153; Bruneau 1970, 381-399; Roussel 1987, 230-232; and 

see ID 1562, 1581, 1582, and 1902 for Helianax son of Asklepiodoros, the priest-for-life of 

Poseidon Aisios and also priest of the Samothrakian Great Gods, the Dioskouroi, and the 

Kabeiroi. Priests of the Kabeiroi on Delos are likely to have participated in such a sacred 

mission. 
18  On this possible connection see Burkert 1983, 194-195, also associating the Kabeiroi with the 

Dioskouroi, who were among the Argonauts coming to Lemnos, thus being another 

manifestation (in Greek guise) of the ship bringing the new fire. Another possible connection 

might be seen in the figure of Aithalides, Hermes’ son and the Argonauts’ herald, about whom 

Apollonios Rhodios (1.641-652) says that his soul was ever changing its abode, at one time 

numbered among those who live beneath the earth, at another in the sunlight among the living 

men (lines 646-648: ἀλλ᾿ ἥ γ᾿ ἔμπεδον αἰὲν ἀμειβομένη μεμόρηται, | ἄλλοθ᾿ ὑποχθονίοις 

ἐναρίθμιος, ἄλλοτ᾿ ἐς αὐγὰς | ἠελίου ζωοῖσι μετ᾿ ἀνδράσιν), and that “he persuaded Hypsipyle to 

receive the newcomers, since the day was waning” (ἤματος ἀνομένοιο διὰ κνέφας,  l. 651), that 

is, the Argonauts arrive at twilight—at the undecided time between light and darkness. Marchiandi 

2016, 748, n. 25 (and cf. pp. 756-757, n. 85), doubts a possible connection between the fire-festival 

described by Philostratos and the Lemnian (or volcanic) fire.  
19  Burkert 1970, 4; see also n. 1 there, where he reminds us that sacrificial calendars regularly 

  combine different deities in the same ceremonies.  



 Kabeiroi, Manumitted Slaves and Xenoi      94 
 

 

Dike - 21 (2018): 87-115 

 

to assume that slave-owners used the occasion of the festival to manumit their slaves, 

or intentionally chose this particular ritual for this purpose.20 

  

2. The Manumission Documents 

 

The Lemnian inscriptions show some features and phrasing typical of manumission 

inscriptions found in other places. They contain the names of the manumittors and the 

manumitted slaves, a declaration of freedom by using a verb and indicating the 

following status of the manumitted slave, and protection clauses.21 Most of the 

manumittors bear Attic demotics, but six are of non-Athenian origin, including three 

women married to Athenians.22 The verb used in these inscriptions is invariably ἀφίημι, 

in most cases followed by ἐλεύθερον / ἐλευθέραν and the name of the slave. Although 

made during a religious festival and in a sanctuary, the manumission texts contain no 

religious elements such as we find in sale- and consecration-manumissions, nor are any 

gods invoked. It seems that the location sufficed for conferring divine sanction; in two 

cases (see below) the manumission document was deposited in the sanctuary of Sarapis. 

In five cases the agreement of another person was required (phrased as the genitive 

participle of συνευδοκέω),23 and where women were the manumittors, the manumission 

was made in the presence of a kyrios (μετὰ κυρίου).24 There are also twenty-six cases 

of paramonē, that is, of conditional manumission obligating the manumitted slave to 

remain with the manumittor (or another person) for a fixed term and perform services.25 

                                                           
20  See Kamen 2012 for evidence of the so-called sacral manumission, in which Apollo, Asklepios, 

and Sarapis were dominantly involved; she suggests that what accounted for these gods’ 

popularity in manumission was their quality as healers: “Once the socially dead slave was freed 

… he regained his Personhood” (p. 189). Kamen also mentions Isis as a healer goddess in the 

same capacity regarding slaves. We note that both Sarapis and Isis may have had a cult in 

Lemnos (Rocca 2012a, 305-308), and they—like the Kabeiroi, the Great Gods of Samothrake 

and the Dioskouroi—had their Mystery cults. As mentioned above, we do not have any other 

evidence of manumission in sanctuaries where Mystery cults were celebrated, but this does not 

mean that such a possibility should be rejected. See also below on the possibility that slaves and 

freed slaves were initiated at the Lemnian Kabeirion.   
21  For an overall review of these elements, see Zelnick-Abramovitz 2005a, and for a review of the 

  Lemnian inscriptions Rocca 2012a, 298-302. 
22  Accame 1941-1943 (1948), no. 14b II; Beschi 1996-1997 (2000), no. 25, VI, XIII, XVII, XXIb, 

  XXII. See below. 
23  Beschi 1996-1997 (2000), no. 25, III, V, XVIII, XX, XXIV. 
24  Accame 1941-1943 (1948), nos. 14c, d II, and 15 (in no. 14b II, the couple manumit together 

  and the husband is mentioned first); Beschi 1996-1997 (2000), no. 25, IV, V, VI, VIII, X, XVI, 

  XXIb, XXVII, XXX. 
25  The cases are: Accame 1941-1943 (1948), 15, 16; Beschi 1996-1997 (2000), no. 25, I, III, IV, 

V, VI, VII (for two slaves), VIII, IX, X, XI, XIII, XIV, XVI, XIX, XX, XXIb (for two slaves), 

XXII, XXVI, XXVII, XXVIII, XXIX, XXX; in no. XXI a, b, and c (= Rocca 2012a, 297-298, 



95  Rachel Zelnick-Abramovitz 

 

 
Dike - 21 (2018): 87-115 

 

The origin of the slaves manumitted in Lemnos is known in only two cases: Isidora “of 

a Thracian genos” (Beschi 1996-1997 [2000], no. 25 XXIb, ll. 6-7 = Rocca 2012a, 297-

298, no. XXb) and Syros, whose name indicates a Syrian origin (Beschi 1996-1997 

[2000], no. 25 XXIa = Rocca 2012a, XXa). 

Except for Accame 1941-1943 (1948), no. 16, no other manumission inscription 

from Lemnos mentions an archon or any other magistrate. The names of manumittors 

also pose prosopographical problems.26 Therefore, the dating of these documents rests 

almost entirely on palaeographic grounds. Beschi dates three documents (his no. 25, 

XII, XIX and XXVI) between the middle of the second and the first decades of the first 

century BCE and suggests that all the documents on this large stela belong in this wide 

time frame.27 In contrast, Rocca suggests the first century BCE for the majority of the 

inscriptions, with some exceptions (Accame 1941-1943 [1948], no. 14, whose text II b 

she dates to the first/second century CE, and side d to the early years of the first century 

CE).28 As Rocca correctly notes, the date is critical for trying to reach any conclusion 

regarding the status of the manumitted slaves, especially because of a unique formula 

used in some of the documents, which I will discuss shortly. 

 

 

 

3 The Domicile and Origin of the Manumittors 

 

The dominance of Attic demotics among the manumittors and the belief that the 

Sarapeion, which is mentioned in two of the documents (see n. 25 above) as a place 

where the manumission documents are to be deposited, was located in Athens, led 

                                                           
no. XX), the manumitted slaves are given the right to buy release from the paramonē for 300 

drachmas, which one of them, Euphrosyne, did in no. XV: Εὐφροσύν|η ποσὰ ἀπὸ τ[ῶν] | 

ἄλλ[ω]|ν καταβο|λέων Δ(ρ) (see Beschi 1996-1997 [2000], 56, and cf. also Rocca 2014, no. 1, 

l. 3, and p. 154). Rocca 2012a, 298, suggests to ascribe the last words on XXI c, ἐὰν δὲ βούλη|ται 

to Beschi’s no. 25 XV. No. XV must be later than no. XXI c, but we do not know how much 

time elapsed. For the nature of the paramonē and some of the competing views see e.g. 

Westermann 1945; Westermann 1950; Westermann 1955, 35, 55-56; Samuel 1965; Zelnick-

Abramovitz 2005a, 222-248; Sosin 2015; Rocca 2015b; Zelnick-Abramovitz 2019. In two cases 

(Beschi 1996-1997 [2000], no. 25, XVI, XX) the paramonē obligation is said to follow the 

ὁμολογία, the written agreement, and to be deposited in the temple of Sarapis (on the location 

of which see below). A written agreement in connection with the paramonē-clause is also 

mentioned in manumission inscriptions from Delphi:  FD III 3.333, 337, 365. 
26  See Beschi 1996-1997 (2000), 64, and see below; Rocca 2012a, 303-305. See also below. 
27  Beschi 1996-1997 (2000), 65. 
28  Rocca 2012a, 302-303. 



 Kabeiroi, Manumitted Slaves and Xenoi      96 
 

 

Dike - 21 (2018): 87-115 

 

Beschi to believe that the acts of manumission were made in Athens and only 

proclaimed in Lemnos.29 Beschi also identifies two manumittors with persons 

mentioned in Delian inscriptions: Archikles son of Archikles of the deme Lakiadai, the 

manumittor in no. 25, XII, is mentioned in ID 1898, ca. 159 – 147 BCE; and Theodoros 

son of Theodoros of the deme Aithalidai, the manumittor in no. 25, XIX, is mentioned 

in ID 2229 and 2248, 112/11 BCE. Beschi also suggests that the person manumitted by 

Theodoros (no. 25, XIX, ll. 3-5), whose name he restores as Eukleon, is Eukleon the 

kleidouchos of Theodoros in ID 2248, line 12. If he is right, Theodoros came to Lemnos 

before 112/11 BCE.30 In contrast, on the basis of a prosopographic inspection of all the 

Lemnian and the relevant Delian and Attic inscriptions, including epitaphs, Rocca 

argues that the manumissions were made on the island, that a cult of Sarapis and hence 

a Sarapeion existed in Lemnos, and that all the manumittors bearing Attic demotics 

were resident in Lemnos, belonging to the Athenian cleruchic population rooted in 

Lemnos since at least the middle of the fifth century BCE. She also argues that 

Archikles son of Archikles and Theodoros son of Theodoros were not the same people 

as their namesakes who are mentioned in the Delian inscriptions, but belonged to 

Athenian families that after 167/6 BCE provided cleruchs to Lemnos and Delos; another 

manumittor, Hierokles son of Lysimachos, seems to belong to a family, which appears 

in an Attic inscription (IG II2 1952 = SEG 45 156), dated to the first half of the fourth 

century BCE, which seems to be a list of cleruchs sent to Hephaistia.31 Rocca infers the 

existence of a cult of Sarapis on Lemnos from a marble head (displayed at the museum 

of Myrina), which may with high probability be identified as the head of Sarapis, in 

addition to other artefacts that also suggest a cult of Isis, traditionally associated with 

Sarapis, and from evidence attesting the existence of people of Alexandrian origin 

buried in Hephaistia (IG XII Suppl. 339)32 or appearing among the manumittors 

                                                           
29  Beschi 1996-1997 (2000), 64. Beschi infers the existence of a Serapeion in Athens from 

  Pausanias 1.18.4. 
30  On this Theodoros see also Roussel 1987, 264-265; Bruneau 1970, 468.  
31  Rocca 2012a, 303-305; cf. Culasso Gastaldi 2010b, 362-363; Rocca 2014, 156-157. See also 

below. On the cleruchy in Lemnos see Cargill 1995, passim; Marchiandi 2002; 2008; Culasso 

Gastaldi 2009; Marchiandi 2010; Culasso Gastaldi 2010a; 2010b, 348; Salomon’s thesis (1997, 

96-101), who distinguishes between the Athenian inhabitants of Lemnos and Skyros (the 

original apoikoi sent in the sixth century BCE), who, she argues, were granted Athenian 

citizenship after the King’s Peace of 386/5 BCE, and the cleruchs, who were not incorporated 

into this structure, has been critically rejected: see Osborne 1999.  
32  Rocca 2012a, 304, and 2014, 157, also suggests that a certain Dies, buried in Hephaistia (Segre 

1942, 311-312, no. 16 = Susini 1955, 325-326, no. 5), might be the Dies manumitted in Beschi 

1996-1997 (2000), no. 25, II, l. 4. Cf. Culasso Gastaldi 2015, 628, and see below. 



97  Rachel Zelnick-Abramovitz 

 

 
Dike - 21 (2018): 87-115 

 

(Accame 1941-1943 [1948], no. 14 b II). We may also note that among the manumittors 

are two women from Miletos (Beschi 1996-1997 [2000], no. 25, VI and XIII), one 

woman from Thrace (ib. no. XXI), one man from Priene (ib. no. XVII) and one man 

from Nikomedia (ib. no. XXII). The two Milesian women’s husbands bear Attic 

demotics, as does the husband of the Thracian woman, but, again, we do not know 

whether these couples of mixed origins lived in Athens or in Lemnos.33 We are also 

ignorant about the domicile of the men from Priene and Nikomedia: were they foreign 

residents in Lemnos or visiting from abroad?34 

 

 

4 After Manumission  

 

The question of the manumittors’ domicile is important also for deciding why they 

manumitted in the Kabeirion and for trying to elucidate the status of the manumitted 

slaves. To do so, first I will discuss another feature of the inscriptions. As mentioned 

above, the Lemnian manumission inscriptions contain protection clauses of a kind, or 

kinds, similar to what we find elsewhere:35  

First, the manumitted slave is protected from any claim by others: μηδενὶ μηδὲν + 

the verb προσήκω in the infinitive or participle (“belong to no one in any matter”), with 

some variants.36 This formula is widely attested in manumission inscriptions 

elsewhere.37 It was meant to vouch for the slave’s new free status, but no less 

important—it was meant as a warning against attempts to re-enslave the manumitted 

slave by any person, including the manumittor’s heirs. In Accame 1941-1943 (1948), 

no. 14 b I + Rocca 2014, 151, following this formula, the text reads: μηδὲ 

                                                           
33  Culasso Gastaldi 2015, 627-628, argues that they were residents of Lemnos. The question of the 

legal status of foreign women married to Athenian men and of the children born to such couples 

cannot be discussed here. For intermarriage in Hellenistic Athens, see Niku 2004; 2007, 18-19; 

Oliver 2010.  
34  Culasso Gastaldi 2015, 627-628, seems to infer that they, as well as the women, were residents 

in Lemnos. On manumission of and by women in the Hellenistic period see Rocca 2012b, who 

correctly argues that chronology and geography play a fundamental role in appreciating 

women’s economic and legal capacity: whereas in some places in central Greece women could 

manumit independently, in Lemnos (like in Athens) they needed a kyrios (252-253).  
35  See Rocca 2012a, 300-302; 2014, 154. 
36  Accame 1941-1943 (1948), no. 14 b I + Rocca 2014, 151; d I (with the dialectal form: μηθενὶ 

μηθὲν); Beschi 1996-1997 (2000) (using the variants [μηθενὶ] μηθὲν προσήκοντα / 

προσήκουσαν μηθενὶ μηθέν / μηθενὶ μηθὲν προσήκουσαν κατὰ μηθένα τρόπον), no. 25, I, II, 

III, IV, VI, VII, XXIb, XXIII.  
37  See Zelnick-Abramovitz 2005a, 267 and nn. 158 and 159. 



 Kabeiroi, Manumitted Slaves and Xenoi      98 
 

 

Dike - 21 (2018): 87-115 

 

ἀπολ[εί]|πεσθαι μήτε ἀντίληψιν μή[τε] | ἀντίρρησιν αὐτωῖ μηδεμί[αν] | ἀντιδι̣ά̣λ̣ε̣ξιν  εἰς 

ἑαυτόν… (ll. 5-8 Accame = ll. 12-15 Rocca). Rocca offers a tentative translation: “do 

not leave behind any contradiction, nor controversy and no one can make any 

opposition to him”.38 Although there are no exact parallels, a comparison with the 

vocabulary of protection in other manumission inscriptions might help. In the Bosporus 

Kingdom and in Leukopetra we find the adjective ἀνεπίληπτος, “not subject to 

seizure”.39 Since ἀντίληψις comes from the same root (*lab-), it might signify the 

obligation of others, including the manumittor, not to leave behind (neglect) any help 

against attempts to lay hold on or re-enslave the freed person. In Delphi and other places 

this obligation is formulated more elaborately and explicitly.40 Likewise, ἀντίρρησις in 

the Lemnian inscription might correspond to the adjective ἀνεπηρέαστος, “free from 

insult” or “unmolested”, which derives from the verb ἐπηρεάζειν, to treat or speak 

abusively towards someone, to be insolent;41 μηδὲ ἀπολείπεσθαι ἀντίρρησις might then 

be understood as the obligation not to leave the freed person without a counter-reply to 

any insult hurled at him/her. A similar adjective is ἀνέγκλητος or ἀνεπέγκλητος “not to 

be reproached”.42 Finally, μηδὲ ἀπολ[εί]πεσθαι … μηδεμί[αν]  ἀντιδι̣ά̣λ̣ε̣ξιν seems to 

mean the obligation to reply to any saying hurled against the freed person (perhaps in a 

legal dispute). 

Second, the manumitted slave is free to go anywhere s/he wishes (and hence, also 

do as s/he wishes): ἀπιέναι οὗ ἂν βούληται. This formula appears with some variants 

(ἀπιέναι γῆς / γῆς ἀπιέναι / ἀπιέναι γῆς οὗ ἂ βούληται, and ἀπιέναι ἂν αὐτοὶ 

προαιρῶνται) and is often combined with protection clause of type (a).43 Where a 

paramonē clause is included, this formula follows it, thus emphasizing that now the 

slave is really free. This formula also is well attested elsewhere, with many variants.44 

                                                           
38  Rocca 2014, 154. 
39  CIRB 70, 71, 73 from Pantikapaion; SEG 43 510; Petsas 2000, nos. 6, 31 from Leukopetra. 
40  See Zelnick-Abramovitz 2005a, 268. 
41  E.g. CIRB 74 (Pantikapaion), 1127 (Gorgippia); see Zelnick-Abramovitz 2005a, 268. 
42  E.g. Petsas 2000, nos. 5, 19, 22, 23 from Leukopetra. 
43  Accame 1941-1943 (1948), no. 14 b I + Rocca 2014, 151; Accame 1941-1943 (1948), no. 14 d 

I + Rocca 2014, 152; Accame 1941-1943 (1948), no. 15 + Rocca 2012a, 296; Accame 1941-

1943 (1948), no. 16 + Rocca 2012a, 296; Beschi 1996-1997 (2000), no. 25, I, II, III, IV, V, VI, 

VII, IX, XVIII, XX + Rocca 2012a, 297; Beschi 1996-1997 (2000), no. 25, XXIb, XXII 

(corrected by Francesca Rocca in her doctoral thesis Il santuario degli Dei Cabiri a Lemnos. Le 

epigrafi di manomissione, 2007/2008, pp. 117-118; I am grateful to the anonymous reviewer 

for bringing this to my notice), XXIII, XXV, XXVI. 
44  The same verb appears in third-century BCE Beroia (EKM 1. Beroia 45 = SEG 12 314) in the 

form: παθόν<τος> δὲ Ἀττίνα (the manumittor) ἐξέστω ἀπιιέναι οὗ ἂν βούλωνται (ll. 13-14); and 

third-century BCE Oropos (M.T. Mitsos, Arch. Eph. 1952, no. 25 = SEG 15 293) in the form: 



99  Rachel Zelnick-Abramovitz 

 

 
Dike - 21 (2018): 87-115 

 

However, in five manumission documents the freedom of movement is phrased in a 

unique way, unattested in any other place: ἀπιέναι ξένον/ξένην μετὰ ξένων, “(free) to 

go away, a foreigner among foreigners”.45 This phrase, which has the appearance of a 

formula granting a legal status, has puzzled scholars. Since I believe that its meaning 

depends on other questions raised above, I will now discuss it in more detail. 

In the five documents containing this formula the owner is said to manumit his or 

her slave as free (ἀφιεῖναι + name of slave + ἐλεύθερον / ἐλευθέραν), hence this formula 

is not a substitute for the declaration of manumission. Beschi believes that it equated 

the manumitted slaves’ status to that of metics.46 But this hypothesis depends on the 

assumption that at this time the words metoikos and xenos were used interchangeably 

in Athens or Lemnos, for which we have no information (see further below).  Moreover, 

as Rocca has noted, if this was a grant of a legal status or a privilege we should expect 

it to be formulated εἶναι αὐτὸν/αὐτὴν ξένον/ξένην47 as, for example, in the grant of 

proxeny (εἶναι αὐτὸν πρόξενον), or to have recourse to formulas using μετὰ + genitive 

plural—e.g. καὶ σ|τρατεύεσθαι αὐτοὺς τὰς στρατείας καὶ εἰσφέρε|ιν τὰς εἰσφορὰς μετὰ 

Ἀθηναίων (IG II3 367, ll. 20-22 (325/4 BCE—a clause which, however, disappears 

from Attic inscriptions after 229/8).48 In this connection, mention should be made of 

another peculiar phrase, ξενικῇ λύσει / λυτρώσει, which appears in manumission 

                                                           
ἐλεύθερο[ς] | ἀπίτω Μόσχος οὗ ἂν αὐτὸς βούληται (ll. 5-6). Other verbs are used in other places: 

in Doliche in Thessaly (SEG 23 462, first century BCE/CE) the manumitted slave is given, 

among other things, the right “to flee from his manumittor’s heirs and live on his own wherever 

he wishes (φυγεῖν καὶ οἰκῆσ]αι κα[τ’ ἰ]δ[ίαν] ο[ὗ] | [ἂν αὐτὸς βούληται, ll. 9-11). The verb 

τρέπεσθαι is used in the north Black Sea region: CIRB 70 (Pantikapaion, 81 CE: [τ]ρέπεσ<θ>αι 

αὐτὸν ὅπου ἂν βού|λ[ητ]αι, ll. 11-12); CIRB 1126 (Gorgippia, 68? CE: τρ[έ]πεσ[θ]αί τε αὐτοὺς 

[ὅπ]|ου ἂν βούλωνται, ll. 13-14); NE 9 (1971), 3, no. 1 (Gorgippia, 93-124 CE?: καὶ τρέπεσθαι 

αὐτοὺς] τ’ ἐξουσίως | [ὅπου ἂν βούλωνται). The verb ἀποτρέχεσθαι is used in Thespiai in 

Boiotia (Darmezin 1999, 103, no. 138, second century BCE: ἐλεύθερος | ἀποτρεχέτω, ll. 14-15) 

and extensively in Delphi (e.g. BCH 66/67, 1942-1943, 76, no. 5 [153/2-144/3 BCE]: 

ἀποτρέχουσα | οἷς κα θέλη, ll. 17-18), Naupaktos (e.g. IG IX 12 3.624, ca. mid-second century 

BCE), Doris (e.g. SEG 25 606 = BCH 93, 1969, 82-85, second century BCE); Dodona (Cabanes, 

1976, 588, no. 74 = SEG 32 1705(2), 342-330 BCE), and Epiros (I.Bouthrotos 104 (after 163 

BCE). The right to live wherever the manumitted slave wishes can also be seen as the grant of 

freedom of movement; see e.g. FD III 6.20 (Delphi, 20-1 BCE), and AJPh 92 (1971), 669, no. 

1 = SEG 39 494 (Echinos, 130-150 CE). On the various wording of the clause granting freedom 

of movement see also Zelnick-Abramovitz 2005a, 271-272. 
45  This phrase is found in Accame 1941-1943 (1948), no. 15 + Rocca 2012a, 296 (= SEG 60 

  936), l. 10; Beschi 1996-1997 (2000), no. 25, III, VIII, XXIV, XXIX. 
46  Beschi 1996-1997 (2000), 49. 
47  Rocca 2012a, 300. 

48  See also, from Amorgos, IG XII (7) 44, ll. 1-3: εἶνα]ι δὲ αὐτοὺ[ς προξ]έν[ους καὶ 

εὐεργέ]|[τας τῆς] πόλ[ε]ως τῆς Ἀρκεσ[ινέω]ν μετὰ [τῶν ἄλλων εὐ]|[εργε]τῶν; no. 45, ll. 3-5: 

[εἶναι δὲ αὐ]τοὺς πολ[ίτας καὶ προξένους καὶ] | [εὐεργέτας τ]ῆς Ἀρκεσιν[έων πόλεως μετὰ τῶν] 

| [ὑπαρχόντων. 



 Kabeiroi, Manumitted Slaves and Xenoi      100 
 

 

Dike - 21 (2018): 87-115 

 

inscriptions and had been widely believed to refer to the grant of the status of a xenos 

or to a mode of manumission.49 But since the phrase appears on a gravestone (e.g. IG 

IX(2) 851, 866 from Larisa), it seems unlikely that people would pride themselves on 

being non-citizens, hence it must indicate a privilege worthy of commemoration. It 

should also be remembered that manumitted slaves, like all free non-citizens, were 

xenoi in the polis where they lived (unless they were Greek and returned to their home-

cities to regain citizenship). Therefore, it is doubtful that the formula ἀπιέναι 

ξένον/ξένην μετὰ ξένων meant that these freed persons were granted a distinct legal 

status of xenos, unless such a defined status existed in Lemnos or in Athens at the time 

when these documents were inscribed. 

Here comes into play a question already mentioned above: the place of residence of 

those manumittors who bear Attic demotics. Were they Athenians who, after 

manumitting their slaves in Athens, decided to inscribe the acts on stelae in the Lemnian 

Kabeirion (as Beschi argues) or were they local inhabitants who belonged to cleruchic 

families, resident in Lemnos since at least the second quarter of the fifth century BCE 

(as Rocca argues)? If they were inhabitants of Lemnos, it makes sense that they would 

use the local Mysteries and not go to neighbouring Imbros or Samothrake, but if Beschi 

is right, that the manumissions were made in Athens and only published in Lemnos, or 

even if the manumittors came from Athens to manumit in Lemnos, we need to ask why. 

Was it because the Mysteries were suitable for manumission? Then, why not go to 

Eleusis, or even the much closer Kabeirion of Thebes? And if they went to Lemnos on 

business, why not make a detour to Samothrake? Did they decide to manumit and/or 

publish in Lemnos because in Athens it was not customary? The fact that no 

manumission inscription has been found in Attica may indicate that unlike other places 

this type of publication was not practiced there.50  

As noted, Rocca dates most of the inscriptions to the first century BCE.51 On the 

basis of this dating she rejects Beschi’s identification of the manumittor Theodoros son 

                                                           
49  For a study of this formula, reviewing the previous scholarship and discussing the various 

interpretations that have been offered, see Zelnick-Abramovitz 2005b, who suggests seeing this 

phrase as exempting manumitted slaves from taxes imposed on xenoi. See also Dimopoulou-

Piliouni 2008, 42-44; Rocca 2012a, 300-302. 
50  The so-called phialai exeleutherikai, inscribed records of the outcomes of apparently fictive 

trials brought by ex-owners against their ex-slaves, are nothing like manumission inscriptions 

known from elsewhere. For these lists see below. 
51  Her reasoning about the origins of the manumittors is persuasive, but since her dating rests 

  mostly on paleographic considerations, it cannot be taken as definite.  



101  Rachel Zelnick-Abramovitz 

 

 
Dike - 21 (2018): 87-115 

 

of Theodoros of the deme Athalidai (1996-1997 [2000], no. 25, XIX) with his 

namesake, a priest of Aphrodite in Delos in 112/11 BCE (ID 2229, ll. 1-2, and 2248, l. 

7). Rocca suggest that these two men belonged to an Athenian family, who provided 

cleruchs to Delos and Lemnos after 167/6 BCE, when Athens recovered the islands by 

decision of the Roman senate.52 In that case, Beschi’s further identification of the slave 

manumitted by Theodoros in Lemnos (…]ωνα) with the Delian Theodoros’s 

kleidouchos of 112/11, Eukleon (ID 2248, ll. 11-13: κλειδουχοῦντος | Ε̣ὐ̣κ̣λέωνος τοῦ 

Θεοδώρου Αἰθαλί|[δου]),53 is also wrong. Still, the possibility that Beschi 1996-1997 

[2000], no. 25, XIX is earlier than the date argued by Rocca, and that the manumittor 

Theodoros is the same person mentioned in Delos—perhaps coming as an initiate to the 

Kabeirion (on this possibility see below) or on the occasion of a festival, or even in a 

sacred mission to bring new fire from Delos—is not improbable; in such a case, he 

manumitted his slave before 112/11 BCE (but after 167/6).  

Whether the manumittors were Athenians or Lemnians, this corpus of inscriptions 

is of great importance. If the manumittors who bear Athenian demotics were only 

visiting Lemnos, we see evidence for the use of a publication method that did not exist 

in Athens but was widespread in this same period elsewhere in Greece; so one of the 

reasons that these Athenians had for manumitting in Lemnos may have been their wish 

to give a wider and permanent publication to their acts by inscribing them in the 

Kabeirion. If, however, they were residents of Lemnos and belonged to the cleruchic 

population there, these inscriptions are valuable evidence both of local manumission 

and publication methods, different from those in the metropolis, and of the local servile 

population.  

The question of the manumittors’ domicile, however, acquires an additional 

importance when we try to explain the formula ξένον/ξένην μετὰ ξένων. Were the 

manumitted slaves to “go away as foreigners among foreigners” in Athens or in 

Lemnos? If being a xenos meant belonging to a defined legal status, different from that 

of a slave but also from that of a citizen, where was this status established? As already 

noted, some scholars believe that this formula simply stressed the fact that the 

manumitted slaves’ status was that of metics. In Athens, as argued by Maria Niku, the 

                                                           
52  Rocca 2012a, 303 and n. 51; Rocca 2014, 156-157; cf. Culasso Gastaldi 2010b, 362. See 

  Polyb. 30.20. On Theodoros son of Theodoros of Aithalidai, see also n. 30 above. 
53  Beschi 1996-1997 (2000), 58, no. 25, XIX, l. 5. The phrasing rather suggests that Eukleon was 

  Theodoros’s son.  



 Kabeiroi, Manumitted Slaves and Xenoi      102 
 

 

Dike - 21 (2018): 87-115 

 

metoikia as an official status no longer existed after 229/8 BCE (although some 

limitations persisted),54 hence a free non-citizen could be legally described as a xenos—

including manumitted slaves. The fact that in the second century BCE sons of wealthy 

foreign families were admitted to the Athenian ephebeia but were listed in honorary 

decrees separately, under the title xenoi, may indicate that xenoi constituted a defined 

status.55 But was this an indication of a legal status or simply, as before, a general label 

for all those who were not citizens?56 Much earlier, a mid-fifth-century BCE 

anonymous text, the so-called Old Oligarch, complains that in everyday life in Athens 

one cannot tell between a citizen, a slave and a manumitted slave; but his complaint 

arises from what he believes is misconduct and too much liberty, not because of a lack 

of legal distinctions (1.10). In the last years of the fifth century the apeleutheroi, the 

manumitted slaves, still appear as a distinct category, to judge by a decree, probably 

regulating contributions of agricultural products (IG I3 237, ll. 9-10; 410-404? BCE). 

In the middle of the fourth century BCE, ξένοι appear in the Athenian law concerning 

Chalkis, where this word evidently describes the status of the citizens of each city in 

the other (IG I3 40, ll. 52-53; 446/5 BCE). A century later, a distinction is made between 

xenos and astos in IG II² 125 (= IG II³, 1 399 = Rhodes & Osborne, no. 69, l. 3; 357/6, 

348 or 343 BCE?).57 In 117/16 BCE ξένοι competed as a separate category in the torch-

race in the Diogeneia and Ptolemaia, alongside πολῖται and στρατευόμενοι (SEG 43 68, 

ll. 4, 7, 10), but as in the case of the ephebeia, xenoi here seem to describe non-citizens 

in general. We can also trace to some degree the lives and status of certain manumitted 

slaves in Athens,58 mostly in the fourth century BCE, while the Attic orators and the 

corpus of inscriptions commonly referred to as the phialai exeleutherikai59 enable us to 

learn about the occupations and domiciles of manumitted slaves in the last third of the 

                                                           
54  Niku 2004; 2007, esp. 18-20, 63-66. 
55  See IG II2 1006 + 1031 + 2485 = SEG 38 114, Col. V, of 122/1 BCE; and cf. IG II2 1008, of 

119/8 BCE; IG II² 1009, of 116/5 BCE; IG II2 1011, of 106/5 BCE; IG II2 1028, of 102/1 BCE, 

etc. Cf. Tracy 1988; Niku 2007, 20. 
56  Note that in many places xenoi also described mercenaries; e.g. IG II2 1299, l. 41 (after 236/5 

  BCE). 
57  For the term astos see also below. 
58  The best-known manumitted slaves in Athens are Pasion and Phormion; see Davies 1971, 429- 

442; Cohen 1992, 81-106; Trevett 1992. 
59  The debate on the nature of these inscriptions is still ongoing. For recent reviews see Zelnick- 

Abramovitz 2005a, 282-290; 2013, 94-105; Kamen 2013, 20-21. Meyer 2010 has produced a 

new edition of this corpus, arguing against connecting them with manumission. Rocca 2011 re-

examined IG II2 1560 (= Mayer 2010, no. 10) and confirms the relevance of this series of 

inscriptions to manumission. 

https://epigraphy.packhum.org/book/5?location=1365
https://epigraphy.packhum.org/book/5?location=1365
https://epigraphy.packhum.org/book/877?location=1365
https://epigraphy.packhum.org/book/877?location=1365
https://epigraphy.packhum.org/book/5?location=1365
https://epigraphy.packhum.org/book/5?location=1365


103  Rachel Zelnick-Abramovitz 

 

 
Dike - 21 (2018): 87-115 

 

fourth century. But manumitted slaves in Athens were usually labelled apeleutheroi 

when there was a need to legally distinguish between them and other xenoi. 

Outside Athens the picture is similar. Apeleutheroi and xenoi appear in inscriptions 

as two distinct categories, alongside citizens, slaves, and other categories of free non-

citizens, such as πάροικοι, κάτοικοι and παρ/ἐπιδημοῦντες, and xenoi is often used as a 

general term for all the other categories.60 It seems that the terminology of free non-

citizen populations was not homogenous in all places and periods, and was often 

confusing. This is also true of Lemnos in the Hellenistic and Roman times. But we 

know very little about the status and labels of the non-citizen groups on the island. A 

dedication to the Great Gods (on whom see below), found in the Lemnian Kabeirion 

and dated to the middle of the fourth century BCE (Accame 1941-1943 [1948], no. 11), 

commemorates a man of Methymne who was elected to the position of βοώνης (official 

buyer of oxen for sacrifices) and was granted a crown by “the ἰσοτελεῖς and the demos 

of the initiates”. The stone served as a base for some dedication. Accame identified 

these isoteleis as equivalent to the privileged metics in Athens, who paid the same taxes 

as the citizens, and he inferred that the Methymnian was himself an isotelēs in 

Hephaistia. If this interpretation is correct and there was a group of isoteleis in 

Hephaistia (who seem to have formed an association of some kind), there must also 

have been ‘ordinary’ metics.61 Indeed, there is evidence of foreign residents at Lemnos 

who were granted privileges by the poleis.62 Also, a gravestone may suggest that at least 

one manumitted slave was buried in Lemnos, if Rocca is right in identifying the 

                                                           
60  E.g. IG XII (5) 721 ll. 18-19, 26-27 (Andros, first century BCE); IG XII (5) 818, ll. 11- 

(Tenos, second century BCE); IG XII (7) 67B, 515, ll. 55-58 (Aigiale in Amorgos, end of the 

second century BCE) + Gauthier 1980, 210-218 (= SEG 30 1084): πολῖται, πάροικοι, ξένοι, and 

Romans; cf. IG XII (7) 390, l. 12 (Aigiale, second century BCE). For the terminology of non-

citizens in Hellenistic and Roman Asia Minor, see Herz 2001; Strubbe 2001; Sugliano 2001; 

Gagliardi 2009/2010.  
61  See also Cargill 1995, 68. In Skyros, another Athenian cleruchy, a fourth-century BCE decree 

mentions the κατοικοῦντες, alongside the Ἀθηναῖοι [IG XII (8) 668, ll. 2, 5]. Salomon 1997, 

102-103, argues that these were the permanent residents of the island, who were sent there by 

Athens 476/5 BCE and were granted Athenian citizenship after 386 BCE. But it might be 

significant that although these people are referred to as [τῶι δήμωι | τῶν Ἀθηναίων] τῶν 

κατοικούντων ἐν Σκύρωι in ll. 1-2, the phrasing in ll. 4-5 is εἴς τε τὸν δῆ[μον] | [τὸν Ἀθηναίων] 

καὶ τοὺς κατοικοῦντας ἐν Σκύρωι, as if the two groups were distinct. 
62  E.g. IG XII (8) 4, ca. mid-fourth century BCE—a group of persons from Chalkidike, residing 

(οἰκοῦντες) in Myrina, in whom Culasso Gastaldi 2015, 623 suggests seeing a small organized 

community, comparable to the community of merchants from Kition who received land for 

building a sanctuary to Aphrodite (IG II2 337). See also Culasso Gastaldi 2006, no. 13, l. 4 and 

p. 541, who suggests that the banker Agathokles is a non-citizen because he appears without a 

demotic, whereas the second person has one. For the composition of the foreign population in 

Lemnos see generally Culasso Gastaldi 2015, 622-628, who believes that the non-Athenian 

names among the manumittors belonged to people who were residents in Lemnos.  



 Kabeiroi, Manumitted Slaves and Xenoi      104 
 

 

Dike - 21 (2018): 87-115 

 

gravestone of Dies (Segre 1942, 311, no. 16; Susini 1955, 325-326, no. 5), who was 

married to a woman from Smyrna, with the Dies manumitted in the Kabeirion (Beschi 

1996-1997 [2000], no. 25, II).63 So after he was granted his freedom, and although given 

the right to go where he wished (ll. 4-5: ἀπιέναι γῆς οἷ ἂν αὐ|τὸς βούληται), Dies stayed 

in Lemnos; as a manumitted slave he certainly was not a citizen, but his exact status is 

not known. There are also two examples of manumittors bearing foreign ethnics, and 

the formula follows a paramonē clause; but we do not know whether such manumittors 

were cleruchs resident in Lemnos (as argued by Culasso Gastaldi 2015), non-citizen 

residents of Lemnos or simply visitors, so, again, the question of the place of paramonē 

or where the slaves could go to after its term cannot easily be answered.64 Even if, as 

Rocca argues, the manumittors who bear Attic demotics were inhabitants of Lemnos, 

we have no evidence that the formula ἀπιέναι ξένος/ξένη μετὰ ξένων indeed refers to a 

distinct status in Lemnos.  

However, ἀπιέναι ξένος/ξένη μετὰ ξένων may perhaps be seen as indicating a non-

resident status, that is, neither citizen nor “metic”, so that the manumitted slaves were 

herewith given freedom of movement, but not the right of residence (see also below). 

As already noted by Dimopoulou-Piliouni, this formula may have been no more than 

an additional stock phrase, “stressing the complete freedom of movement the freedman 

acquires only after the expiration of the paramonē condition, being finally able to leave 

and establish himself as ‘a foreigner among foreigners’”.65 This suggestion seems borne 

out by the fact that only five manumission documents contain this formula, which may 

indicate that in most cases other protection clauses seemed sufficient to the parties 

involved so that they did not find it essential to spell out what was taken for granted.66 

Further support for this conclusion may be found in the only other evidence we have of 

a similar formula, though referring to the other end of the scale of statuses. In 

Aristophanes’ Birds Euelpides explains to the audience the reason why he and 

                                                           
63  Rocca 2012a, 304; Rocca 2014, 157. Cf. Culasso Gastaldi 2015, 628. For resident foreigners 

in Lemnos, see Culasso Gastaldi 2015, 622-623; for tombstones of foreigners in Lemnos see 

also IG XII Suppl. 339 (with Cargill 1995, no. 896 and Rocca 2012a, 304 n. 58)—a woman 

from Alexandria; IG XII (8) 33—a couple from Herakleia Pontika and Sinope; cf. Culasso 

Gastaldi 2015, 625. 
64  Beschi 1996-1997 (2000), no. 25, VI and XIII (two women from Miletos), and XXII (a  

from Nikomedia). However, in the cases where women are manumittors, their husbands, who 

act as kyrioi, bear Attic demotics, which fact has led Culasso Gastaldi (2015, 627-628) to assume 

that these were mixed couples who belonged to the cleruchic population, resident in Lemnos.  
65  Dimopoulou-Piliouni 2008, 45. Cf. Rocca 2012a, 301. 
66  Rocca 2012a, 300. 



105  Rachel Zelnick-Abramovitz 

 

 
Dike - 21 (2018): 87-115 

 

Pisthetairos fled from Athens, contrasting their condition, their “disease”, to that of 

Sakas, a tragic poet often slandered for being of foreign origin:67 ὁ μὲν γὰρ ὢν οὐκ 

ἀστὸς ἐσβιάζεται, | ἡμεῖς δὲ φυλῇ καὶ γένει τιμώμενοι, | ἀστοὶ μετ᾽ ἀστῶν, οὐ 

σοβοῦντος οὐδενὸς | ἀνεπτόμεσθ᾽ ἐκ τῆς πατρίδος ἀμφοῖν ποδοῖν (“For he, not being a 

citizen, tried to force his way in, whereas we, of an honourable tribe and stock, astoi 

among astōn, though scared away by no one, have determinedly fled away from our 

fatherland”; ll. 32-35). I have deliberately left this formula untranslated, because the 

exact political and legal content of astos is disputed, but here it is clearly antithetical to 

a foreigner who lacks citizenship but is of a free status.68 Therefore, this passage may 

suggest that being “X among Xs” was, at least in Athens, an idiomatic expression, 

which, although based on and deriving from legal concepts, did not necessarily express 

in its immediate context a legal status. The label xenoi described non-citizens, freeborn 

and freed persons; the latter were specifically labelled apeleutheroi when a more precise 

differentiation between various statuses was needed. In light of the antithesis 

astoi/politai – xenoi, still attested both in and outside Athens even in the first century 

BCE,69 we may infer that manumitted slaves became free xenoi but not citizens or astoi. 

 

5 Concluding Observations 

 

The nature of our evidence makes it impossible to establish with certainty any of 

these possible explanations of this formula. Nevertheless, I would like to suggest a 

different direction of interpretation. Inscribed lists of names found in the sanctuary of 

the μεγάλοι θεοί, the Great Gods on the neighbouring island of Samothrake, the site of 

the famous Mysteries,70 show that slaves and manumitted slaves were among the 

                                                           
67  This Sakas, whose real name was Akestor, appears in the Attic sources, especially in comedy, 

as feigning citizenship: Metagenes fr. 13; Kratinos fr. 92 K.-A.; Kallias fr. 17 K.-A.; 

Theopompos Com. Fr. 60. In Ar. Wasps 1221 he is described as xenos. Cf. the Suda s.vv. Σάκας 

and Νομάδες. His nickname Sakas derived from the ethnic name Sakai, a Thracian or Skythian 

tribe, but in Metagenes and Theopompos he is described as Mysian.  
68  Cohen 2000, 50-63, reviews the occurrences of the word in the ancient sources, including its 

juxtaposition with xenos, along with modern opinions; he argues forcefully against the more 

prevalent idea that astos and politēs conveyed the same meaning of “citizen” and proposes that 

astoi in Athens were “a recognizable group of free local persons … including but not identical 

with the politai and including some but far from all the metics” (61). Astoi are also differentiated 

from foreigners and slaves, e.g. Thuc. 6.27.2. 
69  E.g. Maiuri, Nuova silloge 19, col. II, l. 8 (Rhodes); IC II 4.10, ll. 3-4 (Crete). 
70  On Samothrake, the cult of the Great Gods and the inscriptions, see Fraser 1960; Cole 1984; 

  Burkert 1993; Graham 2002; Gočeva 2002; Daumas 2005. 

https://epigraphy.packhum.org/book/245?location=446
https://epigraphy.packhum.org/book/245?location=446
https://epigraphy.packhum.org/book/291?location=1361
https://epigraphy.packhum.org/book/291?location=1361


 Kabeiroi, Manumitted Slaves and Xenoi      106 
 

 

Dike - 21 (2018): 87-115 

 

initiates and could even attain the stage of epoptai.71 For example, in IG XII (8) 195 + 

Suppl. P. 149 (37? BCE), ll. 13-14, five names are listed after the heading ἀπελεύθεροι, 

“manumitted slaves”.72 Slaves are listed either by their designation as δοῦλοι or ser(vus) 

(e.g. Fraser 1960, nos. 41, line 9; 47, line 9; 59, line 7; IG XII(8) 174, line 9), or we can 

surmise their status because they appear without patronymics and/or ethnics (e.g. IG 

XII(8) 205 = Fraser  1960, no. 34). Similar lists were found in Imbros, where another 

Kabeirion existed. Unlike the Samothrakian lists, IG XII(8) 84 and 85 (probably from 

the fourth or third century BCE) contain only first names, with no patronymics, 

demotics or ethnics, so there is no way of knowing the origins of these people or their 

status, but it is assumed that these inscriptions are lists of initiates.73 Side A of IG XII(8) 

87, however, reads: μύ̣[σ]της εὐ|σεβὴς Καλ|λὴν σπου|δαιογέλο[ι]|ος; side B contains 

four names in the same format as side A. The clear indication that these are lists of 

initiates, the word mystai, is also found in IG XII (8) 88 (where the word is restored) 

and 89, which records patronymics. 

No clear evidence for such lists comes from Lemnos, although Culasso Gastaldi 

suggests that the fragmentary list of sixteen single names found near Hephaistia (now 

lost), dated on palaeographic and morphological grounds to sometime before the middle 

of the fourth century BCE,74 could be a list of initiates, comparable to the lists from 

Imbros.75 There are no traces in Lemnos of initiation terminology similar to that found 

in Samothrake and Imbros. Furthermore, we do not even know whether slaves and 

manumitted slaves could actually be initiated in the Lemnian Kabeirion as in 

Samothrake, since the fragmentary inscription mentioned above contains no categories 

of the kind we find in Samothrake and in one of the inscriptions from Imbros, and all 

the names in it appear without patronymics or demotics. Yet, since the Great Gods of 

Samothrake have been identified since antiquity with the Kabeiroi,76 we should 

                                                           
71  See Bömer 1961, 145-149; Cole 1984, 42, 91, 93-99; Dimitrova 2008, 6, and passim. 
72  For manumitted slaves see also IG XII (8) 206, line 13 (first century BCE/first century CE); 

220, line 18 (first century CE); and in Latin, l(ibertus): e.g. IG XII (8) 173, ll. 3, 5 (66 BCE); 

174, l. 10 (first century BCE). See Cole 1984, 47, 91-99.   
73  IG XII (8) 86 is too fragmentary and preserves only one complete name. See Cargill 1995, 103- 

104; Dimitrova 2008, 79. 
74  Culasso Gastaldi 2012: 237-241, with a photo on p. 244, reproduced from Segre 1932-1933 (ed. 

pr.), 304-305 no. 10, who thought that this was a list of cleruchs. Susini 1952-1954, 318-319 

notes that this inscription, together with some others published by Segre, was already lost when 

he visited the island. Cf. Cargill 1995, 94. 
75  Culasso Gastaldi 2012: 239. 
76  Hdt. 2.51; Stesimbrotos of Thasos FGrH 107 F 20; Burkert 1993; Graham 2002, 249-250, who 

also summarizes the ancient and modern opinions for and against this connection. The Kabeiroi 

were also worshipped in Imbros: Hemberg 1950, 37-43; Ruhl 2010, 463. A Kabeiros is 



107  Rachel Zelnick-Abramovitz 

 

 
Dike - 21 (2018): 87-115 

 

consider the possibility that slaves or, at least, manumitted slaves were also initiated at 

the Kabeirion at Lemnos. 

The participation of slaves and manumitted slaves—and foreigners, xenoi, in 

general—in public religious activities was not permitted everywhere. The Eleusinian 

Mysteries were open to all people of any status, as were those in Samothrake and in 

Andania.77 Opinions are divided concerning the Kabeirion of Thebes,78 but slaves and 

foreigners were excluded from the Mysteries in Komyria.79 I would like to suggest that 

in the Lemnian Kabeirion, xenoi, including manumitted slaves, could be initiated.80 

This possibility is corroborated by Beschi’s assimilation of the Lemnian Mystery cult 

of the Kabeiroi to the Eleusinian Mysteries.81 If this hypothesis is valid, the formula 

ξένος/ξένη μετὰ ξένων would confirm these former slaves’ right to be initiated in the 

                                                           
mentioned in an epitaph from Samothrake: Dimitrova 2008, 83-84, no. 29, l. 14 (second-first 

century BCE?); see her explanation on pp. 87-88. 
77  On the admission to Eleusis see Bömer 1961, 149; Burkert 1983, 281; Bremmer 2014, 22. On 

  Andania: Gawlinski 2012, 27. 
78  Schachter 2003, 118 believes that manumitted slaves could be initiated at the Theban Kabeirion, 

based on a late third-century BCE list of dedications, which mention the dedication of silver 

hand- and foot-shackles by two people (IG VII 2420, lines 26-28: …μανος κὴ Μέ|νανδρος 

χειριπέδας κὴ πεδίσκας | [ἀρ]γουρίας, ὁλκὰ τρῖς δραχμή). Daumas 2005, 859-860, however, 

argues that the fact that the dedicated shackles were of silver suggests that shackles were part 

of the ritual; she compares them to a vase painting of the classical period, featuring initiates 

dancing with their feet shackled (she refers to Pl. 27, 1 in her book: Cabiriaca. Recherches sur 

l'iconographie du culte des Cabires, Paris, 1998), and infers that being chained was one of 

several activities that constituted the initiation ritual in the Theban Kabeirion. These chains may 

perhaps also be explained as analogous in a way to the iron rings, found both in Samothrake and 

in Lemnos and interpreted as artefacts worn by the initiates and linked to the role of metallurgy 

connected with the Kabeiroi and Hephaistos; for references and discussion see Bremmer 2014, 

29-30, and more fully  Blakely 2012; 2013. To this may also be adduced Pl. Ion 533d-536d, 

where Socrates compares the link established between spectators, actors and poet to a long chain 

of rings magnetized by the “Herklean stone” (see Blakely 2012: 62-64; 2013: 169-170). Against 

Daumas’s interpretation we may mention the Attic phialai exeleutherikai, the 100-drachmas 

weight phialai dedicated by manumitted slaves being acquitted in (fictitious or real) trials 

initiated by their former masters—an expensive dedication as well. For these inscriptions, see 

above, nn. 50 and 59. Bremmer 2014, 44 accepts that slaves were initiated at Thebes. 
79  Roussel 1927, 132 n. 1, 133; Graf 2003, 251; and see SEG 29 1081. Slaves were also excluded 

from other sanctuaries and rituals: Plut. Quaest. Rom. 16 (Mor. 267d) says that slaves and 

Aitolians were barred from the temple of Leukothea in Chaironeia. On inscriptions from the 

Cycladic prohibiting slaves’ participation see Butz 1996. But in many other places evidence 

points to slaves’ inclusion in the polis’s religious activity: see Bömer, 1961, 150, on the Roman 

period; Roussel 1987, 264-268, Bruneau 1970, 472, and Bruneau 1989, 51, on the participation 

of slaves in oriental cults in Delos, including serving in minor priestly offices. 
80  See, however, IG XII (3) 1294 from Thera (ca. end 2nd c. BC), which makes a clear distinction 

  between xenoi and apeleutheroi.  
81  Beschi 1994, 38; and cf. Graham 2002, 254-255; Marchiandi 2008, 31; Ficuciello 2013, 242- 

249. Culasso Gastaldi 2010a, 145-146 and n. 66, argues that the Lemnian Kabeirion does not 

show particular openness towards worshippers coming from outside the community of the local 

residents, in contrast to the Mystery cult of Samothrake. However, besides the absence of any 

solid proof for such exclusiveness, the similarity between the Lemnian and the Eleusinian cults 

may suggest that as in Eleusis, the Kabeirion in Lemnos was open to foreigners and slaves.  



 Kabeiroi, Manumitted Slaves and Xenoi      108 
 

 

Dike - 21 (2018): 87-115 

 

sanctuary where they had just been manumitted. As noted above, there was a non-

citizen population living in Lemnos. The foreign ethnics of some of the manumittors 

are further evidence that foreigners, xenoi, lived in or visited Lemnos and participated 

in the rituals there. It therefore seems plausible that foreigners could come to the 

Kabeirion and manumit there, and that manumitted slaves could participate and be 

initiated as xenoi. The fact that evidence of manumission in a Kabeirion comes only 

from Lemnos might be explained by assuming that this was a local version of the cult. 

In this article I hope to have shown the importance of the Lemnian manumission 

inscriptions and the intricate questions they raise in the context of the cult of the 

Kabeiroi and of manumission practices in Lemnos and/or Athens in the late Hellenistic 

and Roman periods, and to have drawn attention to possible ways of understanding 

them. Hopefully, future epigraphic finds will add to our understanding of these issues 

and help in contextualizing these inscriptions within the broader study of slaveholding 

and manumission in the ancient Greek world.  

  



109  Rachel Zelnick-Abramovitz 

 

 
Dike - 21 (2018): 87-115 

 

Bibliography 

 

Accame 1941-43 (1948) = S. Accame, “Iscrizioni del Cabirio di Lemno”, ASAtene 19-

21 1941-43 (1948): 75-105. 

Beschi 1994 = L. Beschi, 1994. “I Tirreni di Lemno alla luce dei recenti dati di scavo”, 

in Magna Grecia, Etruschi e Fenici. Atti del trentatreesimo convegno di studi sulla 

Magna Grecia, Taranto, 8-13 ottobre 1993 (1994): 23-50. 

Beschi 1996-1997 (2000) = L. Beschi, “Il cabirio di Lemno: testimonianze letterarie ed 

epigrafiche”, ASAtene 74-75, 1996-1997 (2000): 7-145.  

Beschi 2003 = L. Beschi, “Il primitivo Telesterio del Cabirio di Lemno (campagne di 

scavo 1990-1991)”, ASAtene 81 (2003): 963-1022. 

Blakely 2012 = S. Blakely, “Toward an Archaeology of Secrecy: Power, Paradox, and 

the Great Gods of Samothrace”, Archeological Papers of the American 

Anthropological Association 21.1 (2012): 49-71. 

Blakely 2013 = S. Blakely, “Daimones in the Thracian Sea: Mysteries, Iron, and 

metaphors”, Archiv für Religionsgeschichte 14.1 (2013): 155-182. 

Bowden 2015 = H. Bowden, “Nameless Gods: Mystery Cults, Myth, Ritual and Greek 

Polis Religion”, Kodai 16 (2015): 31-42. 

Bremmer 2014 = J.N. Brammer, Initiation into the Mysteries of the Ancient World, 

Berlin: De Gruyter 2014. 

Bruneau 1970 = Ph. Bruneau, Recherches sur les cultes de Délos à l’époque 

hellénistique et à l’époque impériale, Paris : Bibliothèque des écoles françaises 

d’Athènes et de Rome 1970.  

Bruneau 1989 = Ph. Bruneau, “L’esclavage à Délos”, in M.-M. Mactoux and E. Geny 

(eds.), Mélanges Pierre Lévêque, Vol. 3 (1989), Annales Littéraires de l’Université 

de Besançon 404, Paris, 41-52. 

Burkert 1970 = W. Burkert, “Jason, Hypsipyle, and New Fire at Lemnos. A Study in 

Myth and Ritual”, CQ 20.1 (1970): 1-16. 

Burkert 1983 = W. Burkert, Homo Necans. The Anthropology of Ancient Greek 

Sacrificial Ritual and Myth, translated from German by Peter Bing, Berkeley – Los 

Angeles – London: University of California Press 1983. 

Burkert 1985 = W. Burkert, Greek Religion, translated from the German, Oxford: B. 

Blackwell 1985. 



 Kabeiroi, Manumitted Slaves and Xenoi      110 
 

 

Dike - 21 (2018): 87-115 

 

Burkert 1993 = W. Burkert, “Concordia Discors: The Literary and Archaeological 

Evidence on the Sanctuary at Samothrace”, in: N. Marinatos and R. Hägg, Greek 

Sanctuaries: New Approaches, London: Routledge 1993, 178-191.  

Butz 1996 = P. Butz, “Prohibitionary Inscriptions, Ξένοι, and the Influence of the Early 

Greek Polis”, in R. Hägg (ed.), The Role of Religion in the Early Greek Polis, 

Stockholm: Acta Instituti Atheniensis Regni Sueciae, 8 (1996), XIV, 75-95. 

Cabanes 1976 = P. Cabanes, L’Epire de la mort de Pyrrhos à la conquête romaine, 272-

167 av. J.C., Paris : Belles Lettres 1976. 

Cargill 1995 = J. L. Cargill, Athenian Settlements of the Fourth century B.C. 

(Mnemosyne SUPPL. 145), Leiden, New York and Kōln: Brill 1995. 

Clinton 2003 = K. Clinton, “Stages of Initiation in the Eleusinian and Samothracian 

Mysteries”, in M.B. Cosmopoulos (de.), Greek Mysteries. The Archaeology and 

Ritual of Ancient Greek Secret Cults, London and New York: Routledge 2003, 50-

78. 

Cohen 1992 = E.E. Cohen, Athenian Economy and Society, Princeton N.J.: Princeton 

University Press 1992.  

Cohen 2000 = E.E. Cohen, The Athenian Nation, Princeton, NJ: Princeton University 

Press 2000. 

Cole 1984 = S.G. Cole, Theoi Megaloi: The Cult of the Great Gods at Samothrace, 

Leiden: Brill 1984. 

Cole 1989 = S.G. Cole, , The Mysteries of Samothrace during the Roman Period II.18.2 

(1989) 1564-1598. 

Culasso Gastaldi 2006 = E. Culasso Gastaldi, “Lemnos: i cippi di garanzia”, ASAtene 

84 (2006): 509-550. 

Culasso Gastaldi 2009 = E. Culasso Gastaldi, “Cleruchie? Non cleruchie? Alcune 

riflessioni sugli insediamenti extraterritoriali di Atene”, in R. Scuderi and C. Zizza 

(eds.), In ricordo di Dino Ambaglio, Atti del convegno Università di Pavia, 9-10 

dicembre 2009, Pavia: Pavia University Press, 115-146. 

Culasso Gastaldi 2010a = E. Culasso Gastaldi, “Lemno e il V secolo”, ASAtene 88 

(2010): 135-147. 

Culasso Gastaldi 2010b = E. Culasso Gastaldi, “L’isola di Lemnos attraverso la 

documentazione epigrafica”, ASAtene 88 (2010): 347-364.  



111  Rachel Zelnick-Abramovitz 

 

 
Dike - 21 (2018): 87-115 

 

Culasso Gastaldi 2011= E. Culasso Gastaldi, “Una storia di marmi riscoperti”, 

Historiká 1.2 (2011): 67-74. 

Culasso Gastaldi 2012 = E.Culasso Gastaldi, “Ancora sui Catalogi generis incerti: una 

riflessione lemnia”, Historiká 2 (2012) 233-245. 

Culasso Gastaldi 2015 = E.Culasso Gastaldi, “Composizione e mobilità sociale di una 

cleruchia: l’esempio di Lemnos e non solo”, in A.P. Matthaiou and N. Papazarkadas 

(eds.), Axon. Studies in Honor of Ronald S. Stroud, Athine: Hellēnikē Epigraphikē 

Hetaireia, Vol. II (2015), 599-637. 

Darmezin 1999 = L. Darmezin, Les affranchissements par consécration en Béotie et 

dans le monde grec hellénistique, Nancy : A.D.R.A., Paris : Diffusion De Boccard 

1999. 

Daumas 1997 = M. Daumas, “Des Cabires thébains aux Grands Dieux de Samothrace : 

aspects d'une recherche sur un culte à mystères”, Revue archéologique 1 (1997): 

201-209.  

Daumas 2005 = M. Daumas, “De Thèbes à Lemnos et Samothrace : Remarques 

nouvelles sur le culte des Cabires”, Topoi 12/13 (2005) : 851-881. 

Davies 1971 = J.K. Davies, Athenian Propertied Families, 600-300 B.C., Oxford: 

Clarendon Press 1971.  

Delcourt 1982 = M. Delcourt, Héphaistos ou la légende du magicien, Paris : Belles 

Lettres 1982. 

Dimitrova 2008 = N.M. Dimitrova, Theoroi and Initiates in Samothrace, Hesperia 

Supplements vol. 37 (2008), The American School of Classical Studies at Athens. 

Dimopoulou-Piliouni 2008 = A. Dimopoulou-Piliouni,“Apeleutheroi: Metics or 

Foreigners?” Dike 11 (2008): 27-50. 

Ficuciello 2013 = L. Ficuciello, Cultura, storia, archeologia, topografia di un’isola del 

nord-Egeo (Monografie della Scuola Archeologica di Atene e delle Missioni 

Italiane in Oriente 20, 1/1), Athens: Scuola Archeologica Italiana di Atene 2013. 

Fraser 1960 = P.M. Fraser, Samothrace: The Inscriptions on Stone, London: Routledge 

& Kegan Paul 1960. 

Gagliardi 2009/2010 = L. Gagliardi, “I paroikoi delle città dell’Asia Minore in età 

ellenistica e nella prima età romana”, Dike 12/13 (2009/2010): 303-322. 

Gauthier 1980 = Ph.Gauthier, “Études sur des inscriptions d’Amorgos”, BCH 104 

(1980): 197-220. 

http://www.jstor.org/publisher/ascsa
http://www.jstor.org/publisher/ascsa


 Kabeiroi, Manumitted Slaves and Xenoi      112 
 

 

Dike - 21 (2018): 87-115 

 

Gawlinski 2012 = L. Gawlinski, The Sacred Law of Andania. A New Text with 

Commentary, Berlin/Boston: De Gruyter.  

Gočeva 2002 = Z. Gočeva, “Le culte des Grands Dieux de Samothrace à la période 

hellénistique”, Kernos 15 (2002) : 309-315. 

Graham 2002 = A.J. Graham, “The Colonization of Samothrace”, Hesperia 71.3 

(2002): 231-260. 

Hemberg 1950 = B. Hemberg, Die Kabiren, Uppsala: Almqvist & Wiksells 1950. 

Herz 2001 = P.Herz, “Das Bürgerrechtsdekret von Ephesos: Inschriften von Ephesos 8. 

Gedanken zur Gesellschaft im spätrepublikanischen Kleinasien”, in H. Bellen and 

H. Heinen (eds.), Fünfzig Jahre Forschungen zur antiken Sklaverei an der Mainzer 

Akademie, 1950–2000, Miscellanea zum Jubiläum, F. Steiner, Stuttgart 2001: 185–

207. 

Kamen 2012 = D. Kamen, “Manumission, Social Rebirth, and Healing Gods in Ancient 

Greece”, in S. Hodkinson and D. Geary (eds.), Slaves and Religions in Graeco-

Roman Antiquity and Modern Brazil, Newcastle upon Tyne: Cambridge Scholars 

Publishing 2012: 74-194. 

Kamen 2013 = D. Kamen, Status in Classical Athens, Princeton and Oxford: Princeton 

University Press 2013. 

Larson 2007 =  J. Larson, Ancient Greek Cults, New York and London: Routledge 2007. 

Levi 1996 = D. Levi, “Il Cabirio di Lemno”, in: Χαριστήριον εἰς Α.Κ. Ὠρλάνδον, vol. 4 

(1996), Athēnai: Archaiologikē Hetaireia, 110-132. 

Marchiandi 2002 = D. Marchiandi “Fattorie e periboli funerari nella chora di Efestia 

(Lemnos): l’occupazione del territorio in una cleruchia ateniese tra V e IV sec. a. 

C.”, ASAtene 80 (2002): 487-583. 

Marchiandi 2008 = D. Marchiandi, “Riflessioni in merito allo statuto giuridico di 

Lemno nel V secolo A.C. La ragnatela bibliografica e l’evidenza archeologica: un 

dialogo possible?” ASAtene 86 (2008): 11-39. 

Marchiandi 2016 = D. Marchiandi, “Efesto a Lemno: ‘la più cara tra tutte le terre’ e il 

fuoco automaton”, in  F. Longo, R. Di Cesare, S. Privitera (eds.), ΔΡΟΜΟΙ. Studi 

sul mondo antico offerti a Emanuele Greco dagli allievi della Scuola Archeologica 

Italiana di Atene, Vol. II (2016), Athens–Paestum: Pandemos, 743-772. 

Martin 1987 = R.P. Martin, “‘Lysistrata’ and the Lemnian Women”, Classical Antiquity 

6.1 (1987): 77-105. 

https://www.ibs.it/search/?ts=as&query=f.+longo&searchField=Contributors
https://www.ibs.it/search/?ts=as&query=f.+longo&searchField=Contributors
https://www.ibs.it/search/?ts=as&query=r.+di+cesare&searchField=Contributors
https://www.ibs.it/search/?ts=as&query=r.+di+cesare&searchField=Contributors
https://www.ibs.it/search/?ts=as&query=s.+privitera&searchField=Contributors
https://www.ibs.it/search/?ts=as&query=s.+privitera&searchField=Contributors


113  Rachel Zelnick-Abramovitz 

 

 
Dike - 21 (2018): 87-115 

 

Meyer 2010 = E. Meyer, Metics and the Athenian Phialai-Inscriptions: A Study in 

Athenian Epigraphy and Law. Historia Einzelschriften vol. 208. Stuttgart: Franz 

Steiner Verlag 2010. 

Niku 2004 = M. Niku, “When and Why did the Athenian μετοικία System Disappear? 

The Evidence of the Inscriptions”, Arctos 38 (2004): 76–93. 

Niku 2007 = M. Niku, The official status of the foreign residents in Athens, 322–120 

B.C. Helsinki 2007. 

Osborne 1999 = R. Osborne, Review of N. Salomon, Le cleruchie di Atene. Caratteri 

et funzione. Pisa: Edizioni ETS 1997, in JHS 119 (1999): 207. 

Parker 1994 = R. Parker, “Athenian Religion Abroad”, in: R. Osborne and S. 

Hornblower (eds), Ritual, Finance, Politics: Athenian Democratic Accounts 

Presented to David Lewis, Oxford: Oxford University Press 1994: 339-346. 

Patterson 1982 = O. Patterson, Slavery and Social Death: A Comparative Study, 

Cambridge, Mass.: Harvard University Press 1982. 

 Petsas 2000 = Ph.M. Petsas, Inscriptions du sanctuaire de la Mère des Dieux 

Autochtone de Leukopetra, Athènes : Centre de Recherches de l’Antiquité Grecque 

et Romaine, Fondation Nationale de la Recherche Scientifique ; Paris : Diffusion de 

Boccard 2000. 

Rhodes-Osborne 2003 = P.J. Rhodes and R. Osborne, Greek Historical Inscriptions, 

404-323 BC, Oxford University Press 2003.  

Rocca 2011 = F. Rocca, “IG II² 1560 e la pratica della manomissione ad Atene: alcune 

osservazioni”, Historiká 1 (2011): 247-268. 

Rocca 2012a = F. Rocca, “Le iscrizioni di manomissione dal Cabirio di Lemno”, in E. 

Culasso Gastaldi and D. Marchiandi (eds.), Gli Ateniesi fuori dall’Attica: Modi 

d’intervento e di controllo del territorio, Proceedings of the Congress at Torino 

2010, Athens: Scuola archeologica italiana di Atene (ASAtene 88) 2012: 289-308. 

Rocca 2012b = F. Rocca, “La manomissione al femminile. Sulla capacità economica 

delle donne in Grecia in età ellenistica: l’apporto degli atti di affrancamento, 

Historiká 2: 247-272. 

Rocca 2014 = F. Rocca, “The Manumission Inscriptions from Lemnos: Some News”, 

Historiká 4 (2014): 145-164. 

Rocca 2015 = F. Rocca, “La liberazione degli schiavi e il teatro”, Epigraphica 77 

(2015): 9-37. 



 Kabeiroi, Manumitted Slaves and Xenoi      114 
 

 

Dike - 21 (2018): 87-115 

 

Roussel 1927 = P. Roussel, “Les mystères de Panamara”, BCH 51 (1927): 123-137. 

Roussel 1987 = P. Roussel, Délos, colonie athénienne, a revised reprint, Paris : De 

Boccard 1987 (originally published in 1916). 

Ruhl 2010 = B. Ruhl, “Gli ateniesi sull’isola di Imbro”, ASAtene 88: 454-508. 

Salomon 1997 = N. Salomon, Le cleruchie di Atene. Caratteri e funzione. Pisa: Edizioni 

ETS 1997. 

Samuel 1965 = A.E. Samuel, “The Role of the Paramone Clauses in Ancient 

Documents”, JJP 15 (1965): 221-311. 

Schachter 1986 = A. Schachter, Cults of Boiotia, Vol. II (1986), BICS Supplement 38.2, 

London: University of London, Institute of Classical Studies: 66-110. 

Schachter 2003 = A. Schachter, “Evolution of a Mystery Cult. The Theban Kabiroi”, in 

M.B. Cosmopoulos (ed.), Greek Mysteries. The Archaeology and Ritual of Ancient 

Greek Secret Cults, London and New York: Routledge 2003: 112-142. 

Segre 1932-1933 = M. Segre, “Iscrizioni greche di Lemno”, ASAtene 15-16 (1932-

1933): 289-314. 

Sosin 2015 = J.D. Sosin, “Manumission with Paramone: Conditional Freedom?”, TAPA 

145: 325-381. 

Strubbe 2001 = J.H.M. Strubbe, “Bürger, Nicht-Bürger und Polis-Ideologie”, in: K. 

Demoen (ed.), The Greek City from Antiquity to the Present. Historical Reality, 

Ideological Construction, Literary Representation, Louvain: Peeters 2001: 27-39. 

Sugliano 2001 = A. Sugliano, “Cittadini, pareci, stranieri: le categorie giuridiche e 

sociali nelle città greche d’Asia Minore fra III e I secolo a.C.”, MedAnt 4 (2001): 

293-324. 

Susini 1952-1954 = G. Susini, “Note di epigrafia lemnia”, ASAtene 30-32 (1952-1954): 

317-340. 

Tracy 1988 = S.V: Tracy, “Ephebic Inscriptions from Athens: Addenda and 

Corrigenda”, Hesperia 57.3 (1988): 249-252. 

Trevett 1992 = J. Trevett, Apollodorus the Son of Pasion, Oxford: Clarendon Press 

1992. 

Westermann 1945 = W.L. Westermann, “Between Slavery and Freedom”, American 

Historical Review 50 (1945): 213-27. 

Westermann 1950 = W.L. Westermann, “Extinction of Claims in Slave Sales at 

Delphi”, JJP 4 (1950): 49-61. 



115  Rachel Zelnick-Abramovitz 

 

 
Dike - 21 (2018): 87-115 

 

Westermann 1955 = W.L. Westermann, The Slave Systems of Greek and Roman 

Antiquity, Philadelphia. 

Young Forsyth 1984 = Ph. Young Forsyth, “Lemnos Reconsidered”, Echos du monde 

classique: Classical Views n.s. 3, 28.1 (1984): 3-14. 

Zelnick-Abramovitz 2005a = R. Zelnick-Abramovitz, Not Wholly Free. The Concept 

of Manumission and the Status of Manumitted Slaves in the Ancient Greek World, 

Leiden and Boston: Brill 2005. 

Zelnick-Abramovitz 2005b = R. Zalnick-Abramovitz, “The Phrase ξενικῇ λύσει in 

Manumission Inscriptions”, ZPE 153 (2005): 108-113. 

Zelnick-Abramovitz 2013 = R. Zelnick-Abramovitz, Taxing Freedom in Thessalian 

Manumission Inscriptions, Leiden and Boston: Brill 2013. 

 Zelnick-Abramovitz 2019 = R. Zelnick-Abramovitz, “The Status of Slaves 

Manumitted under Paramonē: A Reappraisal”, in: G. Thür, U. Yiftach, and R. 

Zelnick-Abramovitz (eds.), Symposion 2017, Akten der Gesellschaft für griechische 

und hellenistische Rechtsgeschichte, Band 27, Wien: Österreichischen Akademie 

der Wissenschaften, 377-401. 

 



 



 

Dike - 21 (2018): 117-193 

Alberto Maffi 

Rassegna critica 

 

 

 
Sommario: 

 
P. Perlman (ed.), Ancient Greek Law in the 21st Century       118 

Ilias N. Arnaoutoglou, Ἐπετηρὶς τοῦ Κέντρου Ἐρεύνης τῆς Ἱστορίας τοῦ  

Ἑλληνικοῦ Δικαίου            120 

M. Canevaro, Demostene, Contro Leptine. Introduzione, Traduzione e  

Commento Storico            120 

Edward E. Cohen, Athenian Prostitution. The Business of Sex      137 

A. Colorio, Enechyron. Economia, società e garanzia mobiliare del credito nell’ 

Atene classica            139 

M.F. Cursi (a cura di), XII Tabulae. Testo e commento       139 

J. Fouquet u. L. Gaitanou (Hrsg.), Im Schatten der Alten? Ideal und  

Lebenswirklichkeit im römischen Griechenland        146 

G. Genevrois, Le vocabulaire institutionnel crétois d’après les inscriptions (VIIᵉ- 

IIᵉ s. av. J.-C.)            147 

S. Georgoudi et F. de Polignac (ed.), Relire Vernant       152 

Francesco Guizzi, Gortina (1000-450 a.C.). Una città cretese e il suo Codice    154 

M. Baumann u. S. Froehlich mit J. Börstinghaus (hrsg.), Auf segelbeflügelten  

Schiffen das Meer befahren. Das Erlebnis der Schiffsreise im späten Hellenismus  

und in der römischen Kaiserzeit          166 

H. Schneider, Antike zwischen Tradition und Moderne. Gesammelte Schriften 

zur Wirtschafts-, Technik-, und Wissenschaftsgeschichte (hrsg. von K. Ruffing u.  

K. Dross-Krüpe)            167 

K. Ruffing u. K. Dross-Krüpe (hrsg.), Emas non quod opus est, sed quod necesse  

est. Beiträge zur Wirtschafts-, Sozial-, Rezeptions- und Wissenschaftsgeschichte  

der Antike. Festschrift f. Hans-Joachim Drexhage zum 70. Geburtstag     167 

L. Loddo, Solone demotikotatos. Il legislatore e il politico nella cultura  

democratica ateniese            169 

K. Matijević, Die lex sacra von Selinunt: Totenmanipulation in der Archaik und 

Klassik              173 

R. Osborne and P.J. Rhodes, Greek Historical Inscriptions. 478-404 BC     173 

S. Peels, Hosios. A Semantic Study of Greek Piety        175 

C. Pelloso (a cura di), Atene e oltre. Saggi sul diritto dei Greci      176 

W. Riess (hrsg.), Colloquia Attica. Neuere Forschungen zur Archaik, zum 

athenischen Recht und zur Magie          184 

J. Zurbach, Les hommes, la terre et la dette en Grèce c. 1400 – c. 500 a.C.    188 

 



Rassegna critica      118 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

P. Perlman (ed.), Ancient Greek Law in the 21st Century, Univ. of Texas Press, 

Austin 2018, p. IX + 228. Il volume raccoglie i contributi presentati a un convegno, 

organizzato da Paula Perlman, che si è tenuto a Austin nel 2011 in onore di Michael 

Gagarin. Contiene un’Introduzione scritta da Adriaan Lanni e Robert W. Wallace (p. 1-

9) in cui vengono presentati i singoli contributi, e undici capitoli, di cui fornisco qui la 

lista completa: 1 Robert W. Wallace, Administering Justice in Ancient Athens: 

Framework and Core Principles (p. 10-24); 2 Eva Cantarella, Revenge and Punishment 

(p. 25-34); 3 Michael Gagarin, Hyperide’s Against Athenogenes and the Athenian Law 

on Agreements (p. 35-53); 4 Edward E. Cohen, Slaves Operating Business: Legal 

Ramifications for Ancient Athens – and for Modern Scholarship (p. 54-69); 5 Alberto 

Maffi, Toward a New Shape of the Relationship between Public and Private Law in 

Ancient Greece (p. 70-84); 6 Martin Dreher, “Heiliges Recht” and “Heilige Gesetze”: 

Law, Religion and Magic in Ancient Greece (p. 85-103); 7 Lene Rubinstein, Summary 

Fines in Greek Inscriptions and the Question of “Greek Law” (p. 104-143); 8 Julie 

Velissaropoulos-Karakostas, Soft Law in Ancient Greece? (p. 144-156); 9 Adriaan 

Lanni, From Anthropology to Sociology: New Directions in Ancient Greek Law 

Research (p. 157-171); 10 Mogens Herman Hansen, Oral Law in Ancient Greece? (p. 

172-192); 11 Gerhard Thür, The Future of Classical Oratory (p. 193-207). Il volume si 

chiude con l’Indice delle fonti, l’Indice analitico e l’Indice delle parole greche 

(traslitterate).  

Come si evince dal titolo del volume, l’intenzione dei promotori del convegno 

era quella di convocare alcuni dei più noti e sperimentati cultori del diritto greco antico 

per fare il punto sulle prospettive di ricerca di medio e lungo periodo. Si può senz’altro 

affermare che la maggior parte dei partecipanti ha corrisposto a questa aspettativa. 

1 Il contributo di Robert W. Wallace si articola in due sezioni. La prima riprende 

in esame due questioni molto dibattute in dottrina a proposito della natura delle leggi in 

Grecia: da un lato, se prevalgano le leggi a contenuto procedurale rispetto a quelle a 

contenuto sostanziale; dall’altro, come sia possibile applicare leggi che sono formulate 

spesso in termini molto generali e autoreferenziali (“chi commette hybris…, chi si rende 

colpevole di asebeia” ecc.). L’A. sostiene che occorre guardare alla formulazione della 

pretesa dell’attore ovvero dell’atto d’accusa: è attraverso questo documento che il 

contenuto eventualmente vago della fattispecie prevista dalla legge trovava la sua 

applicazione al caso concreto (si potrebbe aggiungere in collaborazione fra la parte e il 

magistrato). Inoltre, non esistendo qualcosa di paragonabile a un codice di procedura 

civile o penale, praticamente ogni legge conteneva un riferimento specifico alla 

procedura da seguire per darle attuazione. Nella seconda sezione l’A. individua nella 

tutela dell’interesse pubblico il criterio che guidava la decisione dei giudici popolari e 

che, di conseguenza, si rispecchia nella composizione delle orazioni giudiziarie. 

2 Eva Cantarella, ribadendo la distinzione concettuale e pratica fra vendetta 

privata e punizione pubblica, viene in un certo senso a confermare il punto di vista 

espresso da Wallace nell’ultima parte del suo contributo. 

3 Michael Gagarin riprende in esame la vexata quaestio della legge 

sull’homologia su cui si basa l’orazione contro Atenogene di Iperide. Al termine di un 

accurato esame della dottrina più recente, l’A. conferma l’esistenza della legge 

nell’ordinamento ateniese e ritiene che essa non riconoscesse la validità di accordi 

ingiusti e illegali, anche se questo requisito non era esplicitamente formulato dal 



119  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

legislatore. Importanti sono in particolare le osservazioni concernenti i criteri di 

interpretazione di un testo di legge che erano messi in pratica in sede giudiziaria: 

nonostante l’assenza dei giuristi in Grecia, si deve ritenere che “common Athenian 

values and beliefs significantly constrained the range of possible interpretations of the 

bare text of the law” (p. 49). 

4 Edward E. Cohen riprende anch’egli in esame l’orazione di Iperide contro 

Atenogene, ricollegandosi alla discussione che si ebbe in seguito alla relazione che 

tenni al Symposion 2007. L’A. ribadisce con molta eleganza la sua convinzione che gli 

schiavi nell’Atene del IV secolo fossero dotati di un’autonomia non soltanto economica 

ma anche giuridica. Ciò significa che rispondevano personalmente dei debiti contratti 

nel corso dell’attività economica loro affidata dal padrone e potevano stare in giudizio 

nei processi relativi a quella stessa attività. 

5 Nel mio contributo ho ripreso la questione del rapporto tra attori pubblici e 

attori privati con particolare riguardo allo svolgimento delle attività di pubblica 

rilevanza. 

6 Martin Dreher affronta le difficili questioni metodologiche relative allo studio 

di un settore importante e ben documentato degli ordinamenti giuridici greci, cioè il 

“diritto sacro”. 

7 In quello che risulta essere il più ampio e articolato saggio dell’intera raccolta 

Lene Rubinstein affronta il tema del potere di irrogare multe al di fuori di un 

procedimento giudiziario, di cui godevano i magistrati tanto nei regimi democratici 

quanto nei regimi oligarchici. 

8 Julie Velissaropoulos si interroga sulla possibilità di applicare alla 

documentazione greca la nozione di “soft law”, cioè di “rules which do note originate 

in the legislative bodies authorized by the constitution to formulate and enact rules of 

law” (p. 145), e sottolinea l’utilità di tale nozione specie con riferimento alle relazioni 

internazionali nel mondo greco antico. 

9 Dopo aver mostrato l’importanza della prospettiva antropologica negli 

sviluppi recenti degli studi di diritto greco, Adriaan Lanni riprende alcune delle tesi del 

suo libro Law and Order in Ancient Athens del 2016, per dimostrare l’interesse di una 

prospettiva di ricerca tesa a indagare le ricadute socioeconomiche dell’applicazione 

delle norme. La sua attenzione si concentra quindi su due temi significativi: “Law and 

economics” (p. 161-165) e “Social norms theory” (p. 165-167). 

10 Mogens Herman Hansen si interessa di “legislation and law in the sense of 

coercive general rules” prima che i Greci cominciassero a scrivere le leggi (p. 172). 

Nella prima parte del suo saggio passa in rassegna una serie di luoghi e di popolazioni 

presso le quali è attestata la trasmissione orale di leggi create da un legislatore o da 

un’assemblea legiferante: Islanda, Longobardi, Eritrea, Incas, Valencia nel Medioevo, 

Albania. Per quanto riguarda il mondo greco l’A. rivaluta l’importanza delle leggi orali 

soprattutto in ambito costituzionale e religioso e sottolinea l’importanza di uno studio 

comparato della trasmissione orale delle leggi. 

11 Al centro della comunicazione di Gerhard Thür sta l’esposizione del suo 

metodo di analisi (si potrebbe dire ‘decostruzione’) della tecnica di redazione del 

discorso giudiziario nell’oratoria attica. L’A. la definisce “Isolierung der Fakten” (p. 

197): l’oratore, in particolare l’attore/accusatore, comunica fatti veri ma li manipola o 

nel senso di presentarli sotto una luce distorta oppure in un ordine che non corrisponde 



Rassegna critica      120 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

al modo in cui si sono effettivamente svolti. Genera così nei giudici “complex 

associations” che la controparte riuscirà difficilmente a smontare (p. 200). Gli esempi 

addotti dall’A. sono tratti dal nuovo frammento dell’orazione contro Timandro di 

Iperide e da Dem. 29. La mia obiezione all’applicazione di questo metodo è sempre 

stata che una sistematica manipolazione dei fatti avrebbe offerto alla controparte la 

possibilità di controbattere con maggiore facilità rafforzando la propria posizione 

processuale; d’altra parte è fisiologico che gli stessi fatti siano interpretati in modi e da 

punti di vista diversi dai due contendenti senza bisogno di ricorrere a manipolazioni che 

sfociano in falsificazioni. In ogni caso ogni metodo di interpretazione va verificato alla 

prova della lettura del testo specifico.  

 

 

Ilias N. Arnaoutoglou, Ἐπετηρὶς τοῦ Κέντρου Ἐρεύνης τῆς Ἱστορίας τοῦ 

Ἑλληνικοῦ Δικαίου, Academy of Athens. Research Centre for the History of Greek Law, 

47, Athens 2017, p. 273. Soprattutto il primo dei lavori contenuti in questo volume 

interessa gli studiosi di diritto greco. Si tratta di I.N. Arnaoutoglou, Uses of legal rules 

in the forensic speeches of classical Athens, p. 9-41. L’A. si propone di indagare la 

funzione che i testi di legge svolgevano nelle orazioni giudiziarie attiche del IV sec. 

a.C. I testi venivano letti dal cancelliere oppure parafrasati dalla parte interessata, 

spesso manipolati. Lo scopo a cui mirava la loro lettura era o quello di sostenere le 

proprie ragioni o di mostrare l’illiceità di quelle fatte valere dall’avversario. 

 

 

M. Canevaro, Demostene, Contro Leptine. Introduzione, Traduzione e 

Commento Storico, Berlin/Boston 2016, VIII + 529 p. 

Il procedimento legislativo ateniese del IV sec. a.C., ovvero la nomothesia, 

continua a presentare numerosi punti oscuri. Va quindi senz’altro riconosciuto all’A. il 

merito di aver coraggiosamente affrontato il tema, intervenendo con questo libro, e con 

numerosi articoli precedenti e successivi, in un dibattito dottrinario che si era riacceso 

nell’ultimo trentennio del secolo scorso soprattutto ad opera di MacDowell, Hansen, 

Rhodes, per poi pressoché scomparire dall’orizzonte degli studi sulla democrazia 

ateniese. Non è questo naturalmente il luogo per un riesame critico di tutta la tematica. 

Mi limiterò a segnalare, per rendere comprensibile le considerazioni che svolgerò in 

seguito, che i punti critici tuttora irrisolti si concentrano intorno a due ordini di 

problemi. Da un lato le fonti sembrano dar conto di una molteplicità di procedure 

attraverso cui i nomoteti erano chiamati a introdurre nell’ordinamento ateniese un 

nuovo testo di legge. Sarebbe così possibile distinguere una procedura per così dire 

ordinaria da procedure che potremmo definire abbreviate ed eventuali. In base alla 

prima, all’inizio dell’anno venivano presentate in assemblea proposte di legge a cui 

conseguiva un confronto fra legge vecchia e legge nuova di fronte ai nomoteti: è quanto 

risulta in particolare dai testi di legge inseriti in Dem. 24. 20-23 e 33. In base alle 

seconde il proponente di una nuova legge, forte di un’autorizzazione dell’assemblea, 

avrebbe potuto convocare i nomoteti per far approvare una proposta di legge in 



121  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

conformità a quello che potremmo definire con terminologia moderna un rito 

abbreviato. L’apparente legittimità di tali procedure sommarie pare confermata proprio 

dalle due orazioni demosteniche contro Leptine (Dem. 20) e contro Timocrate (Dem. 

24), dato che i nomoteti hanno approvato mediante procedure di questo tipo le leggi da 

essi rispettivamente proposte; tuttavia non è chiaro in che rapporto stiano con la 

procedura “ordinaria” (Nella dottrina anglosassone le due normative sono note sotto gli 

appellativi di “Review law” e di “Repeal law”). Il secondo ordine di problemi, che si 

intreccia strettamente con il primo, consiste nell’individuare il ruolo che nel 

procedimento legislativo svolgevano i tre principali organi costituzionali coinvolti, 

ossia l’assemblea, il tribunale e il collegio dei nomoteti (il ruolo della Boule appare in 

sostanza marginale). Per quanto riguarda in particolare l’aspetto giudiziario, si tratta di 

capire se giochino un ruolo nel procedimento legislativo, e se sì, quale ruolo, le due 

azioni giudiziarie pubbliche note con i nomi di graphe paranomon e di graphe nomon 

mē epitedeion theinai (la cui esistenza è confermata da AP 59.2). 

Fondandosi sugli studi da lui condotti (in parte in collaborazione con E.M. 

Harris) sull’autenticità dei documenti inseriti nelle orazioni attiche, l’A. ha sostenuto 

(The Documents in the Attic Orators, Oxford 2013, p. 94-103) che i testi di legge relativi 

alla nomothesia contenuti in Dem. 24 non siano autentici (affermazione a mio parere 

discutibile se intesa nel suo significato più radicale: v. la mia recensione in “Dike” 15, 

2012, p. 212-215, e le considerazioni che svolgerò infra su Dem. 24.33). Partendo da 

questa premessa, il campo resta libero per ricostruire, in particolare grazie all’analisi di 

Dem. 20, quella che l’A. ritiene fosse la procedura ordinaria di nomothesia.  

Il processo contro Leptine si basa sull’esistenza di una legge che proibisce di 

presentare una proposta di legge contraria a una o più leggi esistenti senza averne 

ottenuto l’abrogazione (Dem. 24.32 e 34). Contro colui che contravviene a 

quest’obbligo qualunque cittadino potrà procedere in giudizio con una delle due azioni 

sopra menzionate (salvo voci isolate dissenzienti, c’è accordo in dottrina per ritenere 

che Dem. 20 si riferisca a una graphe nomon me epitedeion theinai, opinione condivisa 

dall’A.). L’azione intentata da Apsefione, a cui si affiancano come synegoroi Formione 

e lo stesso Demostene, mira dunque ad ottenere l’abrogazione della legge fatta 

approvare ai nomoteti da Leptine con procedura ritenuta irregolare dagli accusatori 

(mentre Leptine, essendo trascorso il termine di decadenza di un anno, non rischia di 

subire sulla sua persona o sui suoi beni le conseguenze di una condanna).  

Che il collegio giudicante sia composto da giudici ordinari, e non da nomoteti, come ha 

invece sostenuto una parte della dottrina, è affermazione dell’A. (p. 20-22) pienamente 

da condividere (anche se desumerne che i nomoteti fossero scelti anche al di fuori dei 

potenziali giudici - così l’A., p. 22 n. 80   -  deriva a mio parere da un ricorso poco 

plausibile all’argomento a contrario, poiché i nomoteti, come vedremo più avanti, 

avevano anch’essi il potere di abrogare una legge in vigore, quindi di “condannarla”). 

E fino a qui la natura e lo scopo di Dem. 20 sembra abbastanza chiaro. Il problema 

nasce dal fatto che gli accusatori hanno presentato una controproposta di legge, di cui 

Demostene fa dare lettura (20. 94-97). Il testo della controproposta non è inserito nel 

testo dell’orazione, ma, stando alle affermazioni dell’oratore, che non abbiamo motivo 

di mettere in dubbio, essa prevedeva un controllo giudiziario finalizzato a verificare, ex 



Rassegna critica      122 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

post, la legittimità e l’opportunità della concessione di un privilegio da parte del popolo 

ateniese (20. 97-98). 

È proprio prendendo le mosse dal punto che abbiamo or ora messo in evidenza, 

che l’A. costruisce la sua tesi riguardo alla struttura della nomothesia attica. La 

procedura legislativa era conforme a quello che in termini giuridici moderni si 

definirebbe un procedimento complesso, nel senso che, dopo la presentazione della 

nuova proposta all’assemblea, intervenivano, con finalità diverse, due organi distinti. 

In una prima fase il tribunale era chiamato ad abrogare la legge che, secondo le 

indicazioni dei proponenti la nuova legge, risultasse ad essa contraria. Se il tribunale 

dava ragione agli accusatori, la proposta di nuova legge, che la legge sulla nomothesia 

“consentiva” di rendere nota ai giudici stessi inserendola nell’enklema, veniva 

presentata in una seconda fase ai nomoteti che ne riconoscevano formalmente la validità 

e la promulgavano. Come ben si comprende, il punto fondamentale per valutare la tesi 

dell’A. consiste nel verificare la natura del nesso fra richiesta di abrogazione della legge 

vigente e presentazione di una controproposta da parte degli accusatori in sede di 

graphe nomon me epitedeion.  

Allo scopo di comprendere adeguatamente il ruolo che l’A. attribuisce alla 

controproposta degli accusatori, è essenziale mettere a confronto le argomentazioni di 

Leptine con le repliche di Demostene che seguono immediatamente la lettura della 

controproposta (20. 98-101). Demostene inizia riprendendo l’argomento (a cui egli 

attribuisce evidentemente un’influenza rilevante sui giudici) che Leptine avrebbe già 

avanzato in istruttoria dinanzi ai Tesmoteti; cioè che la controproposta presentata dagli 

accusatori sarebbe un tentativo di ingannare (20. 98: exapate) i giudici perché nessuno 

può garantire che, una volta abrogata la legge di Leptine per effetto di una sentenza di 

condanna, la controproposta degli accusatori sarà effettivamente trasformata in legge 

(20. 98). Demostene controbatte: eviterò di ricordare che in base alla legge vigente, in 

seguito a un voto di condanna della legge di Leptine, il nomos controproposto dagli 

accusatori diverrebbe kyrios (20. 99). Ma immediatamente dopo, con una sorta di 

capriola interpretativa, Demostene prende invece molto sul serio l’obiezione di Leptine, 

adducendo argomenti atti a rassicurare i giudici riguardo all’effettiva trasformazione in 

legge della controproposta degli accusatori stessi nel caso in cui i giudici assegnino loro 

la vittoria. Il singolare contrasto fra le due argomentazioni demosteniche ha creato 

molto imbarazzo fra i commentatori dell’orazione (per un’esposizione sintetica e una 

discussione delle varie opinioni si veda quanto scrive l’A. alle p. 15-16, 24-25). Alcuni 

sostengono, basandosi in particolare su 20. 89, che una sentenza di condanna avrebbe 

effettivamente trasformato in legge la controproposta degli accusatori. Secondo altri si 

tratterebbe di un trucco retorico: Demostene gioca sul fatto che i nomoteti sono tratti 

dalla compagine dei potenziali giudici per convincere questi ultimi di avere il potere 

legiferante (questa tesi, come vedremo, variamente declinata, gode di grande favore 

presso i commentatori di Dem. 20). 

Per altri, infine, i tesmoteti avrebbero introdotto in questo caso una procedura ad hoc. 

Quest’ultima è in particolare la tesi sostenuta da Hansen 1985 (Athenian Nomothesia, 

GRBS 26, p. 345-371), che qui riassumo brevemente. Secondo Hansen, trascorso un 

anno dall’approvazione della legge, non era più consentito agire contro il proponente, 

ma occorreva aprire la procedura dinanzi ai nomoteti. Continua Hansen: “Perhaps 



123  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

persuaded by the prosecutors, and in spite of the protests raised by Leptines, the 

thesmothetai arranged a compromise: they allowed the case to be brought as a gr. nom. 

me epit. to be heard by a dikasterion. But the action was not brought against Leptines, 

only against his law” (p. 351). Inoltre, per analogia con il procedimento nomotetico 

ordinario, furono eletti cinque syndikoi (uno dei quali era Leptine) e gli accusatori 

furono autorizzati “to append an alternative bill to their indictement”; tuttavia, 

nonostante il tentativo di affermare che la proposta sarebbe diventata legge in caso di 

sentenza a loro favorevole, Demostene è costretto a riconoscere che i giudici non hanno 

questo potere. Trattandosi comunque di un caso straordinario, ed essendo l’accusa 

diretta solo all’abrogazione della legge, si capisce “why no pains were spared by 

Demosthenes and the prosecutors to minimize the difference between dikastai and 

nomothetai” (p. 352).  

Mi soffermo a criticare la tesi di Hansen perché può contribuire a meglio 

comprendere le ragioni del mio dissenso rispetto alla tesi dell’A. che stiamo 

esaminando. Procedendo con ordine: 1) Come chiarirò meglio più avanti, non c’è 

alcuna contraddizione all’interno di Dem. 24. 33 riguardo alle modalità di abrogazione 

di una legge; non è vero quindi che, trascorso un anno dall’approvazione, non si possa 

più agire contro il proponente, e per questo i tesmoteti abbiano escogitato un rimedio 

straordinario che consentisse di agire "contro la legge”. Ovviamente si può agire in 

giudizio solo contro una persona (poco importa quindi se l’azione contro Leptine si 

debba definire pros tina o kata tinos). L’unica particolarità è che, in caso di condanna, 

l’unica conseguenza sarà l’abrogazione della legge. 2) Non è vero che Leptine protesta 

contro la concessione dell’azione ad Apsefione e soci e nemmeno contro la 

presentazione della controproposta di legge da parte degli accusatori stessi: a giudicare 

da 20. 98, il suo argomento, come chiarirò meglio sotto, riguarda la credibilità 

dell’intenzione da parte degli accusatori di far approvare dai nomoteti la loro 

controproposta. 3) Come tenterò di chiarire più avanti, non credo che la nomina dei 

quattro syndikoi intenda riprodurre per analogia la nomina dei cinque syndikoi a difesa 

della vecchia legge nel procedimento nomotetico. La graphe è rivolta contro Leptine: 

non escluderei quindi che si debba a un’iniziativa di quest’ultimo la richiesta 

all’assemblea di nominare dei fiancheggiatori (si noti che in Dem. 24 non ve n’è traccia 

a favore di Timocrate). Ma, al di là delle osservazioni su singoli punti, l’obiezione 

principale che sollevo contro la tesi di Hansen è la seguente: se fosse vero che dopo un 

anno la legge può essere abrogata solo rivolgendosi ai nomoteti, non si capisce perché 

Apsefione e soci non abbiano imboccato appunto questa strada invece di costringere i 

tesmoteti ad arrampicarsi sugli specchi per trovare una “soluzione di compromesso”. 

Naturalmente la stessa obiezione può essere rivolta contro la tesi della netta separazione 

fra via giudiziaria e procedura legislativa che qui sostengo sulle tracce di H.J. Wolff 

(“Normenkontrolle” und Gesetzesbegriff in der attischen Demokratie”, Heidelberg 

1970) (v. infra): se Apsefione e soci miravano ad abrogare la legge di Leptine, perché 

hanno scelto una strategia in due tempi, per di più senza essere certi che il tribunale 

avrebbe dato loro ragione (ciò che, a quanto pare, non è avvenuto)? La risposta è, 

secondo me, che gli accusatori intendevano prima di tutto ripristinare la normativa 

precedente alla legge di Leptine, e solo successivamente, attraverso la procedura 

nomotetica, introdurvi un emendamento riguardante la sottoposizione a controllo 

politico/giudiziario della legittimità dei privilegi concessi dal popolo ateniese. C’era 



Rassegna critica      124 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

probabilmente anche una ragione politica, come avveniva di regola nei grandi processi 

pubblici ateniesi: assestare un colpo agli avversari attraverso una pronuncia del 

tribunale che doveva avere un peso ben maggiore di una decisione “tecnica” dei 

nomoteti. 

Dopo aver respinto le interpretazioni che abbiamo sopra ricordato, l’A. prende 

spunto da 20. 88 ss. per ricostruire quella che, come abbiamo anticipato, a suo avviso 

deve essere considerata la procedura ordinaria di nomothesia. Egli suppone che vi sia 

stato un voto preliminare in assemblea sulla controproposta degli accusatori, e che 

questa sia stata esposta presso il monumento degli Eroi eponimi nell’agorà e letta nelle 

successive assemblee (20. 89 e 94). Ma prima che la proposta possa essere portata 

all’attenzione dei nomoteti, occorre che il tribunale abbia tolto di mezzo la legge in 

vigore che la nuova è destinata a sostituire (20. 89). Secondo l’A. si delinea così, come 

abbiamo anticipato, una procedura complessa che vede la stretta cooperazione fra 

assemblea, tribunale e nomoteti. Per quanto riguarda in particolare gli ultimi due organi, 

il procedimento legislativo passerebbe attraverso un’azione giudiziaria (cioè la graphe 

nomon me epitedeion theinai), necessaria per abrogare la legge vigente, in cui sarebbe 

però già precostituita, in caso di condanna del proponente della legge vigente o 

direttamente della legge stessa, la valutazione positiva della controproposta destinata a 

sostituirla. L’espediente tecnico per coniugare condanna della legge vigente e 

valutazione positiva della controproposta consisterebbe nell’inserire quest’ultima 

nell’enklema in cui gli accusatori richiedono l’abrogazione della legge vigente. 

Insomma, se capisco bene il pensiero dell’A., i nomoteti sarebbero successivamente 

chiamati a ratificare nella forma legislativa ciò che è già stato deciso nella sostanza dal 

tribunale, organo di controllo supremo delle persone e delle leggi secondo la volontà 

attribuita a Solone in Dem. 20. 90. L’iter della nomothesia passerebbe quindi per due 

fasi. La prima fase, dinanzi al tribunale, allo scopo di abrogare la legge giudicata 

inopportuna e al tempo stesso di approvare nella sostanza la controproposta di legge 

presentata dagli accusatori. La seconda fase si svolgerebbe dinanzi ai nomoteti, 

convocati per imprimere il suggello formale alla decisione del tribunale, concludendo 

così l’iter legislativo con la promulgazione della legge. Come scrive l’A., “l’accusa 

pubblica era dunque parte integrante della procedura della nomothesia” (p. 19), e 

“l’accusa pubblica … era una passaggio della più ampia procedura per l’approvazione 

della legge…” (p. 28). 

A questa ingegnosa ricostruzione del procedimento legislativo si oppongono a 

mio parere almeno due argomenti. Primo argomento: nulla nel testo di Dem. 20 

conferma la tesi che la controproposta di legge formasse o dovesse formare parte 

integrante dell’enklema. Dal fatto che, secondo quanto riferito in 20. 99, i tesmoteti 

paregrapsan la controproposta degli accusatori non si desume, come sostiene l’A., p. 

26, che i tesmoteti “non si opposero alla sua inclusione (come richiesto da Leptine)” 

nell’accusa scritta. Qui non si tratta di paragraphe in senso tecnico, come noto non 

prevista in caso di processi pubblici (si veda a questo proposito in Yunis, GRBS 1988, 

p. 365, la spiegazione, secondo me corretta, dell’uso del termine nel contesto di Dem. 

20); e d’altra parte non si vede perché la controproposta non potesse essere comunque 

sottoposta all’attenzione dei giudici come qualunque altro documento scritto in 

funzione probatoria. Mi pare quindi che si debba aderire alla tesi, già sostenuta in 



125  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

dottrina, secondo cui Demostene si avvale della controproposta come elemento 

enfaticamente destinato a rafforzare l’efficacia persuasiva dell’attacco alla legge di 

Leptine (Calabi Limentani, Demostene XX, 137, in Studi Biscardi, I, Milano 1982, p. 

360-361; Kremmydas, Commentary on Demosthenes Against Leptines, Oxford 2012, 

p. 361: la critica a quest’ultimo autore, il quale, secondo l’A., p. 28 n. 95, “confonde i 

documenti nell’echinos con quelli citati nell’accusa scritta”, si basa su una petizione di 

principio). 

Secondo argomento: se la controproposta di legge fosse formalmente inclusa 

nell’enklema, la decisione del tribunale favorevole agli accusatori darebbe luogo 

automaticamente alla sua approvazione (così come sostiene, lo abbiamo visto, una parte 

dei commentatori, ma è giustamente negato dall’A.). Il rasoio di Ockham renderebbe 

incomprensibile la necessità di un’ulteriore approvazione formale da parte di un 

collegio di nomoteti vincolati nel merito dalla decisione già assunta dal tribunale. Resta 

tuttavia il fatto che nemmeno le altre interpretazioni fin qui proposte in dottrina hanno 

consentito di spiegare la contraddittoria linea argomentativa seguita da Dem. 20. 99. A 

mio parere dall’impasse si può uscire mettendo meglio a fuoco qual è l’effettivo 

obiettivo degli accusatori in Dem. 20. 

La premessa teorica da cui occorre partire è che, contrariamente a quanto l’A. 

sostiene, l’attacco giudiziario al proponente di una legge (o alla legge stessa in caso di 

decorso del termine per chiedere la condanna del proponente) va tenuto formalmente 

separato dalla procedura di nomothesia in senso proprio, anche se può costituirne, in 

determinate circostanze, un presupposto di fatto e di diritto. Il postulato or ora enunciato 

trova almeno due conferme testuali. La prima deriva dalla situazione processuale che 

ci presenta Dem. 24, dove, per riconoscimento unanime della dottrina, l’attacco alla 

legge di Timocrate non include alcuna proposta di legge sostitutiva da parte degli 

accusatori (l’A. para l’obiezione attribuendo alla graphe nomon me epitedeion theinai 

una duplice funzione: torneremo sul punto più avanti). La seconda conferma deriva da 

un testo molto più problematico, ma almeno su questo punto a mio parere 

inequivocabile: in Dem. 3. 10 ad abrogare leggi vigenti sono chiamati appunto i 

nomoteti e non si prevede alcun ricorso preliminare al tribunale. 

Lasciando per il momento da parte quest’ultimo testo, sul quale ritornerò più 

avanti, vediamo se dalla situazione processuale rappresentata in Dem. 24 si possono 

ricavare indicazioni utili all’interpretazione di Dem. 20. I commentatori concordano sul 

fatto che dalla condanna di Timocrate deriverà l’abrogazione della legge da lui fatta 

approvare, e, di conseguenza, il ripristino della legge implicitamente abrogata dalla 

decisione dei nomoteti che hanno promulgato la legge di Timocrate. Se questo è lo 

scopo principale che gli accusatori di Timocrate (al di là della condanna di 

quest’ultimo) si propongono, non si vede perché gli accusatori della legge di Leptine, 

intentando la medesima graphe nomon me epitedeion theinai, non si propongano il 

medesimo scopo (tanto più che Leptine non risulta punibile). 

Se ci si pone in questa prospettiva, mi pare che le sconcertanti argomentazioni 

di Demostene 20. 99, sopra riferite, trovino una spiegazione più convincente di quelle 

finora proposte in dottrina e di quella enunciata dallo stesso A. Partiamo dalla premessa, 

implicita ma verosimile, che l’azione originariamente intentata da Batippo, padre 



Rassegna critica      126 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

dell’attuale accusatore principale Apsefione, non prevedeva alcuna controproposta di 

legge destinata a sostituire quella di Leptine: quindi si trattava, come nel caso di Dem. 

24, di un’azione che mirava semplicemente al ripristino della normativa precedente alla 

legge di Leptine. Certo ciò non vale a escludere che gli attuali accusatori abbiano 

mutato linea di condotta (dato che certamente non si può parlare di translatio iudicii: 

l’azione originaria deve essersi estinta con la morte del proponente). Ma anche se ai 

giudici viene ora fatta conoscere da parte degli accusatori una controproposta 

sostitutiva, dal punto di vista procedurale ciò a cui l’accusa mira, mediante la graphe, 

è pur sempre il ripristino della legge precedente con cui contrasta, senza averla 

abrogata, la legge di Leptine. Infatti, in caso di vittoria, Demostene sottolinea che il 

potere del popolo sovrano di conferire privilegi a chi meglio crede verrà pienamente 

ripristinato, così come previsto dalla legge precedente, esplicitamente richiamata in 20. 

96. Che il ripristino della legge precedente sia l’obiettivo a cui mirano gli accusatori mi 

pare inoltre confermato dal fatto che di essa viene richiesta la lettura accompagnata 

dalla motivazione che “viene ritenuta migliore” (20. 95). Occorre inoltre considerare, 

come ho già osservato, che la controproposta di legge presentata dagli accusatori darà 

luogo in definitiva a un semplice emendamento alla legge precedente. E ciò presuppone 

logicamente che la legge precedente, tramite la vittoria nell’attuale processo contro 

Leptine, sia stata rimessa in vigore (cfr. 20.97; così già Kahrstedt, rec. a Atkinson, 

Athenian Legislative Procedure, in “Gnomon” 16, 1940, p. 378). Si spiega così che 

Leptine abbia potuto, prima in istruttoria poi in dibattimento, insinuare il dubbio che la 

controproposta degli accusatori non imbocchi mai l’iter della nomothesia (20. 98).  

Dato che le motivazioni addotte da Leptine a giustificazione della sua legge 

dovevano aver trovato un’eco favorevole in una parte consistente della cittadinanza 

(quindi anche degli attuali giudici), il suo argomento doveva suonare pressappoco così: 

se voi ora, giudici, abrogate la mia legge senza sapere se e quando gli avversari daranno 

inizio alla procedura di nomothesia, una volta ripristinata la vecchia legge sulla 

concessione dei privilegi rischiate di continuare a subire le conseguenze delle 

ristrettezze finanziarie in cui vi trovate. Ma Demostene è pronto a controbattere. Prima 

di tutto (20. 99) ricorre all’argomento che H.J. Wolff 1970, p. 36, aveva definito “eine 

Finte”: da intendersi, tuttavia, non, come proponeva Wolff, nel senso che Demostene 

cerchi di convincere i giudici che da una sentenza favorevole agli accusatori deriverà 

l’approvazione formale della loro controproposta di legge (come sostengono anche gli 

altri fautori della tesi che attribuisce a Demostene l’intenzione di ingannare i giudici); 

bensì nel senso che, tolta di mezzo la legge di Leptine, l’approvazione da parte dei 

nomoteti si può considerare sicura (si v. la parte finale di Dem 20. 101): la differenza 

fra la mia interpretazione della “Finte” e quella dei sostenitori della tesi di Demostene 

“ingannatore dei giudici” può apparire sottile, ma è essenziale per comprendere la 

portata dell’argomentazione demostenica. Demostene si rende conto che si tratta di un 

argomento facilmente rintuzzabile da Leptine in quanto tutti, e soprattutto i giudici, 

sanno che i nomoteti non sono giuridicamente vincolati dall’esito del processo in corso. 

Per questo Demostene presenta il suo argomento in forma di preterizione (easo…): esso 

è stato insinuato nella mente dei giudici, ma in una forma che toglie efficacia a 

un’eventuale replica dell’avversario. Subito dopo, come abbiamo visto, Demostene 

rovescia abilmente il senso dell’argomento di Leptine: visto che tu, Leptine, non 

contesti nel merito il contenuto della nostra controproposta, significa che ci trovi del 



127  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

buono. Di conseguenza Demostene si spinge a consigliare Leptine di presentare lui 

stesso la controproposta dinanzi ai nomoteti; ciò che ovviamente non sarebbe 

tecnicamente possibile se la controproposta presentata in processo dagli accusatori 

fosse trasmessa ai nomoteti così come era stata inclusa nel loro enklema. 

Ritengo quindi, in definitiva, che debba essere tenuta ferma l’affermazione di 

H.J. Wolff 1970 cit., p. 35 (richiamata dall’A., p. 14), secondo cui sarebbe un errore 

attribuire alla graphe nomon me epitedeion theinai “eine aktive Funktion im 

Gesetzgebungsverfahren” giustificandola con il fatto che “der Sprecher gegen Leptines 

mit der Einführung eines Gegenvorschlags in das Prozessverfahren operierte”. 

Da quanto abbiamo visto fino a questo punto risulta confermato che tanto 

Timocrate quanto Leptine sono accusati in primo luogo di aver fatto approvare dai 

nomoteti una legge nuova senza curarsi di far abrogare le leggi vigenti in contrasto con 

quella da loro proposta. L’A. ritiene, come abbiamo visto, che l’abrogazione avrebbe 

dovuto essere attuata mediante una sentenza del tribunale, che avrebbe al tempo stesso 

riconosciuto la validità sostanziale della controproposta inclusa dagli accusatori 

nell’enklema. Io penso invece, come ho già anticipato, che la gr. nomon me epit., 

attraverso l’attacco al proponente di una nuova legge, mirasse ad ottenere il ripristino 

della vecchia legge in contrasto con la nuova: ciò allo scopo di non generare confusione 

fra due leggi, la vecchia e la nuova, in contrasto fra loro, come dichiara esplicitamente 

Dem. 20. 93 (vige dunque il principio contrario a quello moderno, secondo cui la legge 

nuova abroga automaticamente la legge vecchia che sia in contrasto con essa: resterebbe 

tuttavia da approfondire la clausola della legge di Nicofonte che prevede 

un’abrogazione apparentemente “amministrativa” delle norme in contrasto con la 

nuova legge). Si noti che l’azione può essere intentata sia nel caso in cui non vi sia stata 

la richiesta di abrogazione delle leggi contrastanti da parte del proponente della nuova 

legge, come nei casi di Timocrate e di Leptine, sia nel caso che vi sia stata. In 

quest’ultimo caso l’azione nomon me epitedeion theinai appare come una sorta di 

giudizio d’appello nei confronti della decisione dei nomoteti.  

Ciò potrebbe sembrare in contrasto con il carattere definitivo delle pronunce di 

carattere giudiziario, quale deve essere appunto considerata la pronuncia dei nomoteti. 

Occorre tuttavia tener conto prima di tutto del fatto che dalla lettura di Dem. 20 e 24 si 

desume come il novero delle vecchie leggi, considerate in contrasto con la nuova, 

potesse essere ampliato a piacere (quindi fosse in un certo senso imprevedibile da parte 

del proponente di una legge nuova in sede di presentazione delle leggi contrarie a quella 

proposta ai nomoteti per l’approvazione). Inoltre, le considerazioni di Dem. 20. 94 

mostrano che l’azione viene legittimata tramite il ricorso all’abituale argomento 

dell’inganno nei confronti del demos (in questo caso dei nomoteti) da parte del 

proponente della legge. Se ne ricava che tanto Timocrate quanto Leptine avrebbero 

dovuto chiedere ai nomoteti di abrogare le leggi in contrasto con la loro proposta. 

Dunque, la procedura dinanzi ai nomoteti (per la quale non abbiamo tuttavia 

testimonianze dirette) deve essere considerata analoga a una procedura giudiziaria 

(Hansen, Athen. Democracy, Oxford 1991, p. 168, parla di “adversarial nature of the 

procedure”). La natura controversiale del procedimento legislativo è d’altronde 

confermata dalla nomina da parte dell’assemblea dei synegoroi difensori della vecchia 

legge, nomina attestata inequivocabilmente da Dem. 24. 36. Se è dunque vero che, per 



Rassegna critica      128 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

sostituire a una legge vigente una nuova legge, occorre investire della questione i 

nomoteti, allora la procedura descritta in Dem. 20. 89 ss., nonostante l’opinione 

contraria dell’A., si riferisce proprio al procedimento di fronte ai nomoteti, non a quello 

che si sta svolgendo dinanzi ai giudici, a cui è affidato esclusivamente il compito di 

decidere sull’abrogazione o meno della legge di Leptine. La presenza di syndikoi 

nominati dall’assemblea – Dem. 20. 146 ss.- è considerata dall’A., p. 32, come una 

conferma “che l’accusa … segue le norme della legge sulla nomothesia”. Occorre però 

osservare che, nella causa contro Leptine, essi non difendono la legge da lui fatta 

approvare contro una proposta di nuova legge, dato che, come sappiamo, il tribunale 

non ha il potere di scegliere fra vecchia e nuova legge. Dobbiamo dunque desumerne 

che, anche in caso di graphe nomon me epitedeion theinai, l’accusato era autorizzato 

dalla legge a chiedere all’assemblea la nomina di fiancheggiatori semplicemente per 

rafforzare la sua difesa; o forse, come abbiamo osservato sopra, si è trattato di 

un’iniziativa estemporanea di Leptine, al di fuori di una previsione di legge: in questo 

caso la violazione della legge che vieta di esercitare più di una volta la funzione di 

syndikos, rilevata da Demostene 20. 152-153, non sussisterebbe, perché siamo al di 

fuori di un procedimento nomotetico in senso proprio. La tesi dell’A. che Demostene, 

giocando sull’omonimia, dia una lettura travisata di una legge relativa ai syndikoi che 

si occupavano “di debiti contratti da membri della classe equestre” (p. 39-40) non 

convince, dato che egli stesso ammette che la legge deve essere stata citata in modo 

accurato, quindi impossibile da fraintendere per quanto riguarda il riferimento ai 

syndikoi difensori di una legge.  

Vediamo ora di motivare la tesi da me sostenuta mediante l’analisi, sia pure 

sommaria, del testo di Dem. 20. 89 ss. Già a livello terminologico è significativo che il 

palaios nomos, di cui Demostene inizia ad esporre il contenuto appunto in 20. 89, abbia 

per oggetto il nomotheteuein, quindi la procedura di nomothesia (Kremmydas 2012 cit., 

p. 345, sostiene che Demostene usa qui “terms relating to the legislative procedure” per 

trarre in inganno i giudici; ma, come abbiamo detto e ripeteremo, una simile lettura 

pregiudiziale non è giustificabile). Il testo dell’orazione la riassume nei suoi due 

momenti fondamentali: indicare la legge che si ritiene necessario od opportuno 

abrogare, e presentare contestualmente la proposta della nuova legge destinata a 

sostituirla. Dopo di che, conclude Demostene, “voi, dopo aver ascoltato” (quindi 

avendo valutato i pro e i contro) “deciderete se approvare o meno la proposta di nuova 

legge”. L’A. interpreta queste affermazioni di Demostene in senso conforme alla 

propria tesi di fondo (p. 24-25). Ma, a mio parere, questa linea interpretativa conduce a 

una forzatura immotivata del testo. Sostenere “che la nuova legge possa essere 

promulgata (in una fase successiva della procedura) soltanto se quella vecchia è 

abrogata” (p. 24) è senz’altro vero tranne per quel che si legge fra parentesi, ancora una 

volta frutto di una petizione di principio. La costruzione della protasi con an (“dall’altra 

si presenta una legge sostitutiva, una che si possa promulgare se si abroga l’altra 

[corsivo mio]”), che l’A. (p. 24) interpreta come allusiva a un décalage temporale fra 

abrogazione della vecchia legge e approvazione della nuova, è invece perfettamente 

coerente con il carattere controversiale del procedimento che si svolge dinanzi ai 

nomoteti. Così pure, a proposito della conclusione dell’iter procedurale, l’A. scrive: “… 

sebbene hymas d’akousantas elesthai ton kreitto sembri suggerire un solo passaggio 

procedurale nel quale i giudici ascoltano gli argomenti e decidono tra le due leggi, in 



129  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

realtà l’espressione si limita a riassumere rapidamente l’intera procedura. Hymas non 

allude all’identità tra giudici e nomoteti, ma agli Ateniesi in tutte le loro manifestazioni, 

che attraverso i vari passaggi della nomothesia conoscono le opzioni e decidono tra la 

legge esistente e la nuova proposta” (p. 25). Ora, è vero che, quando gli oratori si 

rivolgono all’uditorio con il “voi”, non è sempre chiaro se alludano a un organo 

specifico o agli Ateniesi in quanto titolari della sovranità, ma in questo caso il contesto 

induce a pensare che “coloro che ascoltano” non possano che coincidere con coloro che 

hanno il compito di decidere hic et nunc fra le due opzioni in campo. E poiché, come 

l’A. stesso afferma giustamente, i giudici non possono promulgare la nuova legge 

qualora diano ragione agli accusatori, coloro che, avendo ascoltato, decidono fra il 

mantenimento o l’abrogazione della vecchia legge, non possono che essere i nomoteti. 

Infatti, coloro dinanzi a cui si svolge il dibattimento di Dem. 20 sono senz’altro i 

giudici; e questi, per ammissione dello stesso A., non decidono sulla proposta di legge 

presentata dagli accusatori. La procedura descritta in 20. 89 ss. non si riferisce dunque 

alla causa in corso, ma alla procedura da seguire quando siano i nomoteti a essere 

investiti della decisione. 

A ben guardare, la proposta di riferire tutta la procedura descritta in 20. 89 

all’attività dei nomoteti si basa su un elemento testuale, apparentemente secondario, 

che a mio parere era stato interpretato in modo corretto, grazie al suo impareggiabile 

acume critico, da MacDowell 1975 (Law-Making at Athens in the Fourth Century B.C., 

JHS 95, p. 64). Egli aveva attribuito a graphesthai in 20. 89 (così come a grapsamenos 

in 20. 96, che l’A. non commenta) il senso di presentare per iscritto una proposta di 

legge (io aggiungerei che anche in Dem. 24. 32 graphesthai va inteso nel senso di 

presentare per iscritto la legge contraria alla nuova legge che si propone: lo desumo dal 

fatto che i due verbi “non consente” e “ordina” non possono che riferirsi alla stessa 

persona, cioè a colui che presenta la proposta di una nuova legge; Canevaro, Documents 

cit. 2013, p. 104, si attiene invece alla traduzione corrente “to bring a public action”). 

L’A. si adegua alla tendenza oggi prevalente in dottrina, secondo cui il graphesthai di 

20. 89 e 96 va inteso nel senso di agire in giudizio (con una graphe nomon me 

epitedeion). A orientare la dottrina in questa direzione ha molto contribuito il prestigio 

di M.H. Hansen, il quale, in un articolo dal titolo Athenian Nomothesia in the Fourth 

Century B.C. and Demosthene’s Speech against Leptines, C&M 32, 1971-80, p. 87-

104, si è posto come il principale fautore della tesi secondo cui Demostene “by 

misrepresenting a law in force, attempts to mislead the dikastai into believing that they 

are nomothetai” (p. 88). Secondo Hansen, Demostene presenta la graphe nomon me 

epitedeion theinai come lo strumento per dare inizio alla procedura legislativa, cosicché 

la condanna di Leptine da parte dei giudici dell’attuale processo comporterà “the 

ratification of the alternative proposal” (Hansen 1971-80, p. 89). Sempre secondo 

Hansen, Demostene si rifa così a quella parte della legge sulla nomothesia che, stando 

al documento riportato in Dem. 24. 33, prevedeva appunto che la procedura fosse messa 

in moto da un’azione giudiziaria. Hansen sostiene perciò che graphesthai in 20. 89 e 

96 sia inteso da Demostene nel senso di agire in giudizio: a ciò si aggiunge che anche 

gegrammetha in Dem. 20. 95 deve essere inteso nel senso di “to bring a public action”. 

La conclusione a cui perviene Hansen a conclusione della prima parte dell’articolo è 

molto netta: “the legislative procedure described by Demosthenes in the speech Against 

Leptines is a fantasy and was never practised by any board of nomothetai. It must be 



Rassegna critica      130 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

rejected as a bluff” (p. 95). L’opinione espressa qui da Hansen è stata accolta da Rhodes 

1984 (NOMOTHESIA in Fourth-Century Athens, CQ 35, p. 58), è stata ribadita dallo 

stesso Hansen 1985, p. 352, ed è andata consolidandosi con il trascorrere del tempo, 

come dimostra la recente presa di posizione di Kremmydas 2012, p. 345: pur avendo 

correttamente riferito hymas akousantas ai nomoteti, questi è costretto ad ammettere 

che la loro presenza sarebbe inconciliabile con la procedura giudiziaria in corso, a cui 

20. 89 andrebbe riferito: di qui la sua adesione alla tesi di un Demostene che tenta di 

ingannare i giudici. Ribadisco che, a mio parere, si tratta di una tesi palesemente 

insostenibile, se non altro perché, lungi dal giovare alle ragioni fatte valere da 

Demostene, la linea argomentativa attribuitagli dagli autori sopra citati avrebbe 

introdotto un elemento di confusione che sarebbe stato facilmente confutato da Leptine 

e soci. 

A mio sommesso parere, all’origine del fraintendimento di tutta la procedura 

descritta in Dem. 20. 89 ss. sta proprio il rifiuto di accogliere il suggerimento di 

MacDowell riguardo al modo di intendere il verbo graphesthai. In realtà, a seconda del 

contesto il verbo assume significati diversi. In 20. 95 (che, si noti, MacDowell non 

aveva menzionato e pour cause) ha tou toutou nomou gegrammetha si riferisce senza 

dubbio alle disposizioni della legge di Leptine che sono state trascritte nell’atto 

d’accusa dell’attuale processo (come giustamente scrive l’A. nel commento, p. 354; 

dubito però che la traduzione “Prendi e leggi le prescrizioni di questa legge e in seguito 

quello che secondo noi bisogna passare in sostituzione” – p. 143- sia corretta: il greco 

sembra alludere non a tutta la legge di Leptine – la questione se l’accusa richiedesse 

l’abrogazione totale resta incerta-; e la legge che deve esservi sostituita – nonostante 

l’uso del verbo tethenai-  non sembra essere qui la controproposta degli accusatori, ma 

la vecchia legge, di cui Demostene subito dopo fa dare lettura dichiarando che la 

considera migliore). Ma in 20. 96 grapsamenos non può che riferirsi alla mancata 

presentazione per iscritto ai nomoteti, da parte di Leptine, della legge vecchia da 

abrogare unitamente alla sua proposta di nuova legge. Il tutto nel quadro dell’attività 

definita nomothetein in 20. 89 e tous nomous tithenai in 20. 93, cioè della procedura di 

nomothesia: in base a una legge attribuita a Solone, Demostene afferma che le proposte 

di legge devono essere presentate a voi, che avete prestato giuramento, e siete 

competenti a controllare ogni aspetto della pubblica organizzazione; poi devono essere 

abrogate quelle contrarie, affinché per ogni cosa vi sia un’unica legge. Nonostante 

l’ambiguità, già sopra segnalata, dell’uso del “voi”, qui il riferimento non può che 

essere ancora una volta ai nomoteti, dato che rivolgersi ai giudici come a coloro “che 

hanno giurato” sarebbe del tutto pleonastico. Demostene vuole sottolineare che i 

nomoteti sono reclutati fra i giurati; quindi, in materia di confronto fra legge vecchia e 

legge nuova, essi sono muniti del potere di prendere una decisione, che, come abbiamo 

affermato, ha i caratteri di una decisione giudiziaria (a mio parere l’espressione talla 

kouroutai allude al potere di controllo dei giudici, quindi, di riflesso, degli stessi 

nomoteti, sul funzionamento dell’intera compagine costituzionale, come si ricava dal 

confronto con quanto Demostene afferma in 20. 90). Ciò non significa, come ho già più 

volte osservato, aderire alla tesi secondo cui Demostene sta cercando di far credere ai 

giudici della causa che siano dotati dei poteri propri dei nomoteti: infatti il § 93 inizia 

con un riferimento alla legge “solonica” sulla nomothesia, che non si applica alla causa 

in corso. A questo proposito non bisogna lasciarsi ingannare dall’affermazione di 



131  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

Demostene verso la fine di 20. 94, secondo cui gli accusatori, a differenza di Leptine, 

hanno osservato scrupolosamente le prescrizioni “soloniche”. Possiamo probabilmente 

considerare questa affermazione come l’unico vero tentativo di ingannare i giudici da 

parte di Demostene, nel senso che egli fa credere che il fatto di aver allegato agli atti 

del processo la controproposta degli accusatori significhi aver ottemperato alle 

prescrizioni relative alla pubblicità delle proposte di legge contenute nelle norme sulla 

nomothesia. Ma, come dimostra 20. 88, i giudici sono in realtà all’oscuro del contenuto 

della controproposta: quindi non è stata letta in assemblea, come prescritto dalla legge 

sulla nomothesia (20. 94); altrimenti si darebbe per scontato che tutti gli Ateniesi ne 

sono al corrente. E in 20. 99 leggiamo che i tesmoteti hanno fatto collocare la 

controproposta degli accusatori accanto (paregrapsan) a quella di Leptine per voi 

(giudici, da preferire al “noi” di altri manoscritti: l’A. non si sofferma sull’attendibilità 

di questa possibile variante), quindi affinché voi giudici ne veniate a conoscenza 

(sebbene, come abbiamo già osservato sopra, il verbo usato da Demostene non implichi 

affatto che la controproposta fosse contenuta nell’enklema accusatorio). Demostene 

conta sul fatto che Leptine non ha nessun interesse a rilevare il bluff demostenico perché 

entrambi, così come d’altronde i giudici, sanno benissimo che non spetta al tribunale 

approvare e promulgare la proposta di legge che gli accusatori hanno presentato in 

giudizio. Ma mette abilmente le mani avanti, come se volesse fornire un’ulteriore 

garanzia della intenzione della sua parte di ottenere l’effettiva approvazione, da parte 

dei nomoteti, della proposta che hanno già presentato ai giudici (un’allusione al futuro 

dibattito dinanzi ai nomoteti si potrebbe vedere nell’invito agli Ateniesi di non compiere 

atti indegni di loro stessi consentendo agli onorati di continuare a godere di privilegi 

immeritati: cfr. 20. 101, che richiama 20. 88; Demostene lascia capire ai giudici che, 

una volta entrata in vigore la controproposta degli accusatori per effetto 

dell’approvazione da parte dei nomoteti, si potrà procedere immediatamente a una 

revisione in sede giudiziaria dei privilegi già concessi). 

A questo proposito, se di inganno, ma io direi piuttosto di raffinata astuzia 

retorica, da parte di Demostene si vuole parlare, occorre tenere conto che fra i nomoteti, 

che saranno investiti in futuro del compito di approvare la controproposta degli 

accusatori, potrebbero benissimo sedere alcuni degli attuali giudici. Che Demostene si 

riferisca alla procedura nomotetica, non ai poteri dei giudici della causa in corso, è 

confermato secondo me anche dal fatto che, nell’ordine sintattico seguito al § 93, si 

parla prima di presentare la proposta di nuova legge e poi di abrogare la legge vecchia; 

ordine che rispecchia appunto l’iter della nomothesia. Se infatti la procedura a cui 

Demostene allude si svolgesse dinanzi al tribunale, non si comprenderebbe la 

successione temporale (proton…epeita) fra presentazione della (nuova) proposta e 

abrogazione della legge attualmente in vigore: sono i nomoteti che, se decidono di 

accogliere la nuova proposta di legge, (ciò che implica la sua promulgazione, come 

indicato dal seguito del testo demostenico), abrogano la legge vigente ad essa contraria.  

L’A. sostiene invece, a questo proposito, che “il significato più ovvio, quello temporale, 

va escluso: se anche interpretassimo gli omomokotes come nomoteti, la sequenza 

temporale sarebbe invertita: secondo le norme citate in Dem. 24. 32-34 le leggi 

contraddittorie vanno abrogate prima della decisione finale dei nomoteti, non dopo” (p. 

21). Tuttavia, alla n. 74 osserva: “Se si segue il documento a Dem. 24. 33 – che è però 

un falso- le leggi contraddittorie andrebbero abrogate dai nomoteti, senza alcuna 



Rassegna critica      132 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

sequenza temporale”. In realtà dinanzi ai nomoteti è la logica del meccanismo 

legislativo che impone una sequenza temporale: la richiesta di abrogazione di una legge 

consegue logicamente alla presentazione di una proposta sostitutiva (non entro qui nel 

merito della cheirotonia che avrebbe posto all’ordine del giorno della prima assemblea 

dell’anno un voto sull’opportunità di abrogare qualche legge vigente, perché non credo 

che abbia a che fare con la procedura dinanzi ai nomoteti a cui si riferisce Dem. 20. 89 

ss.: v. comunque Hansen 2016, The Authenticity of the Law about Nomothesia inserted 

in Demosthenes Against Timokrates 20–23, GRBS 56, p. 438-474). 

L’abrogazione della legge vigente in contrasto con la nuova proposta è un 

effetto concomitante e necessario dell’approvazione di quest’ultima da parte dei 

nomoteti (nel suo commento a 20. 93, Kremmydas 2012, p. 350-351 – non p. 250-51, 

come erroneamente indicato dall’A. p. 21 n. 74- ritenendo che vi si alluda al contenuto 

della legge riportata in Dem. 24. 33, si avvicina molto a quella che ritengo la corretta 

interpretazione; purtroppo è deviato, come si è detto, dall’erroneo presupposto che 

Demostene intenda surrettiziamente attribuire ai giudici della causa contro Leptine la 

qualifica e i poteri dei nomoteti). Un’ultima difficoltà testuale è affrontata dall’A. con 

riferimento alla c.d. paraleipsis di 20. 99 (su cui v. sopra). L’A. traduce: “… non mi 

soffermerò sull’argomento che la vecchia legge sulla legislazione … chiaramente 

permette che la legge che abbiamo proposto in sostituzione sia in vigore una volta che 

la legge precedente è abrogata con il vostro voto” (corsivo mio). E aggiunge: “la legge 

sulla nomothesia permette che la legge sostitutiva sia saldamente in vigore … una volta 

che la legge di Leptine è stata abrogata” (p. 30). Il verbo che l’A. traduce con 

“permettere” è il verbo keleuo. Secondo l’A., una parte della dottrina ha inteso e 

interpretato keleuo, nel senso di prescrivere, “come prova che Demostene cercherebbe 

di dipingere ingannevolmente una procedura in un unico passaggio”. L’A. si riferisce 

evidentemente alla tesi, sopra ricordata, che definirei dell’inganno alla giuria, nel senso 

che Demostene cercherebbe di far credere ai giudici che, avendo il potere di agire in 

veste di nomoteti, una loro sentenza favorevole agli accusatori comporterebbe 

l’automatica approvazione della controproposta. L’A. respinge correttamente questa 

tesi, ma non mi pare che la traduzione “permettere” in luogo di “comandare” dia un 

senso più soddisfacente. In realtà, come abbiamo già detto, se di “inganno” da parte di 

Demostene si può parlare, esso consiste non nel far credere ai giudici che con la loro 

sentenza possono agire come nomoteti, ma nel far credere ai giudici che, una volta 

condannato Leptine e, di conseguenza, abrogata la sua legge, la controproposta 

presentata nel processo dagli accusatori, avendo già ottenuto (implicitamente) il loro 

favore, non avrà difficoltà a riscuotere l’approvazione dei nomoteti, quasi anticipando 

così l’esito della futura procedura di nomothesia. Ma, per ottenere questo effetto 

retorico, è chiaro che il verbo keleuo va interpretato, come d’altronde è normale, nel 

senso di “prescrivere, comandare”. Infatti, poiché il procedimento nomotetico comporta 

per definizione il confronto fra la vecchia e la nuova legge, la legge sulla nomothesia 

impone al proponente di presentare ai nomoteti tanto il testo della sua proposta quanto 

il testo della vecchia legge da abrogare (come d’altronde ci conferma, contrariamente a 

quel che pensa l’A., il senso di keleuo in 20. 89, dove viene tradotto dall’A. in modo 

anodino con “fornisce la seguente procedura per legiferare”, mentre va inteso 

evidentemente nel senso di “prescrivere”). Se la presentazione non avviene, non potrà 

mettersi in moto il procedimento stesso.   



133  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

Un ulteriore tassello a completamento della tesi che la procedura di nomothesia 

sia di competenza dei nomoteti quando la presentazione di una nuova proposta di legge 

implica l’abrogazione delle eventuali leggi con essa contrastanti, si può ricavare, a mio 

parere, dal già citato Dem. 3. 10. Come abbiamo già anticipato, si tratta di un passo che 

ha creato non pochi grattacapi agli interpreti. L’A. (p. 16) lo considera l’unico passo da 

cui si potrebbe desumere che l’abrogazione di una legge non avvenisse tramite una 

graphe nomon me epitedeion: è quindi costretto a proporne un’interpretazione 

compatibile con la sua tesi di fondo. In questo passo Demostene, di fronte al pericolo 

per Olinto rappresentato da Filippo, si chiede: come prestare soccorso alle popolazioni 

minacciate dal Macedone? E la risposta è introdotta dal seguente ammonimento : “Ne 

vous étonnez donc pas, Athéniens, si je propose une chose qui semblera paradoxale à 

beaucoup d’entre vous. Instituez des Nomothètes. Mais n’apportez pas devant eux des 

lois nouvelles, - vous en avez bien assez (hikanoi), abrogez plutôt celles qui sont 

nuisibles pour le moment » (tr. Croiset). Si tratta quindi di spiegare perché Demostene 

presenti come “paradossale” la proposta di convocare i nomoteti per far loro abrogare 

le leggi sul theorikon e altre imprecisate leggi riguardante le questioni militari (Dem. 3. 

11). L’A. dapprima respinge, secondo me a ragione, la spiegazione di Hansen 1985, p. 

358, secondo cui il “paradosso” consisterebbe nel proporre di mettere in moto un iter 

legislativo invece di mettere in campo immediatamente le milizie necessarie a 

fronteggiare la situazione di pericolo. Dopodiche l’A. prospetta altre due possibili 

spiegazioni. La prima si basa sul presupposto che compito dei nomoteti “fosse 

normalmente promulgare nuove leggi, non abrogare quelle esistenti” (p. 16). La 

seconda viene enunciata in questi termini: “L’affermazione può anche essere letta nel 

senso che è paradossale far abrogare una legge dai nomoteti senza averne proposta una 

nuova, coerentemente con il documento a Dem. 24.33” (p. 16). L’A. ritiene che, delle 

due spiegazioni, sia preferibile la prima in base al seguente ragionamento. In 3. 10 

Demostene dice che non è opportuno accrescere il numero delle leggi esistenti. Ma, 

osserva l’A., se la nuova legge andasse a sostituire una (o più di una) legge esistente, il 

risultato finale dal punto di vista quantitativo non cambierebbe, cioè non si produrrebbe 

il paventato aumento del numero delle leggi. Perciò la seconda spiegazione deve essere 

scartata. A me pare, tuttavia, che questo argomento si ritorca contro lo stesso A. Se 

fosse vero che i nomoteti erano chiamati soltanto ad approvare nuove leggi, non ad 

abrogarle, non si capisce perché, per abrogare le leggi indicate da Demostene, egli 

avrebbe dovuto invitare gli Ateniesi a ricorrere alla soluzione “paradossale” di 

convocare i nomoteti invece di annunciare che avrebbe seguito la via ordinaria 

consistente nell’adire il tribunale competente. L’unica motivazione plausibile potrebbe 

essere che la procedura giudiziaria era più lunga e più complicata di quella nomotetica; 

ma, a mia conoscenza, nelle fonti non c’è nessun indizio probante che ci permetta di 

affermarlo. Quindi il motivo della convocazione dei nomoteti deve essere ricercato 

proprio nell’obbligo di osservare i meccanismi istituzionali vigenti. In giudizio si agisce 

solo per ripristinare lo status quo antea in seguito all’abrogazione di una nuova legge 

derivante dalla pronuncia dal tribunale che ne condanna il proponente (o, in alternativa, 

abroga la legge stessa). Se invece si vuole sostituire a una legge vigente una nuova 

legge, occorre investire della questione i nomoteti (secondo la procedura descritta in 

Dem. 20. 89 ss.). Né Timocrate né Leptine hanno seguito questa strada: essi hanno 

infatti ottenuto dai nomoteti l’approvazione di una nuova legge senza chiedere in 



Rassegna critica      134 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

contemporanea l’abrogazione delle leggi contrastanti con quella da loro proposta. Ciò 

rende plausibile che quello che abbiamo chiamato il “rito abbreviato” fosse ammesso 

quando il proponente ritenesse, o tentasse comunque di far credere ai nomoteti, che la 

nuova legge da lui proposta non fosse in contrasto con alcuna legge precedente (v. 

Rhodes 1985, p. 57-58). E farlo credere non solo ai nomoteti: sarebbe altrimenti 

incomprensibile che i tesmoteti, a cui era affidato il compito di presiedere la procedura 

nomotetica, non avessero rilevato le irregolarità dell’iter seguito da Timocrate e da 

Leptine, e non avessero di conseguenza bloccato la presentazione delle loro proposte 

prima che potessero essere presentate ai nomoteti. Ce lo conferma il fatto che nelle due 

orazioni non vi è alcun accenno a una responsabilità delle autorità competenti, che 

hanno istruito e presieduto il procedimento nomotetico da cui è derivata l’approvazione 

delle leggi proposte rispettivamente da Timocrate e da Leptine.  

Ritornando a Dem. 3. 10, il ricorso ai nomoteti si rende necessario perché 

Demostene non intende ripristinare la normativa precedente all’approvazione delle 

leggi sul teorico ecc., nel qual caso gli si aprirebbe la via giudiziaria tramite la gr. nom. 

me epit. th. L’elemento “paradossale” deriva però dal fatto che non intende nemmeno 

proporre una nuova legge (dal che si desume che per principio non era concepibile una 

richiesta di pura e semplice abrogazione di una legge vigente: era probabilmente il 

meccanismo della desuetudine a renderla inoperante). Dal prosieguo del suo discorso 

mi sembra emerga con sufficiente chiarezza lo scopo che Demostene si prefigge. Le 

esigenze militari richiedono provvedimenti rapidi e molteplici, che è opportuno 

assumere in forma non di legge, ma di decreto. Occorre quindi evitare che gli oppositori 

ricorrano alla graphe paranomon per bloccare l’efficacia di tali decreti facendo valere 

la loro contrarietà alle leggi in questione. 

In definitiva, per sintetizzare la mia valutazione della tesi dell’A., non mi resta 

che rinviare a quanto ho già esposto sopra. L’A. attribuisce alla graphe nomon me 

epitedeion theinai una duplice funzione: “1) … abrogare con un’accusa contro il 

proponente una legge che era stata approvata dai nomoteti (il caso della Contro 

Timocrate); 2) … abrogare una legge contraddittoria prima di sottoporre una nuova 

legge ai nomoteti” (p. 16, classificazione ripresa con formulazione più ampia ma 

sostanzialmente identica a p. 19). È però curioso che nel definire questa seconda 

funzione l’A. non menzioni l’inclusione della nuova proposta nell’enklema degli 

accusatori, che è in definitiva l’elemento qualificante della sua tesi. Ora, i casi sono 

due. O non era obbligatorio includere nell’enklema la nuova proposta (abbiamo criticato 

sopra l’improbabile traduzione di keleuo con “permettere” in 20. 99); e allora l’unico 

effetto della sentenza favorevole agli accusatori era quella di ripristinare la legge 

precedente; oppure era obbligatorio includere nell’enklema la nuova proposta, e allora 

una sentenza favorevole agli accusatori avrebbe costituito una pregiudiziale che 

toglieva ai nomoteti ogni libertà di valutare l’opportunità di introdurre nell’ordinamento 

la nuova legge. Nel primo caso verrebbe meno quel nesso funzionale fra tribunale e 

nomoteti che induce a qualificare come procedimento complesso l’iter legislativo 

costruito dall’A.; nel secondo caso il ruolo dei nomoteti diverrebbe pleonastico. A 

confermare che l’unica funzione della gr. nom. me epit. è invece quella contrassegnata 

dall’A. con il n. 1 sta poi soprattutto il fatto, che, come ho tentato sia pure 

sommariamente di argomentare sopra, tutta la descrizione della nomothesia contenuta 



135  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

in Dem. 20. 89-99 si riferisce alla procedura che si svolge dinanzi ai nomoteti, non 

dinanzi al tribunale (cade quindi il severo giudizio formulato da Hansen 1971-80, p. 95, 

secondo cui, come abbiamo visto, l’efficacia nomotetica attribuita alla sentenza del 

tribunale, giustificata dalle enunciazioni di Dem. 20. 89 ss. si risolverebbe in un 

“bluff”).  

Se le considerazioni fin qui svolte sono plausibili, ne deriva una conseguenza 

rilevante per quanto riguarda l’attendibilità dei testi di legge relativi alla nomothesia 

inseriti nella c. Timocrate. Mi riferisco in particolare a Dem. 24. 33, testo di legge in 

forza del quale, secondo l’A., “le leggi contraddittorie andrebbero abrogate dai 

nomoteti, senza alcuna sequenza temporale” (p. 21 n. 74). Poiché tale enunciato risulta 

in contrasto con la successione proton…epeita in 20. 93 (v. supra), l’A. ne trae un 

ulteriore elemento che va ad aggiungersi a quelli già esposti in Canevaro 2013 cit., p. 

102-104, per dimostrare la falsità di Dem. 24. 33.  Ritengo quindi opportuno riprendere 

brevemente gli argomenti che l’A. adduce contro l’autenticità di Dem. 20. 33. 

Il primo argomento addotto da Canevaro 2013 cit. si basa sul confronto fra Dem. 

20. 93-94 e Dem. 24. 32 e 34 da un lato, e il testo di Dem. 24. 33 dall’altro.  Stando a 

20. 93-94 e a 24. 32 e 34, occorre prima far abrogare la legge vigente che contrasti con 

la nuova legge che si vuole proporre, e soltanto dopo l’abrogazione si potrà proporre il 

nuovo testo di legge. Viceversa il documento inserito in 24. 33 “orders that those who 

repeal a law have to propose a new law in its place. This reverses the order of the 

procedure’s steps in Demosthene’s paraphrase [cioè la parafrasi contenuta nei passi di 

Dem. 20 e di 24 sopra citati]” (Canevaro 2013 cit., p. 103). Se però si tiene conto della 

ricostruzione della procedura prevista in 20. 89 ss. da me sopra proposta, e la si 

considera convincente, questo argomento viene meno. Proposta di nuova legge e 

abrogazione di una legge vigente in contrasto con la prima sono in corrispondenza 

biunivoca nella procedura nomotetica, ovvero si implicano vicendevolmente: l’ordine 

in cui le due operazioni vengono descritte non ha alcuna rilevanza pratica (come 

d’altronde riconosce lo stesso A., p. 21 n. 74, sopra cit.). Non solo; ma il testo inserito 

in Dem. 24. 33 prevede dapprima un voto che abroghi la legge vigente, e solo 

successivamente, se la legge sia stata abrogata, prevede il voto sulla nuova proposta: 

quindi corrisponde esattamente all’ordine riscontrato dall’A. in 20. 93-94 e in 24. 32 e 

34 (se i nomoteti votassero a scrutinio segreto mediante psephoi, come ritiene Rhodes 

1984, p. 58, a mio parere correttamente dato che si trattava di membri delle giurie, o 

per alzata di mano, come ritiene Hansen 1991, p. 169, è un problema che qui non è 

possibile affrontare così come non è possibile interrogarsi sulle varie combinazioni 

possibili risultanti da una doppia votazione). Passiamo agli argomenti successivi. In 

Canevaro 2013 cit., p. 103 (1), si sostiene che il documento contiene una contraddizione 

intrinseca. All’inizio dichiara che l’abrogazione di una qualsiasi legge non può che aver 

luogo dinanzi ai nomoteti. Ma nella parte finale dichiara che chi, avendo ottenuto 

l’abrogazione di una legge vigente, proponga al suo posto una legge inopportuna (me 

epitedeion), o contraria alle leggi vigenti, si espone a una graphe nomon me epitedeion. 

A mio parere, però, la contraddizione cade se si considera che il documento si riferisce 

a due momenti diversi. La prima proposizione impone a chi voglia proporre una nuova 

legge di presentarla ai nomoteti chiedendo contemporaneamente di abrogare la legge 

che risulti in contrasto con essa. Nell’ultima parte del testo, invece, si prevede che, una 



Rassegna critica      136 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

volta approvata la nuova legge (e regolarmente abrogata la vecchia che con essa 

contrastava: lysas tina ton nomon), taluno agisca contro il proponente accusandolo di 

aver proposto una legge inopportuna o contraria all’ordinamento. Logico che in questo 

caso sia competente il tribunale, come accade appunto in Dem. 20 e 24. Una 

spiegazione analoga a quella da me qui proposta si trova già in Schöll, Über attische 

Gesetzgebung, in SBAW, 1886, p. 134-135: si dissolve così la supposta contraddizione 

(v. supra) fra le due disposizioni – iniziale e finale- di 24. 33, segnalata da Hansen 1985, 

p. 350, e ripresa sostanzialmente da Canevaro.  

L’argomento contrassegnato con il n. (2) (Canevaro 2013 cit., p. 104: 

diacheirotonian poiein senza paralleli epigrafici) è di carattere puramente formale e non 

toglie né aggiunge alcunché di sostanziale alla questione dell’autenticità. L’argomento 

n. (3) (p. 104) critica il fatto che il documento non specifichi quale sia la procedura 

prevista, ma rinvii a una legge ulteriore. Ora, a parte il fatto che la descrizione della 

fattispecie è inesatta (Canevaro scrive: “if anyone enacts a law in contrast with existing 

statutes and does not repeal them, the graphai ‘shall be lodged against him …”; ma il 

testo greco dice il contrario: “se qualcuno, avendo ottenuto l’abrogazione – lysas- di 

una delle leggi esistenti”), anche questa obiezione non porta alcun argomento 

sostanziale contro l’autenticità. Canevaro conclude la sua disamina di 24.33 sostenendo 

che le disposizioni contenute nel documento “are quite inconsistent with Demosthene’s 

accounts of nomothesia” in Dem. 20 e 24, e che questa discordanza è probabilmente 

dovuta a una “clumsy composition from the orator’s words” (2013 cit., p. 104). Io posso 

anche essere d’accordo sul fatto che si tratti non di un testo derivante da una fonte 

indipendente più o meno attendibile, ma di un testo ricavato da una lettura più o meno 

accorta non solo di Dem. 24, ma probabilmente anche di Dem. 20. Tuttavia, se tutto 

quanto abbiamo osservato sopra è vero, il compilatore aveva perfettamente capito a 

quale tipo di procedura si riferiva Demostene 20. 89 ss. quando descrive la legislazione 

riguardante la nomothesia: si riferiva al procedimento legislativo di competenza dei 

nomoteti. Quindi, lungi dall’essere nella sostanza, se non nella forma, un falso, Dem. 

24. 33 conferma il risultato della nostra analisi dei dati contenuti in Dem. 20. 89 ss., 

cioè: a) che la proposta di nuova legge deve essere presentata ai nomoteti unitamente 

alla legge vigente che con essa contrasta, e che la scelta fra vecchia e nuova legge spetta 

esclusivamente ai nomoteti; b) che la graphe nomon me epitedeion theinai non ha niente 

a che fare con la procedura legislativa, ma mira esclusivamente a rimettere in vigore la 

normativa precedente alla legge ritenuta inopportuna o dannosa; c) che il tribunale non 

è un organo istituzionalmente coinvolto nella nomothesia. 

Concludo con alcune annotazioni relative alla terminologia. Lascio da parte 

refusi (come, a p. 12, Dem. 23. 20-3, quando in realtà si tratta dell’or. 24), e fastidiosi 

anglismi come “passava un decreto di convocazione” (p. 13), oppure “festival” in luogo 

di festa o festività. Più gravi sono gli errori nell’uso del linguaggio giuridico. L’A. 

utilizza il termine tecnico “promulgare” talvolta nel senso corretto di perfezionare l’iter 

legislativo (ad es. nel titolo del § 3.3), compito attribuito dall’art 73 della Costituzione 

italiana al Presidente della Repubblica. Ma altre volte lo usa in modo approssimativo 

se non scorretto: ad es. quando scrive (p. 28) che secondo Leptine “l’accusa non avrebbe 

promulgato la legge sostitutiva”, o “i membri [?] dell’accusa procederanno a 

promulgare la nuova legge” (p. 32), quando evidentemente questo compito spetta ai 



137  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

nomoteti. Così pure a p. 31 si legge che “le leggi vanno promulgate davanti ai nomoteti, 

non in tribunale”. Quanto al discorso c. Leptine, esso “attacca una legge proposta e 

approvata da Leptine” (p. 8), dove evidentemente si tratta di una legge “fatta approvare” 

da Leptine.  Un’altra imprecisione di carattere giuridico si riscontra a p. 410: la 

paragraphe non è “un’azione da intentare contro l’accusatore”, ma un mezzo 

procedurale a cui può fare ricorso il convenuto nei confronti dell’azione intentata 

dall’attore (di accusatore si parla solo per le azioni penali, o, nel caso del diritto attico, 

pubbliche). 

 

 

Edward E. Cohen, Athenian Prostitution. The Business of Sex, Oxford 

University Press, 2015, p. XIX + 243. Il libro consta di un’Introduzione e di sette 

capitoli. L’Introduzione (p. 1-24) contiene importanti osservazioni di metodo: da 

sottolineare soprattutto che l’A. si propone di trattare “the Athenian sex workers in the 

context of the economic structure of fourth-century Athens and examine the societal 

and professional values (“business ethics”) influencing this métier” (p. 2). A cui si 

aggiunge la dimensione definita secondo il modello francese “imaginaire” (p. 2 n. 8). 

L’Introduzione contiene anche una breve rassegna delle fonti antiche in materia. Oltre 

alla commedia e all’oratoria, fonti principali per quanto riguarda il periodo classico, 

vengono presi in considerazione anche scrittori dell’età ellenistica e romana, come 

Alcifrone e Luciano, senza trascurare il materiale iconografico. 

Il primo capitolo, “Aphroditē’s Workers in Democratic Athens” (p. 25-38), 

inquadra la prostituzione nel dibattito antico sulla dignità del lavoro: la tesi dell’A. è 

che la prostituzione sia femminile che maschile sia caratterizzata da un dualismo 

valutativo che si rispecchia a livello terminologico nella opposizione hetaira-os/pornē-

os. Secondo l’A. la distinzione va invece intesa in termini avalutativi in base al criterio 

della indipendenza vs. dipendenza. 

Il secondo capitolo, Prostitution as a Liberal Profession (p. 39-68), si occupa 

nella prima parte della prostituzione femminile esercitata da schiave: particolarmente 

interessante il collegamento fra il lavoro di tessitura e la prostituzione, che l’A. desume 

anche dal contenuto delle c.d. phialai exeleutherikai. Nella seconda parte mette a fuoco 

invece l’indipendenza economica e sociale delle hetairai. Particolarmente interessante 

il commento all’incontro fra Socrate e Teodote nei Memorabili di Senofonte (3.11). 

Con il capitolo terzo, (Commercial) Sex and the City (p. 69-96) l’A. si propone 

di sfatare due ‘pregiudizi’: 1) che il sesso a pagamento fosse fornito solo da stranieri e 

schiavi; 2) che il divieto di svolgere funzioni pubbliche per i cittadini accusati di essersi 

prostituiti derivi da un atteggiamento di particolare disprezzo nei confronti della 

prostituzione. Contro il primo pregiudizio l’A. osserva che le uniche due orazioni che 

riguardano la prostituzione maschile (Lys. 3 e Aeschn. 1, a cui si aggiungono allusioni 

ad altri episodi in altre orazioni) hanno per protagonisti dei cittadini ateniesi. Lo stesso 

si ricava dalle fonti anche per quanto riguarda le cittadine ateniesi. Da p. 77 in poi 

l’attenzione si concentra sulla prima orazione di Eschine (c. Timarco). Da questa 

orazione apprendiamo l’esistenza nel IV secolo di due leggi che escludono 



Rassegna critica      138 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

dall’esercizio dei diritti politici coloro che siano accusati non solo di prostituirsi 

attualmente, ma anche soltanto di essersi prostituiti nel passato. In base alla prima legge 

coloro che avessero esercitato una carica pubblica (non siamo in grado di dire se la lista 

contenuta in Aeschin. 1. 19-20 sia esaustiva) potevano essere accusati mediante graphē 

hetaireseos andando incontro alle pene più severe. In base alla seconda legge chi avesse 

preso la parola in assemblea poteva essere interrotto mediante la richiesta di sottostare 

a una dokimasia rhetorōn (Aeschin. 1. 28-32), con la conseguenza, se riconosciuto 

colpevole, di perdere il diritto a prendere la parola (e forse anche altri diritti politici). 

Queste misure non intendevano colpire l’omosessualità maschile in quanto tale, ma 

soltanto tenere lontano dalla vita pubblica chi si fosse prostituito. 

Ad essere presa di mira non era quindi la prostituzione in quanto tale, ma “those 

leaders of the state who could be alleged to have violated a male-elite social code that 

prohibited, in the context of male homosexual courtship, the blatant acceptance of items 

of value in overly explicit exchange for sexual favors” (p. 82). Mi sembra che la 

prospettiva che l’autore ci presenta risulti rafforzata se si osserva che il comportamento 

riprovevole di Timarco non si colloca nell’attualità o in un passato prossimo, bensì nella 

prima giovinezza dell’indiziato, come sembrano confermare vari passi dell’orazione di 

Eschine. Mi riferisco in particolare ad Aeschin. 1. 13-14, da confrontare con altri passi 

dell’orazione: in particolare con il § 75, dove Timarco appare un meirakion; con i §§ 

135-137, dove lo stesso Eschine rivendica la pratica dei suoi onesti desideri pederastici; 

con il § 158, dove sembra di capire che alle persone ivi citate venga rimproverato un 

comportamento tenuto durante la loro giovinezza; con il § 160, dove il riferimento a 

comportamenti tenuti in gioventù è esplicito. Al di là di questi riferimenti all’età 

giovanile, sembra comunque difficile stabilire una cronologia più precisa delle 

malefatte di cui Eschine accusa Timarco. Al § 40 si legge che Timarco si installa nello 

iatreion del Pireo quando cessa di essere un fanciullo (pais nel senso di impubere?): 

dunque non si applica più la prima delle leggi citate in Aeschin. 1. 8. Al § 49 si dice 

che va a convivere con Misgolas quando era già divenuto un meirakion (cfr. § 75 cit.: 

si noti che delle leggi peri ton meirakion, preannunciate al § 8, non si parla più nel 

seguito dell’orazione). D’altra parte, al § 154 il riferimento temporale appare ambiguo: 

sembra riferirsi anche al presente, ma l’accusa di essersi prostituito (alla quale si 

aggiunge ad abundantiam quella di aver sperperato il patrimonio paterno) è espressa 

con i verbi al perfetto. In definitiva, considerando i risultati dell’esegesi dei passi sopra 

citati, mi pare che l’A. abbia ragione nel sostenere che la prostituzione, sia maschile 

che femminile, non era repressa, mentre lo era il lenocinio (proagogeia: p.111 ss.). 

Tuttavia, che vi sia un sentimento di riprovazione sociale nei confronti 

dell’omosessualità maschile non mi sembra si possa facilmente negare, se non altro per 

quanto riguarda la sfera pubblica (v. p. 95-96). In questo senso continua a sembrarmi 

convincente la valutazione negativa della passività sessuale sostenuta, fra gli altri, da 

Eva Cantarella (per la critica dell’A. a questa opinione, p. 72 n. 22). 

Il capitolo IV, “‘Prostitution pursuant to Contract’” (p. 97-114), muove appunto 

dalla menzione nelle fonti di regolari contratti di ‘prostituzione’ sia maschile che 

femminile (Lys. 3; Aeschn. 1. 160, 165; Dem. 22. 22-23; Dem. 59. 29-32). Si ripropone 

quindi la questione già affrontata in altri lavori dall’A., cioè se donne e schiavi possano 

concludere validi contratti. Come è noto, secondo l’A. l’incapacità negoziale e 



139  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

processuale di queste categorie di persone veniva meno in contesti commerciali ovvero 

quando si trattava di “business matters” (p. 109). Oppure si ricorreva a cittadini ateniesi 

che fungevano da rappresentanti negoziali (‘agenti’) e processuali. Non ritengo sia il 

caso di riprendere in esame qui l’opinione dell’A., da me più volte criticata (mi limiterò 

a segnalare che concordo con lui sull’esistenza in diritto greco di contratti consensuali). 

Così pure non riprenderò qui la vexata quaestio della protezione degli schiavi nei 

confronti di atti di hybris compiuti da cittadini. Riconosco comunque all’autore il 

merito di mantenere vivo il dibattito sul confronto tra alcuni aspetti essenziali della vita 

sociale della comunità ateniese e le regole giuridiche. 

            I capitoli finali contengono interessanti osservazioni sugli aspetti sociologici ed 

economici della prostituzione, su cui non mi soffermo in questa sede. 

Complessivamente si tratta di un libro molto stimolante non solo per lo specialista di 

storia sociale e giuridica della Grecia antica, ma anche per un pubblico interessato a 

comprendere come un fenomeno apparentemente privo di storia presenti caratteristiche 

peculiari del luogo e del tempo in cui si manifesta. 

 

 

A. Colorio, Enechyron. Economia, società e garanzia mobiliare del credito 

nell’Atene classica, Alessandria 2018, p. VI + 126.  

È merito del giovane studioso, di rigorosa formazione giuridica, aver affrontato 

un tema tecnicamente complesso. Dopo i “Cenni introduttivi” (p.3-8), si susseguono 

cinque capitoli, rispettivamente intitolati: “Società, rapporti economici e garanzia del 

credito ad Atene” (9-28); “Il pignoramento e la nascita della garanzia mobiliare del 

credito” (29-41); “Enechyron e enechyrasia, terminologia e prassi: quale ambiguità?” 

(43-56); “Forme e modalità di sottoposizione a garanzia dei beni mobili attraverso 

strumenti negoziali” (57-69); “Il termine di adempimento delle obbligazioni garantite 

da enechyron” (71-86). Il terzo capitolo, dedicato alla distinzione fra pegno e 

pignoramento è quello dogmaticamente più interessante e impegnativo. Secondo l’A., 

in contrasto con l’opinione di U.E. Paoli, enechyrasia designa una forma di 

soddisfacimento in sede esecutiva e non soltanto un mezzo di pressione psicologica per 

indurre il debitore ad adempiere. Si tratta di una tesi che andrà ulteriormente 

argomentata alla luce del proseguimento degli studi sulle garanzie reali nel mondo 

greco, che l’A. preannuncia in un’appendice intitolata “Anticipazioni”. 

 

 

M.F. Cursi (a cura di), XII Tabulae. Testo e commento, Napoli 2018, I, p. XVIII 

+ 448; II, p. X + 451-882.  

In quest’opera di grande respiro (priva però, ahinoi, di indice delle fonti), che 

merita l’attenzione e il plauso di tutti coloro che si interessano di storia del diritto 

romano e più in generale del diritto antico, non viene ignorato il problema 



Rassegna critica      140 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

dell’eventuale collegamento fra diritto greco e diritto romano che sembra emergere da 

alcuni versetti del testo legislativo così come è possibile ricostruirlo. 

Scrive la curatrice: “Nel Commento si sono ricordate non soltanto le tradizionali 

somiglianze tra la legislazione soloniana e quella decemvirale – dalle norme in materia 

funeraria … alla norma sulle sodalitates o sul regolamento di confini- ma si sono 

cercate anche le tracce meno visibili di questo contatto. Ad esempio, la norma sulla 

mancipatio familiae introduce la facoltà riconosciuta al de cuius di disporre liberamente 

dei propri beni, superando la logica dell’individuazione di un unico erede e ammettendo 

il frazionamento del patrimonio in molteplici legati” (I, p. 12). Data l’importanza della 

materia, concentrerò la mia attenzione proprio sul parallelo fra mancipatio familiae e 

testamento soloniano, che la curatrice delinea nel § 3.3 del capitolo 8 (“La mancipatio 

e la mancipatio familiae”), intitolato “Il confronto con la norma di Solone in materia 

ereditaria” (p. 364-371). 

Il punto di partenza è dato da un brano delle Leggi (922e) in cui Platone 

rimprovera gli antichi legislatori di essere stati troppo condiscendenti verso i desideri 

dei testatori e riafferma la priorità degli interessi collettivi che fanno capo in primo 

luogo al genos dell’interessato e, in ultima analisi, alla polis intera. Per descrivere le 

disposizioni di legge censurabili utilizza una formula molto simile al testo della legge 

testamentaria di Solone che viene tramandato dagli oratori attici: “che sia lecito disporre 

dei propri beni (ta heautou diatithesthai) puramente e semplicemente nel modo in cui 

uno vuole (hopos an tis ethele)”. Quasi le stesse parole utilizza infatti il testo di legge 

inserito nella seconda orazione contro Stefano (Dem. 46.14), dove la libertà di disporre 

mortis causa è però riconosciuta valida ed efficace qualora il testatore non abbia figli 

legittimi e sia in possesso, si potrebbe dire sintetizzando in termini moderni, della piena 

capacità di intendere e di volere. 

Come si desume da altre fonti, soprattutto dagli oratori attici, la libertà di testare 

“come uno voglia” si concreterebbe dal punto di vista tecnico in due tipi di disposizioni: 

da un lato l’adozione di un successore, dato che “alcuni ritengono che il testamento 

attico fosse sempre una forma di adozione” (p. 365); dall’altro “la previsione di una 

serie di legati consentiti anche in presenza di figli maschi legittimi” (ibid.). Prima di 

valutare l’attendibilità di questo duplice possibile contenuto del testamento, occorre 

però soffermarsi su una particolarità del testo di legge riportato in Dem. 46.14 cit. (dato 

che l’A. vi dedica molto spazio). Il testo inizia con queste parole: ὅσοι μὴ ἐπεποίηντο, 

ὥστε μήτε ἀπειπεῖν μήτ᾽ ἐπιδικάσασθαι, ὅτε Σόλων εἰσῄει τὴν ἀρχήν… Il testo, come 

scrive l’A., è decisamente “criptico” (bisogna ricordare che sui testi inseriti nelle 

orazioni gravano in generale forti sospetti di inautenticità, da cui non è certo immune, 

almeno dal punto di vista formale, il nostro testo). Sicuramente coloro a cui la legge 

riconosce la facoltà di testare sono “coloro che non sono stati adottati”; ma i due verbi 

all’infinito, che, in modo peraltro sintatticamente del tutto anomalo, precisano la 

condizione di questi soggetti “non adottati”, hanno dato luogo a una lunga serie di 

tentativi di interpretazione. 

L’A. ne riporta alcuni. Inizia da Thalheim, secondo il quale hanno facoltà di 

testare coloro che sono stati adottati con atto mortis causa, dato che gli adottati tra vivi, 

così come i figli legittimi, non possono rinunciare all’eredità (apeipein) e non sono 

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28%2Fsoi&la=greek&can=o%28%2Fsoi0&prior=*no/mos
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28%2Fsoi&la=greek&can=o%28%2Fsoi0&prior=*no/mos
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mh%5C&la=greek&can=mh%5C0&prior=o(/soi
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mh%5C&la=greek&can=mh%5C0&prior=o(/soi
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29pepoi%2Fhnto&la=greek&can=e%29pepoi%2Fhnto0&prior=mh/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29pepoi%2Fhnto&la=greek&can=e%29pepoi%2Fhnto0&prior=mh/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28%2Fste&la=greek&can=w%28%2Fste0&prior=e)pepoi/hnto
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28%2Fste&la=greek&can=w%28%2Fste0&prior=e)pepoi/hnto
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mh%2Fte&la=greek&can=mh%2Fte0&prior=w(/ste
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mh%2Fte&la=greek&can=mh%2Fte0&prior=w(/ste
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29peipei%3Dn&la=greek&can=a%29peipei%3Dn0&prior=mh/te
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29peipei%3Dn&la=greek&can=a%29peipei%3Dn0&prior=mh/te
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mh%2Ft%27&la=greek&can=mh%2Ft%270&prior=a)peipei=n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mh%2Ft%27&la=greek&can=mh%2Ft%270&prior=a)peipei=n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29pidika%2Fsasqai&la=greek&can=e%29pidika%2Fsasqai0&prior=mh/t'
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29pidika%2Fsasqai&la=greek&can=e%29pidika%2Fsasqai0&prior=mh/t'
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28%2Fte&la=greek&can=o%28%2Fte0&prior=e)pidika/sasqai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28%2Fte&la=greek&can=o%28%2Fte0&prior=e)pidika/sasqai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*so%2Flwn&la=greek&can=*so%2Flwn0&prior=o(/te
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*so%2Flwn&la=greek&can=*so%2Flwn0&prior=o(/te
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29sh%2F%7Cei&la=greek&can=ei%29sh%2F%7Cei0&prior=*so/lwn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29sh%2F%7Cei&la=greek&can=ei%29sh%2F%7Cei0&prior=*so/lwn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%5Cn&la=greek&can=th%5Cn0&prior=ei)sh/|ei
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%5Cn&la=greek&can=th%5Cn0&prior=ei)sh/|ei
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29rxh%2Fn&la=greek&can=a%29rxh%2Fn0&prior=th/n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29rxh%2Fn&la=greek&can=a%29rxh%2Fn0&prior=th/n


141  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

tenuti a rivendicare in giudizio l’eredità (tramite epidikasia). Per comprendere 

quest’affermazione occorre ricordare che il diritto greco conosceva una forma di 

adozione inter vivos (documentata per noi ad Atene tramite gli oratori, e a Gortina 

tramite il Codice) a cui si affiancherebbe, appunto ad opera di Solone, l’adozione in 

forma testamentaria, quindi mortis causa. L’A. ricorda poi (p. 366) la traduzione della 

parte iniziale di Dem. 46.14 che ho proposto in Symposion 1990 (Adozione e strategie 

successorie a Gortina e ad Atene, 1991, p. 205-232): “…coloro che non sono stati 

adottati, cosicché non si può impedire (loro di adottare) né si può rivendicare in giudizio 

l’eredità (contro coloro che essi hanno adottato), possono disporre delle loro 

sostanze…”. Anche se interpretiamo in modo diverso i due infiniti, il mio punto di vista 

non è in realtà lontano da quello di Thalheim: anche secondo me sono gli adottati tra 

vivi che non possono adottare, quindi non possono nemmeno fare testamento. Per 

quanto riguarda la mia interpretazione, l’A. aderisce alla critica che di essa ha svolto L. 

Gagliardi, Per un’interpretazione della legge di Solone in materia successoria, in 

“Dike” 5, 2002, p. 1-55, e accoglie l’interpretazione da lui proposta. La traduzione 

proposta da Gagliardi è la seguente: “Coloro che non sono stati adottati cosicché non 

rinuncino alla proprietà sui beni facenti parte dell’eredità (scil. tornando nell’oikos 

originario), né intentino un’epidikasia (scil. per ottenere l’eredità) possono diatithesthai 

ta heautou” (Gagliardi 2002 cit., p. 33) (da notare che l’A. parafrasa la prima parte della 

traduzione di Gagliardi scrivendo: “la rinuncia che i non adottati potrebbero fare è 

all’eredità nell’ipotesi in cui tornino nell’oikos di origine…” - p. 366, mentre si deve 

intendere “la rinuncia che gli adottati potrebbero fare…” come correttamente si legge a 

p. 367 n. 148).  

Senza voler intraprendere qui una difesa della mia interpretazione del testo di 

legge (per la quale non metterei la mano sul fuoco), mi pare che anche quella proposta 

da Gagliardi vada incontro a possibili obiezioni. La prima è di tipo sintattico: se è vero 

che per giustificare la mia traduzione di apeipein nel senso di impedire occorrerebbe 

far dipendere il verbo da un exeinai (come plausibilmente annota Gagliardi 2002 cit., 

p. 28), la stessa esigenza si manifesta anche per giustificare la traduzione “rinunciare” 

da lui proposta: “cosicché sia loro possibile rinunciare…”. In secondo luogo, Gagliardi 

riconosce che soltanto gli adottati inter vivos non devono ottenere l’immissione nel 

possesso dell’eredità tramite epidikasia. Infatti “l’adottato inter vivos si immetteva 

direttamente nel possesso dell’eredità dell’adottante (embateuein), mentre l’adottato 

per testamento doveva farsi assegnare l’eredità attraverso un’epidikasia” (Gagliardi 

2002 p. 43). Ciò significa che l’adottato tra vivi è equiparato ai figli legittimi, mentre 

l’adottato per testamento è equiparato ai collaterali che succedono in base ai principi 

della successione legittima. Ma Gagliardi non rileva che anche il secondo requisito 

menzionato nella consecutiva, cioè, nell’interpretazione di Gagliardi stesso, la rinuncia 

all’eredità per tornare nell’oikos di origine riguarda solo gli adottati inter vivos. Non 

avrebbe senso, infatti, dire che l’erede testamentario, qualora rinunci all’eredità, ritorna 

nella famiglia d’origine, dato che da essa non è mai uscito. Non si vede quindi perché 

a quest’ultimo, se privo di figli legittimi, non sia consentito di indicare per testamento 

un erede oppure rinunciare all’eredità (semplicemente non facendo ricorso 

all’epidikasia). Se questi argomenti risultano persuasivi, l’inciso in forma consecutiva 

non può che riferirsi ai soli adottati inter vivos, e non a entrambi i generi di adozione 

(inter vivos e mortis causa), come invece Gagliardi 2002 cit., p. 32-34, afferma.  



Rassegna critica      142 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

Ovviamente Gagliardi non può negare che vi siano profonde differenze fra 

l’adozione inter vivos e l’adozione testamentaria; ma, a suo parere, “le differenze nella 

procedura e negli effetti erano certo esistenti e legislativamente previste …, ma ciò non 

tocca il punto dell’identità dei requisiti per gli adottanti” (ibid.). A ciò si può obiettare 

che, per quanto riguarda il requisito dell’assenza di figli legittimi, non è affatto certo 

che chi avesse dei figli non potesse adottare inter vivos; e per quanto riguarda l’assenza 

di elementi perturbatori della libera esplicazione delle ultime volontà, se li riassumiamo 

sotto il concetto di capacità di intendere e di volere, si tratta di un requisito che vale per 

qualunque atto giuridico a cui l’ordinamento riconosce validità. Ma soprattutto non 

vedo come si possano assimilare due atti dalla struttura giuridica totalmente diversa, 

come riconosce lo stesso Gagliardi 2002 cit., p. 43: “in un caso l’adozione avveniva 

durante la vita dell’adottante, nell’altro esso avveniva e produceva i suoi effetti dopo la 

morte”. Mi sembra che cada quindi in una petizione di principio Gagliardi 2002 cit., p. 

44, là dove, “per definire in termini tecnici il contenuto della legge di Solone” (p. 43), 

scrive: “La legge disciplinava le successioni a titolo universale per causa di morte 

predisposte dal de cuius mediante adozione, con o senza testamento” (p. 44). Se si 

utilizzano i concetti elaborati dai giuristi romani, non si può stravolgerne il significato.  

L’adozione tra vivi non è un atto mortis causa: che l’adottante miri a provvedere alla 

propria successione può essere considerato tecnicamente il motivo del negozio, non ne 

è la causa. Elemento determinante per equiparare due negozi giuridici non possono 

essere i requisiti richiesti a chi li pone in essere, bensì la loro natura e i loro effetti. 

 La mia conclusione è quindi che Solone non ha concepito il testamento come 

una forma di adozione. Il fatto che in alcune fonti si consideri l’erede testamentario alla 

stregua di un figlio deriva dal fatto che si può testare soltanto in assenza di figli legittimi, 

quindi l’adottato viene a prenderne il posto; ma, come abbiamo visto, si tratta di 

un’equiparazione valida sul piano dei sentimenti, non della qualificazione giuridica. È 

vero che Platone consiglia di “rendere figlio” colui a cui, non avendo figli legittimi, si 

lasciano i propri beni; ma non sappiamo se il linguaggio dell’adozione mortis causa 

implicasse per il filosofo le stesse differenze con l’adozione tra vivi che conosciamo 

per Atene, nel qual caso anche Platone si servirebbe di un linguaggio metaforico. 

Ribadisco quindi la validità dell’opinione tradizionale: la legge di Solone ha introdotto 

la possibilità per chi non aveva figli legittimi di nominare per testamento un erede. 

L’adozione tra vivi probabilmente esisteva già, come si può ricavare, fra l’altro, dal 

fatto che essa è l’unica forma di adozione nota al Codice di Gortina. 

Ritorniamo ora alla trattazione dell’A. Dopo aver riferito della discussione 

relativa ai requisiti per poter disporre dei propri beni, si tratta ora di “comprendere la 

portata della libertà prevista da Solone” (p. 367). L’A. espone tre diverse proposte 

avanzate in dottrina: a) Solone avrebbe introdotto il testamento-adozione (a p. 367 n. 

152 l’A. mi include fra gli studiosi che sostengono questa tesi; ma come spero di aver 

chiarito qui sopra, io non credo e non ho mai creduto che la nomina di un erede tramite 

testamento assuma la forma dell’adozione); b) il de cuius sceglieva “il proprio 

successore mediante adozione, con o senza testamento, al di fuori della propria 

famiglia”; c) la legge di Solone avrebbe riconosciuto “un’ampia facoltà di testare con 

o senza adozione, disponendo liberamente dei propri beni anche tramite legati”. L’A. 

respinge la prima interpretazione in quanto “la norma di Solone, nella ricostruzione più 



143  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

verisimile [cioè quella illustrata da Gagliardi], sembra presupporre l’adozione sia inter 

vivos che mortis causa”. Per quanto riguarda la seconda interpretazione, la tesi di 

Gagliardi viene qui integrata con un elemento che risale a Gernet (in particolare 

all’articolo del 1920, poi confluito in Droit et société dans la Grèce ancienne, Paris 

1955, intitolato La loi de Solon sur le “testament”). Secondo l’A., infatti, Gernet 

postula “un’originaria limitazione della possibilità di adottare soltanto all’interno del 

proprio genos, ovverosia dell’insieme dei discendenti dallo stesso capostipite” (p. 368). 

Poiché credo che questa affermazione dell’A. sia frutto di un equivoco, converrà 

ripercorrere il ragionamento di Gernet, che può effettivamente trarre in inganno, dato 

che per tutta la prima parte dell’articolo procede con una dimostrazione che in 

matematica o in geometria si definirebbe per assurdo. 

Gernet si chiede prima di tutto : “sous quelle forme avait lieu cette transmission 

héréditaire”? Il y a un premier point que nous considérons comme acquis : c’est qu’elle 

avait lieu d’abord exclusivement par adoption entre vifs » (DS p. 122). E questo perché 

« la pétition d’hérédité, de la part d’un héritier <<testamentaire>>, se fonde sur la 

validité d’une adoption par le de cujus » ; ciò che è confermato dalla « identité 

constamment admise entre les concepts de diatheke et d’eispoiesis (introduction dans 

la famille par voie d’adoption) » (DS ibid.). A questo punto Gernet si appella (in realtà 

finge di aderire) alle idee di un altro grande studioso, E.F. Bruck, secondo cui, per usare 

le parole di Gernet, “le testament solonien, pour l’appeler par son nom, n’est qu’une 

adoption entre vifs” (DS ibid.); e ciò sulle base di c.d. indizi che non sono altro che una 

serie di petizioni di principio, fra cui esemplare quella secondo cui “une tendance 

collective persiste à n’attribuer qu’à l’acte entre vifs la vertu d’une vraie adoption, d’une 

vraie institution d’héritier” (DS p. 123) (si noti che Gernet fa qui una specie di doppio 

salto mortale, perché, pur discostandosi infine, come vedremo, dall’opinione di Bruck, 

continua a considerare “une pétition de principe caractérisée” la giusta opinione di 

Thalheim “qui consiste à écarter du concept de diatheke l’adoption entre vifs”: DS p. 

122 n. 2). A questo punto Gernet, sul presupposto che l’adozione tra vivi esistesse già 

prima di Solone (“l’adoption nous fait l’effet d’un acte passablement antique”: p. 123), 

si chiede: “où était l’innovation législative?” (DS p. 123). L’unica risposta sensata è 

che Solone abbia reso possibile l’adozione tra vivi in situazioni in cui era fino ad allora 

vietata. E quali fossero queste situazioni ce lo illustra Plutarco in un noto passo della 

Vita di Solone (Plut. Sol. 21), che riporto qui appunto nella traduzione di Gernet : “Une 

autre loi fameuse est celle qui concerne les testaments : auparavant, ils n’étaient pas 

permis; les biens et la maison devaient rester dans le genos du défunt: Solon, lui, permit 

à ceux qui n’avaient pas d’enfants de donner leurs biens à qui ils voudraient…”. Ed 

ecco la conclusione che secondo Gernet deriva necessariamente dalle premesse 

riconducibili all’opinione di Bruck. Se l’adozione tra vivi esisteva già prima di Solone, 

ma i beni dell’adottante dovevano restare all’interno del genos, era consentito adottare 

soltanto un membro del genos stesso. Quindi Solone avrebbe consentito di adottare 

(inter vivos) un soggetto estraneo al genos. 

A questo punto Gernet getta la maschera e si dispone a demolire presupposti e 

conclusioni della tesi che ha così brillantemente illustrato (§ II: p. 124 ss.). Prima di 

tutto osserva che l’adozione non può essere considerata uno strumento o un’arma per 

smantellare il genos. Sia perché la divisione dei patrimoni familiari doveva essere già 



Rassegna critica      144 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

in vigore sotto il regime successorio precedente Solone, sia perché i diritti patrimoniali 

di cui l’adottato era titolare nella sua famiglia d’origine si accrescevano agli eventuali 

fratelli rafforzando la coesione patrimoniale della famiglia d’origine dell’adottato. 

Inoltre, Plut. Sol. 21 viene riportato al suo senso corretto, che ritroviamo nel celebre 

passo di Aristofane, Vespe 583 ss., dove si dice che i giudici danno la preferenza alla 

successione kata genos rispetto a quella testamentaria (v. Gernet, DS p. 146 n. 6). 

Dunque, Plutarco intende semplicemente contrapporre la successione legittima, in 

origine l’unica ammessa, alla successione testamentaria introdotta appunto da Solone: 

si noti che in questo passo non vi è il minimo accenno a un’adozione, né tra vivi né 

mortis causa. Non vi è dunque alcuna fonte da cui si possa desumere che in origine 

fosse possibile adottare solo all’interno della parentela. Un elemento a conferma viene 

scorto da Gernet nel fatto che l’adottato, qualora non abbia generato figli legittimi, non 

può a sua volta adottare, in quanto i diritti successori del genos riprendono il 

sopravvento. Ma se prima di Solone fosse stato possibile adottare soltanto all’interno 

della famiglia, perché l’adottato non potrebbe a sua volta adottare un altro membro della 

famiglia? Dunque, conclude Gernet, la ragione alla base del divieto di adottare per un 

adottivo non sta nella volontà di riaffermare la liceità dell’adozione solo all’interno 

della famiglia, ma va cercata nelle “résistances que rencontrait l’institution d’héritier” 

(DS p. 128), prescindendo dal fatto che ad essere adottato fosse stato un parente o un 

estraneo. 

A questo punto ritorniamo al punto di vista di Gagliardi 2002 cit., il quale, 

invece, crede all’interpretazione di Plut. Sol. 21 criticata da Gernet. Scrive infatti: 

“Poiché l’istituto dell’adozione (anche testamentaria) esisteva da prima di Solone, se 

Plutarco è fededegno dobbiamo dedurre che prima di Solone ad Atene fosse possibile 

adottare e nominare come propri successori soltanto individui rientranti nel genos” 

(Gagliardi 2002 cit., p. 50). Gagliardi ritiene che la sua interpretazione del passo di 

Plutarco sia confermata dal parallelo con il passo del Codice di Gortina (IC IV 72 col. 

X 33-34), che consente l’adozione “da dove si voglia”: solo in seguito all’emanazione 

del Codice sarebbe dunque stata ammessa “la liceità dell’adozione di un figlio 

proveniente da qualsivoglia famiglia o da qualsivoglia tribù” (Gagliardi 2002 cit., p. 

50). A suo tempo (Diritto di famiglia nel CdG, 1997, p. 76) mi ero espresso anch’io in 

questo senso, pur senza ricavarne un argomento valido per un’interpretazione in senso 

analogo della legge di Solone; ma Gernet 1955, p. 140, nota persuasivamente (ciò di 

cui ho sbagliato allora a non tenere conto) che a Gortina “nous ne voyons ce groupe 

agnatique … aussi jalousement opposé à l’intrusion d’un étranger que tolérant à l’égard 

des adoptions des proches: à Athènes il est improbable; à Gortyne, il l’est plus encore”. 

Ritorniamo ora ad Atene. La libertà, concessa da Solone, di adottare chiunque, 

“anche se appartenente a una famiglia estranea a quella dell’adottante” costituiva 

“un’innovazione fragorosa rispetto al passato” (Gagliardi 2002 cit., p. 51). Perciò 

all’adottato non fu consentito di adottare a sua volta, salvaguardando così, diciamo in 

seconda battuta, le aspettative successorie del genos. Gagliardi ritiene però che il divieto 

avesse di mira un’ipotesi specifica: in mancanza del divieto “ci sarebbe stato il rischio 

che [l’adottato] adottasse componenti della famiglia da cui proveniva, così frustrando 

ulteriormente le aspettative del genos del de cuius alla successione” (Gagliardi 2002 

cit., p. 51). Infatti, come Gagliardi cerca di dimostrare con un’esemplificazione 



145  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

alquanto macchinosa, prima di Solone si sarebbe potuto adottare un membro della 

parentela sia in linea paterna sia in linea materna; dopo Solone si voleva invece evitare 

che l’adottato potesse a sua volta adottare, ad esempio, un cugino figlio del fratello di 

sua madre, atto che “sarebbe andato a svantaggio del genos collaterale del de cuius che 

l’aveva adottato” (Gagliardi 2002 cit., p. 54). Tuttavia, aggiunge Gagliardi, “per 

semplicità, la legge prevede che nessun adottato, prima o dopo l’entrata in vigore della 

legge di Solone, e pur in assenza di figli, potesse in alcun caso adottare” (ibid.). In realtà 

la motivazione “per semplicità” non può essere considerata una valida giustificazione 

del divieto generale di adottare da parte del figlio adottivo. O l’esclusione dei parenti 

in linea materna esisteva prima della legge di Solone, nel senso che restringeva il campo 

dei possibili soggetti adottabili all’interno della parentela, ciò che è indimostrabile; 

oppure non si capisce perché introdurre un divieto generale di adottare se si voleva solo 

evitare l’adozione di un parente in linea materna da parte dell’adottato (né avrebbe 

senso pensare che il divieto di adottare un parente in linea materna non valesse per gli 

adottati prima della legge di Solone, come giustamente nota Gernet, DS p. 128). 

Per ritornare rapidamente al testo che stiamo commentando, e per concludere su 

questo punto, l’A. ritiene “condivisibile l’idea che la limitazione contenuta nella norma 

rispetto agli adottati avesse lo scopo di evitare che questi ultimi lasciassero il 

patrimonio, ereditato dall’adottante, a soggetti appartenenti alla loro famiglia 

d’origine”; tuttavia non crede che Solone intendesse privilegiare “una linea interna alla 

famiglia dell’adottante … senza assicurare a tutti i componenti del genos il medesimo 

trattamento” (p. 368). Direi che l’A. fiuta che Gagliardi ha sollevato un falso problema, 

ma non si libera dall’idea (come si è visto, falsa) che prima di Solone fosse consentito 

adottare solo all’interno del gruppo familiare: di qui l’irrisolta questione del supposto 

divieto, per gli adottati prima di Solone, di adottare un membro della parentela. 

Veniamo infine alla terza interpretazione (sopra contrassegnata con la lettera c) 

del contenuto della legge di Solone. Se è vero che l’adozione tra vivi e il testamento-

adozione esistevano già prima di Solone, la novità introdotta dalla legge consisterebbe 

nell’aver consentito “una maggiore libertà di testare nel senso di compiere atti che 

individuassero i successori senza procedere necessariamente ad adozioni” (p. 367), 

consentendo “ai figli naturali di scegliere i propri successori in modo che i beni del de 

cuius potessero uscire dall’originaria famiglia di appartenenza” (p. 368). Scopo sarebbe 

stato quello di infrangere “attraverso una più ampia circolazione dei patrimoni, il fronte 

dell’aristocrazia e del capitale fondiario” (p. 367). 

Per illustrare questa terza interpretazione l’A. ritiene pertinenti un testo a favore, 

cioè Plut. Sol. 21 già ricordato e discusso, e un testo contrario, ossia Pl. Lg. 922e, che, 

come si è visto, critica l’eccessiva libertà lasciata dai legislatori (fra cui evidentemente 

Solone) al testatore, e si fa paladino della conservazione dei beni nella famiglia 

d’origine. Poco più sotto l’A. ribadisce: “Mi sembrerebbe meglio interpretare il senso 

della novità introdotta da Solone l’ipotesi che egli abbia ammesso disposizioni – doseis- 

in presenza o in assenza di adozione, volte ad attribuire beni al di fuori della famiglia 

d’origine del de cuius” (p. 369). Questo genere di disposizioni era consentito “ai soli 

figli naturali in assenza di figli maschi legittimi” (cioè qualora i figli legittimi non 

avessero a loro volta generato figli legittimi) (ma si noti che, a p. 370, l’ A. scrive “la 

norma di Solone favorì la frammentazione dei patrimoni con il rischio, però, di rendere 



Rassegna critica      146 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

priva di consistenza l’eredità del figlio legittimo”, salvo poi, in conclusione, ribadire 

che la libertà di disporre era riconosciuta “al de cuius privo di figli maschi legittimi”: 

p. 370). Viceversa, il figlio adottivo, in mancanza di figli maschi legittimi, non solo non 

poteva adottare ma non poteva nemmeno disporre lasciti testamentari a favore di “terzi 

legatari”. Sembrerebbe dunque di capire che, secondo l’A., il figlio legittimo privo di 

discendenza legittima aveva la scelta fra il nominare mortis causa un adottivo 

(eventualmente accompagnata da lasciti diciamo a titolo particolare) e il lasciare 

l’intero patrimonio a singoli beneficiari senza ricorrere all’adozione. 

A questo punto sarà opportuno chiederci che cosa siano le doseis che, in forza 

della terza interpretazione che stiamo discutendo, la legge di Solone avrebbe consentito. 

Benché sia effettivamente entrato nell’uso definirle “legati”, è bene evitare questo 

termine tecnico e definirle disposizioni testamentarie gratuite a titolo particolare. Scrivo 

a titolo particolare perché se il testatore senza discendenti esaurisse l’asse ereditario in 

disposizioni di questo genere, per il passivo ereditario si aprirebbe la successione 

legittima. Secondo Gernet DS 1955, p. 143, “il est … certain qu’il s’agit de biens 

personnels, d’une propriété extrafamiliale”. Si deve dunque ritenere improbabile, 

almeno per tutta l’età classica, che un testatore potesse esaurire l’asse ereditario in 

disposizioni a titolo particolare. Nel Codice di Gortina le donazioni mortis causa del 

marito alla moglie e del figlio alla madre non possono superare un tetto massimo (IC 

IV 72, col. X 14-20). In assenza di specifiche indicazioni contrarie si può ritenere che 

tali donazioni (che non sono contenute in un testamento, ancora ignoto al diritto 

successorio del CdG) fossero ammesse anche se il donante aveva figli legittimi (la 

disposizione citata dispone semplicemente che ai successori del donante spetta il diritto 

di ridurre le donazioni; è possibile che una norma analoga consentisse di ridurre anche 

donazioni eccessive a favore di estranei). Mi pare quindi, se vale il parallelo con 

Gortina, che la facoltà di effettuare donazioni testamentarie in forza della legge di 

Solone fosse riconosciuta sia al testatore con figli sia al testatore privo di discendenza 

legittima, ma limitatamente a una quota dell’attivo ereditario e purché non si trovasse 

nella condizione di figlio adottivo (inter vivos, perché, a mio parere, l’erede 

testamentario privo di discendenti poteva tranquillamente a sua volta nominare un erede 

per testamento ed effettuare lasciti a titolo particolare). 

In conclusione, credo che il parallelismo fra mancipatio familiae e legge 

testamentaria di Solone risulti meno stretto di quanto l’A. non lo consideri. Solone 

introduce infatti nell’ordinamento ateniese la figura dell’erede testamentario 

(kleronomos) e consente di disporre a titolo particolare soltanto di una parte dell’asse 

ereditario. 

 

J. Fouquet u. L. Gaitanou (Hrsg.), Im Schatten der Alten? Ideal und 

Lebenswirklichkeit im römischen Griechenland, Mainz u. Ruhpolding 2016, p. 193. Il 

libro raccoglie gli Atti di un convegno, tenutosi a Heidelberg nel 2013, che era 

suddiviso in cinque sezioni: “Becoming Roman, Staying Greek”; “Athen von der Polis 

zur Provinzstadt?”; “Zwölf Götter und ein Kaiser - Kultpraxis unter römischen 

Herrschaft“; „Gesellschaftsstruktur im Spiegel der Grabstätten“; „Werkstatttraditionen 

– Griechischer Stein in römischer Form?“. Soltanto una parte delle relazioni tenute al 



147  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

convegno è stata qui pubblicata. A parte le comunicazioni di taglio prevalentemente 

archeologico, gli articoli relativi alla religione e alla società arricchiscono anche per lo 

storico del diritto la conoscenza dell’ambiente culturale in cui gli ordinamenti giuridici 

della tarda grecità trovano applicazione. 

 

G. Genevrois, Le vocabulaire institutionnel crétois d’après les inscriptions 

(VIIᵉ-IIᵉ s. av. J.-C.), Génève 2017, p. 541. Il volume consta di un’Introduzione, di una 

rassegna lessicale ordinata in ordine alfabetico, di due ‘Annexes’ (Nomi delle tribù e 

Nomi dei mesi, dei culti e delle feste) e di una Conclusione. In appendice viene 

riprodotto il testo del Codice di Gortina nell’edizione di Willetts (con qualche variante) 

corredato di una nuova traduzione francese dell’A. Chiudono il volume la bibliografia, 

gli indici (delle parole dialettali, dei termini micenei, delle fonti, delle glosse di Esichio) 

e quattro carte geografiche dell’isola. L’indice delle singole parole si rivela 

particolarmente utile per il lettore, dato che nei singoli lemmi oggetto di studio troviamo 

spesso più termini accorpati in un’unica famiglia lessicale (si vedano anche le 

importanti avvertenze di p. 13 riguardo ai criteri di ricerca dei lemmi).  

L’approccio dell’autore è di taglio linguistico. Da questo punto di vista è ricco 

di informazioni non solo sulla formazione dei termini che costituiscono il lessico 

cretese, ma anche sugli usi paralleli che si riscontrano in altri dialetti e nelle fonti 

letterarie. Non c’è dubbio, quindi, che il volume arricchisce meritoriamente la nostra 

conoscenza dell’universo culturale cretese. Tuttavia, poiché il contenuto di molte delle 

iscrizioni prese in esame è di carattere giuridico, l’A. non può fare a meno di prendere 

posizione sui passi più controversi, soprattutto per quanto riguarda il Codice di Gortina 

(= CdG). Nel seguito passerò quindi in rassegna alcune delle soluzioni proposte dall’A. 

avendo cura di criticarle, dal mio punto di vista, in una prospettiva che vuole essere 

costruttiva. Ma prima vorrei sottolineare l’importante risultato che l’A. ritiene si possa 

ricavare dal suo lavoro: cioè la rilevazione di tracce di un lessico giuridico comune da 

cui si sarebbero poi sviluppati i linguaggi giuridici locali (v. per esempio p. 327). Si 

tratta di un’ipotesi che, se approfondita, potrebbe dare un contributo rilevante 

all’annosa controversia intorno all’unità/pluralità del diritto greco antico.  

Aireo e composti (p. 26 ss.). Secondo l’A. il verbo anailetthai non è una 

semplice variante stilistica del verbo eken.  Sarebbe infatti utilizzato quando i 

beneficiari della successione non fanno parte dell’oikos del defunto. Altro elemento 

distintivo starebbe nel fatto che anailetthai, a differenza di echein, comporterebbe un 

atto di accettazione dell’eredità (p. 27). Per la critica di questa opinione rinvio al mio 

contributo, Adozione e strategie successorie a Gortina e ad Atene, in Symposion 1990, 

1991 p. 210 ss. Rilevo inoltre che l’esempio riportato dall’A. a p. 27 n. 3 non concorda 

con la tesi da lui sostenuta: infatti, in caso di mancanza di figli liberi, la successione 

della donna che si è unita con uno schiavo (CdG VII 7-10) spetterà ai membri del suo 

oikos, designati appunto con il termine generico di epiballontes. 

Akeuo – enkoiotai (p. 34-39). Nel corso di una dotta disamina di carattere 

linguistico l’A. attribuisce a questi due termini una radice comune. Il primo verbo, in 

forma participiale, si trova in col. II 16-20. L’A. registra i due significati attribuiti 

alternativamente ad esso dagli studiosi, cioè “entendre, s’apercevoir de” e “surveiller 



Rassegna critica      148 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

ou avoir la garde (ou la tutelle) de”, salvo poi concludere a favore della (secondo me) 

improbabile interpretazione di Metzger, che combina “ingénieusement” le due 

accezioni (p. 34). Rinvio per una disamina del difficile passo a un mio recente articolo, 

che l’A. non poteva conoscere: A. Maffi, Nuove riflessioni su IC IV 72 col. II 16-20, in 

J. C. Bermejo Barrera – M. García Sánchez (eds.), ΔΕΣΜΟΙ ΦΙΛΙΑΣ Bonds of 

friendship. Studies in ancient history in honour of Francisco Javier Fernández Nieto, 

Barcelona 2017, p. 223-233. Quanto a enkoiotai, l’A. ne discute il significato 

nell’ambito di col. IX 24 ss., dove lo intende nel senso di pegno. L’A. estende 

brevemente la sua analisi anche agli altri termini che appaiono nel passo, e ne fornisce 

la seguente traduzione: “si quelqu’un mourait après s’être porté caution ou avoir perdu 

un procès, ou étant redevable de gages ou après s’être lié par contrat (?) ou promesse 

verbale” (p. 36). Nelle note di p. 37 l’A. riporta succintamente altre possibili 

interpretazioni dei termini in questione, ma non tiene conto dell’interpretazione 

alternativa da me proposta in Studi di epigrafia giuridica greca, Milano 1983.  

Aner – andreion (p. 44 ss.). L’A. non chiarisce in base a quale criterio i testi 

cretesi alternano aner a anthropos. Si potrebbe suggerire che anthropos si riferisca 

all’essere umano in generale, comprese quindi le donne, mentre aner si riferisce al 

genere maschile.  

Anthropos (p. 47 ss.). Dopo aver sottolineato che si tratta di un termine generico 

per designare sia l’uomo che la donna tanto liberi che schiavi, l’A. esamina i due passi 

del CdG in cui il termine ricorre. Si tratta di col. X 25-28 e di col. XI 24-25. Concordo 

con l’A. che, nel primo dei due passi, anthropos designi sia un libero che uno schiavo. 

Dubito invece che il verbo dechomai, che designa uno degli atti vietati (insieme ad 

accettare come oggetto di una promessa e come persona data in pegno) significhi 

“accepter (en paiement)” (p. 48). Mi sembra più probabile che si riferisca al divieto di 

dare rifugio a uno schiavo fuggitivo, magari con l’intento di impadronirsene. Quanto a 

col. XI 24-25, l’A. propone la seguente traduzione : “quiconque saisit un homme avant 

procès devra toujours l’accepter par la suite” (p. 48). E aggiunge : « …en cas de gain 

du procès l’intéressé devait garder la personne saisie et ne pouvait se prévaloir d’aucune 

autre forme d’indemnisation « (p. 49). Per giustificare questa traduzione l’A. attribuisce 

a epidekethai lo stesso significato attribuito a dekethai in col. X 25-28, cioè “accettare 

in pagamento”. A parte ogni altra considerazione, il verbo implica comunque l’idea di 

una consegna da parte di qualcuno a colui che riceve. Ma nel caso di una “saisie”, non 

vi è stata evidentemente alcuna consegna o alcun trasferimento. Non solo, ma agein pro 

dikas richiama senza alcun dubbio la norma iniziale del CdG. Si tratta quindi di una 

“saisie” che è in ogni caso vietata dalla legge, anche se nel successivo processo di 

accertamento dovesse risultare che il sequestrante era effettivamente proprietario dello 

schiavo di cui si è impadronito. Non è quindi possibile che il processo riguardante la 

“saisie” (col. I 1-10) possa terminare con la vittoria del sequestrante. 

Didomi e derivati (p. 103 ss.). Da notare un’imprecisione nell’interpretare CdG 

col. X 20-25: se il donante è debitore, la sua dosis sarà nulla se supera l’ammontare del 

debito. Secondo l’A. dosis va intesa qui in un senso prossimo a quello che attestano gli 

oratori attici, ossia “l’attribution d’un héritage par volonté expresse, hors des règles de 

transmission normale” (p. 103). Ora, non soltanto nel passo non vi è alcun riferimento 

esplicito a una donatio mortis causa, ma il CdG non conosce il testamento. 



149  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

Dika e parole derivanti dalla medesima radice (p. 106 ss.). A proposito del verbo 

dikazo nell’iscrizione di Drero (Nomima I, n° 81), l’A. accoglie l’interpretazione 

proposta da Seelentag, sulla quale si vedano però i miei rilievi critici in “Dike” 18, 

2015, p. 168 ss. Endikon con il verbo essere può avere significato attivo o passivo 

riguardo alle parti in causa (discutibile che in CdG V 6-9 abbia significato attivo). 

Doulos e derivati (120 ss.). A proposito del verbo dolosatthai in CdG col. II 36-

38 e 43-45, l’A. dà conto delle due possibili interpretazioni (“rendere schiavo” o 

“attirare in un agguato”). l’A. propende per la prima interpretazione, oggi minoritaria, 

in base a un argomento di ordine linguistico: il verbo doloo non è mai attestato al medio. 

Tuttavia si può controbattere con un argomento di carattere giuridico. Se il verbo 

alludesse alla riduzione in schiavitù del moichos colto in flagrante, come si potrebbe 

rendere schiavo il moichos che è già schiavo? 

Karpos e derivati (p. 187 ss.). Dopo aver sottolineato che karpos può avere sia 

un significato più ristretto e concreto di frutti della terra, sia un significato più ampio di 

reddito proveniente da qualsiasi bene fruttifero, l’A. osserva che anche il derivato 

epikarpia “possède également le double sens de <<recolte>> et <<revenu>> (p. 187). 

Tuttavia, aggiunge l’A., seguendo l’opinione di Brixhe-Bile, La circulation des biens 

dans les lois de Gortyne, 1999, nel CdG “epikarpia se dit uniquement du revenu des 

biens patrimoniaux», quindi non ha mai il senso di prodotti del raccolto. Inoltre accoglie 

(con un’opportuna correzione della traduzione di dialankanen in col. VIII 45-46) 

l’opinione di I. Calero Secall, Las rentas de una propriedad…, Estud. Epigr. Gr., 2009, 

secondo cui karpos « s’emploie pour les revenus tirés des bien par leur 

propriétaire…alors que le législateur utilise epikarpia pour désigner les revenus dont le 

bénéficiaire n’est pas propriétaire des biens exploités » (p. 188). A mio parere la 

distinzione fra karpos ed epikarpia va ulteriormente precisata, fermo restando che, a 

mio parere, entrambi i termini si riferiscono sia ai frutti del raccolto sia al reddito. 

Karpos si riferisce a una certa quantità di frutti che in un determinato momento si 

trovano depositati in un magazzino e di cui occorre stabilire a chi andranno assegnati. 

È questo il caso della moglie in sede di divorzio (col. II 45-50); della vedova senza figli, 

che abbandonerà la casa coniugale portando con sé i propri beni e metà dei frutti 

(karpos) che vi si trovano (col. III 24-31); è il caso del vedovo senza figli, che dovrà 

restituire agli eredi di lei i beni della moglie e metà dei frutti dei suoi beni che si trovano 

in casa (col. III 31-37). Epikarpia si riferisce invece all’amministrazione dei beni 

fruttiferi, come si constata in col. VII 29-35 e in col. XII 9-17. Nel primo di questi passi 

metà dei frutti spetta pur sempre alla patroiokos proprietaria dei beni; nel secondo il 

parente paterno e il parente materno, che amministrano il patrimonio della patroiokos, 

non ne traggono alcun beneficio perché è implicito che la proprietà dei frutti spetta 

esclusivamente alla patroiokos. Lascio da parte qui col. VIII 42-46, passo a proposito 

del quale insisto a sostenere la tesi (ritenuta “peu vraisemblable” dall’A., p. 188 n. 4), 

che, in presenza di un avente diritto, non siano i parenti paterni, che amministrano i 

beni, a ricevere la metà dei frutti, ma l’avente diritto finché è impubere. 

Moleo e derivati (p. 238 ss.). Pur apprezzando l’utile rassegna condotta dall’A., 

dissento riguardo al significato del verbo epimolen in CdG col. IX 28-29. Secondo l’A. 

epimolen corrisponde all’attico epidikazomai. Ma se si intende tutto il passo con 

riferimento alla situazione che consegue a un processo già iniziato e interrotto per la 



Rassegna critica      150 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

morte del convenuto (come ho proposto nei miei Studi di epigrafia giuridica greca, 

1983), il senso del verbo è tecnicamente quello di “riassumere” la causa. L’analogia 

segnalata dall’A. sarebbe più giustificata se si applicasse al verbo epiballo e al participio 

epiballontes (v. p. 69). Quanto ad antimolos, l’A. ne illustra utilmente l’equivalenza 

con l’attico antidikos; tuttavia si assume il rischio di tradurlo con “l’auteur de la vente” 

in CdG VI 25-30 (p. 243), ciò che non è affatto sicuro. 

Oifo (p. 253 ss.). L’A. si sofferma in particolare su CdG II 16-20 (epiperetai 

oipen), prendendo decisamente posizione a favore della tesi del tentativo di seduzione 

(con o senza il consenso della donna, identificata peraltro con un’ereditiera) (p. 254-

255). L’A. non tiene conto degli argomenti contrari a questa tesi, per i quali rinvio al 

mio articolo citato sopra sub akeuo. 

Opuio, -omai (p. 264 ss.). L’A. riconosce che non si tratta soltanto di un “verbe 

d’état”, riferito cioè a un matrimonio in corso, ma anche di un “verbe d’action” (come 

in CdG col. VII 40-48). Tuttavia, sostiene che in col. VIII 22-27 sono presenti entrambi 

i significati. A p. 265, n. 4, critica la mia interpretazione di col. VIII 20-30, sostenendo 

che un passo come CdG IV 18-19 (“si une serve non mariée devenait enceinte et 

enfantait…») dimostra che me opuiomena va inteso come donna che non ha un 

matrimonio in corso. Ma questa affermazione si può facilmente contraddire, dato che 

qui si allude a una schiava che non si è (mai) sposata, o che comunque ha generato un 

figlio senza essersi prima unita in matrimonio: quindi ribadisco che qui, come nel resto 

del CdG (e come già nei passi omerici a cui l’A. allude dubitativamente a p. 265 n. 5), 

opuio va sempre inteso come verbo d’azione. Lo conferma d’altronde l’utile parallelo 

che l’A. istituisce con la norma solonica citata da Plut. Sol. 20, 2 (p. 266). 

Horkos e derivati (p. 267 ss.). Interessanti le considerazioni sull’origine del 

termine orkioteros, che l’A. mette in relazione con l’espressione karteron horkon 

riscontrabile in Omero e nell’iscrizione di Ligdamis. 

Pera – peraioo (p. 281 ss.). Pera, che l’A. colloca in uno “stade intermédiaire 

entre l’emploi nominal archaïque et sa fossilisation en fonction adverbiale” (p. 282) si 

incontra in due difficili passi del CdG. Il primo di cui l’A. si occupa è col. IX 43-45, di 

cui l’A. propone la seguente traduzione: “si quelqu’un a conclu une transaction à 

l’exportation, au cas où il ne rembourserait pas son commanditaire…” (p. 282). Il dativo 

viene inteso come un locativo (“à l’étranger”), e l’accusativo viene tradotto “pour 

l’étranger” cioè “pour un contrat à l’étranger”. Si tratta molto probabilmente di un 

contratto di prestito a cambio marittimo. Il secondo passo è col. VI 46-49, che l’A. 

traduce nel modo seguente: “si quelqu’un, agissant par obligation, obtient d’une autre 

cité la libération, sur sa demande d’un jeune sorti de l’éphébie…” (p. 284). Seguendo 

la tesi presentata dagli autori di Nomima I n. 13, l’A. propone di riferire il participio 

eddusamenon a un giovane appena uscito dall’efebia attraverso il compimento di un 

rito iniziatico che comportava lo “spogliarsi” di vesti e armi. Si tratterebbe quindi di un 

giovane che sarebbe stato fatto prigioniero nel corso di combattimenti di frontiera fra 

gruppi di giovani documentati per il mondo cretese (così anche p. 295). Ne consegue 

che l’A. propone di integrare il lacunoso termine pera con perathen invece che con 

perande come intende la maggior parte degli editori. Non è questo il luogo per discutere 

in modo approfondito l’interpretazione di questo passo, anche se l’idea che si tratti di 



151  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

un giovane efebo lascia piuttosto perplessi. Quanto all’uso del verbo peraioo in CdG 

col. VII 10-15, l’A. ritiene che vada inteso nel senso di “mettre fin (à la transaction)” 

(p. 285). Senza poter entrare qui nelle difficili questioni di traduzione che il passo pone 

(e che l’A. si limita ad accennare) mi sia permesso anche in questo caso di rinviare a un 

mio articolo, che l’A. non poteva conoscere: A.M., Per una nuova interpretazione di 

due testi cretesi: IC IV 72 col. VII 10-15 e NM (IC IV 41) col. VII, in Scritti A. Corbino, 

Tricase 2016, IV, 493-518. Mi limito qui a rilevare che l’A. incorre in un’inesattezza di 

carattere tecnico-giuridico: sostiene cioè che, secondo Pringsheim (Greek Law of Sale, 

1950), in Grecia la vendita era “parfaite dès l’accord des parties” (p. 285), mentre in 

realtà, secondo Pringsheim, la vendita era perfetta dal momento in cui il prezzo era stato 

pagato. 

Spendo e derivati (p. 312 ss.). Per quanto riguarda epispendo, l’A. accoglie la 

traduzione “promesse ou engagement solennel” e respinge giustamente “les tentatives 

de cantonner epispendo au contexte familial” (p. 314 n.3); ma aggiunge, in maniera 

contraddittoria, che il termine promessa non rende il senso preciso di epispendein, 

perché l’atto indicato dal verbo “semble bien impliquer un transfert réél de la propriété 

des biens”. Si veda in proposito il mio articolo La struttura giuridica del contratto in 

Grecia (60 anni dopo), in W. Riess (hrsg.), Colloquia Attica, Stuttgart 2018, p. 145-

176. Quanto a Spensizio, purtroppo l’indice delle parole greche non contiene tutte le 

pagine in cui l’A. fa riferimento al personaggio. Oltre a p. 314 n. 4 parti dell’iscrizione 

che lo concernono sono trattate almeno nelle seguenti pagine: 50, 107, 126. 

Tithemi e derivati (p. 326 ss.). Una precisazione a proposito di katakeimenos. 

Concordo sul fatto che in IC IV 47, 1-10, designi lo schiavo dato in pegno; ma, 

contrariamente a quel che l’A. mi fa sostenere a p. 328, n. 1, non ritengo che designi 

anche “le débiteur insolvable qui engage sa personne pour rembourser ses dettes” 

(ibid.).  

Chreos e derivati (p. 356 ss.). Mi sembra troppo recisa l’affermazione di 

partenza dell’A., secondo cui nel CdG chreos designa un oggetto, una cosa materiale. 

Soprattutto perché egli stesso aggiunge “le plus souvent dans un contexte de litige” (p. 

356). Quindi ci troviamo in contesti dove l’oggetto è preso principalmente in 

considerazione sotto il profilo della determinazione sia della persona che quell’oggetto 

ha diritto di usare, sia della persona che è tenuta a consentirne l’uso alla controparte. Di 

qui il senso della “formule juridique meden es kreos emen” (ibid.). 

Concludo sottolineando che l’A., pur esprimendo spesso un’opinione personale, 

è molto onesto e scrupoloso nel rinviare alle opere degli specialisti per affrontare le più 

spinose questioni di carattere giuridico, in particolare per quanto riguarda il CdG: di ciò 

occorre dargli atto. In ogni caso, anche dove il giurista si trova in dissenso con le 

opinioni dell’A., si tratta di un libro molto ricco di materiali utili per lo studio storico 

del diritto greco, soprattutto grazie ai numerosi confronti fra il linguaggio delle 

iscrizioni cretesi e le testimonianze letterarie (a cui si aggiungono testi epigrafici non 

cretesi).  

 

 



Rassegna critica      152 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

S. Georgoudi et F. de Polignac (ed.), Relire Vernant, Paris 2018, p. 382. 

Evocativa e commovente (per chi, come me, ha conosciuto Vernant) l’Introduction dei 

due curatori. I contributi sono suddivisi in tre sezioni : ‘Autour du religieux’; ‘Penser 

la cité’; ‘Réception internationale de travaux de Jean-Pierre Vernant’. Tutti i contributi 

sono interessanti per lo storico del diritto, in particolare quelli contenuti nella seconda 

sezione: M. Abélès, L’enigme du politique, p. 213-226, che mette a confronto 

l’indagine di Vernant sulle strutture politiche antiche con le sue esperienze di militante 

durante e dopo la Seconda guerra mondiale; J. Gallego, De la volonté tragique à 

l’action politique: la décision subjective dans la démocratie athénienne, p. 227-248, 

che riprende un tema lungamente esplorato da Vernant con risultati che costituiscono 

tuttora un apporto rilevante allo studio di un tema di fondamentale importanza per lo 

storico del diritto antico e moderno; A. Balansard, <<Division du travail>> et société 

politique dans le Protagoras, la République et les Lois: l’autarcie en question, p. 249-

268, che affronta un tema, caro al Vernant politicamente impegnato, non facile da 

isolare nel contesto culturale antico, in cui il lavoro, almeno a livello di riflessione 

politica, era decisamente disprezzato; A. Taddei, Quelques aspects du symbolisme 

judiciaire en Grèce ancienne, p. 269-288, un contributo che lo storico del diritto legge 

ovviamente con particolare interesse, e che merita quindi un resoconto più esteso. 

Dopo una prima parte in cui l’A. menziona alcuni accenni più o meno 

significativi alla dimensione giuridica nell’opera di Vernant, mettendo in luce l’influsso 

determinante di Gernet sull’interesse di Vernant per il diritto, la seconda parte del 

contributo si articola in vari paragrafi: ‘Meson politique et meson judiciaire’; ‘L’espace 

du procès dans (et au-dehors de) la cité’; ‘Espaces et temps de l’agôn judiciaire’; ‘La 

lutte du procès’; ‘Le droit au-dehors du procès’. Va dato atto all’A. di aver cercato una 

chiave di lettura del processo attico ispirata a una prospettiva vernantiana, in particolare 

mettendo a confronto gli spazi del meson politico con quelli del meson giudiziario (che 

non insistono fisicamente sullo stesso luogo, come osserva l’A., p. 275). Il primo 

caratterizzato dall’equidistanza di tutti i cittadini rispetto al potere, il secondo piuttosto 

dalla simmetria fra le due parti. Questa immagine dell’A. è confermata sul piano tecnico 

dall’assenza in Grecia, almeno per quel che sappiamo, di qualunque forma di 

litisconsorzio. Fa eccezione, però, al principio di simmetria bilaterale il processo di 

rivendicazione di eredità in forma di diadikasia, dove possono contendere più 

rivendicanti contemporaneamente: a p. 281 n. 42, l’A. definisce amphisbêtêsis “l’action 

de revendication d’un héritage par une famille”; ma amphisbêtêsis è il termine che 

definisce genericamente qualunque controversia, mentre la rivendicazione di un’eredità 

si chiama epidikasia e può essere intentata, come si è detto, solo da un singolo 

individuo. L’A. deriva dal carattere di scontro personale, ovvero di duello, proprio 

dell’agone giudiziario (avrebbe potuto sottolineare che le parti prendono il nome di 

‘inseguitore’ e di ‘fuggitivo’) che la posta in gioco è la sopravvivenza politica, o 

addirittura fisica nel caso dell’omicidio (volontario). A questo proposito l’A. avrebbe 

potuto accennare alla controversia dottrinaria, molto vivace negli ultimi decenni in 

ambito giusgrecistico soprattutto di cultura anglosassone, fra coloro che considerano il 

processo una fase di un confronto politico e sociale di durata tendenzialmente illimitata 

e coloro che lo ritengono lo strumento finalizzato all’applicazione del ‘rule of law’ nel 

caso specifico. 



153  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

L’A. passa quindi a considerare lo svolgimento del processo nella sua fase 

dibattimentale di fronte ai giudici popolari. Distingue così opportunamente lo spazio 

fisico “découpé à l’intérieur de la cité” (p. 275) dalla dimensione temporale, scandita 

dal calendario religioso e da da un apposito rituale (segnalo però che Aeschn. I 23, 

citato a p. 276 n. 24, non riguarda “le rite qui ouvre le procés” ma il cerimoniale che 

precede l’inizio dell’assemblea). L’A. descrive poi la collocazione delle parti 

all’interno dello spazio giudiziario: sembra che le parti avessero un proprio seggio, ma, 

come nota l’A., p. 276 n. 25, sulle tracce di Boegehold, si discute se ci fosse “un 

troisième bêma occupé chaque fois par celui qui était en train de parler”. A p. 278 l’A. 

introduce correttamente la distinzione fra testimoni e synegoroi, anche se non mi è 

chiaro che cosa significhi “en général on peut affirmer que, si la marturia est, à l’époque 

classique, en train de développer –avec beaucoup de tâtonnements- une fonction 

nouvelle qui donne à la personne des juges un statut nouveau…”. Quanto ai synegoroi, 

alla bibliografia cit. a n. 31 va ovviamente aggiunto il fondamentale libro di L. 

Rubinstein, Litigation and Cooperation: Supporting Speakers in the Courts of Classical 

Athens , Wiesbaden 2000. A p. 281 si parla della “lutte du procès … engagée par une 

véritable assignation (pro-klesis) prononcée à l’encontre de l’accusé…», dove si deve 

naturalmente leggere prosklesis, cioè l’atto di citazione del convenuto da parte 

dell’attore. L’articolo si conclude con l’esame di due casi “qui nous projettent, pour 

ainsi dire, au-dehors des tribunaux” (p. 282). Il primo è il caso dell’uccisione della 

schiava manomessa a cui si riferisce Dem. 47. Secondo l’A. “l’accusateur ne peut … 

dénoncer les meurtriers parce que le témoignage de sa femme et de ses enfants … n’est 

pas valable, et parce que l’esclave ne fait plus partie de l’oikos de son ancien maître» 

(p. 283). Ora, quanto al primo motivo occorre precisare che, come chiarisce Dem. 

47.70, la moglie e i figli dell’accusatore sono tenuti a prestare il giuramento introduttivo 

d’istanza insieme al capo famiglia, non a testimoniare. Non si capisce poi perché il 

rituale che gli esegeti suggeriscono all’interessato di compiere costituisca “un système 

de symboles <<judiciaires>>, qui ne font pas partie de ce que nous appelons, de façon, 

peut-être, un peu approximative, <<droit athénien>> (p. 282). Si tratta di un rituale che 

tutti coloro che vogliano intentare una dike phonou devono compiere: non mi pare che 

vi sia dunque nulla di “alternatif au droit”. Per motivi che mi restano oscuri, poi, l’A. 

continua a fare riferimento alla vittima come a una schiava, quando in realtà si tratta di 

una schiava manomessa, quindi di una donna libera. Il secondo caso preso in 

considerazione “concerne l’exécution du serment”, che l’A. definisce, per motivi che 

mi sfuggono, “une pratique assez répandue dans les tribunaux d’Athènes, tout 

diffèrement de la torture [si intende degli schiavi a scopo di testimonianza]” (p. 283): 

in realtà tanto il giuramento quanto la tortura hanno luogo al di fuori del tribunale. 

Continua l’A. : il giuramento, “dont la nature décisoire et <<ordalique>> a été 

soulignée dépuis longtemps est une des rares occasions pour les dieux d’entrer dans 

l’agôn judiciaire » (ibid.). Ora, l’A. si occupa del giuramento nel processo del IV 

secolo, dove il suo ruolo è puramente introduttivo d’istanza; non si tratta più di un 

giuramento decisorio, perché se la controparte accetta la proklesis eis horkon, il 

processo non raggiunge la fase dibattimentale (come viene d’altronde affermato dallo 

stesso A., p. 285, ma allora è inesatto dire che attraverso il giuramento gli dei entrano 

nell’agone giudiziario).  Il giuramento viene prestato anche dal testimone che si rifiuta 

di testimoniare, e viene naturalmente prestato prima e al di fuori della sede del 

https://www.libreriauniversitaria.it/litigation-and-cooperation-supporting-speakers/book/9783515077576
https://www.libreriauniversitaria.it/litigation-and-cooperation-supporting-speakers/book/9783515077576
https://www.libreriauniversitaria.it/litigation-and-cooperation-supporting-speakers/book/9783515077576
https://www.libreriauniversitaria.it/litigation-and-cooperation-supporting-speakers/book/9783515077576


Rassegna critica      154 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

dibattimento (si noti che il giuramento a cui si riferisce Dem. 48. 52, citato a p. 284 n. 

47, non è un giuramento processuale, ma, come chiarisce Dem. 48. 9, è il giuramento 

che sancisce l’accordo fra i due compari per spartirsi l’eredità). Il vero “problème 

insoluble” (almeno finora) non è tanto “le passage <<du rite au droit>>” (p. 285), ma 

il passaggio da un solo giuramento decisorio (quale è testimoniato ancora dal Codice di 

Gortina) al giuramento di entrambe le parti nel processo ateniese di età classica. A parte 

le annotazioni di dettaglio, si tratta di un libro che riesce complessivamente nell’intento 

di risvegliare l’interesse per l’opera di uno studioso che ha contribuito in modo decisivo 

al rinnovamento degli studi sulla Grecia antica nella seconda metà del secolo scorso. 

 

 

Francesco Guizzi, Gortina (1000-450 a.C.). Una città cretese e il suo Codice, 

Napoli 2018, p. 194. Il libro consta di: ‘Introduzione’; Parte I, Storie di una città, 

suddivisa in tre capitoli: ‘La fondazione’, ‘La polis arcaica. Città e territorio’, ‘Quale 

età classica’; Parte II, Comunità e diritto, suddivisa in tre capitoli: ‘Cittadinanza e 

istituzioni’, ‘Una società aristocratica, ovvero il Codice nel suo contesto’, ‘Attività 

economiche’. Segue l’’Appendice’, contenente il testo greco e la traduzione del Codice 

accompagnata da brevi note testuali. Chiudono il volume: ‘Indice delle fonti’ e ‘Indice 

delle figure’. Manca purtroppo un indice dei termini greci. 

Non mi occuperò qui né della prima parte del libro, in cui l’A. dà prova della 

sua approfondita conoscenza dei dati archeologici relativi alla città, né del cap. 7, 

dedicato alle attività economiche, che fornisce un’accurata sintesi delle tematiche 

relative. Per lo storico del diritto i capitoli più interessanti sono quelli contenuti nella 

seconda parte del libro, relativi a ‘Cittadinanza e istituzioni’ (cap. 5) e a ‘Una società 

aristocratica’ (cap. 6). Nel cap. 6 particolarmente pregevoli mi paiono i §§ 4.1.e 4.2 

dedicati alla casa, nella sua duplice accezione di stega e Foikia. 

Fra le numerose tematiche trattate dall’A. sceglierò un tema che, pur essendo 

stato ampiamente trattato da tutti i commentatori del Codice, a mio parere presenta 

tuttora molti punti oscuri. Mi riferisco all’identificazione dei soggetti a cui il legislatore 

del Codice (Inscriptiones Creticae IV 72 = CdG) si rivolge nel dettare le sue norme. 

All’inizio del cap. 6 l’A. afferma: “In tutte le società antiche una linea di separazione 

fra componenti sociali è quella che separa i liberi dai non liberi” (p. 99). Poco più sotto 

leggiamo: la società cretese è caratterizzata da “un numero notevole di status giuridici 

intermedi fra il livello più alto della scala sociale, quello del cittadino, e il più basso, 

quello dello schiavo”. L’A. pone così in luce l’esistenza di un doppio criterio di 

classificazione della popolazione: quello che vede contrapporsi liberi e non liberi e 

quello che vede contrapporsi cittadini e non cittadini. Il primo è qualificato come 

criterio sociale, il secondo come criterio giuridico. Il problema è capire se questo 

duplice schema di classificazione fosse presente alla mente del legislatore gortinio, 

oppure se la natura del testo, in quanto appunto testo di legge, non ci imponga di 

applicare un unico criterio di interpretazione ispirato dai principi di ordine e di coerenza 

interna che siamo soliti attribuire alla mentalità giuridica. Sfioriamo così uno dei 

massimi problemi della storia del diritto greco: le leggi producono una traslazione della 

realtà sociale in un ordine “artificiale” costruito dal legislatore, oppure, come ritiene 



155  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

soprattutto una parte consistente della dottrina anglosassone, il diritto greco (a 

differenza di quello romano) è “embedded” nella realtà sociale? (ho tentato a più riprese 

di rispondere a questo interrogativo fondamentale: mi permetto di rinviare a due saggi 

di qualche anno fa: Leggi scritte e pensiero giuridico, in Lo spazio letterario della 

Grecia antica, 1992, p. 419 ss., e Studi recenti sul Codice di Gortina, “Dike” 6, 2003, 

p. 162 ss.).  

La mia personale opinione è che tutti i termini attraverso cui il legislatore 

identifica i soggetti destinatari delle norme debbano trovare posto in un sistema 

tendenzialmente completo. Con il risultato che l’ordine sociale, naturalmente fluido e 

mutevole, si trasforma in un ordine giuridico dove ogni figura presenta caratteristiche 

ben definite andando a disporsi in un insieme coerente. Quanto coerente e dettagliato 

sia questo procedimento di identificazione dei destinatari delle norme da parte del 

legislatore greco dipende dai tempi, dai luoghi e dalle circostanze. Ma ritengo che, 

almeno in questo senso, sia legittimo parlare di una tendenza alla codificazione nel 

mondo greco. Il banco di prova che consente di verificare l’attendibilità di questa presa 

di posizione risiede proprio nell’esame del rapporto fra le due coppie fondamentali che 

l’A. ha riconosciuto come destinatari delle norme contenute nel CdG: liberi/non liberi; 

cittadini/non cittadini. Dobbiamo cioè cercare di capire se questi termini identifichino 

in maniera univoca delle condizioni personali o, in termini giuridicamente più precisi, 

degli statuti, oppure se siano dei termini vaghi, dal contenuto variabile a seconda dei 

contesti e delle circostanze. Intanto osserviamo che il secondo termine di ciascuna delle 

due coppie è stato formulato dall’A. come negazione del primo. Questa scelta sembra 

presupporre: a) che, a fronte della condizione di libero, vi sia una graduazione di 

situazioni caratterizzate dall’assenza più o meno accentuata di libertà fino a giungere 

alla condizione di schiavo; b) che la condizione di non cittadino sia riconducibile a sua 

volta a una varietà di situazioni mancanti di alcune delle caratteristiche proprie del 

cittadino.  

Rispetto al diritto romano, dove, stando almeno alla sistematica del manuale di 

Gaio, troviamo una netta contrapposizione, da un lato fra liberi e schiavi, dall’altro fra 

cittadini e stranieri, il diritto greco presenterebbe quindi un quadro molto più sfumato 

e variegato (è facendo leva su questo dato che uno studioso come Seelentag, Das 

archaische Kreta, 2015, ha potuto parlare di singoli “Integrationskreise” come elementi 

attraverso i quali, quasi in una sorta di puzzle, si vanno costruendo le diverse mutevoli 

identità che possono assumere i membri di una comunità: v. la mia recensione in “Dike” 

18, 2015, p. 165 ss.). Ma se noi guardiamo alla disciplina del processo di stato contenuta 

nella prima colonna del CdG, la supposta variegata molteplicità di condizioni personali 

viene brutalmente ricondotta a quella che l’A. definisce giustamente “polarità fra 

condizione di libertà e di schiavitù” (p. 99). Quindi qui non è contemplata alcuna 

graduazione fra diversi livelli di libertà o di schiavitù. Anche dalla seconda colonna del 

CdG emerge chiaramente come la polarità libero/schiavo sia il criterio che guida la 

tariffazione delle sanzioni pecuniarie che colpiscono i reati sessuali. Tuttavia, se 

osserviamo il versante della schiavitù, emerge in questa seconda colonna quello che 

l’A. definisce “un elemento di articolazione nella fascia di coloro che non sono liberi” 

(p. 100). Infatti, mentre nella prima colonna lo schiavo è costantemente designato con 

il termine panellenico di doulos, nella seconda colonna, accanto a doulos, in un’ipotesi 



Rassegna critica      156 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

particolare è il termine oikeus/oikea a indicare la vittima della violenza esercitata da un 

libero o da un altro oikeus (ovviamente appartenente a un diverso padrone). Sul motivo 

per cui il legislatore introduce questa variante terminologica con riferimento a un caso 

particolare, le opinioni degli studiosi sono da sempre divise.  

Senza poter esaminare qui in dettaglio le singole prese di posizione in materia, 

ricordiamo che per alcuni studiosi nella Gortina del CdG coesistono servitù di tipo 

ilotico e servitù-merce, mentre per altri occorre distinguere fra dimensione sociale e 

dimensione giuridica (una differenziazione che risulta la scappatoia favorita per 

risolvere apparenti incongruenze o contraddizioni all’interno del dettato legislativo). 

L’A. aderisce alla seconda corrente dottrinaria in base alla considerazione che le 

sanzioni relative ai reati sessuali sono identiche per douloi e oikeis: si tratterebbe 

dunque di categorie di schiavi socialmente distinte, in quando adibite a compiti 

lavorativi differenziati, ma assoggettate allo stesso statuto giuridico. Tuttavia ne trae 

l’ulteriore conseguenza che “non è prudente …considerarli appartenenti a due strati 

sociali differenti” (p. 109-110). A margine noto che è rilevabile una certa incongruenza 

nelle traduzioni del passo della col. II dove si menzionano appunto gli oikeis. A p. 100 

del testo l’A. traduce oikeus/oikea con servo/serva; viceversa nella traduzione della col. 

II del CdG in appendice ricorre esclusivamente il termine schiavo/schiava.  

Se la soluzione adottata dall’A. riconduce ad un unico statuto giuridico la 

duplice terminologia concernente gli schiavi, la normativa contenuta nella col. II del 

CdG pone problemi anche per quanto riguarda la categoria dei liberi. Infatti, benché, 

come abbiamo detto, l’entità delle sanzioni relative ai reati sessuali sia basata 

fondamentalmente sulla contrapposizione liberi/schiavi, la simmetria binaria è spezzata 

da una categoria intermedia che va sotto il nome di apetairoi. Che si tratti di una 

categoria intermedia lo si ricava dal fatto che la sanzione per gli illeciti di cui sono 

vittima è di poco superiore a quella prevista per gli schiavi. Ora, una volta escluso che 

gli apetairoi, da intendersi letteralmente come le persone escluse dall’eteria, siano 

schiavi, come mai sono considerati una categoria inferiore rispetto ai liberi? La libertà 

ai nostri occhi è un concetto assoluto. O si è liberi o si è schiavi. Chi siano gli apetairoi 

è molto discusso: tuttavia il parallelo con il diritto romano potrebbe essere qui d’aiuto. 

Tramite la manomissione civile gli schiavi romani diventano non soltanto liberi, ma 

addirittura cittadini romani. Eppure, sono assoggettati ad alcune limitazioni sia sul 

piano del diritto pubblico sia sul piano privatistico. Potremmo allora ritenere che gli 

apetairoi siano appunto gli schiavi liberati, che, come dappertutto in Grecia, anche a 

Gortina diventavano liberi ma non acquistavano la cittadinanza. Sarebbero quindi 

assimilati, come ad Atene, ai meteci, ossia agli stranieri residenti, di cui né il CdG né 

le iscrizioni coeve fanno esplicita menzione. Se così fosse, schiavi liberati e stranieri 

residenti sarebbero identificati dal dato negativo di non essere membri di un’eteria. Ma 

in questo modo ci siamo spostati dal piano della opposizione liberi/schiavi al piano 

dell’opposizione cittadini/non cittadini. La condizione di apetairos si trova dunque al 

crocevia fra l’asse liberi/non liberi e l’asse cittadini/non cittadini.  

Il passo successivo consiste quindi nel chiedersi quale sia il nesso fra libertà e 

cittadinanza. Il problema si pone già a livello terminologico. Infatti, nel CdG troviamo 

la parola cittadino (poliatas) soltanto in un contesto politico (l’assemblea che ratifica 

l’adozione in col. X 34-36 o la sua revoca in col. XI 10-14), e il verbo poliateuein solo 



157  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

con riferimento alla capacità di testimoniare del giudice e del suo mnamon (col. IX 33) 

(non di altri tipi di testimoni). Nel resto del CdG i soggetti destinatari delle norme, 

quando non si trovino in una particolare situazione che attiene di per sé a una situazione 

contingente (katakeimenos, nenikamenos ecc.), sono costantemente individuati 

semplicemente o come liberi (in contrapposizione agli schiavi) o come membri del 

gruppo familiare (padre, madre, figlio, figlia) o con un pronome personale indefinito 

(tis). Viene spontaneo pensare che il legislatore dia per scontato che il soggetto 

identificato attraverso una di queste tre designazioni sia un cittadino. Ma questa 

conclusione è appunto tutta da verificare. 

Riguardo alla condizione di libero, l’A. afferma: “Si era liberi se si nasceva da 

genitori liberi” (p. 100). Ma questa definizione, a parte il fatto che ignora l’acquisto 

della libertà per manomissione, risulta comunque troppo generica. Bisognerebbe infatti 

subito chiedersi se si era liberi (e cittadini) solo nascendo da genitori liberi (e cittadini) 

uniti in regolare matrimonio (come stabilirà, a mio parere, più o meno intorno allo 

stesso lasso di tempo, la legge di Pericle per Atene), oppure se era considerato libero (e 

cittadino) anche chi nasceva da genitori liberi non uniti in regolare matrimonio, di cui 

o entrambi o uno soltanto fosse un cittadino di Gortina. Nel CdG non troviamo risposte 

a questi interrogativi, dato che, come abbiamo visto, quando il legislatore parla di 

membri della famiglia nucleare, non specifica che si tratta di una famiglia formata da 

due cittadini regolarmente sposati: sembra darlo per sottinteso. Al di fuori di questa 

situazione matrimoniale “normale” sono contemplati soltanto due casi: il caso della 

schiava che concepisce e genera un figlio al di fuori del matrimonio (col. IV 18-23), e 

il caso della libera che sposa uno schiavo. Quest’ultimo caso induce l’A. ad affermare: 

“si poteva essere liberi anche nascendo da un genitore libero e l’altro di condizione 

servile”. Infatti, il figlio nato dall’unione matrimoniale fra una donna libera e uno 

schiavo era libero “se l’unione avveniva presso la donna, schiavo se avveniva presso 

l’uomo” (col. VII 1-4) (p. 101). Occorre tuttavia prima di tutto osservare che anche in 

questo caso si tratta di un rapporto matrimoniale, comunque lo vogliamo intendere, dato 

che il legislatore usa lo stesso verbo opuien/opuiesthai utilizzato per indicare il 

matrimonio fra cittadini. Non sappiamo quindi quale potesse essere lo status di un figlio 

generato da una donna libera con uno schiavo altrui al di fuori di un rapporto 

‘matrimoniale’. Va inoltre osservato che col. VI 56 – VII 10 sembra contraddire il 

principio generale affermato dall’A., secondo cui basta che uno dei genitori sia libero 

perché il figlio sia considerato libero; infatti ciò si verifica solo se lo schiavo si reca 

dalla donna. Tuttavia, si tratta probabilmente di un’eccezione al principio che risulta 

invece confermato dalla norma relativa alla presentazione all’ex-marito da parte della 

madre di un figlio nato dopo il divorzio e da lui non riconosciuto. La legge non lo dice 

esplicitamente; tuttavia, nel caso in cui la madre (che dobbiamo supporre libera e 

cittadina) decidesse di allevare il figlio, non sembra si possa dubitare che il figlio sarà 

libero (col. III 44-52) anche se il padre risulterà giuridicamente ignoto (quindi potrebbe 

persino trattarsi di uno schiavo di casa). L’A. sostiene che, nel caso reciproco a quello 

contemplato in col. VI 56 – VII 10, qualora cioè il genitore libero fosse il padre, “non 

vi era neppure necessità di menzionare la filiazione da una schiava, che infatti non 

compare nel Codice” (p. 100-101). Credo di poter interpretare quest’affermazione nel 

senso che, secondo l’A., il figlio di un padre libero sarebbe stato comunque libero, sia 

che la madre fosse una schiava propria, sia che fosse una schiava altrui, avessero o 



Rassegna critica      158 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

meno contratto un matrimonio. In realtà il CdG non contiene alcun indizio che ci 

permetta di trarre una simile conclusione: restiamo dunque nell’incertezza.  

In tutti i casi che abbiamo menzionato si parla di libertà, non di cittadinanza. 

Nell’affrontare il problema del rapporto fra le due categorie, l’A. parte dalla corretta 

constatazione che “la condizione di libero è necessaria ma non sufficiente per 

appartenere alla cittadinanza”; poi, però, conclude in modo apodittico: “il cittadino è 

figlio di padre cittadino” (p. 101). In realtà mi sembra che il discorso debba essere più 

articolato. Non c’è dubbio che sia cittadino chi nasce da padre cittadino: si tratta però 

prima di tutto di capire se sia l’unica via per essere riconosciuto cittadino, e, in secondo 

luogo, se sia sufficiente la nascita da padre cittadino per assicurare al figlio o alla figlia 

la qualità di cittadino. Riguardo al primo quesito, è probabile che, come in ogni altra 

polis, Gortina potesse concedere la cittadinanza con deliberazione degli organi 

competenti (presumibilmente l’assemblea: per una concessione di privilegi a uno 

straniero da parte della città si veda IC IV 64 del VI sec. a.C). Tentare di rispondere al 

secondo interrogativo richiede invece un discorso molto più lungo. I testi di legge 

cretesi forniscono soltanto indizi di non agevole lettura per ricostruire il nesso tra 

filiazione e cittadinanza. Se è lecito basarsi su un parallelo con le regole ateniesi della 

filiazione, possiamo supporre che, anche a Gortina, per diventare cittadino non bastasse 

la nascita da una coppia di cittadini regolarmente sposati, ma occorresse percorrere un 

iter di conseguimento della cittadinanza prolungato nel tempo. Vediamo quali sono gli 

indizi sulla base dei quali possiamo ricostruire il percorso in questione. Che vi sia 

qualcosa di simile alla dekate ateniese lo possiamo desumere dalla norma, sopra citata, 

sul riconoscimento del figlio nato dopo il divorzio da parte dell’ex-marito; norma da 

cui mi pare lecito desumere che un riconoscimento formale da parte del padre fosse 

richiesto anche per i figli nati in costanza di matrimonio. Dopo di che sappiamo che ad 

Atene entrava in gioco la fratria, i cui membri erano chiamati a riconoscere mediante 

un voto la legittimità del figlio a loro presentato dal padre. Come è noto, questo 

riconoscimento veniva poi confermato, a distanza di anni, a seguito di una seconda 

presentazione. Infine, raggiunta la maggiore età, il figlio veniva presentato al demo, 

dove aveva luogo un’ultima votazione, necessaria per l’ammissione nel corpo cittadino 

politicamente attivo. Esistono nella Gortina del Codice strutture amministrative che 

presumibilmente svolgevano un compito analogo alla fratria e al demo ateniese? Il 

Codice ci testimonia l’esistenza delle eterie e delle tribù. Il ruolo dell’eteria è preso in 

considerazione dal legislatore solo con riferimento all’adozione. La procedura descritta 

in col. X 34-39 prevede una dichiarazione resa dall’adottante di fronte all’assemblea 

dei cittadini e l’offerta ai membri della propria eteria di un animale sacrificale e di una 

misura di vino. Si discute se assemblea ed eteria svolgessero un ruolo attivo (così ad es. 

Gagarin-Perlman, The Laws of Ancient Crete, 2016, p. 417) o se la loro funzione fosse 

soltanto quella di assicurare la necessaria pubblicità alla dichiarazione unilaterale 

dell’adottante. L’A. pare aderire alla seconda tesi, dato che a p. 77 leggiamo: “I cittadini 

tutti … erano chiamati a testimoni, così come ad Atene i demoti nel momento in cui i 

maggiorenni venivano iscritti nei registri dei cittadini” (ma ricordo che ad Atene i 

demoti votavano sull’ammissione); e a p. 140, sempre a proposito di adozione: “La 

cittadinanza nel suo complesso è chiamata a testimone di tale passaggio che coinvolge 

anche l’eteria di cui l’adottato entrerà a far parte”. 



159  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

Fra gli argomenti che influiscono sulla scelta dell’una o dell’altra tesi (ossia 

ruolo attivo o ruolo passivo di assemblea ed eteria) ha un peso non irrilevante 

l’interpretazione della norma contenuta in col. X 33-34: “L’adozione sia possibile da 

qualunque parte uno voglia”. Coloro che, come Gagarin-Perlman cit., ritengono che 

potesse essere adottato anche uno straniero o uno schiavo, oltre che un figlio illegittimo, 

sostengono che l’assemblea dovesse approvare con un voto l’adozione. Il voto 

favorevole all’adozione comportava così al tempo stesso l’attribuzione della 

cittadinanza. Ho sempre ritenuto questa tesi inaccettabile, ma in questa sede devo 

aggiungere che la questione del voto si pone anche se si aderisce alla tesi restrittiva, 

secondo cui soltanto colui che proveniva da una famiglia cittadina poteva essere 

adottato (tesi a cui pare che anche l’A. aderisca, visto che parla di rapporto fra due oikoi: 

p. 140-141). La questione del voto si pone proprio per analogia con il ruolo della fratria 

attica, a cui è affidato il controllo di legittimità della filiazione. Mentre mi sembra 

improbabile che, a Gortina, anche i figli nati da regolare matrimonio dovessero essere 

presentati all’assemblea, ritengo molto probabile che essi dovessero essere presentati 

all’eteria del padre alla pari dei figli adottivi. 

Ora, i casi sono due: o l’ordinamento gortinio attribuiva al padre un potere 

assoluto e insindacabile di riconoscere come proprio figlio chiunque volesse, e in questo 

caso sia l’assemblea che l’eteria si sarebbero limitate a prendere atto della volontà del 

padre; oppure una forma di controllo della legittimità della nascita doveva 

necessariamente passare attraverso un voto. Se la seconda alternativa è vera, per i figli 

legittimi era necessario un voto favorevole dei membri dell’eteria del padre, mentre per 

i figli adottivi si pone un ulteriore problema. In base al tenore di col. X 34-39 sembra 

che la presentazione in assemblea preceda la presentazione alla fratria, anche se la 

sintassi di tipo paratattico non esclude che l’ordine fosse inverso. Ora, se ammettiamo 

che in assemblea avesse luogo un voto, sarebbe incongruo ritenere che nell’eteria 

avesse luogo un secondo voto, che in teoria avrebbe potuto dare esito contrario a quello 

dell’assemblea. D’altra parte, dell’assemblea facevano logicamente parte anche i 

membri dell’eteria dell’adottante: sarebbe quindi singolare che la votazione fosse 

ripetuta nella sede ristretta dell’eteria. Gli autori di Nomima II sembrano essere gli unici 

che si sono resi pienamente conto del problema. Essi osservano infatti : “L’hétairie 

semble ici jouer un rôle analogue à celui de la phratrie à Athènes, mais il n’en est 

question ici qu’après la déclaration à l’assemblée civique. Cela peut correspondre à un 

système socio-éducatif si contraignant en Crète qu’il a effacé jusqu’aux liens de parenté 

fictive auxquels on rapporte les phratries » (p. 145). Dunque, per gli autori di Nomima, 

l’assemblea rappresenta il sistema dell’educazione collettiva di impronta militare che 

si contrappone a quello delle reti di parentela e finisce per avere il sopravvento. 

Ritorneremo più avanti sulla questione. Per ora vorrei attirare l’attenzione su un 

ulteriore elemento, di cui mi pare non si sia tenuto conto: cioè che l’annuncio in 

assemblea è necessario anche per la revoca dell’adozione (col. XI 10-17). Che in questa 

sede avesse luogo un voto mi sembra molto improbabile: un capo famiglia non poteva 

certo essere obbligato dai concittadini a tener fermo un rapporto di filiazione adottiva. 

Il fatto che la formulazione della legge sia praticamente identica sia per l’adozione sia 

per la sua revoca, induce però a pensare che non vi fosse un voto dell’assemblea 

nemmeno riguardo all’annuncio di voler adottare. 



Rassegna critica      160 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

Se tuttavia riteniamo che una qualche forma di controllo dovesse esserci, 

dobbiamo necessariamente supporre che un voto avesse luogo nell’eteria: la stessa 

formulazione ellittica della norma, che menziona solo l’offerta di carne e vino, ma non 

contiene alcun riferimento a un annuncio che doveva necessariamente aver luogo 

nell’adunanza dell’eteria, lascia aperta la possibilità che il legislatore presupponesse 

non solo la presentazione del figlio, ma anche un voto sulla sua ammissione (così già 

Seelentag, op. cit., p. 306 n. 80: v. la mia recensione in “Dike” 18, 2015, p. 175). Il voto 

in eteria doveva quindi necessariamente precedere l’annuncio in assemblea. Infatti, se 

avesse dato esito negativo, non sarebbe stato possibile annunciare l’adozione in 

assemblea. Quindi, in sostanza, riguardo all’ammissione dell’adottato nella fratria il 

legislatore, considerandolo ovvio, ha saltato un passaggio, in quanto era la prassi 

abituale riguardo all’ammissione dei figli legittimi. L’offerta di carne e vino ai membri 

dell’eteria avverrà dopo che essi hanno dato voto favorevole all’ammissione del figlio 

adottivo, e dopo che, in forza di tale voto, l’adottante ha perfezionato l’adozione 

dandone comunicazione all’assemblea. E se i membri dell’eteria votavano per 

accogliere un figlio adottivo, altrettanto doveva valere per il figlio legittimo nato da 

regolare matrimonio. Su che cosa verteva il voto dei membri dell’eteria? Se ancora una 

volta vale il parallelo con la fratria ateniese, votavano sulla legittimità della nascita sia 

nel caso del figlio presentato come legittimo sia nel caso del figlio adottivo (e forse la 

funzione dei giudici delle eterie, attestata da IC IV 42B, si estendeva anche ai ricorsi 

dei padri contro un eventuale voto negativo dell’eteria). Guarducci, IC IV 72, p. 169, 

aveva ritenuto, probabilmente per simmetria con la procedura di adozione, che la revoca 

dovesse essere comunicata anche all’eteria; quest’opinione non ha trovato adesione 

presso i commentatori successivi. Tuttavia, se riteniamo che l’eteria assicurasse una 

funzione di registro di stato civile analoga a quella della fratria ateniese, è verosimile 

che dovesse essere informata della revoca dell’adozione, pur essendo da escludere che 

fosse chiamata a pronunciarsi con un voto sull’ammissibilità della revoca stessa.  

Possiamo infine chiederci se alla tribù non fosse affidata una funzione di 

controllo analoga a quella svolta dal demo ateniese (contra l’A., p 81, che segue 

l’autorevole opinione di Guarducci). Come si accertava infatti che il pretendente alla 

mano dell’ereditiera priva di collaterali aventi diritto alla sua mano appartenesse alla 

tribù del defunto (col. VIII 8-20)? Una qualche forma di raccordo fra eteria e tribù 

appare verosimile. 

Il nesso tra filiazione e cittadinanza segue però anche un’altra strada, che è 

quella dell’addestramento militare, caratteristica peculiare degli ordinamenti cretesi 

secondo una tradizione ben radicata. La conferma la troviamo nella determinazione 

dell’età degli aventi diritto a sposare l’ereditiera in col. VII 29 ss. Da un lato troviamo 

indicazioni basate sulla maturazione fisica (anoros/ebion) valida sia per i maschi che 

per le femmine; dall’altro una scansione temporale, riferita soltanto ai maschi, che si 

articola in due fasi: apodromos e dromeus (si veda in proposito l’interessante § 6.1.3 

intitolato dall’A. “La corsa, le vesti e le classi d’età”). I due criteri si combinano in col. 

VII 35-40, dove si dice che l’apodromos pubere non è obbligato a sposare l’ereditiera 

pubere (non sappiamo se essere puberi fosse il presupposto per diventare apodromos). 

Si pone dunque l’intricato problema di comprendere la relazione fra iscrizione all’eteria 

e alla tribù, da un lato, e svolgimento del percorso educativo, dall’altro. Mentre, come 



161  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

abbiamo visto, gli autori di Nomima ponevano in contrasto le due procedure, secondo 

altri studiosi i due sistemi finiscono in realtà o per coincidere, in quanto l’eteria si 

presenta anche sotto forma di andreion (è questa la tesi accolta dall’A., p. 81-82), e alla 

tribù è collegato lo startos (v. la sintesi dell’A., p. 79-80); oppure l’uno si innesta 

nell’altro, in quanto dalle agelai si è accolti in un’eteria (è questa la tesi sostenuta da 

Seelentag cit. sulle tracce di Link, Das griechische Kreta, 1994, p. 22 ss., da me criticato 

in ZSS 114, 1997, p. 462-463). Se però teniamo distinte le due procedure, come io credo 

si debba fare, occorre chiedersi quali fossero i requisiti per essere ammessi al percorso 

educativo. Molto probabilmente il requisito fondamentale era appunto la filiazione 

legittima, accertata attraverso l’iscrizione all’eteria. Questa doveva avvenire alla nascita 

o poco dopo, se vale l’analogia con la funzione svolta dalla fratria ad Atene. Un indizio 

a conferma di tale parallelismo di funzioni lo possiamo trovare appunto nella norma 

secondo cui non è consentito adottare donne e minori (insisto a intendere in questo 

modo col. XI 18-19, contro l’opinione dominante, a cui anche l’A., p. 141, aderisce: si 

veda da ultimo la valutazione degli argomenti pro e contra in Gagarin-Perlman cit., p. 

419-420). Poiché la legge consente che venga adottato un giovane a partire dall’età 

pubere, siamo autorizzati a supporre che potesse essere adottato anche un ragazzo che 

non avesse ancora terminato il percorso educativo, che fosse cioè apodromos (per 

utilizzare la terminologia del CdG). Quindi l’iscrizione all’eteria non presuppone che 

l’adottato abbia concluso l’iter educativo, cioè sia divenuto dromeus.  

 La conclusione di tutto il ragionamento, che abbiamo condotto, è dunque che 

libertà e cittadinanza non coincidono a Gortina così come non coincidono nelle altre 

città greche. A Gortina la cittadinanza è riconosciuta solo a chi è figlio legittimo ed è 

stato accolto nell’eteria e nella tribù del proprio padre. Corollario di questa 

affermazione è che esistono dunque dei liberi che non sono cittadini. Ma, se vale il 

principio che l’ordinamento non conosce lacune, almeno per quel che riguarda lo status 

delle persone, avremmo dei liberi, cioè i cittadini, che sono più liberi di altri. A questo 

punto l’interprete del CdG si trova dinanzi a un bivio. Seguendo un primo criterio 

interpretativo, si può ritenere che il legislatore utilizzi il termine libero sia in senso 

estensivo sia in senso restrittivo. Il concetto estensivo di libertà sarebbe utilizzato là 

dove il legislatore esplicitamente o implicitamente contrappone i liberi agli schiavi nel 

formulare una determinata norma (come nella I colonna del CdG). Là dove invece il 

legislatore si riferisce, in modo esplicito o implicito, ai cittadini contrapposti ai non 

cittadini, libero sarebbe usato in senso restrittivo escludendo i non cittadini (oltre che, 

ovviamente, gli schiavi). Seguendo invece una diversa scelta interpretativa, nel CdG il 

legislatore si riferirebbe sempre e soltanto a libero nel senso restrittivo di cittadino. 

Qualunque interpretazione si segua, è chiaro che, per i fruitori del Codice, la diversa 

ampiezza di significato del termine libero era immediatamente ricavabile dal contesto 

(scritto e non scritto) in cui la singola disposizione andava a collocarsi. Per un lettore 

moderno è invece molto più difficile cogliere la differenza e scegliere una linea 

interpretativa coerente.  

Non possiamo qui esaminare tutti i brani del CdG che sarebbe necessario 

prendere in considerazione per approfondire la questione. Ci limitiamo a segnalare i più 

significativi. Già a proposito della prima colonna, dove, come abbiamo visto, a livello 

terminologico la contrapposizione fra eleutheros e doulos è rigorosamente rispettata, si 



Rassegna critica      162 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

dovrebbe concludere che eleutheros è usato in senso estensivo. Quindi un apetairos 

potrebbe intervenire in difesa di un libero sottoposto a un agen illegittimo e viceversa 

(e potrebbe testimoniare a favore di un cittadino e viceversa). Ma se confrontiamo prima 

e seconda colonna, la questione si complica. Nella seconda colonna, come si è visto, fra 

liberi e schiavi il legislatore contempla esplicitamente gli apetairoi come categoria a sè 

stante, caratterizzata sia dal fatto che appaiono soltanto come vittime e non come autori 

di illeciti, sia dal fatto che la sanzione differenziata che colpisce l’offensore è più vicina 

a quella stabilita per le vittime schiave che a quella per le vittime libere. Viceversa, 

nella prima colonna le sanzioni stabilite dalla legge colpiscono in misura uguale gli 

specifici comportamenti illeciti a danno dei liberi. Tuttavia, questa constatazione è 

ambigua: la spiegazione potrebbe risiedere o nel fatto che il legislatore equipara 

cittadini e non cittadini liberi sotto il profilo della tutela contro l’agen pro dikas, oppure 

nel fatto che la prima colonna si riferisce soltanto ai liberi che siano anche cittadini. In 

questo secondo caso gli apetairoi liberi vittime di un agen pro dikas, che devono 

anch’essi essere contemplati dal legislatore, troverebbero protezione in un diverso 

complesso di norme riguardante appunto i non cittadini (eventualmente facenti capo 

alla competenza del xenios kosmos). Ma se fosse vero che esiste una legislazione 

separata per i non cittadini, per quale ragione la disciplina dei reati sessuali, contenuta 

nella II colonna, contemplerebbe esplicitamente gli apetairoi?  

E ancora. È ovvio che le vittime di reati sessuali possono appartenere a qualsiasi 

ceto della popolazione: quindi ci si aspetta che il legislatore prenda in considerazione 

tutte le fasce della popolazione da cui possono provenire autori e vittime degli illeciti 

in questione. Se perciò nella II colonna il legislatore contempla soltanto liberi, apetairoi 

e schiavi, i liberi dovrebbero coincidere con i cittadini e gli apetairoi includere tutti gli 

altri “liberi” che non sono cittadini in quanto sono al di fuori di un’eteria. 

Il passo successivo consiste allora nel chiedersi se tutti i soggetti, che, a vario 

titolo, si presume siano esclusi da un’eteria possano ragionevolmente essere fatti 

rientrare nella categoria “omnibus” degli apetairoi. Mi riferisco in particolare a coloro 

ai quali è riconosciuto un vincolo di parentela soltanto con la madre. Penso al figlio 

respinto dall’ex-marito della madre e allevato da quest’ultima (col. III 44-52) e al figlio 

libero di uno schiavo che ha contratto un matrimonio matrilocale (col. VI 56 – VII 10). 

Poiché abbiamo sostenuto che il figlio legittimo veniva presentato all’eteria dal padre, 

nei due casi or ora citati ciò non era possibile (benché nel caso del figlio di uno schiavo, 

egli fosse nato da un matrimonio apparentemente riconosciuto come tale 

dall’ordinamento). Dunque, si trattava di un figlio che ad Atene sarebbe stato definito 

tecnicamente nothos (termine che non compare nella documentazione cretese, ma è 

certamente implicato dall’esistenza del panellenico gnesios: col. X 41). Non potendo 

essere ammesso in un’eteria, il figlio nothos dovrebbe essere considerato un libero non 

cittadino, ma pur sempre figlio di una cittadina. Possiamo allora farlo rientrare nella 

categoria degli apetairoi come se fosse figlio di una donna apetairos, cioè non 

cittadina? 

È evidente che si pone qui tutta una serie di problemi a cui mi limito solo ad 

accennare. Sappiamo che il figlio libero di una donna sposata con uno schiavo ha diritto 

di ereditare dalla madre a preferenza dei collaterali di lei (col. VII 4-8). Lo stesso diritto 

è da supporre spettasse al figlio di una madre quando l’ex-marito non lo avesse 



163  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

riconosciuto. E se la madre ereditava dai propri fratelli premorti senza lasciare 

discendenti, è possibile che dell’eredità facessero parte beni immobili: non solo “la casa 

in città”, ma, come io ritengo insieme a buona parte della dottrina, anche terreni. 

Certamente un apetairos poteva essere titolare di beni. Ma può un non cittadino essere 

titolare di beni immobili nel territorio della città? Che la proprietà immobiliare fosse 

riservata ai cittadini è un solido principio panellenico: possibile che nell’’aristocratica’ 

Gortina fosse disatteso? E lo stesso vale naturalmente per il diritto di sposare una 

cittadina. Era lecito a un apetairos sposare una cittadina? Se era consentito a uno 

schiavo, a maggior ragione avrebbe dovuto esserlo a un apetairos, che era comunque 

un uomo libero: è da supporre che i loro figli, dovunque la coppia risiedesse, sarebbero 

stati liberi ma non cittadini. E la stessa libera con cui si sposa lo schiavo secondo quanto 

previsto in col. VI 56 – VII 10, come si deve qualificare? Libera nel senso di cittadina 

o libera nel senso estensivo di non schiava? E la donna divorziata che genera un figlio 

non riconosciuto dall’ex-marito è certamente una libera, dato che subito dopo la legge 

contempla la stessa ipotesi relativa a una schiava. Ma che tipo di libera? Abbiamo 

supposto sopra che sia una cittadina, ma il tenore letterale della norma esclude forse 

che possa essere una libera non cittadina? Lo stesso interrogativo si pone naturalmente 

in tutti gli altri casi (come quelli di successione ereditaria previsti in col. III 17 ss., dove 

certamente ci si riferisce a una coppia di persone libere) in cui non è specificato lo 

statuto dei soggetti a cui si rivolgono le norme in materia di rapporti familiari. Un 

indizio che il legislatore pensa a rapporti familiari fra cittadini potrebbe essere dato 

dalla qualifica dei testimoni chiamati ad assistere alla donazione dal marito alla moglie 

in col. III 20-22. Deve trattarsi di tre testimoni dromeis liberi. Questa qualifica 

complessa, che ritorna anche in col. I 42-42 e in col. V 53 (a proposito della divisione 

ereditaria) ha lasciato e lascia perplessi i commentatori del CdG. Se infatti partiamo dal 

presupposto che dromeus possa essere soltanto un cittadino, non si capisce per quale 

ragione si aggiunge la specificazione superflua e ridondante che deve trattarsi di un 

libero. La qualifica in oggetto sembra implicare che vi possano essere dromeis non 

eleutheroi (l’A. se ne occupa a p. 102-103), il che appare una contraddizione in termini, 

a meno che il significato di dromeus non sia talmente annacquato da indicare soltanto 

l’età, quindi da poter essere applicato anche a un non cittadino (mentre è scontato che 

possano esservi eleutheroi non dromeis, cioè cittadini che non hanno ancora raggiunto 

la maggiore età). Seelentag, op. cit., p. 289-290, ritiene che si tratti di una 

“Ideologisierung” del concetto di libertà: non bastava richiedere il raggiungimento di 

un’età minima, ma occorreva anche “das spezifische Ansehen eines Eleutheros, der 

eben mehr war als einfach nur ‘ein Freier’” (p. 289). Secondo l’A., invece (ma era una 

tesi che avevo già richiamato in Studi recenti cit., p. 166), il requisito della libertà per i 

testimoni dromeis “può sottintendere forme di perdita della libertà che colpiscono anche 

il cittadino” (p. 103). Nell’esaminare la questione dobbiamo partire dalla constatazione 

che nella maggior parte dei casi in cui il CdG menziona una testimonianza non aggiunge 

alcuna qualifica al termine maitus/maityres. Che in tutti questi casi possa trattarsi, oltre 

che di liberi, anche di schiavi sembra da escludere, anche perché la testimonianza degli 

schiavi, almeno secondo il modello ateniese di IV secolo, dovrebbe essere concordata 

fra le parti (è tuttavia sorprendente l’assenza di ogni riferimento alla basanos nella 

documentazione cretese). Sarebbe quindi superfluo specificare che i testimoni devono 

essere liberi. Tanto più risulta difficilmente spiegabile che, nei casi citati di doppia 



Rassegna critica      164 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

qualifica, il legislatore abbia ritenuto opportuno richiedere esplicitamente il requisito 

della libertà. Secondo Seelentag, op. cit., p. 290, nei casi in cui si specifica che il 

testimone deve essere libero si vuole mettere in rilievo un certo prestigio sociale, che 

“etwa beim Testieren relevant war”. A ciò si può obiettare che ci sono però casi, come 

la presentazione del neonato all’ex-marito (col. III 44-52), e soprattutto i testimoni 

dell’ingiunzione a liberare il moichos sorpreso in flagrante (col. II 28 ss.), in cui il ruolo 

dei testimoni è ancora più incisivo; eppure non si richiede loro alcun particolare 

requisito. 

Anche riguardo alla motivazione della duplice qualifica dei testimoni, sostenuta, 

come abbiamo visto, dall’A., lascia perplessi il fatto che l’essere eleutheros (nel senso 

di non gravato da vincoli personali come quelli che gravano sul katakeimenos e sul 

nenikamenos) non venga richiesto tutte le volte che si menzionano i testimoni. In 

definitiva, quel che colpisce, per quanto riguarda i testimoni nei tre passi citati, è che 

eleutheros si incontri solo in associazione con dromeus; mentre nell’altro caso in cui si 

richiede al testimone un requisito d’età (col. XI 53-55: dromeus da almeno quindici 

anni) non si specifica che deve essere eleutheros. Una volta escluso che il testimone 

possa essere uno schiavo, sarebbe pleonastico specificare che deve essere un uomo 

libero: l’unica spiegazione che al momento mi appare plausibile è dunque che 

eleutheros associato a dromeus significhi cittadino che ha raggiunto la maggiore età. 

Per quanto riguarda  tutti gli altri testimoni menzionati nel CdG, potrebbe 

trattarsi anche di un libero non cittadino (nel caso dell’ingiunzione a liberare il moichos 

è interessante notare che sono richiesti tre testimoni sia nel caso della donna libera sia 

nel caso della donna di un apetairos, senza richiedere particolari qualifiche che li 

differenzino; viceversa, per quanto riguarda il giuramento di non aver attirato il moichos 

in trappola, è l’apetairos a dover giurare insieme ad altri due coniuratores, che tutto 

lascia pensare siano a loro volta apetairoi, quindi liberi in senso estensivo). Se quindi 

in col. III 17-24 e in col. V 51-56 sono richiesti testimoni eleutheroi dromeis, è molto 

probabile che gli atti che sono chiamati ad attestare abbiano luogo all’interno di 

famiglie di cittadini; se questo è vero, se ne ricava un indizio che anche le altre norme 

del Cdg relative ai rapporti fra membri della famiglia, quando non specificato, 

riguardano anch’esse famiglie di cittadini. Resterebbe da spiegare perché lo stesso 

requisito sia richiesto in col. I 41-42, dove lo schiavo nel tempio deve essere mostrato 

alla presenza di due testimoni dromeis eleutheroi. Si potrebbe congetturare che, per 

dissipare il sospetto di un’eventuale frode, si richieda un’assunzione di responsabilità 

non da parte di liberi in senso generico, ma di cittadini (cioè di persone dotate del 

prestigio a cui alludeva Seelentag cit. sopra). Le considerazioni che abbiamo svolto su 

questo tema, su cui è merito dell’A. aver attirato l’attenzione, non permettono, almeno 

a mio parere, di giungere a una conclusione univoca e definitiva, anche se vi sono molti 

indizi che eleutheros nel CdG si riferisca di regola a un libero che è anche cittadino.  

Su altri punti di controversa interpretazione, che l’A. affronta sia nel testo sia 

nella traduzione in appendice, sarò molto più breve. Inizio dalle norme in materia di 

successione ereditaria contenute nella col. V.  In assenza di discendenti di fratelli e di 

sorelle del defunto, succedono coloro a cui spetta (epiballei) l’eredità (col. V 22-25). Il 

testo precisa opo k’ei ta kremata toutos anailetthai. Vi sono due traduzioni e 

interpretazioni contrastanti di queste parole. Secondo alcuni studiosi opo (cioè opothen) 



165  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

si riferisce ai parenti aventi diritto; secondo altri si riferisce ai beni. A mio parere il 

legislatore, nonostante l’ostico passaggio dal plurale al singolare, intende riferirsi a tutti 

i possibili aventi diritto a succedere nei limiti di una cerchia parentale limitata 

(probabilmente analoga all’anchisteia ateniese): in particolare, come ho sostenuto in 

Diritto di famiglia nel CdG, Milano 1997, p. 59, ritengo si tratti degli zii paterni, o, in 

loro mancanza, delle zie paterne, e dei loro rispettivi discendenti (Gagarin-Perlman cit., 

p. 375, sembrano aver frainteso la mia interpretazione: non mi riferisco infatti a parenti 

dal lato paterno e dal lato materno, ma a fratelli e sorelle del padre del defunto e ai loro 

rispettivi discendenti). La dizione generica adottata dal legislatore vuole quindi alludere 

anche ai diversi livelli generazionali che possono avanzare diritti sull’eredità, mentre 

per i chiamati dei precedenti ordini aveva specificato “figli, figli dei figli”. Se si riferisse 

alle diverse possibili provenienze dei beni (come ritengono da ultimi anche Gagarin-

Perlman, p. 375), si avrebbe una precisazione non solo pleonastica, ma per di più 

assente nella menzione dei beni in cui succedono i chiamati all’eredità degli ordini 

precedenti. L’A. propone una traduzione piuttosto enigmatica, da cui non si capisce a 

quale delle due interpretazioni intenda aderire: “Se non vi sia nessuno di questi, coloro 

ai quali si trovi vicina la fonte da cui provengono i beni, questi li prendano” (p. 168). 

Quanto alla norma di chiusura dell’ordine successorio, che, come è noto, chiama alla 

successione “coloro che sono (formano, compongono) il lotto”, l’A. sceglie 

un’interpunzione che mi trova concorde (ponendo con Guarducci la virgola dopo 

Foikias); ma, sia pure con una formulazione alquanto esitante, accoglie una tesi che mi 

è sempre apparsa inaccettabile per la semplice ragione che non è concepibile una 

manomissione d’ufficio: “non è impensabile che il klaros possa essere rappresentato 

dai servi che coltivano il lotto” (p. 127). 

A proposito della patroiokos, l’A. sostiene che “l’ereditiera è colei che ha il 

patrimonio… e quindi può disporne, non è soltanto posta al di sopra di un lotto 

(epikleros) per assicurarne la trasmissione” (p. 133). Ma gli unici atti di disposizione 

consentiti dal CdG sono quelli necessari a pagare i debiti ereditari (col. IX 1-17) anche 

se si tratta di una norma non retroattiva. Deve quindi trattarsi di una formulazione 

troppo sintetica, come conferma la corretta esposizione del contenuto della norma a p. 

137. 

Un brevissimo accenno all’enigmatica norma contenuta in col. IX 24 ss. 

Secondo l’A. il legislatore si riferisce a “varie forme di pegno sulla persona” (traduce 

infatti col. IX 34-36 come segue: “una causa riguardante la presa in pegno, la detenzione 

di un pegno, l’impegno scritto o verbale…”), senza tener conto dell’interpretazione da 

me proposta in Studi di epigr. giur. gr., 1983. Qui mi soffermo soltanto 

sull’interpretazione di col. IX 31-34, che l’A. traduce: “se (uno) intenta causa per una 

causa vinta, testimonino da un lato il giudice e il segretario (mnamon), se siano vivi e 

cittadini, dall’altro i testimoni aventi diritto” (p. 96; ma nella traduzione in appendice, 

p. 174, si legge “i testimoni pertinenti”, che sembra traduzione più corretta). L’A. critica 

Gagarin-Perlman cit., p. 403 s., in quanto ritengono “che giudice e mnamon siano essi 

stessi i testimoni aventi diritto” (avendo in ciò mutato interpretazione rispetto a 

Gagarin, Function of Witnesses, in Symposion 1985, 1989 p. 45). Ma non tiene conto 

del fatto che la traduzione da lui criticata è ormai universalmente accolta. Le 

giustificazioni della traduzione proposta dall’A. non sono invece convincenti. 



Rassegna critica      166 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

“Intentare una causa per una causa vinta” non significa che il processo venga ripetuto 

(dato che sicuramente anche nella Gortina del CdG vigeva il principio ne bis in idem). 

Non si tratta quindi “di un confronto con un altro giudice” (p. 96). Tutto lascia pensare 

che si tratti invece di un giudizio riguardante l’esecuzione della precedente sentenza. 

Inoltre, non sono “chiamati a testimoniare, accanto a coloro cui spetta l’eredità, il 

giudice e lo mnamon” (p. 96), dato che coloro cui spetta l’eredità non sono i testimoni, 

ma, caso mai, le parti in causa. Infine, non si capisce in base a quali dati testuali l’A. 

scriva che “giudice e mnamon giurino da una parte e testimoni appropriati dall’altra” 

(p. 96), dato che il testo di legge non parla di giuramento. 

Due punti in tema di adozione. L’A. sostiene, con rinvio a col. IV 31-43, che, 

concorrendo alla successione dell’adottante insieme ai figli maschi di lui, l’adottato 

riceva “la metà dei beni mobili previsti per i maschi, mentre non dovrebbe avere parte 

delle case in città” (p. 140). Ma col. IV 46-48 prevede che le figlie, se non vi siano altri 

beni, concorrano per la quota loro spettante nella casa in città. Non vedo perché la 

norma non si applichi anche all’adottato in circostanze analoghe. Sono lieto invece di 

concordare con l’A. (contro autorevoli commentatori del CdG, che fanno leva sulla 

competenza attribuita allo xenios kosmos) che la revoca dell’adozione non comporta 

perdita della cittadinanza. Non capisco bene, però, che cosa intenda sostenendo che, in 

seguito alla revoca, l’adottato “si trova, almeno per un momento, sospeso fra due oikoi” 

(p. 141). Per quanto ne sappiamo (e conferma, per quel che vale, il parallelo con Atene), 

non occorre alcun atto formale di riammissione dell’adottato nella famiglia d’origine.  

Lascia perplessi infine il motivo della critica (p. 185) alla traduzione di peuthen 

in col. VIII 55 da parte di Genevrois, Le vocabulaire institutionnel crétois, 2017, p. 286 

e 475. 

Volendo esprimere una valutazione complessiva del libro dell’A., mi sembra 

che si possa parlare di luci e di ombre. Le luci sono visibili nelle stimolanti pagine sullo 

status delle persone, che ho lungamente commentate sopra, e su quei temi, come 

l’urbanistica e le strutture socio-economiche, che l’A. ha brillantemente approfondito 

in precedenti lavori. Meno luminose sono spesso le notazioni di carattere più 

specificamente tecnico-giuridico; ma ciò non fa altro che confermare la necessità di una 

collaborazione fra specialisti di diversi settori nello studio di un testo di così 

affascinante complessità come il Codice di Gortina. 

 

 

M. Baumann u. S. Froehlich mit J. Börstinghaus (hrsg.), Auf segelbeflügelten 

Schiffen das Meer befahren. Das Erlebnis der Schiffsreise im späten Hellenismus und 

in der römischen Kaiserzeit, Philippika 119, Harrassowitz, Wiesbaden 2018, p. XII + 

416 e una carta geografica. Il volume si articola in tre sezioni: „Mobilität auf dem 

Mittelmeer: Reale und fiktionale Erlebnishorizonte“; „Nautik und Götter: Reisen unter 

göttlichem Schutz“; „Poetik der Seereise: Das Meer als literarisch gestalteter Raum“. 

Si tratta di un utile strumento di integrazione culturale anche per lo storico del diritto 

che si occupa di diritto marittimo. Di particolare interesse il primo dei contributi: T.N. 



167  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

Kirstein, S. Ritz, und A. Cubasch, “Schiffe, dem Tode willkommene Mittel”. Eine 

technikhistorische Betrachtung der Sicherheit römischer Handelsschiffe, p. 15-36. 

 

H. Schneider, Antike zwischen Tradition und Moderne. Gesammelte Schriften 

zur Wirtschafts-, Technik-, und Wissenschaftsgeschichte (hrsg. von K. Ruffing u. K. 

Dross-Krüpe), Philippika 95, Harrassowitz, Wiesbaden 2016, p. XXIV + 429. La 

raccolta di scritti si divide in tre parti: „Wirtschafts- und Sozialgeschichte”; 

„Technikgeschichte“; „Wissenschaftsgeschichte“. Di particolare interesse anche per lo 

storico del diritto sono i saggi contenuti nella terza parte, in particolare quelli dedicati 

a: August Boeckh (p. 253-268); Die Bücher-Meyer Kontroverse (p. 269-292); 

Sozialwissenschaftliche Orientierung. Alte Geschichte und moderne 

Sozialwissenschaften (p. 293-306). 

 

K. Ruffing u. K. Dross-Krüpe (hrsg.), Emas non quod opus est, sed quod necesse 

est. Beiträge zur Wirtschafts-, Sozial-, Rezeptions- und Wissenschaftsgeschichte der 

Antike. Festschrift f. Hans-Joachim Drexhage zum 70. Geburtstag, Philippika 125, 

Harrassowitz, Wiesbaden 2018, p. VIII + 708. Farò qui riferimento ai contributi che 

considero più interessanti per lo storico del diritto greco. S. Föllinger – Oliver Stoll, 

Die wirtschaftliche Effizienz von Ordnung und personalen Beziehungen. Ein neuer 

Blick auf Xenophons Oeconomicos, p. 143-158. Si tratta di un lavoro molto ben 

documentato che presenta un’analisi del testo senofonteo alla luce di criteri ispirati alla 

“Neue Institutionenökonomik”. Grande importanza è data dagli autori alla “Prinzipal-

Agent-Theorie”, con riferimento in particolare al ruolo dell’epitropos e della tamia 

nell’amministrazione domestica: non viene però tenuto conto della dimensione 

giuridica dell’attività degli ‘agenti’, di cui si occupa ad es. Edward M. Harris, Were 

there Business Agents in Classical Greece? The Evidence of Some Lead Letters, in U. 

Yiftach-Firanko (ed.), The Letter Law, State, Society and the Epistolary Format in the 

Ancient World, Wiesbaden 2013, p. 105-124. M. Frass, ‚Individuelles‘ Kaufverhalten 

in den Komödien des Aristophanes. Ausgewählte Aspekte, p. 159-168. Anche in questo 

caso l’analisi di molti aspetti del ‚Kaufverhalten‘ messi in scena dalle commedie di 

Aristofane viene ben condotta dall’autrice, ma lascia del tutto da parte i risvolti giuridici 

pur desumibili dai medesimi testi. Importante dal punto di vista della storia della 

storiografia è anche H. Kloft, Sozialismus in der Antike? Nicht nur eine 

wissenschaftsgeschichtliche Frage, p. 587-598. 

Mi occuperò da ultimo di quello che mi pare il contributo più interessante dal 

punto di vista storico-giuridico: B. Wagner-Hasel, Hektemoroi. Kontraktbauern, 

Schuldknechte oder abgabenpflichtige Bauern? p. 295-308. Sembra che, prima o poi, 

tutti gli studiosi che si interessano della Grecia arcaica, si sentano chiamati a formulare 

la loro proposta di identificazione degli hektemoroi ateniesi. È ora il turno dell’A., la 

quale, sul presupposto di una continuità sostanziale fra mondo omerico e mondo 

arcaico, sostiene che gli hektemoroi erano una popolazione dipendente assimilabile agli 

Iloti spartani, ai klarotai cretesi o ai Penesti tessali: come questi anche gli hektemoroi 

sarebbero stati tenuti a versare un contributo (o un tributo) ai cittadini sul reddito dei 

terreni che coltivavano. E ciò anche se, come l’A. stessa riconosce, non vi è traccia 



Rassegna critica      168 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

nelle fonti relative all’età soloniana di una ‘abhängige Bevölkerungsschicht’ (p. 302). 

Solone li avrebbe liberati dalla schiavitù rendendoli cittadini. Formulata la sua ipotesi 

di fondo, all’A. tocca il compito, come a tutti gli autori dei tentativi di spiegazione 

finora succedutisi, di mettere al loro posto tutti i tasselli del mosaico. Ripercorriamoli 

seguendo l’ordine in cui l’A. li esamina. Per quanto riguarda gli horoi, dopo essersi 

soffermata sull’opinione di Zurbach (Les hommes, la terre et la dette, su cui v. la 

discussione condotta in questa rassegna), l’A. accoglie la proposta formulata a suo 

tempo da Van Effenterre, secondo cui liberare la ‘terra nera’ dagli horoi alluderebbe 

alla riconquista del territorio di Eleusi occupato dai Megaresi (p. 298-299). Proposta a 

suo modo geniale, come tutte quelle formulate dal compianto studioso, ma che, per 

essere accolta, richiederebbe più un atto di fede che un convincimento basato su 

argomenti di verosimiglianza. Se infatti si fosse trattato soltanto di attribuire secondo 

criteri equi la terra riconquistata, è difficile immaginare che ne fosse scaturita una 

situazione di crisi sociale ed economica tanto grave da richiedere un intervento 

straordinario come quello affidato a Solone. L’attenzione dell’A. si sposta quindi sulle 

persone vendute (legalmente o illegalmente) e ricondotte in patria da Solone, di cui 

riferisce AP 12.4. Secondo l’A. si tratta del riscatto di persone rapite durante le 

ricorrenti razzie, già ricordate a più riprese nei poemi omerici, oppure di prigionieri di 

guerra. L’A. non lo dice, ma si potrebbe aggiungere, a conforto della sua opinione, che, 

mentre i prigionieri di guerra sono oggetto di vendite legali in quanto riconosciuti 

schiavi dal diritto ‘internazionale’, le persone rapite in tempo di pace sarebbero oggetto 

di vendite illegali. Ma il problema è che rapire o prendere prigioniero non significa 

vendere, quindi non corrisponde al testo del componimento soloniano; per di più non si 

capisce in che senso le operazioni di riscatto corrisponderebbero al ruolo di arbitro che 

Solone rivendica (e che l’A. richiama all’inizio di p. 300). Si passa quindi alla questione 

dei debitori (gravati da chreios/chreia), sempre ricondotti in patria da Solone secondo 

AP 12.4 (p. 300). Qui l’A. accumula spiegazioni diverse. Dapprima accenna alla prassi, 

tuttora attestata in paesi come l’India, di richiedere interessi altissimi per il prestito di 

sementi ai contadini poveri, in modo tale che i debitori, non essendo in grado di pagare 

gli interessi, siano costretti a lavorare per il creditore allo scopo di saldare il debito o ad 

abbandonare il paese. Poi rinvia nuovamente alle testimonianze omeriche, in cui il 

credito che viene rivendicato, recandosi presso una popolazione straniera, deriva da un 

illecito, in particolare dal furto di bestiame; infine pensa alla necessità di darsi alla fuga 

per coloro che abbiano commesso un illecito (come Fenice in Il. IX 458-483). I paralleli 

omerici non mi sembrano però calzanti: nei versi attribuiti a Solone non vi sono accenni 

a rapimenti o a sequestri di cittadini ateniesi da parte di stranieri; e per quanto riguarda 

gli autori di illeciti, non si capisce perché Solone avrebbe dovuto riportarli in patria (in 

probabile lacerante contrasto con la volontà delle vittime o dei loro parenti). Si passa 

infine all’ultima misura rivendicata da Solone in AP 12.4: aver liberato da vergognosa 

schiavitù (douleia) coloro che tremavano di fronte ai loro padroni (despotai) (p. 300). 

Secondo l’A. liberi significa qui ‘abgabenfrei’: quindi gli hektemoroi non hanno nulla 

a che fare con i debitori insolventi costretti a lavorare per i proprietari della terra. Di 

conseguenza la seisachtheia (p. 304) significherebbe appunto non liberazione della 

terra dei debitori ma liberazione della frazione dipendente della popolazione dalle 

‘Abgabenverpflichtungen’. Mi pare che Zurbach (op. cit., p. 346 ss.) abbia già portato 



169  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

sufficienti argomenti contro la tesi di uno statuto degli hektemoroi distinto da quello dei 

cittadini indebitati. 

Vorrei aggiungere qui che, per poter accogliere la tesi dell’A., la riforma di 

Solone non dovrebbe essere presentata come liberazione dal tributo, come l’A. più volte 

ripete, ma come liberazione dalla schiavitù. Ma allora bisognerebbe ammettere che 

nell’Atene presoloniana esistevano due diversi tipi di schiavitù: la schiavitù per debiti 

e la schiavitù ilotica (a cui si potrebbe naturalmente aggiungere come terzo tipo la 

schiavitù-merce). Il frammento soloniano riportato in AP 12.4 si riferirebbe infatti a 

una schiavitù per debiti nella parte relativa al rientro in patria dei cittadini venduti o 

fuggiti all’estero, mentre nell’ultima parte si riferirebbe alla liberazione da una schiavitù 

totalmente diversa, di tipo ilotico. Ciò significherebbe (come d’altronde la stessa A., p. 

300, sembra ammettere sulle tracce di Edward Harris), che il riscatto (presumibilmente 

con denaro pubblico) degli Ateniesi venduti all’estero come debitori insolventi resi 

schiavi sarebbe stata una misura una tantum che non avrebbe impedito, in futuro, di 

ridurre in schiavitù il debitore insolvente così come accadeva prima di Solone. Cioè 

Solone non avrebbe vietato che i prestiti continuassero a essere garantiti dal corpo del 

debitore (ed eventualmente dei suoi familiari). Mi pare difficile che una simile 

ricostruzione bipolare della schiavitù al tempo di Solone (irrimediabilmente esposta al 

rasoio di Ockham) possa risolvere in modo soddisfacente l’enigma degli hektemoroi.  

 

 

L. Loddo, Solone demotikotatos. Il legislatore e il politico nella cultura 

democratica ateniese, Quaderni di Erga-Logoi 9, Milano 2018, p. 196. Il libro è 

composto da un’Introduzione, quattro capitoli, un’Appendice contenente una sintesi 

delle leggi di Solone per temi seguendo la recente edizione Leão-Rhodes, le 

Conclusioni, i Riferimenti bibliografici, l’Indice dei nomi e dei concetti notevoli, 

l’Indice delle fonti. La tesi di fondo del libro è che le tradizioni su Solone attestino 

un’effettivo processo precoce di democratizzazione delle istituzioni ateniesi attribuibile 

a Solone, e non siano solo il risultato della propaganda di V e IV secolo. Ciascun 

capitolo del libro si propone quindi “di approfondire uno dei volti di Solone: il 

nomoteta, il democratico, il riformatore, l’evergete” (p. 12). 

Il capitolo I, “Solone il nomoteta” (p. 15-37), inquadra la figura e l’attività 

legislativa di Solone nel quadro del passaggio dall’oralità alla scrittura. L’A. prende 

subito posizione a favore della storicità della figura dei legislatori qualora risultino 

compatibili con il quadro delle tradizioni relative alle singole città in cui si tramanda 

che abbiano operato. Inoltre, ritiene metodologicamente sostenibile parlare di un codice 

nel caso del Solone nomoteta “a indicare la coerenza e l’unità delle norme che la 

tradizione gli attribuisce e che gli Ateniesi riconoscevano” (p. 17). Sono affermazioni 

impegnative, che l’A. si preoccupa di giustificare collocando Solone sullo sfondo delle 

tradizioni relative alle figure più note di nomoteti arcaici: Licurgo, Zaleuco, Caronda 

ecc. L’A. sviluppa qui una sintesi felice delle nostre principali conoscenze (anche se 

qualche volta scivola in generalizzazioni un po’ affrettate: ad es. che il legislatore, dopo 

aver dato le leggi alla città, “non conserva il potere, ma lo rimette nelle mani del 

popolo”, come se dappertutto ne derivasse un regime democratico). Il § 3 del primo 



Rassegna critica      170 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

capitolo si concentra sulle origini della codificazione, tema assai spinoso, nella cui 

trattazione da parte dell’A. emergono a mio parere alcuni punti deboli. La ricostruzione 

dell’universo normativo basato sulle themistes non appare del tutto convincente in 

quanto tenta di sintetizzare opinioni dottrinarie non sempre conciliabili e non sempre 

persuasive. 

Ci si scontra qui in particolare con la difficoltà di definire i contorni del diritto 

consuetudinario nella Grecia arcaica. L’affermazione secondo cui le themistes erano 

“responsi oracolari” “la cui forza normativa, lungi dall’essere intrinseca, si sostanziava 

solo dopo il pronunciamento”, pur trattandosi comunque solo di “una dimensione para-

giuridica” (p. 26-27), lascia piuttosto perplesso il lettore. Così pure definire il diritto 

consuetudinario “scarsamente organizzato e asistematico” (p. 27) non corrisponde al 

modo generalmente condiviso dagli storici del diritto di rappresentarsi il diritto 

consuetudinario. Scrivere che i tesmoteti non erano incaricati “di raccogliere le regole 

che avevano guidato le sentenze nei tribunali, cosa che presupporrebbe l’esistenza del 

principio giuridico di un ‘precedente legale vincolante’ nel diritto attico” (p. 27) induce 

a chiedersi di quali tribunali si stia parlando. Se sono i tribunali popolari istituiti da 

Solone, non si vede come si potessero accertare “le regole” che avevano guidato le 

sentenze; ma escluderei che anche i re esiodei “divoratori di doni” manifestassero le 

“regole” in base a cui giudicavano. Anche il richiamo al prediritto a p. 28 meriterebbe 

un approfondimento critico più consapevole: la lettura del libro di Emanuele Stolfi, 

Introduzione allo studio dei diritti greci, sarebbe stata utile a questo scopo. Il § 4 

(“Scrivere le leggi: una questione di equità?”) discute le due tesi principali che da tempo 

si dividono il campo riguardo alle finalità a cui la scrittura delle leggi mirava: da un lato 

la difesa dei ceti meno abbienti “di fronte alla gestione arbitraria del potere giudiziario 

da parte dell’aristocrazia dominante” (non userei il termine “funzionari” che 

amministravano la giustizia) (p. 30); dall’altro, invece, il desiderio del ceto dominante 

di consolidare il suo potere (p. 32). Una terza tesi ritiene infine che la legge scritta 

servisse a tutelare l’equilibrio di potere fra gli esponenti dei ceti dominanti per evitare 

la tirannide (p. 33). Alla fine l’A. sembra propendere per l’opinione, in un certo senso 

‘apolitica’, di Gagarin, secondo cui era la complessità accresciuta della vita sociale che 

rendeva impossibile ricordare per trasmissione orale dettagli e particolari nuovi (p. 34) 

(si nota però una certa contraddizione fra il dire “la polis aveva bisogno… di regole 

nuove… che definissero in maniera più precisa gli elementi legati alla procedura” e, 

subito sotto “non si tratta di leggi procedurali, ma di leggi per lo più sostanziali”: p. 34). 

Per quanto riguarda in particolare Solone, le finalità che avrebbe perseguito mediante 

la sua legislazione sarebbero state essenzialmente due: realizzare una giustizia uguale 

per tutti e “ridefinire l’orizzonte politico, economico e giuridico dello stato” secondo 

un modello ‘razionale’ (p. 35). Come spiegare allora il persistere di mnemones, “la cui 

funzione peculiare consisteva nel ricordare e nel recitare pubblicamente le leggi della 

città”, e che sembrano quindi legati a una cultura giuridica orale (p. 36)? Secondo l’A. 

la loro funzione rispondeva all’esigenza di assicurare il massimo di diffusione possibile 

alle leggi, contribuendo “ad agevolarne la memorizzazione e la diffusione” (p. 37). Si 

potrebbe osservare che così sembra che siano ormai in vigore soltanto leggi scritte, 

mentre una figura come quella di Spensizio attesta che al mnemon spetta il compito di 

ricordare anche leggi non scritte oltre che essere tenuto a scrivere i nuovi provvedimenti 

introdotti nell’ordinamento. 



171  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

 

Passiamo così al capitolo secondo, “Solone il democratico”. L’A. intende qui 

dimostrare che i riferimenti a Solone come fondatore della democrazia ateniese non 

sono una costruzione ideologica del IV secolo, ma contengono un nucleo di verità. 

Rileva così che gli stessi Ateniesi erano in grado di risalire a testi antichi di legge al di 

là della generica attribuzione a Solone di tutta la legislazione vigente (resterebbe però 

da capire se sono veramente da attribuire a Solone). La seconda parte del capitolo è 

dedicata a un’accurata analisi dei riferimenti più o meno espliciti a Solone che si 

possono individuare nella commedia antica e nuova: direi che si tratta della parte meglio 

riuscita del libro. Mi resta comunque qualche dubbio riguardo all’intenzione, che l’A. 

attribuisce a Solone, di “mettere sotto stretto controllo la vita delle donne e di 

controllarne la moralità” (p. 85), come se prima le donne vivessero in uno stato di 

licenziosa libertà. Mi riferisco ad esempio a un’affermazione come la seguente: solo la 

donna funzionale al ruolo attribuitole dal nuovo ordinamento “poteva vedersi 

riconosciuti i diritti minimi. Uno di questi consisteva nella protezione accordatale da 

eventuali attacchi sessuali, in particolare dalla moicheia…”. Ora, a parte il fatto che la 

moicheia presuppone il consenso della donna, sia pure “corrotta” dal seduttore, non 

credo che Solone abbia innovato rispetto alla disciplina tradizionale di tale 

comportamento. Inoltre, non parlerei di ‘assassinio’ del moichos, dato che in italiano il 

termine assassinio non indica certo un omicidio legittimo; mi sembra inoltre inesatto 

dire che l’uccisore non era “perseguibile penalmente”, dato che vi era un tribunale, il 

Delphinion, competente proprio per giudicare gli omicidi legittimi. 

Il capitolo III, “Solone il riformatore” (p. 89-122) prende le mosse da AP IX 1, 

in cui il divieto di garantire i prestiti con la persona, la creazione dell’azione pubblica e 

la possibilità di appello al popolo vengono definiti gli aspetti più democratici della 

costituzione soloniana. Si concentra poi sull’analisi dei principali organi costituzionali. 

L’A. ritiene che la tradizione relativa alla creazione da parte di Solone del Consiglio 

dei 400 sia in buona misura attendibile: l’opinione dell’A. è ben argomentata, anche se, 

com’era da attendersi, la conclusione resta opinabile. Si passa poi all’Areopago (che 

fosse incaricato di determinare le pene da irrogare ai magistrati condannati in sede di 

rendiconto dal demos riunito in assemblea – p. 112- sembra un’ipotesi molto opinabile) 

e al tribunale popolare. A proposito di quest’ultimo l’A. sostiene giustamente che il 

dikasterion doveva essere fin dall’inizio un’organo giudicante distinto dagli altri organi 

costituzionali. A suo avviso era in primo luogo un tribunale che giudicava in caso di 

ephesis (p. 116). Prosegue l’A.: “In aggiunta, poteva agire come tribunale di prima 

istanza, in particolare in caso di reati (direi meglio “di comportamenti”) riconducibili a 

hybris, e giudicare cause in seconda istanza, se la gravità del reato presupponeva 

l’irrorazione (sfortunato refuso per “irrogazione”) di una pena maggiore rispetto a 

quella che il magistrato era tenuto a comminare sulla base del principio che solo un 

tribunale di cittadini poteva stabilire pene pecuniarie più serie di quelle previste dalle 

leggi”. Occorre qui precisare: a) che non si tratta di tribunale di seconda istanza, perché 

il magistrato non emanava alcuna sentenza se la pena superava la sua competenza; b) 

che sono le leggi a stabilire il limite massimo della pena pecuniaria che il magistrato ha 

il potere di (non “è tenuto a”) infliggere. 



Rassegna critica      172 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

 Il cap. IV, “Solone l’evergete” (p. 123-143) si occupa dapprima dell’istituzione 

dell’azione pubblica da parte di Solone, poi degli interventi a sostegno di orfani e 

invalidi di guerra; infine della protezione di orfani ed ereditiere. A proposito 

dell’ereditiera appartenente alla classe dei teti, l’A., coerentemente con la tendenza di 

fondo del suo lavoro, si schiera a favore dell’autenticità del testo di legge riportato in 

Dem. 43.54. A mio parere molti aspetti di questo testo suscitano difficoltà (che, a quanto 

pare, non sono state generalmente avvertite dai commentatori, il che assolve anche 

l’A.). Provo a segnalarne alcune. 

Intanto sembra improbabile che un pentacosiomedimno sia lo zio o il cugino 

paterno di una ereditiera teta: mi chiedo se la norma, se la riteniamo autentica, non si 

rivolgesse in realtà soltanto a famiglie appartenenti alle prime tre classi, quindi non alle 

ereditiere povere. 

In secondo luogo, essere teti non significa essere nullatenenti: non si capisce 

quindi perché la donna non possa trovarsi un marito all’interno della stessa classe di 

censo: sembra quasi che, nell’intenzione del legislatore, la dote che il parente sarebbe 

tenuto a fornire alla donna miri a permetterle di trovarsi un marito all’interno della 

classe stessa del parente che la costituisce. 

In terzo luogo, non è chiaro a chi spetti l’iniziativa di mettere in moto la 

procedura a tutela dell’ereditiera: da un lato sembra che spetti d’ufficio all’arconte, 

dall’altro sembra che l’arconte si attivi soltanto su denuncia di un interessato. In 

quest’ultimo caso non si capisce chi possa essere interessato alla sorte di un’ereditiera 

presentata come nullatenente, se non eventualmente qualcuno che si candidi a sposare 

l’ereditiera per mettere le mani sulla dote che il parente è obbligato a costituirle. 

Quanto poi alla menzione delle classi censitarie, ci assicurerebbe che si tratta di 

una norma post-soloniana, non che Solone ne sia l’autore (Una notazione a margine. A 

proposito della cura dei soggetti deboli affidata all’arconte eponimo in base a ciò che si 

legge in Dem. 43.75 e in AP 56.7, l’A. ricorda che secondo Ruschenbusch, Solonos 

Nomoi, 1966, p. 28-30, la norma non poteva essere attribuita a Solone “a causa 

dell’assenza in età soloniana della facoltà del magistrato competente di esprimere una 

valutazione del reato”: p. 142. Qui deve essersi verificata una mancanza di 

coordinamento con la n. 78, dove correttamente si allude in modo indiretto alla effettiva 

motivazione avanzata da Ruschenbusch, cioè che le norme del codice soloniano non 

erano indirizzate ai magistrati). 

Mi rendo conto che, mettendo in luce quelle che mi sembrano punti critici 

(spesso marginali) della trattazione, ho svolto il ruolo di avvocato del diavolo. Concludo 

quindi sottolineando i molti aspetti positivi del libro. L’analisi delle fonti è condotta 

con intelligenza e dimostra una notevole capacità di mettere a frutto criticamente la 

dottrina (particolarmente interessante mi è sembrata la lettura dei commediografi che 

l’A. propone). Spesso le argomentazioni dell’A. risolutamente a favore della storicità 

della figura e dell’opera di Solone mi lasciano perplesso, ma inducono me (e penso ogni 

altro lettore) a riflettere. Si tratta quindi di un contributo importante per lo studio di una 

figura che resta tanto sfuggente quanto onnipresente nella storia (anche e direi 

soprattutto giuridica) di Atene.  

 

 



173  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

K. Matijević, Die lex sacra von Selinunt: Totenmanipulation in der Archaik und 

Klassik, Philippika 113, Harrassowitz, Wiesbaden 2017, p. VIII + 123 e 6 riproduzioni. 

Dopo un’Introduzione in cui viene sottolineata l’importanza dell’idea 

dell’influsso dei morti nel mondo greco, il libro si articola in cinque capitoli, una 

conclusione e una cospicua bibliografia (da cui è assente però A. Iannucci, F. Muccioli 

e M. Zaccarini, a cura di, La città inquieta: Selinunte tra lex sacra e defixiones, Milano, 

2015). Il primo, “Die lex sacra von Selinunt” (p. 5-38) è dedicato a un esame 

approfondito della tavoletta il cui testo viene riprodotto con un ricco apparato critico ed 

è seguito da una traduzione tedesca. Da sottolineare l’accuratezza con cui l’A. riferisce 

e valuta i contributi dei diversi studiosi che sono intervenuti a partire dall’editio 

princeps del 1993. Di particolare interesse per gli storici del diritto è la facciata B 

dell’iscrizione con il riferimento ai rituali a cui dovrebbe sottoporsi l’omicida per essere 

riammesso nella compagine cittadina. A questo proposito osservo che il termine 

autorektas (B 9), viene tradotto a volte solo con ‘Mörder’ a volte associandovi 

‘Totschläger’ (es. p. 33). Purtroppo, l’A. non si addentra nelle questioni giuridiche 

riguardanti la purificazione dell’omicida. Andrebbe perciò fatto un riferimento 

all’interpretazione della legge di Draconte da parte di Gerhard Thür (v. da ultimo 

l’articolo pubblicato in Riess (hrsg.), Colloquia Attica, qui recensito), in base a cui ci si 

dovrebbe chiedere prima di tutto se un assassino possa essere purificato e, in secondo 

luogo, se a Selinunte l’istigatore o il mandante di un omicidio non sia tenuto ad alcuna 

purificazione non essendosi macchiato di sangue le mani. Così pure andrebbe fatto 

riferimento al recente lavoro di Edward M. Harris, The Family, the Community and 

Murder: the Role of Pollution in Athenian Homicide Law, in C. Ando, J. Rüpke (eds.) 

Public and Private in Ancient Mediterranean Law and Religion, Berlin-Munich-Boston 

2015, p. 11-35. C’è però da considerare che, secondo l’A., i rituali di purificazione 

previsti dall’iscrizione potrebbero applicarsi a illeciti diversi dall’omicidio, forse di 

carattere sacrale come supposto da altri commentatori (p. 34 e 38). Il capitolo 

successivo, “Die lex sacra von Kyrene” (p. 39-49), sottolinea analogie e differenze fra 

l’iscrizione di Cirene e quella di Selinunte. Gli ultimi tre capitoli si concentrano sull’uso 

di figurine rituali destinate a permettere il controllo sull’intervento degli spiriti maligni, 

mettendo in luce il possibile influsso delle concezioni orientali sulle pratiche attestate 

in Grecia. Una breve conclusione (p. 85-86) riassume i principali temi trattati. Si tratta 

di un libro certamente molto utile per fare il punto sull’interpretazione di due celebri 

iscrizioni che presentano ancora molti punti oscuri, inquadrandole in una tematica 

storico-religiosa di più ampio respiro. L’atteggiamento di prudenza e di equilibrio 

dell’A. nell’esporre e nel valutare le opinioni espresse in dottrina è degno del massimo 

elogio; tuttavia al termine della lettura si rimane con il desiderio di conoscere la sua 

personale opinione riguardo alle questioni più controverse. 

 

 

R. Osborne and P.J. Rhodes, Greek Historical Inscriptions. 478-404 BC, Oxford 

2017.  

Con il n. 125 è compreso nel volume un estratto del Codice di Gortina sotto il 

titolo ‘Civil Laws of Gortyn, c. 450’, accompagnato da una traduzione inglese a fronte 



Rassegna critica      174 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

(p. 132-147). Si tratta più precisamente delle coll. II e V complete, a cui si aggiungono 

estratti delle coll. III, IV e VI. Gli autori hanno scelto cioè “the section on rape and 

adultery and divorce” e “the provisions for inheritance of property”. Dopo alcune 

opportune informazioni sulla natura e sul contenuto del Codice, leggiamo alcune 

annotazioni riguardanti i reati sessuali disciplinati nella col. II. Gli AA. osservano che 

la figura dell’apetairos viene menzionata solo “in the case of sexual offences which 

might lead to offspring”. Questa motivazione mi sembra alquanto restrittiva, perché la 

vittima di violenza può essere anche un maschio apetairos (come sembra che anche gli 

AA. ritengano, dato che traducono col. II 5 con “in the case of an apetairos”). Si noti 

inoltre che il Codice non disciplina in modo diretto la sorte del figlio nato da una libera 

non sposata, quindi o cittadina o apetairos. 

La motivazione che abbiamo or ora criticato viene ripresentata dagli AA. in 

relazione allo stupro di una “household slave”, la cui sanzione dipende non solo dal 

momento in cui l’illecito è stato commesso, ma anche dal fatto che fosse vergine o meno 

(col. II 11-16). In proposito scrivono gli AA.: “That the law should set a price on 

virginity (only) in the case of the household slave is striking: by implication the value 

of the household slave to her master depends upon his being able to be sure that if he 

has sex with her resulting children will be his own” (p. 144). Tuttavia, a me pare che 

questa motivazione avrebbe senso solo se il padrone intendesse fare della schiava la 

propria concubina; altrimenti mi sembra più plausibile la motivazione che avevo già 

indicato nel mio Diritto di famiglia nel CdG, 1997, p. 142: come ci mostra col. III 52 – 

IV 8 le schiave erano normalmente destinate al matrimonio con uno schiavo altrui, e 

sul mercato matrimoniale la verginità ovviamente contava. Gli AA. osservano ancora: 

“we should note that when it comes to conflicting oaths as to what had happened the 

oath of the (female) slave is to take precedence (ll. 15-16)” (p. 144). E aggiungono che 

“later in the Code we find this sort of evidentiary oath being required of a woman who 

denies taking the property of the husband whom she divorces” (ibid.). Qui gli AA., 

evidentemente per ragioni di spazio, non hanno potuto tenere conto del dibattito 

dottrinario sulla portata della clausola orkioteron, e parlano semplicemente di 

“conflicting oaths”. Si sarebbe comunque potuto segnalare che, se la schiava presta un 

giuramento decisorio, si dovrebbe ammettere che essa sia parte in causa, ciò che risulta 

del tutto anomalo alla luce di quel che sappiamo sulla capacità giuridica degli schiavi 

(e soprattutto delle schiave). Sempre a proposito della disciplina degli illeciti sessuali 

condivido l’osservazione degli AA. che la differenza fra stupro e adulterio “seems to 

be that adultery involves being caught in the act” (ibid.). Il che implica però che non 

sappiamo se esisteva un’azione analoga alla graphe moicheias ateniese. A p. 145 gli 

AA. sottolineano la differenza di mentalità fra Atene, dove saremmo più vicini al 

“modern Mediterranean world of ‘honour killings’”, e Gortina dove sembra 

obbligatorio “to offer the adulterer the opportunity to be ransomed” (p. 144). 

In realtà io credo che la mentalità tanto ad Atene che a Gortina sia la stessa, 

tanto è vero che anche a Gortina è lecito uccidere il moichos nel caso che il riscatto non 

venga pagato. Soltanto che nella legislazione gortinia sembra evidente l’intenzione del 

legislatore di imporre la trasformazione in denaro della sanzione per qualunque 

comportamento illecito o comunque dannoso (estendo così alla valutazione in denaro 

dei comportamenti la giusta importanza data alla possibilità di valutare in denaro il 



175  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

valore di ogni cosa con riferimento alla divisione ereditaria: p. 147). Lo conferma la 

dettagliata disciplina della illecita sottrazione di cose appartenenti al marito da parte 

della moglie che abbandona la casa coniugale in seguito a divorzio (nella traduzione di 

col. III 1-16 vi sono alcuni punti discutibili, che riflettono la difficoltà persistente in 

dottrina di intendere esattamente le singole fattispecie contemplate dal legislatore). Per 

quanto riguarda la sezione riguardante le norme in materia ereditaria (p. 146) sono da 

segnalare alcune sviste. A proposito della disciplina del dono all’interno della famiglia 

gli AA. scrivono: “The husband is envisaged giving gifts to his wife … or to his mother 

… or daughter…”, dove in realtà è il figlio che dona alla madre. Poco più sotto si 

accenna a “the inclusion at the beginning of column VI of the only date in all the Gortyn 

laws”; ma si tratta dell’inizio di col. V. Un’ultima annotazione riguardante la col. II. 

Per gli AA. il misterioso comportamento illecito descritto alle ll. 16-20 va senz’altro 

identificato con una “unsuccessfull seduction” esercitata presumibilmente nei confronti 

di un’ereditiera. Forse sarebbe stato opportuno formulare in forma più dubitativa questa 

interpretazione che si espone a molte serie obiezioni (si veda in questa Rassegna la 

recensione a Pelloso, Atene e oltre…). In conclusione, nonostante la brevità del 

commento, l’’assaggio’ del Codice che i curatori offrono contiene molti spunti 

interessanti. 

 

 

S. Peels, Hosios. A Semantic Study of Greek Piety, Mnemosyne Supplements 

387, Leiden-Boston 2016, p. XIII + 295. Il volume consta di: una Prefazione, 

un’Introduzione (p.1-26); sei capitoli, una Conclusione, Bibliografia, Indice delle fonti, 

Indice delle parole greche, Indice analitico.  

Si tratta di una ricerca condotta con grande accuratezza sia dal punto di vista 

teorico (mi riferisco in particolare al cap. 2., The Semantics of hosios, p. 27-67, dove 

segnalo in particolare l’ultimo paragrafo), sia dal punto di vista dell’approfondita 

analisi di un gran numero di fonti vuoi letterarie vuoi epigrafiche (con particolare 

attenzione alle prescrizioni delle leggi sacre). Il metodo seguito consiste principalmente 

nell’analizzare le relazioni fra hosios e i termini che l’A. riassume sotto l’etichetta di 

‘cognates’, in base al presupposto che la scelta di un termine risponde normalmente a 

una logica ‘competitiva’ destinata a suscitare una determinata reazione negli ascoltatori 

(o nei lettori). La convinzione di fondo che guida la ricerca è che hosios, a cui si deve 

attribuire “the core meaning pious” (p. 207), sia una qualifica valutativa che si muove 

all’interno della sfera religiosa. 

Le molteplici manifestazioni di ‘pietà’ analizzate dall’A. si possono così 

condensare in due atteggiamenti e comportamenti: riconoscere dio come dio e fare ciò 

che piace agli dei. Nell’impossibilità di discutere qui tutti o anche solo alcuni dei brani 

analizzati dall’A., mi limiterò a un solo testo, precisamente la clausola iniziale della c.d. 

legge coloniaria di Naupatto (su cui l’A. annuncia un articolo in corso di 

pubblicazione). Scrive l’A. “The inscription explains that the Naupactian colonist 

visiting Locris is allowed to sacrifice and partake in the sacrificial meal (lanchanein kai 

thuein) in the manner in which this is hosìa for a stranger (hopo (= hopo<s>) xenon 

hosìa), if he wants” (p. 191). L’A. propone anche una lettura alternativa dell’hopo che 



Rassegna critica      176 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

si legge alla l. 2: propone cioè di intenderlo come la forma dorica di hopothen (‘from 

where’), con riferimento a quei luoghi di culto “‘from where (it is) hosìa that a xenos 

(sc. receives sacrificial meat and sacrifices)’” (p. 192). Come si vede, e contrariamente 

alla totalità – se non mi sfugge- dei commentatori, l’A. non fa dipendere hòsia (inteso 

quindi come neutro plurale) da lanchanein, nel senso di ricevere la porzione prescritta 

del cibo sacrificale, ma intende il termine nel senso di regola (agg. sostantivato) che 

disciplina la cerimonia sacrificale. Ed è piuttosto singolare che l’A. non ritenga 

opportuno giustificare questa discordanza dall’interpretazione dominante. A favore 

dell’A. si potrebbe addurre il fatto che subito sotto (l. 3-4) lanchanein non è 

accompagnato da un complemento oggetto; ma si può replicare che, essendo esplicitato 

la prima volta che il verbo ricorre, la seconda volta può essere sottinteso.  Quanto 

all’alternativa hopothen, essa sarebbe in astratto giustificabile alla luce, ad esempio, del 

parallelo uso alla l. 18 dell’iscrizione; tuttavia nella nostra clausola essa darebbe luogo 

a una sequenza sintattica troppo brachilogica per esprimere ciò che l’A. suppone. 

Ritornando ad esaminare il libro nel suo complesso, segnalo come siano 

particolarmente stimolanti le analisi delle tragedie nel cap. 4.: hosios vs. dikaios, p. 107-

148 (con riferimento in particolare ai criteri di valutazione della richiesta da parte dei 

destinatari di una supplica). Il capitolo probabilmente più interessante per lo storico del 

diritto è però il cap. 7. The Semantic Paradox, p. 207-251, dove per paradosso si intende 

che ad hosios è stato attribuito da autorevoli studiosi il significato di profano, soprattutto 

quando lo si trova coordinato con hieros nella formula ta hiera kai ta hosia. Il risultato 

a cui perviene l’A. al termine di un’approfondita analisi, è che questi due termini, lungi 

dall’esprimere l’opposizione di sacro e profano, dunque di due ambiti opposti, derivano 

dalla volontà di chi li usa di distinguere ciò che appartiene agli dei (hieros) da ciò che 

è gradito agli dei (come ad esempio l’uso di denaro pubblico definito appunto hosios), 

indicando così due sfere che si integrano a vicenda. Fondamentalmente sono d’accordo 

con l’A. (che ringrazio per aver indicato un mio vecchio articolo del 1977 come uno 

dei contributi a cui si ispira la sua stessa linea interpretativa); ritengo che avrebbe però 

giovato alla dimostrazione della sua tesi una maggiore attenzione all’uso della formula 

ta hiera kai ta hosia sia nell’ambito familiare (di Iseo si trova un unico riferimento in 

nota) sia nell’ambito pubblicistico. Per quanto riguarda l’ambito familiare mi 

sembrerebbe importante allargare l’ambito dell’indagine ad espressioni analoghe tese a 

designare le competenze del titolare dell’oikos. Mi riferisco ad es. alla formula ta thina 

kai ta anthropina, che troviamo nel Codice di Gortina (IC IV 72, col. X 42-43), in 

apparenza con la stessa valenza semantica di ta hiera kai ta hosia. Ma l’A. ha 

certamente già in cantiere ampliamenti della sua ricerca in questa e altre direzioni 

relative all’uso di hosios, che accresceranno e confermeranno i già cospicui risultati 

raggiunti in questo libro. 

 

C. Pelloso (a cura di), Atene e oltre. Saggi sul diritto dei Greci, Jovene ed., 

Napoli 2016, p. VI + 736. 

Va salutato con favore il volume miscellaneo curato dal giovane e valente 

giusromanista e giusgrecista padovano, che è anche autore di ben quattro dei dodici 

saggi ivi presentati (degli altri otto sono autori: Luigi Garofalo, che riprende il tema del 



177  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

confronto fra diritto greco e diritto romano con particolare attenzione ai temi del 

synallagma e della legge; Roberto Scevola, che è autore di due saggi attinenti al diritto 

costituzionale rispettivamente ateniese e beotico; Paola Lambrini, che presenta un 

confronto fra diritto greco e diritto romano in tema di dolo; Marco Falcon e Mattia 

Milano, che prendono in esame rispettivamente la prima orazione di Lisia e la prima di 

Eschine; Sara Zanovello, che prosegue i suoi studi sull’affrancazione degli schiavi e 

Miriam Padovan, che dedica la sua attenzione alla figura del pharmakos). 

Dei saggi di Pelloso, dedicati rispettivamente a ‘Coscienza nomica e coscienza 

giuridica…’ (p. 3-62), ‘Flessibilità processuale e regime solonico del furto…’ (p. 101-

146), ‘Giustizia collettiva e rapporti sinallagmatici…’ (p. 307-354), ‘Fase istruttoria e 

modalità di giudizio nella prima colonna del ‘codice’ di Gortina’ (p. 481-514), 

prenderò qui in considerazione soltanto l’ultimo, non solo perché è incentrato sulla 

critica alla mia interpretazione del sistema probatorio gortinio, ma perché mi pare abbia 

il merito di rimettere in discussione un tema che è di fondamentale importanza per 

comprendere la concezione greca del processo. Premetto che farò qui riferimento anche 

alla riaffermazione della propria critica nei miei confronti che l’A. ha esposto in 

’Provare’, ‘giudicare’, decidere’: brevi note sulla prima colonna del ‘Codice di 

Gortina’, in B. Biscotti (a cura di), Kállistos nómos. Scritti in onore di Alberto Maffi, 

Torino 2018, p. 133-152.  

Come è noto, in col. I 15 ss. il legislatore gortinio dispone quanto segue: “Se 

una delle parti afferma che (la persona contesa) è libera e l'altra che è schiava, 

prevalgano coloro che testimoniano trattarsi di un libero. Se la lite riguarda 

l'appartenenza di uno schiavo e ciascuna delle parti afferma che è suo, se un testimone 

depone, il giudice decida in modo conforme alla testimonianza (ll. 20-21: ai men ka 

maitus apoponei, kata ton maitura dikadden); se vi sono testimoni a favore di entrambe 

le parti o di nessuna delle due, il giudice decida giurando” (trad. Maffi). In materia di 

lite riguardante l’appartenenza di uno schiavo si prevede in primo luogo che il giudice 

decida kata ton maitura; quindi, se facciamo riferimento all’identica formulazione che 

troviamo nella norma generale di col. XI 26-31, la modalità di giudizio dovrà essere 

definita come dikadden, e il giudice non potrà far altro che pronunciarsi a favore della 

parte che presenta il testimone. Ma questa soluzione implica logicamente che, in 

assenza della testimonianza richiesta dalla legge, il giudice decida liberamente giurando 

(omnunta krinen), ossia senza essere vincolato da una prova legale quali sono appunto 

la testimonianza e il giuramento, oppure il giudice sarà in un certo senso obbligato, non 

essendo stata fornita la prova richiesta dalla legge a una parte (ossia testimonianza o 

giuramento), a dare ragione alla controparte senza ammettere altri tipi di prove? Le altre 

due ipotesi formulate in col. I 21-24 sembrano fornire una risposta esauriente, nel senso 

che il dikadden vincolato all’esito di una testimonianza si trasforma in un omnunta 

krinen se la testimonianza non viene fornita, oppure se vi sono testimoni da ambo le 

parti. Di qui la conclusione a cui sono arrivato in Giudice e mezzi di prova…, in Annali 

Genova 31, 2002-3, p. 74-85. Cioè che le parti avessero una certa libertà di manovra 

nel trasformare una modalità di giudizio nell’altra: da un lato l’impossibilità di fornire 

una testimonianza richiesta dalla legge potrebbe dar luogo a un omnunta krinen e non 

a una vittoria automatica della controparte; dall’altro una situazione in cui la legge 

prevede (in maniera esplicita o implicita) un omnunta krinen può trasformarsi in un 



Rassegna critica      178 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

dikadden vincolato se una parte presenta un testimone o se il giudice accetta la sua 

proposta di prestare giuramento. 

In un importante contributo al Symposion 2009 (Legal Procedure in Gortyn, 

Wien 2010, p. 127 ss.), Gagarin aveva già respinto la mia tesi, lasciando però aperto 

uno spiraglio. A suo avviso le singole prescrizioni del CdG riguardanti la modalità di 

giudizio vanno interpretate alla lettera. Di conseguenza se il Codice prescrive che il 

giudice si pronunci tramite omnunta krinen o semplicemente non preveda una specifica 

modalità di giudizio, come accade nella col. II in materia di reati sessuali, non si potrà 

trasformare il giudizio in un dikazen tramite testimonianza o giuramento a meno che la 

legge non lo preveda espressamente (disponendo omnunta krinen a meno che non vi sia 

la dichiarazione di un testimone). Viceversa, quando la legge prescrive una 

dichiarazione da parte di un testimone, la mancata testimonianza non lascia al giudice 

altra possibilità che condannare la parte che non ha presentato il testimone, senza 

possibilità di trasformare in omnunta krinen il dikazen vincolato all’esito della 

testimonianza. Lo spiraglio che Gagarin 2010 lascia aperto lo aveva già formulato nella 

relazione presentata al Symposion 1985 (The function of Witnesses at Gortyn, Weimar 

1989, p. 29 ss.): “…accidental witnesses were probably allowed to testify in any case 

at Gortyn, though their testimony is only mentioned explicitly in a few cases”. Per 

comprendere questa affermazione bisogna ricordare che questo primo contributo di 

Gagarin era diretto a mettere in discussione la tesi, avanzata da J.W. Headlam (The 

Procedure of the Gortynian Inscription, JHS 13, 1892/93), secondo cui nel CdG “the 

word maitures refers to formal witnesses of processual or contractual acts”, mai a 

testimoni di fatti rilevanti per la causa (definiti appunto ‘accidental witnesses’). Dopo 

aver dimostrato che in realtà il diritto processuale gortinio contempla anche testimoni 

‘accidentali’, la conclusione a cui giunge Gagarin 2010 cit., p. 133, è la seguente: dove 

la legge richiede testimoni ‘formali’, la loro assenza fa sì che il giudice dichiari 

vittoriosa la controparte; viceversa l’assenza di testimoni ‘accidentali’ non influisce 

sull’esito del giudizio, come aveva già enunciato in Gagarin 1989 (mentre niente di 

sostanzialmente nuovo aggiunge la breve trattazione della testimonianza in Gagarin-

Perlman, Laws of Ancient Crete, p. 138-139). A mio parere l’attribuzione alle 

testimonianze di effetti così nettamente differenziati pone un problema. In particolare 

nei casi in cui la legge fa dipendere il giudizio su una controversia da una testimonianza 

non meglio qualificata (ai apoponioi maitus), non si capisce perché una testimonianza 

di carattere ‘accidentale’ non dovrebbe determinare un dikazein vincolato al tenore del 

suo contenuto alla pari di una testimonianza ‘formale’. 

Ritorniamo ora alla critica di Pelloso all’opinione da me espressa in Maffi 2002-

2003 cit., secondo cui da col. I 20-24 è possibile ricavare il principio che le parti sono 

sempre ammesse a presentare testimoni anche quando la legge prevede (esplicitamente 

o implicitamente) che il giudice pronunci la sua sentenza nella modalità definita 

omnunta krinen. L’A. ritiene che questa facoltà sia limitata all’ipotesi della controversia 

riguardante la proprietà di uno schiavo conteso perché in questo caso l’azione che viene 

intentata presenta la struttura di una diadikasia. In questo tipo di azione ciascuna delle 

parti avanza una pretesa uguale e contraria (col. I 19-20) con conseguente “onere di 

provare quanto positivamente affermato” (Pelloso 2018, p. 147). Viceversa, nelle 

controversie in cui una parte, l’attore, afferma una propria pretesa, e la controparte, il 



179  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

convenuto, nega la pretesa dell’attore, “non è mai previsto dal legislatore come 

possibile un contrasto tra testimoni” (ibid., p. 148). E ciò in forza del principio, che 

dobbiamo ritenere vigente anche nel diritto processuale del CdG, secondo cui l’onere 

della prova incumbit ei qui dicit et non ei qui negat (ibid., p. 147). A ciò si aggiunge 

che, secondo l’A. (in particolare ibid., p. 148 n. 59) nel diritto di Gortina “potrebbe 

supporsi altresì come pienamente vigente … il principio … ‘negativa non sunt 

probanda’ sia per ‘formal witnesses’, sia per ‘accidental witnesses”.  Come esempio 

dell’applicazione di questi principi viene addotta (Pelloso 2018, p. 148-149, conforme 

a Pelloso 2016, p. 506-508) col. I 12-14, in cui si stabilisce che se la persona accusata 

di essersi illegalmente impossessato della persona del cui status o della cui proprietà si 

discute, nega di aver compiuto tale atto, “il giudice decida giurando a meno che un 

testimone non renda testimonianza (ai me apoponioi maitus)”. In base ai due principi 

sopra ricordati, l’A. ritiene: a) che qui non si possa pensare a un eventuale contrasto fra 

testimoni dell’una e dell’altra parte (come si desume dall’uso del singolare maitus); b) 

che spetti a colui che chiede la liberazione della persona oggetto dell’impossessamento 

presentare un testimone che certifichi il comportamento illecito della controparte. Non 

sono sicuro che gli argomenti addotti dall’A. siano così solidi come potrebbero 

sembrare. Per quanto riguarda a) osservo prima di tutto che anche a proposito della 

controversia riguardante la proprietà di uno schiavo, la prima ipotesi che la legge 

formula, in termini analoghi è che soltanto una delle parti in causa presenti un testimone 

(col. I 20-21). In secondo luogo, nel processo riguardante l’accertamento dello status 

libertatis (col. I 15-18) non si ha propriamente “una contrapposizione tra due domande 

de eadem re di accertamento positivo inter se incompatibili” (Pelloso 2016, p. 505), 

formulazione che si attaglia propriamente a descrivere la controversia fra due 

rivendicazioni contrapposte di proprietà di uno schiavo. Per quanto riguarda b), che a 

Gortina vigano i due principi enunciati dall’A. è affermato alla luce di una razionalità 

processuale avulsa da un contesto storico preciso, ma è in realtà affermazione tutta da 

dimostrare sulla base dei dati testuali. A proposito del principio che l’onere della prova 

gravi sulla pars quae dicit, va ricordato che, in base a col. XI 26-31, la sentenza del 

giudice risulterà vincolata (dando luogo a un dikazen) dal giuramento purgatorio del 

convenuto, non da una prova presentata dall’attore (si noti però che la clausola 

orkioteros implica logicamente che, in determinati casi, sia offerta all’attore la 

possibilità di concludere la lite tramite il proprio giuramento). Ciò è ben chiaro anche 

all’A, 2016, p. 513, che però non vi scorge il segnale che anche la testimonianza che 

vincola il giudice a decidere tramite dikazen possa essere una testimonianza presentata 

dal convenuto. 

Si noti inoltre che in col. IX 51-54, qualora vengano meno le testimonianze a 

favore dell’attore, il convenuto sarà invitato dall’attore o a negare mediante giuramento 

il suo debito o a fornire altro mezzo di prova che la lacuna del testo non ci permette di 

identificare: resta il fatto che l’impossibilità per l’attore di presentare la prova richiesta 

dalla legge non segna la conclusione automatica del processo a favore del convenuto. 

Per quanto riguarda la prova di un fatto negativo, possiamo anche qui sottolineare un 

dato testuale: qualora colui che è stato sorpreso in flagrante moicheia affermi di essere 

stato attirato in una trappola, col. II 36-45 impone a chi lo ha imprigionato di giurare 

solennemente di averlo sorpreso nell’atto di compiere moicheia e di non averlo attirato 

in una trappola (col. II 44-45): contenuto positivo e contenuto negativo sono 



Rassegna critica      180 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

strettamente intrecciati nella testimonianza giurata dell’accusato e dei suoi testimoni. 

Occorre quindi tenere conto che la negazione da parte del convenuto/accusato può 

assumere configurazioni diverse che non si riducono a una pura e semplice negazione 

della pretesa/accusa, magari rafforzata da giuramento (apomoton secondo col. XI 26-

31), ma si traducono appunto nel ricorso alla prova testimoniale di un fatto che 

contraddice quanto affermato dall’attore/accusatore. Prendiamo col. II 16-20, un passo 

la cui interpretazione resta assai incerta e controversa: “Se l’accusato replica di essersi 

unito con una donna libera con la complicità di un parente, pagherà dieci stateri qualora 

vi sia un testimone (che attesti tale circostanza)” (mia traduzione). Senza entrare in 

un’esegesi dettagliata del testo (per cui rinvio a A. Maffi, Nuove riflessioni su IC IV 72 

col. II 16-20, in J. C. Bermejo Barrera – M. García Sánchez (eds.), ΔΕΣΜΟΙ ΦΙΛΙΑΣ 

Bonds of friendship. Studies in ancient history in honour of Francisco Javier Fernández 

Nieto, Barcelona 2017, p. 223-233), mi rifarò qui in particolare all’interpretazione del 

ruolo del testimone proposta da Gagarin 1989 cit., p. 41 ss., e ribadita in Gagarin-

Perlman, The Laws of Ancient Crete, 2016, p. 349. In sintonia con la dottrina dominante 

che riconduce epiperetai al verbo epipeiraomai, Gagarin ritiene che il comportamento 

sanzionato in questa norma consista nel tentativo di seduzione (“attempted seduction”: 

Gagarin 1989 cit., p. 41). Contro l’interpretazione di Headlam 1892/1893 cit. p. 59, 

secondo cui si tratta di un testimone ‘formale’ del fatto che il parente della donna è stato 

formalmente nominato suo tutore, Gagarin obietta che non è attestata a Gortina 

l’esigenza di provare la legittimazione ad agire. Conclude Gagarin: “It is much more 

likely … that we should understand that the witness would be required to testify the fact 

of the crime having been committed” (Gagarin 1989 cit., p. 42). Gagarin si chiede 

quindi perché un testimone sia richiesto solo in questo caso e non nei casi di stupro 

disciplinati precedentemente nella col. II. La risposta che propone è che fosse più 

difficile provare un tentativo che un atto portato a compimento. E poiché difficilmente 

poteva trattarsi di un testimone puramente ‘accidentale’, la norma tendeva a 

incoraggiare le donne a procurarsi uno “chaperon”, il quale “would in some ways 

resemble a formal witness” in vista dell’incontro con un possibile pretendente alla loro 

mano (Gagarin 1989, p. 42). In Gagarin-Perlman 2016, p. 349, gli autori propongono 

una motivazione diversa per la presenza del testimone: “The requirement that a witness 

testify suggests that false accusations of attempted seduction may have been a concern”. 

Come avevo già affermato nel mio “Il diritto di famiglia nel CdG” (Milano 1997, p. 24 

ss.), questa costruzione mi sembrava e continua a sembrarmi alquanto cervellotica. Che 

cosa significhi “tentativo di seduzione” non è assolutamente chiaro. Seduzione è un 

termine che allude a un tentativo di moicheia, non a un tentativo di violenza. E ancora: 

deve manifestarsi in comportamenti o può anche tradursi in espressioni meramente 

verbali? Infine, e soprattutto, se si trattasse di un tentativo di moicheia, la disciplina 

dovrebbe essere analoga a quella prevista per la moicheia. L’aspirante seduttore 

dovrebbe essere sorpreso dal capo famiglia e il testimone di col. II 19-21 avrebbe la 

stessa funzione dei testimoni chiamati a giurare che il moichos non è stato attirato in 

una trappola in col. II 36 ss. Solo così il testimone potrebbe servire a distogliere da false 

accuse (come affermano Gagarin – Perlman cit.). Ma in col. II 16-20 non vi è nessun 

elemento che richiami la funzione dei testimoni di col. II 36 ss. Io continuo quindi a 

ritenere che si tratti di un congiungimento fisico che, secondo l’accusato ha luogo grazie 

alla complicità o al favoreggiamento di un parente della donna; non necessariamente 



181  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

colui che esercita sulla donna la potestà familiare, ma comunque un parente che esercita 

un ascendente o comunque un’influenza su di lei. Si giustifica così che la norma sia 

posta a cavallo fra la disciplina dello stupro e quella della moicheia: quella che rileva è 

la volontà del parente, non quella della donna. Nella prospettiva in cui mi pongo la 

testimonianza acquista un significato molto più incisivo, in quanto si tratta di un 

testimone che l’accusato di stupro o di moicheia, che sia stato o meno sorpreso in 

flagrante, presenta a giustificazione del suo comportamento. Abbiamo quindi 

nuovamente un testimone che non è a favore di colui che afferma, ossia di colui che 

accusa, bensì di colui che nega e si difende. Per poter difendere questa tesi dobbiamo 

parare un’obiezione che Gagarin 1989 cit., p. 41 n. 26, mi ha rivolto: “it seems rather 

unlikely that a witness to the guardian’s acquiescence in the act of intercourse would 

ever exist”, salvo la remota e improbabile possibilità che si trattasse di un “accidental 

witness”. Io credo che questa obiezione sia così seria da indurci a ripensare la natura e 

la funzione dei testimoni nel processo gortinio. Non sarà possibile affrontare qui un 

tema così complesso in tutti i suoi aspetti; tuttavia vorrei accennare agli elementi 

suscettibili di orientare l’indagine in questa nuova direzione. Riprendiamo le mosse da 

col. II 16-20 cercando di rispondere all’obiezione sulla natura della testimonianza 

sollevata da Gagarin 1989 cit. Abbiamo visto che l’identificazione del testimone con 

una sorta di ‘chaperon’ appare assai improbabile; così come improbabile appare 

l’identificazione del testimone con un testimone ‘accidentale’ del crimine commesso 

(Gagarin 1989 cit., p. 42, lo ritiene possibile sia pure con un grado inferiore di 

verosimiglianza). Ma anche se si accetta la mia interpretazione della norma, risulta 

effettivamente improbabile che l’accordo con il parente della donna possa essere 

avvenuto alla presenza di un testimone, ‘formale’ o ‘accidentale’ che sia. Dunque, il 

testimone in questione ricopre un ruolo simile a quello di un coniurator: si tratta cioè 

di un soggetto che conferma la verità dell’affermazione della parte a cui favore 

interviene. E la parte in questione non può che essere la persona accusata di essersi 

congiunta illegalmente con la donna. Se l’accusato è in grado di presentare un testimone 

a proprio favore, il giudice sarà vincolato dalla testimonianza e condannerà l’accusato 

al pagamento della somma ridotta prevista dalla legge. Altrimenti (è da supporre) 

deciderà con il metodo dell’omnunta krinen e la causa potrà concludersi con la 

condanna dell’accusato alla penalità prevista dal tariffario riguardante l’adulterio. Se si 

accetta la mia interpretazione del ruolo del testimone in col. II 16-20, non solo ci 

troviamo di fronte a una testimonianza vincolante per il giudice che proviene 

dall’accusato, non dall’accusatore, ma viene meno la rilevanza della distinzione fra 

testimoni ‘formali’ (“Sollemnitätszeugen”) e testimoni ‘accidentali’ (“Zufallzeugen”). 

Per poter suffragare quest’ultima affermazione dobbiamo mostrare che i tre casi “quite 

clearly to refer to accidental witnesses” (Gagarin 1989 cit., p. 35), non sono poi così 

chiari. Del terzo, cioè col. II 16-20, ci siamo testé occupati. Consideriamo quindi il 

primo dei tre casi: IC IV 41.5 4-11. 

La norma si occupa del danno arrecato da un katakeimenos che coltiva un 

terreno altrui o si appropria dei frutti da esso prodotti. Se ciò avviene per ordine del 

creditore, il katakeimenos non sarà tenuto responsabile; se invece il creditore sostiene 

che il katakeimenos ha agito di sua iniziativa, “the judge is to decide on oath, if no 

witness testify” (Gagarin 1989 cit., p. 36). Ora, Gagarin stesso esclude che possa 

trattarsi di un testimone ‘formale’ perché bisognerebbe supporre che un padrone desse 



Rassegna critica      182 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

ordini ai suoi dipendenti in presenza di testimoni, ciò che appare del tutto improbabile. 

Quindi deve trattarsi di un testimone ‘accidentale’, come ad esempio un altro 

dipendente (opinione brevemente confermata in Gagarin-Perlman 2016 cit., p. 300). In 

realtà, a ben guardare, appare alquanto singolare che la possibilità per il creditore di 

sottrarsi con certezza alla responsabilità per il danno arrecato dal katakeimenos dipenda 

dalla casuale presenza di un testimone accidentale (cioè di persone “called to testify in 

court about something they happened to have observed”: Gagarin-Perlman 2016 cit., p. 

300). Se fosse così, ci si aspetterebbe davvero che il creditore impartisse ordini ai propri 

dipendenti solo in presenza di testimoni ‘formali’: e ciò per mettersi al sicuro da future 

eventuali contestazioni che potrebbero trovare ascolto in un giudice chiamato a 

pronunciarsi in base al proprio libero convincimento. Dunque, si tratta di un testimone 

che, in sede processuale, interviene a confermare le dichiarazioni della parte che lo 

presenta al giudice senza necessariamente avere una conoscenza diretta di quanto 

dichiara di sapere, e soprattutto senza che questa supposta conoscenza sia suscettibile 

di verifica (non vi è traccia di azione per falsa testimonianza nel diritto di Gortina).  

Il secondo caso addotto da Gagarin ricomprende le varie ipotesi di testimonianza 

documentate dal CdG in col. I 12-24 già citato sopra. Incominciamo da col. I 12-14: 

“but if he should deny the seizure, unless a witness should testify, the judge is to decide 

on oath” (tr. Gagarin 1989 cit., p. 38). Criticando Headlam, Gagarin nega che possa 

trattarsi di ‘formal evidence’ perché il testo di legge non fornisce alcuna indicazione sul 

contenuto della testimonianza: di conseguenza dobbiamo ritenere che il testimone era 

chiamato a testimoniare “that there was or was not a seizure”, cioè qualcosa “about 

which he had only accidental knowledge” (Gagarin 1989 cit., p. 39). Ne consegue che 

ciascuna delle due parti potrebbe presentare un testimone o anche entrambe. Il giudice 

non sarebbe dunque vincolato nemmeno se soltanto una delle due parti presentasse un 

testimone. Ora, anche in questo caso valgono le considerazioni che abbiamo svolto 

riguardo a IC IV 41.5. Una volta escluso che la legge alluda qui a un testimone 

‘formale’, perché sarebbe assurdo che il sequestrante si fosse fatto assistere da un 

testimone per compiere un atto vietato dalla legge, è improbabile che si tratti di un 

testimone ‘accidentale’ nel senso sopra chiarito da Gagarin. Se infatti nessuno si fosse 

trovato presente sul luogo della ‘seizure’ nel momento in cui avveniva, non sarebbe 

possibile ottenere una sentenza nella modalità del dikazen. Dunque, deve trattarsi 

nuovamente di un testimone che conferma le dichiarazioni della parte che lo presenta 

indipendentemente da una diretta conoscenza dei fatti. 

A una simile conclusione mi sembra si debba a maggior ragione pervenire se si 

considera la disputa riguardante lo status libertatis di colui che si trova in apparente 

stato di schiavitù (col. I 15-18). Di testimoni formali si potrebbe parlare forse solo se la 

persona contesa fosse uno schiavo liberato alla presenza di testimoni. Come si può 

altrimenti provare lo status libertatis di una persona attraverso testimoni ‘accidentali’ 

che si basino su conoscenze di fatto? Potrebbero affermare che quella persona è stata 

ammessa in un’eteria e in una tribù, o che ha rivestito una magistratura; ma ancora una 

volta si tratterebbe di conferme delle dichiarazioni della parte che li ha chiamati in 

causa, prescindendo da un’effettiva conoscenza personale di fatti che provino 

inequivocabilmente lo status libertatis della persona contesa. Ciò soprattutto se si tiene 

conto che il Codice ammette testimoni che confermeranno invece le dichiarazioni della 



183  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

controparte tendenti a dimostrare che si tratta di un proprio schiavo (anche in questo 

caso senza presupporre una diretta conoscenza dei fatti addotti dalla parte). Se così non 

fosse, l’accertamento dello status libertatis dipenderebbe da circostanze meramente 

casuali, tanto più che col. I 15-18 presuppone che la sentenza del giudice sia fondata 

sulle testimonianze e non sembra prevedere un omnunta krinen (anche se è molto 

probabile che, in assenza di testimoni, il giudice sia comunque tenuto a pronunciarsi 

così come avviene nel caso di disputa riguardante la proprietà di uno schiavo in col. I 

18 ss.). 

Infine, quanto al processo intorno alla proprietà di uno schiavo, è nuovamente 

in gioco una questione di diritto, alla cui definizione difficilmente potrà portare un 

contributo un testimone ‘accidentale’. Gagarin 1989 cit., p. 41, fa l’esempio di un vicino 

di casa, e aggiunge alla n. 25, che la distinzione tra fatto e diritto “is not directly relevant 

to the question of formal vs. accidental witnesses”. A me sembra però che un testimone 

accidentale non possa dire nulla di rilevante riguardo all’attribuzione della proprietà 

sullo schiavo. Il fatto che testimoni contrapposti si annullino vicendevolmente 

conferma l’irrilevanza della distinzione fra testimoni formali e accidentali. 

Come spiegare allora l’efficacia vincolante della testimonianza quando la legge 

la richieda per dar luogo a un dikazen kata maitura? Una spiegazione a cui vien fatto 

immediatamente di pensare è che la testimonianza sia resa sotto giuramento, avendo 

così un effetto decisorio analogo a quello del giuramento di parte. Che i testimoni 

fossero tenuti a giurare è, come noto, la tesi sostenuta con forza da G. Thür (v. in 

particolare Die Einheit, in “Dike” 9, 2006, p. 44 ss.), secondo cui il giuramento del 

testimone è il contenuto della sentenza del giudice (intesa come “Beweisurteil”): si 

tratta però di un’opinione che non ha avuto molta fortuna in dottrina (io stesso l’ho 

criticata in Quarant’anni di studi sul processo greco, in “Dike” 10, 2007, p. 185-267). 

A prescindere dall’adesione o meno all’opinione di Thür, vi sono comunque argomenti 

contrari al giuramento del testimone. Prima di tutto il giuramento dei testimoni o va ad 

aggiungersi per legge al giuramento della parte (è il caso di col. II 36 ss. a proposito 

della sorpresa in flagranza del moichos, e di col. III 49-52 per quanto riguarda la 

presentazione all’ex-marito del figlio nato dopo il divorzio), mentre non è mai 

espressamente richiesto quando la legge menziona semplicemente la testimonianza. 

Unica eccezione col. IX 37-40, passo di controversa interpretazione. Ma soprattutto 

risulterebbe difficile spiegare la previsione di testimonianze contrapposte in caso di 

processo riguardante la proprietà di uno schiavo (col. I 18-24), a meno che il giuramento 

del testimone non sia considerato ormai come una semplice formalità, quindi non in 

grado di vincolare la sentenza del giudice. 

In alternativa si potrebbe allora pensare che in una città relativamente piccola 

(quindi in una società presumibilmente ‘face to face’) fosse ancora in vigore una 

concezione della testimonianza come supporto da parte di parenti, amici, o membri 

degli stessi raggruppamenti politici e/o sociali (per questa prospettiva si possono 

adattare a Gortina gran parte delle osservazioni contenute in S. Humphreys, Social 

Relations on Stage: Witnesses in Classical Athens, in History and Anthropology 1985, 

vol. 1, 2, p. 313-369, e in L. Rubinstein, Main Litigants and Witnesses in the Athenian 

Courts, in Symposion 2001, 2005, p. 99-120). Nei casi ritenuti più rilevanti la legge 

imponeva che i testimoni si assumessero una responsabilità congiunta aggiungendo il 



Rassegna critica      184 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

loro giuramento a quello della parte. Nei casi ordinari, invece, se una parte non riusciva 

a trovare un testimone che mettesse in gioco il suo onore per sostenere le sue ragioni, 

l’onorabilità di un cittadino rendeva determinante, anche senza giuramento, un’unica 

testimonianza a favore della controparte. Una falsa testimonianza avrebbe infatti 

comportato un disonore più temibile delle sanzioni derivanti da un’azione equivalente 

alla dike pseudomartyrion ateniese, apparentemente sconosciuta a Gortina. Per 

concludere questa breve disamina del contributo di Pelloso, ribadisco che ha avuto il 

merito di rimettere in discussione i principi a cui si ispira il sistema probatorio vigente 

nella Gortina dell’età del CdG. Tuttavia, una ricostruzione soddisfacente di tale sistema 

non è ancora stata raggiunta. Fra le questioni da chiarire mi pare particolarmente 

importante capire quale spazio di manovra fosse concesso alle parti nel determinare 

l’assetto probatorio della causa quando il giudice era chiamato a giudicare nella 

modalità omnunta krinen. 

 

 

W. Riess (hrsg.), Colloquia Attica. Neuere Forschungen zur Archaik, zum 

athenischen Recht und zur Magie, Hamburger Studien zu Gesellschaften und Kulturen 

der Vormoderne. Band 4, Steiner, Stuttgart 2018, p. 284. 

Il volume è suddiviso in due parti. La prima (‚Neuere Forschungen zur Archaik, 

zum athenischen Recht und zur Magie‘) consta dei seguenti contributi: W. Riess, 

Einleitung (p. 11-24); G. Thür, New Light on Draco and the Cylonian Sacrilege (p. 27-

35); W. Schmitz, Das Gesetz Drakons über die Tötung in der neueren Forschung (p. 

37-59); W. Riess, Solon – der erste europäische Krisenmanager und Reformer? (p. 61-

79); Z. Papakonstantinou, Athletics, Elite, and the State in Late Archaic Athens (p. 81-

95); H. van Wees, Luxury, Austerity and Equality in Archaic Greece (p. 97-121); L. 

Rubinstein, The Athenian Amnesty of 403/2 and the ‘Forgotten’ Amnesty of 405/4 (p. 

123-144): una sottile e penetrante riconsiderazione della politica dei Trenta sul piano 

economico-giuridico; A. Maffi, La struttura giuridica del contratto in Grecia (60 anni 

dopo) (p. 145-175); T.H.M. Gellar-Goad, Temple-Raiders and Smoking Altars: Law, 

Religion, and the Stage in Menander (p. 177-192); M. Dreher, Recht, Religion und 

Magie im antiken Griechenland (p. 193-208): importante tentativo di fare il punto sul 

piano metodologico sui rapporti fra religione e diritto nella polis classica. La seconda 

parte (‘Projekte und erste Ergebnisse’) contiene i seguenti contributi: J. Curbera/Z. 

Papakonstantinou, Six Legal Curse Tablets from Athens (p. 211-224); Z. 

Papakonstantinou, Jurors (dikastai) in Athenian Legal Binding Curses (p. 225-235); M. 

Dreher, Das Magdeburger Fluchtafel-Projekt (p. 237-245); K. Jahn, Die Datenbank 

zur digitalen Erfassung aller Fluchtafeln – Der Thesaurus Defixionum Magdeburgensis 

(TheDeMa) (p. 247-259); T. Gellar-Goad/Z. Papakonstantinou/W. Riess, Magic in 

Ancient Athens: A Complete Translation of Attic Curse Tablets (p. 261-276); W. Riess, 

Zusammenfassung und Ausblicke (p. 277-284). Si tratta della illustrazione di importanti 

progetti di catalogazione e pubblicazione delle tabellae defixionum greche. 

La prima parte del volume raccoglie una selezione dei contributi presentati in 

tre Colloqui (‘Colloquia Attica I-III’) tenutisi presso l’Università di Amburgo negli anni 

2012, 2013, 2014, per iniziativa meritoria di Werner Riess. Qui prenderò in esame più 



185  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

da vicino soltanto i primi due contributi, entrambi dedicati alla legge di Draconte 

sull’omicidio. G. Thür ribadisce ancora una volta con grande chiarezza e convinzione 

l’interpretazione della legge che sviluppa da quasi trent’anni. A mia volta mi ritrovo a 

esporre dubbi e perplessità di lunga data. Unitamente a una parte, si direbbe crescente, 

della dottrina (v. la bibliografia citata a p. 40 n. 16 del contributo di Schmitz), Thür 

pensa che la legge sia stata concepita in seguito all’esecuzione dei ciloniani, 

precisamente per dare un fondamento legale al processo contro Megacle e i suoi 

colleghi, che ordinarono di catturare i cospiratori senza aver apparentemente 

l’intenzione di ucciderli. Ora, noi non sappiamo se esistesse una legge in materia di 

omicidio prima di Draconte. Dobbiamo però supporre che tale ipotetica legge 

prevedesse un processo e una sanzione soltanto per l’omicidio commesso di propria 

mano, sia volontario sia involontario. Altrimenti non sarebbe stata necessaria una nuova 

legge. Quindi la novità introdotta da Draconte consisterebbe nell’aver previsto processo 

e condanna anche per chi avesse ordinato di compiere un atto da cui fosse derivato, 

contro la volontà, o almeno contro le aspettative, dell’ordinante, la morte della persona 

nei cui confronti l’atto era stato compiuto. Secondo Thür anche in Antiph. 6. 19 l’accusa 

nei confronti del corego è di aver ordinato di somministrare la pozione rivelatasi letale, 

senza però l’intenzione di uccidere (p. 30). Per questo la lacuna alla linea 17 

dell’iscrizione viene integrata da Thür nel modo seguente: “He is responsible for killing 

(alternatively) either by having raised a hand (himself) or by having ordered (a measure 

causing death) [bouleuein]” (p. 34). Mi sembra tuttavia evidente che bouleuein può 

significare anche “to plan” or “conspire” (p. 30); d’altronde nella stessa traduzione della 

legge, che Thür propone a p. 28, leggiamo: “… the one who ordered (or: planned)”. Se 

così è, la l. 17 si dovrebbe applicare anche all’omicidio premeditato, ossia all’omicida 

ek pronoias che abbia però incaricato altri (un sicario, un killer) di eseguire l’omicidio, 

o abbia volutamente e consapevolmente fatto bere una bevanda avvelenata alla vittima 

(ciò di cui è accusata la matrigna in Antiph. 1, come lo stesso Thür, p. 30, riconosce). 

Ma se la legge di Draconte, nel testo che possediamo, riguarda solo l’omicidio 

involontario, come è possibile che contempli l’accusa di bouleuein nel senso di 

“progettare l’omicidio”? Una seconda obiezione riguarda l’altro grande pilastro della 

ricostruzione del processo per omicidio da parte di Thür: il significato di dikazein. Thür 

ribadisce che il dikazein dei basileis va ricollegato non all’attività dei giudici del 

tribunale ateniese dell’età classica, ma al dikazein dei gerontes omerici (Hom. Il. XVIII 

499 ss.) e al giuramento che il giudice di Gortina imponeva alla parte a cui la legge 

ordinava di giurare. Ma, come lo stesso Thür rileva (p. 33), nel caso del giudice omerico 

o cretese il giuramento è prestato da una sola parte ed ha efficacia decisoria. Nel caso 

dell’omicidio, invece, le diomosiai sono due giuramenti contrari che ciascuna delle parti 

presta per suffragare le proprie ragioni. Ma allora che bisogno c’è che i basileis 

formulino il testo dei giuramenti che le parti devono prestare? Così come avverrà poi, 

in età classica, si tratta di giuramenti per così dire formulari che non richiedono il 

dispiegamento di alcuna particolare competenza da parte dei basileis. Le parti stesse 

sono perfettamente in grado di formulare il testo del giuramento, come si ricava, 

secondo me, da Antiph. 6. 17-19. Inoltre, come mostra la clausola della legge relativa 

all’aidesis concessa dai membri della fratria, ciò che gli efeti devono decidere, 

coerentemente con il contenuto della legge che riguarda solo l’omicidio involontario (o 



Rassegna critica      186 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

giustificato) è se l’omicidio sia stato compiuto volontariamente o meno, non se 

l’accusato abbia ucciso o meno. 

Nel primo paragrafo del suo contributo anche Winfried Schmitz ritiene che vi 

sia una qualche relazione fra la legge di Draconte e l’episodio dei ciloniani. A partire 

dal secondo paragrafo (“Die Regelung der Blutrache durch den Gesetzgeber Drakon”: 

p. 41 ss.) entra nel merito del contenuto e dello scopo della legge. A parere dell’A. 

occorre distinguere fra “Blutracheverfahren” e “Klage wegen Tötung”. La legge di 

Draconte regola lo svolgersi della vendetta, non prevede che venga intentata un’azione 

per omicidio da parte dei parenti della vittima. I parenti della vittima proclamavano il 

ricorso alla vendetta nell’agora e all’omicida era concesso un termine per abbandonare 

l’Attica seguendo un certo percorso in sicurezza. Questa era e rimase la conseguenza di 

un omicidio commesso volontariamente e con premeditazione, il che spiega perché la 

legge di Draconte si occupa solo dell’omicidio involontario e perché le regole in materia 

di riconciliazione si applicano solo all’omicidio involontario (p. 41).  

Anche colui che aveva commesso un omicidio involontario o giustificato era 

esposto alla vendetta dei parenti dell’ucciso. Tuttavia, se egli riteneva, trattandosi di 

omicidio non premeditato, che la vendetta fosse ingiustificata, poteva rifugiarsi in un 

santuario in veste di supplice. Poteva però capitare che i vendicatori non rispettassero 

la sacralità del santuario e vi penetrassero per trascinare fuori il supplice (e ucciderlo), 

oppure che al supplice venisse impedito di alimentarsi causandone la morte. Se ciò fosse 

accaduto, il santuario sarebbe stato contaminato. Per evitare questa grave conseguenza 

i basileis responsabili del santuario erano sollecitati a mettere in atto un mezzo per 

risolvere il conflitto investendo della decisione sulla qualifica dell’omicidio i 51 efeti a 

cui l’omicida si appellava. Il fatto che i santuari (collegati poi ai diversi futuri tribunali 

di sangue) fossero differenziati a seconda che si trattasse di un omicidio non 

premeditato, involontario, o giustificato, è probabilmente da mettere in relazione con 

precedenti mitici. In un determinato giorno si riunivano nel santuario i basileis in veste 

di sacerdoti (credo si possa così interpretare la locuzione “priesterliche basileis”), 

l’omicida, i parenti della vittima e i 51 efeti, per decidere se si trattava di omicidio non 

premeditato, involontario, o giustificato (p. 42). Viceversa, chi commetteva un omicidio 

premeditato non poteva far valere la premeditazione come motivo per ottenere asilo in 

un santuario come supplice; non gli restava quindi che la via della fuga dal paese. Infine, 

risulta chiaro il motivo per cui, nei casi in cui l’autore dell’omicidio restava ignoto o la 

morte era stata provocata da un animale o da un oggetto inanimato, il processo non 

aveva luogo nel santuario, dove l’uccisore si fosse rifugiato, ma si svolgeva nel 

Prytaneion e la decisione era rimessa al basileus e ai quattro phylobasileis (p. 43; questi 

sono dunque figure istituzionali, che si differenziano, senza che l’A. ne chiarisca il 

motivo, dai basileis che sovraintendono ai singoli santuari). Importante è notare che, 

dal punto di vista del metodo, questa costruzione, senza dubbio affascinante, viene 

modellata dall’A. ispirandosi alla disciplina biblica dell’omicidio. Stando alle 

affermazioni dell’A., nell’antico Israele esistevano tre città in cui a chi uccideva 

involontariamente era consentito rifugiarsi sotto la protezione divina. Se però 

l’omicidio era stato premeditato, l’autore che si rifugiava in uno dei tre luoghi indicati 

poteva essere strappato dal luogo sacro e consegnato ai vendicatori (p. 43). Prima di 

continuare l’esame del contributo, chiediamoci quindi preliminarmente se l’analogia 

con l’antico Israele, su cui si basa l’A., sia convincente.  



187  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

 

L’A. afferma che chi aveva commesso un omicidio premeditato non aveva 

alcuna possibilità di rifugiarsi in un santuario. Ora, come mostra appunto il parallelo 

biblico, sembra abbastanza evidente che l’omicida volontario avrà chiesto asilo 

adducendo l’involontarietà. Bisognerebbe allora supporre che le autorità preposte al 

santuario avessero il potere/dovere di effettuare una valutazione (almeno in via 

provvisoria) delle circostanze in cui l’omicidio era stato commesso e soprattutto 

dell’atteggiamento soggettivo del suo autore. Ma di ciò non mi risulta vi sia traccia 

nelle fonti, in particolare con riferimento ai liberi che si rifugiano in un tempio (si veda 

G. Thür, Gerichtliche Kontrolle des Asylsanspruchs, in M. Dreher, hrsg., Das antike 

Asyl, Köln-Weimar-Wien 2003, p. 23 ss., il quale sottolinea come solo la “agogimos-

Klausel” consentiva presumibilmente la sottrazione di un supplice da un santuario). 

Oltre tutto, occorrerebbe spiegare come si concili il divieto di frequentare luoghi sacri, 

che viene proclamato dall’arconte basileus secondo Dem. 20.158, con il trovare rifugio 

in un santuario dove ci si presenta appunto come omicida (si veda quanto l’A. scrive a 

p. 47 in alto; a p. 53, fra le ragioni da cui può derivare la messa in moto della procedura 

prevista da Draconte, aggiunge anche il timore suscitato dalla presenza in un luogo 

sacro di una persona contaminata da un omicidio, ma, per motivi che mi sfuggono, 

ritiene che si debba trattare di un omicidio premeditato). Quanto alla distinzione fra 

omicidio premeditato e involontario, occorre ricordare che in Omero, come dimostra il 

caso di Patroclo (Hom. Il. 23. 83-88) anche l’omicida involontario era costretto a 

fuggire per evitare la vendetta. L’A. sostiene che, rifugiandosi nel santuario, l’omicida 

intende “die Flucht aus Attika vermeiden” (p. 42) ma a p. 46 riconosce che, se 

riconosciuto colpevole, avrebbe dovuto lasciare l’Attica, salvo concludere l’aidesis con 

i parenti della vittima. Infatti soltanto nel caso in cui gli Efeti avessero riconosciuto che 

si era trattato di un phonos dikaios l’omicida avrebbe potuto evitare l’esilio; in caso di 

omicidio involontario, invece, non avrebbe potuto evitarlo. Il fatto di rifugiarsi in un 

santuario potrebbe dunque, a mio parere, avere l’unico scopo di sottrarsi 

temporaneamente alla vendetta dei parenti della vittima.  

Ma il punto che lascia maggiormente perplessi deriva dalle seguenti 

affermazioni dell’A.: in primo luogo, „sahen sich die für die Heiligtümer 

verantwortlichen basileis veranlasst, eine Lösung des Konflikts herbeizuführen“; in 

secondo luogo, “der Streit, ob Blutrache ausgeübt werden durfte oder nicht…wurde an 

die 51 Epheten übertragen, die der Täter mit der Flucht ins Heiligtum geradezu 

‘angerufen’ hatte” (p. 42). Sembrerebbe quindi che l’iniziativa di dare una soluzione 

‘pubblica’ al conflitto fosse assunta dai basileis per evitare i rischi di contaminazione 

sopra ricordati (non è chiaro per di più da dove risulti che i basileis siano “responsabili 

per i santuari”); tuttavia alla n. 30 l’’Anruf’ del supplice viene identificato con l’ephesis 

eis to dikasterion (si veda anche p. 56; non mi è chiaro come quello che a tutti gli effetti 

si presenta come un atto giuridico formale si possa conciliare con quanto l’A. scrive a 

p. 46, dove ribadisce che il procedimento dinanzi agli Efeti è messo in moto 

semplicemente dallo svolgersi della vendetta, cioè “durch die Flucht in ein Schutz 

gewährendes Heiligtum”). Tutto ciò significa che ci muoviamo inequivocabilmente su 

un terreno processuale. Viene meno cioè quel postulato da cui l’A. ha preso le mosse, 

cioè che la legge di Draconte si limita a regolare il corso della vendetta e non prevede 

un procedimento giudiziario: che l’esito della procedura delineata dall’A. sia quello di 



Rassegna critica      188 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

autorizzare la vendetta qualora il supplice venga riconosciuto colpevole, non toglie che 

lo stesso risultato può derivare da una pronuncia giudiziaria. Il fatto che manchi la 

pronuncia di un magistrato, contro cui dovrebbe essere sollevata l’ephesis, induce 

quindi a pensare che siano in realtà i parenti della vittima ad agire in giudizio e ad 

investire della decisione basileis ed efeti. Mi sembra quindi che si debba ribadire che la 

legge di Draconte, contrariamente a quanto sostenuto dall’A., impone un procedimento 

giudiziario in caso di omicidio involontario e vieta la vendetta (nel criticare le analoghe 

prese di posizione di Phillips e di Hölkeskamp, p. 52-53 e n. 72, l’A. ricorre di nuovo 

all’unico argomento della comparazione con la disciplina biblica). 

 Nel § 3 (“Die solonischen Gesetze über Tötung”: p. 44) l’A. sostiene, se capisco 

bene, che Solone introdusse la dike phonou, di competenza dell’Areopago, solo per le 

accuse di omicidio premeditato. Tuttavia, secondo l’A., il procedimento di regolazione 

della vendetta, previsto da Draconte, rimase in vigore anche successivamente, cosicché 

“die Angehörigen entscheiden konnten, ob sie dem Täter die Blutrache ankündigen 

oder ihn beim archon basileus anklagen wollten” (p. 44 n. 34). A parte il fatto che, 

come ho cercato di mostrare sopra, questa affermazione deriva da una petizione di 

principio, ne consegue per forza di cose che Solone avrebbe istituito anche tutti gli altri 

tribunali in materia di omicidio. Altrimenti non si capisce come “die von Drakon 

geregelten Abläufe bei der Blutrache blieben als Alternative bestehen”, dato che 

riguardavano soltanto l’omicidio involontario o giustificato. Quindi, a mio parere, con 

Solone la dike phonou veniva intentata dai parenti della vittima anche in caso di 

omicidio involontario o giustificato.  

Segue il lungo § 4 (“Neue Publikationen zu Drakons Gesetz über die Tötung”) 

in cui vengono prese in esame prese di posizione recenti sul contenuto della legge. Mi 

limiterò qui a considerare la discussione relativa al significato di pheugein all’inizio 

della legge. Fra l’opinione di coloro che intendono il verbo nel senso di “sich einer 

Anklage stellen” (Phillips, Mirhady, Pepe) e l’opinione tradizionale che lo intende nel 

senso di “fliehen” nel senso di “Flucht aus Attika”, l’A., coerentemente con la sua tesi 

di fondo, propone di intendere il verbo nel senso di “fliehen in ein Heiligtum, das eine 

Anrufung der basileis und der Epheten bedeutet.” (p. 54). A questa interpretazione di 

pheugein si può obiettare che nel testo della legge siamo di fronte a una formulazione 

imperativa, nel senso che si tratta della sanzione che consegue a una condanna, quindi 

significa andare in esilio; viceversa l’atto di rifugiarsi in un santuario è una pura 

eventualità di cui, sempre nell’ottica dell’A., l’omicida può avvalersi o non avvalersi. 

(Aggiungo a mo’ di postilla che le mie osservazioni sono in gran parte in sintonia con 

la critica delle tesi dell’A. che è stata svolta da Martin Dreher, Hykesie, Asylie und das 

Tötungsgesetz Drakons, in L. Gagliardi and L. Pepe (ed.), Dike. Essays on Greek Law 

in Honor of Alberto Maffi, Milano 2019, p. 87-103) 

 

  

J. Zurbach, Les hommes, la terre et la dette en Grèce c. 1400 – c. 500 a.C., 

Ausonius, Bordeaux 2017, vol. I-II, p. 850. 



189  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

La poderosa ricerca dell’A. costituisce un ambizioso tentativo di tracciare un 

quadro sintetico della storia dei regimi fondiari che si sono succeduti in Grecia dal 

periodo miceneo alla fine dell’età arcaica. La prima parte, composta di cinque capitoli, 

è dedicata all’età micenea. La seconda parte, composta da un solo capitolo (6), prende 

in esame ‘La société homérique et la terre’. La terza parte, intitolata ‘Les cités 

archaïques et la terre’ è suddivisa in dieci capitoli. Il primo (7) analizza la poesia esiodea 

in relazione alla comunità di Ascra. Nei successivi capitoli la materia è ripartita per aree 

geografiche: Atene e l’Attica (cap. 8); Asia minore e isole costiere (cap. 9); Egeo e 

Creta (cap. 10); Peloponneso e Grecia centrale (cap. 11); Grecia occidentale e 

settentrionale (cap. 12); Propontide e Ponto (cap. 13); L’Occidente (cap. 14); Cirenaica 

e Cipro (cap. 15). Nel cap. 16 troviamo un tentativo di sintesi dal titolo ‘La terre dans 

les cités archaïques’. Troviamo infine un capitolo conclusivo che costituisce la quarta 

parte dell’opera (‘Communautés rurales entre Bronze et Fer’). Seguono Bibliografia, 

Indice delle fonti (curiosamente limitato ai soli autori letterari ad esclusione delle 

epigrafi), Indice degli autori moderni citati, Indice dei luoghi e Indice dei nomi antichi, 

Indice generale. Non è ovviamente possibile dare conto qui di tutto il ricchissimo 

contenuto dell’opera. Prenderemo quindi in considerazione, dalla prospettiva giuridica 

che è propria di questa rivista, alcuni dei documenti analizzati dall’A. (ovviamente 

concentrandosi sulle fonti ‘testuali’ e lasciando da parte le fonti ‘materiali’ per usare la 

terminologia rivendicata dall’A. a p. 18). Premetto una breve considerazione 

riguardante i limiti cronologici del materiale esaminato dall’A. A p. 15 l’A. scrive: “On 

s’arrêtera dans le courant de la première moitié du Vᵉ s.”. È ovvio che la linea di 

demarcazione non può che essere concepita in modo elastico, anche perché molti 

documenti non possono essere datati con precisione. Tuttavia, per alcune località da cui 

provengono scarsi ma significativi testi epigrafici, si poteva forse adottare 

un’oscillazione più ampia. Colpisce ad esempio l’assenza, se non ho visto male, di un 

importante testo proveniente da Chio – SEG 61.699, su cui si veda M. Faraguna in 

“Dike” 8, 2005, p. 89-99. 

Dell’Introduzione suscita particolare interesse il paragrafo intitolato ‘Les Grecs 

et la terre selon les modernes’ (p. 19-23). Qui l’A. traccia un breve profilo degli studi 

sulla terra a partire da Glotz e Fustel de Coulanges, e rivendica come caratteristica 

saliente del proprio approccio una prospettiva di continuità fra età micenea ed età 

arcaica. In questo succinto profilo storico occupa il posto che gli compete un classico 

come Guiraud (p. 20). Tuttavia, nel seguito del profilo storico della storiografia, che 

stiamo esaminando, i problemi giuridici, a cui Guiraud dedicava un’adeguata 

attenzione, tendono a passare in secondo piano, se non a scomparire. Lo conferma il 

fatto che nella bibliografia è assente quella che resta la monografia fondamentale in 

materia di diritti reali nella Grecia antica, cioè Eigentum und Besitz im griechischen 

Recht des fünften und vierten Jahrhunderts v. Chr., Berlin 1963, di A. Kränzlein. 

Segnalo subito il grande impegno profuso dall’A. nell’analizzare i documenti in 

lineare B nella prima parte, e i poemi omerici ed Esiodo nella seconda parte dell’opera. 

Qui la mia attenzione sarà però concentrata sul mondo arcaico. Nell’impossibilità di 

considerare nel dettaglio la grande mole di dati e di valutazioni contenute anche in 

questa parte, prenderò come filo conduttore il capitolo 16 soffermandomi su alcuni 

punti che mi sembrano di particolare interesse per lo storico del diritto. Nell’ambito del 



Rassegna critica      190 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

paragrafo intitolato “La terre dans l’économie domestique” (p. 681 ss.) prenderò in 

considerazione il sottoparagrafo che si intitola ‘La terre et la famille: la dévolution des 

biens fonciers’ (p. 690 ss.). Dopo aver sottolineato che la divisione in parti uguali 

dell’eredità tra tutti i figli appare una caratteristica comune alle città (ma le figlie non 

sono realmente equiparate ai loro fratelli, come l’A. segnalerà più avanti), l’A. osserva 

che “la place des parents âgés après le mariage de l’un ou plusieurs des fils est une 

question rarement examinée” (p. 691). L’A. si propone di fare il punto sulla questione 

alla luce di due celebri iscrizioni locresi da lui esaminate nel corso del cap. 11: la legge 

coloniaria di Naupatto e il c.d. Bronzo Pappadakis. La clausola H del regolamento 

relativo al c.d. rinforzo coloniario inviato a Naupatto dalla Locride Ipocnamidia (IG IX 

I² 3, 718) “prévoit que le colon peut laisser sa partie de biens à son père”. La traduzione 

che l’A. ne propone è infatti la seguente : “Celui qui a laissé son père, et qui a laissé sa 

part des biens à son père, lorsque celui-ci disparaît, il est permis au colon de Naupacte 

de retrouver son bien” (p. 539). 

Le ipotesi che l’A. avanza per interpretare questa clausola sono due (p. 691). O 

il patrimonio (immobiliare) è stato diviso tra i figli maggiorenni, ma il padre ha 

conservato una parte delle terre e il figlio che ora parte per Naupatto non ha ricevuto la 

sua quota per rimanere accanto ai genitori: in questo caso il padre non fa altro che 

riprendere l’amministrazione del patrimonio ridotto della quota assegnata agli altri figli. 

Oppure il padre ha conservato una parte delle terre, mentre il figlio ha ricevuto la sua 

quota di immobili alla pari dei fratelli: partendo per la colonia il figlio affida al padre 

la quota che aveva ricevuto. L’A. ne desume (p. 540) che i coloni, all’atto di partire, 

hanno preteso di conservare le loro terre “comme c’était peut-être l’usage dans d’autres 

départs coloniaux, au moins pour une génération”. Ora, il fatto che ignoriamo i principi 

del diritto successorio locrese non consente di confrontare le ipotesi presentate dall’A. 

con testi legislativi. Dobbiamo dunque basarci sulla comparazione, di per sé rischiosa, 

con i principi ricavabili da testi di legge, più o meno coevi, provenienti da altre aree. 

Mi riferisco in primo luogo al Codice di Gortina, dove leggiamo alcune norme che non 

hanno certamente a che fare con la partenza di un figlio per una spedizione coloniale, 

ma che disciplinano la divisio inter liberos del patrimonio paterno e materno. In col. IV 

23-29 leggiamo: “Il padre abbia il potere sui figli e sulla divisione dei (propri) beni, e 

la madre (sulla divisione) dei propri beni. Finché sono vivi non siano costretti a 

dividere”. Analizzando questa norma nel mio Diritto di Famiglia nel CdG, Milano 1997 

(pp. 35-38), ho concluso che la divisione può anche essere parziale: si giustificherebbe 

così che uno dei figli non abbia ricevuto in via anticipata la propria quota ereditaria. 

Tuttavia, da un'altra norma del Codice (col. IV 29-31) apprendiamo che “se uno (figlio) 

è colpito da una condanna, si deve assegnare anticipatamente (la sua quota) al 

condannato così come è scritto”. Ora, è chiaro che i beni che costituiscono tale quota, 

fra cui gli eventuali immobili, dovranno essere trasformati in denaro per poter pagare 

la somma della condanna (a meno che non si pensi all’ipotesi di una cessione in natura 

realizzando una datio in solutum). Desta quindi meraviglia che, con riferimento alla 

prima ipotesi formulata dall’A., il figlio in partenza per la colonia non ottenga dal padre 

la liquidazione della sua quota. Quanto alla seconda ipotesi avanzata dall’A., il figlio 

non avrebbe alcuna difficoltà a realizzare la quota che il padre gli ha già assegnato; 

tanto meno si capisce perché dovrebbe affidarne la gestione al padre, per di più 

attraverso un’operazione giuridicamente indefinibile. Per queste ragioni in un 



191  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

contributo di molti anni fa (Sulla legge coloniaria di Naupatto (ML 20), in Festschrift 

Kränzlein, Graz 1986, p. 69-82, rimasto sconosciuto all’A.) ho proposto di tradurre la 

clausola in questione nel modo seguente: “Quello dei coloni in partenza per Naupatto 

che lascia il padre e la sua quota di beni al padre, nel momento in cui parte (apogenetai) 

abbia il diritto di ottenerne la liquidazione”. La partecipazione alla spedizione 

coloniaria può dunque provocare effetti giuridici simili a quelli conseguenti alla 

condanna prevista dal Codice di Gortina in col. IV 29-31. 

Nel Bronzo Pappadakis (IG IX I² 3, 609), si disciplina, fra l’altro, la successione 

ereditaria nei fondi oggetto di una distribuzione straordinaria. L’ordine dei successori 

contempla in primo luogo goneis e pais; in assenza di pais, la kora; indi il fratello, 

infine i membri più lontani della parentela giuridicamente riconosciuta (anchisteia). 

L’A. traduce goneis con “parents” e aggiunge che i genitori del defunto concorreranno 

in una parte del fondo insieme al figlio del defunto, se vi sia, e, a maggior ragione, 

insieme a tutti i successivi chiamati all’eredità. Temo che vi sia qui un fraintendimento 

del meccanismo successorio. 

Prima di tutto il plurale goneis non può che riferirsi ai soli padri, non al padre e 

alla madre. In secondo luogo, un concorso fra ascendenti e discendenti del defunto 

andrebbe contro i principi del diritto successorio di una qualunque città greca: una 

chiamata congiunta di padri e figli del defunto sarebbe possibile soltanto attraverso una 

disposizione testamentaria, di cui nel testo locrese non vi è traccia (ricordo che una 

successione dei soli ascendenti era postulata per Atene da U.E. Paoli, ma soltanto in 

mancanza di discendenti: v. Altri Studi di diritto greco e romano, Milano 1976, p. 344 

ss.). Quanto al singolare con cui sono indicati i successivi chiamati, si tratta di una scelta 

di stile da parte del legislatore; in realtà, come nota giustamente lo stesso A. (p. 554), 

ad essere chiamati sono tutti i figli e, in loro mancanza, tutte le figlie (v. già il mio La 

legge agraria locrese… in Studi Biscardi VI, Milano 1987, in particolare p. 382 ss.). 

Ma soprattutto, trattandosi chiaramente di una norma che regola la successione 

ereditaria, tutti i successori indicati dalla legge saranno chiamati a succedere soltanto 

in assenza di coloro che li precedono nella graduatoria. Inoltre, non mi è chiaro perché, 

riguarda al diritto a succedere della figlia (kora), l’A. desuma dall’ordine successorio 

indicato dalla legge che “rien n’autorise à penser que cette fille ait été une patrouchos 

ou épiclère” (p. 554). Il fatto che il testo ci dia “une liste claire sans aucune restriction” 

a mio parere va interpretato nel senso che il legislatore locale dà per ovvia e scontata 

l’applicazione del principio panellenico dell’epiclerato. La stessa chiamata alla 

successione del fratello del padre può essere interpretata come allusione 

all’applicazione dell’epiclerato. Per quanto riguarda poi l’ultima parte dell’iscrizione, 

in cui si garantisce il godimento delle terre assegnate a meno che non si decida di 

accogliere un nuovo contingente coloniario, riporto la traduzione dell’A.: “A moins 

que, sous la contrainte de la guerre, cent un hommes choisis pour leur rang, soit la 

majorité, ne décident de faire venir comme nouveaux colons au moins deux cents 

hommes aptes au service militaire, celui qui introduirait une proposition de partage ou 

lui accorderait son vote à l’assemblée (en preigai), à la cité (en poli) ou au conseil (en 

apoklesiai), ou qui susciterait un soulèvement pour le partage des terres, celui-là sera 

maudit… ». Ora, nella traduzione che abbiamo qui riportato sembra di capire che 

l’assemblea aristocratica sia composta da 101 membri (analogamente ai Mille di 



Rassegna critica      192 

 

Dike - 21 (2018): 117-193 
  

Opunte nella legge coloniaria?), anche se poi l’A. intende toi plethei (l. 8) nel senso che 

101 sarebbe la maggioranza dell’assemblea (p. 550-551), cosicché, a p. 555, si parla 

dei “deux cents hoplites de l’assemblée aristocratique”. Sembrerebbe quindi che l’A. 

accetti la mia interpretazione del rapporto fra 101 e 200, nel senso che centouno va 

inteso come la maggioranza di un’assemblea in cui deve essere assicurato il quorum di 

almeno duecento partecipanti (v. Maffi, La legge agraria cit., p. 416 ss.). Se così è, 

però, non si giustifica la traduzione “décident de faire venir … aux moins deux cent 

hommes”. 

A parte questa incongruenza riguardante i numeri, desta perplessità 

l’interpretazione che l’A. propone della presenza dei tre organi collegiali in cui potrebbe 

essere presentata la proposta illegale di procedere a un’ulteriore redistribuzione della 

terra. Infatti, secondo l’A., vi sarebbe addirittura un quarto organo collegiale 

(innominato), definito “assemblée aristocratique” o “assemblée des meilleures” (p. 

555). L’A. sembra prospettare due diverse possibili interpretazioni della composizione 

e delle competenze degli organi collegiali menzionati dall’iscrizione. O tutte le 

assemblee e tutti i consigli sono composti soltanto dai coloni, oppure solo quella dei 

Duecento è l’assemblea dei coloni, mentre delle altre tre fanno parte tutti i cittadini. A 

me sembra improbabile che vi sia un’assemblea dei coloni distinta dagli organi 

collegiali cittadini (tranne per quanto riguarda i rapporti con la madrepatria opunzia, 

ma allora non si capirebbe perché menzionare anche gli altri tre organi collegiali 

cittadini), o un’assemblea degli opliti distinta dall’assemblea dei poveri. Penso quindi 

che aristindan non si riferisca tanto a un criterio di appartenenza all’aristocrazia, quanto 

piuttosto a un requisito di pieno godimento dei diritti di cittadinanza. È probabile, 

quindi, che l’organo definito preiga, per il nome stesso che allude alla vecchiaia, si 

riferisca a un Consiglio e che polis si riferisca all’assemblea dei cittadini. Quanto ad 

apoklesia potrebbe riferirsi a un organo deliberativo ristretto convocato per uno scopo 

specifico. In ogni caso si tratta con tutta probabilità degli organi deliberativi ordinari 

della città. In definitiva, per tornare al tema che interessa in particolare l’A., non mi 

pare che dall’analisi del Bronzo Pappadakis si possa desumere un’assegnazione di lotti 

ineguali ai membri della comunità. 

Continuando la lettura della “synthèse” entriamo nel paragrafo intitolato “Types 

de propriété et d’aliénation” (p. 697 ss.). Prima di tutto l’A. mette in luce come la 

nozione di proprietà individuale, che comporta, seguendo Aristotele, la facoltà di usare 

e di alienare una cosa, sia già presente fin dalle testimonianze più antiche (in particolare 

in Esiodo). Dopo di che l’A. rivolge la sua attenzione ad altre configurazioni giuridiche 

del diritto sulla terra. In particolare, si riferisce alla situazione degli hektemoroi ateniesi 

prima di Solone. Come l’A. ha ampiamente illustrato nel lungo paragrafo del capitolo 

8, dedicato all’opera di Solone, a suo parere gli horoi abbattuti da Solone segnalavano 

il fatto che i terreni su cui erano infissi erano oggetto di “propriété partagée” e non che 

erano ipotecati a favore dei creditori: infatti da AP 2.2 apprendiamo che i prestiti erano 

garantiti dalle persone dei debitori e dei loro familiari, non da beni mobili o immobili. 

Scopo degli horoi sarebbe stato dunque quello di “marquer les droits de quelqu’un 

d’autre, de celui qui reçoit la misthosis sur les récoltes” (p. 361). E ancora : « les droits 

des riches à prélever la misthosis relèvent d’une propriété éminente qui n’exclut pas la 

reconnaissance des droits des hectémores sur les terres qu’ils cultivent » (p. 362). Gli 



193  Alberto Maffi 

 

 
 Dike - 21 (2018): 117-193 

 

hektemoroi si trovano infatti in una relazione di clientela (pelates) con il beneficiario 

del misthos. Quindi « l’arrachage des bornes » da parte di Solone « doit alors 

représenter la fin des droits du patron sur la parcelle concernée ». 

Ora, a parte il fatto che lo stesso A. si rende conto che la nozione di «propriété 

partagée» è talmente vaga e anacronistica da non riuscire a fornire una spiegazione 

convincente della condizione degli hektemoroi (p. 698-699), si possono rilevare 

parecchi punti oscuri nella costruzione proposta dall’A. Intanto il termine misthosis 

implica l’esistenza di un contratto fra un locatore (unico) proprietario e un affittuario (a 

meno di non pensare che l’affitto riguardi solo la quota in proprietà ‘eminente’ del 

patrono, ma mi pare una costruzione troppo artificiosa per l’epoca); in secondo luogo 

dire che Solone non potrebbe vantarsi di non aver proceduto a una redistribuzione delle 

terre se agli hektemoroi non fosse stato riconosciuto “un certain droit de propriété” (p. 

362) contrasta con il fatto che i proprietari “eminenti” sarebbero stati privati della loro 

quota di proprietà sui fondi a favore degli hektemoroi stessi che li coltivavano; quanto 

alla nozione di clientela, la sua esistenza in Grecia è notoriamente molto discussa: 

andrebbe quindi dimostrato che fra le sue caratteristiche ci fosse quella di imporre sui 

fondi appartenenti al cliente un diritto di proprietà eminente del patrono; infine le fonti 

parlano di una quota del reddito del fondo, non necessariamente coincidente con la 

quota di proprietà sul fondo stesso.  

L’A. affronta successivamente uno dei temi più spinosi riguardanti il regime 

fondiario, ossia la questione della inalienabilità della terra. Al termine di una disamina 

approfondita l’A. conclude, in modo condivisibile, che “l’inalienabilité n’est pas un 

héritage ancestral mais un ensemble de tentatives connues à partir de l’époque 

archaïque et suivant diverses modalités » (p. 703). Segue un ampio paragrafo dedicato 

alla manodopera agricola (p. 708 ss.), in cui si esaminano la condizione dei salariati, 

degli schiavi (la cui condizione viene distinta dalla “servitude pour dettes” quale si 

incontra nel Codice di Gortina e dalla schiavitù di tipo ilotico). Seguono i paragrafi su 

“Echanges et prélèvements” (p. 715 ss.) e sulla colonizzazione (p. 728 ss.). Il capitolo 

termina con un interessante paragrafo, intitolato “Conscience paysanne et intégration 

civique” (p. 733 ss.) in cui l’A. tenta di mettere in relazione i dati relativi ai regimi 

fondiari con le pratiche sociali economiche e politiche del mondo greco arcaico. Temo 

di non essere riuscito con queste brevi e desultorie annotazioni a rendere tutta la 

ricchezza dell’opera in esame. Dalla prospettiva degli studi di diritto greco ritengo che 

la sua utilità consista nel fatto che gli aspetti giuridici dei documenti esaminati sono 

sempre messi in relazione con la complessità del quadro socio-economico. È soprattutto 

per lo studio del diritto greco arcaico che, indipendentemente dalla validità riconosciuta 

alle singole soluzioni proposte, un approccio come quello seguito dall’A. si rivela 

prezioso e invita a una più intensa collaborazione fra storici della società e storici del 

diritto. 


