DIKE

RIVISTA DI STORIA DEL DIRITTO GRECO ED ELLENISTICO
21

2018






DIKE
RIVISTA DI STORIA DEL DIRITTO GRECO ED ELLENISTICO

DIRETTORI

Eva Cantarella, gia Universita degli Studi di Milano (eva.cantarella@unimi.it)
Alberto Maffi, gia Universita degli Studi di Milano Bicocca (alberto.maffi @unimib.it)

COORDINATORE

Laura Pepe, Universita degli Studi di Milano (laura.pepe@unimi.it)

COMITATO DI REDAZIONE

Antonio Banfi, Universita degli Studi di Bergamo (antonio.banfi @unibg.it)
Lorenzo Gagliardi, Universita degli Studi di Milano (lorenzo.gagliardi@unimi.it)
Laura Pepe, Universita degli Studi di Milano (laura.pepe@unimi.it)

COMITATO SCIENTIFICO

David Cohen, Berkeley University
Edward Cohen, University of Pennsylvania
Martin Dreher, gia Otto-von-Guericke-Universitat Magdeburg
Michele Faraguna, Universita degli Studi di Milano
Michael Gagarin, gia University of Texas at Austin
+ Remo Martini, gia Universita degli Studi di Siena
T Joseph Méleze-Modrzejewski, gia Université Panthéon-Sorbonne
Hans-Albert Rupprecht, gia Universitit Marburg
Gerhard Thiir, Osterreichische Akademie der Wissenschaften
Stephen Todd, University of Manchester
Julie Velissaropoulos-Karakostas, gia Panepistemio Athenon
Robert W. Wallace, Northwestern University, Evanston



DIKE

RIVISTA DI STORIA DEL DIRITTO GRECO ED ELLENISTICO
21,2018

INDIRIZZI EMAIL DEI CONTRIBUTORI DI QUESTO VOLUME
Domingo Aviles: domingo_aviles@sfu.ca

Ifigeneia Giannadaki: giannadaki.if@ufl.edu

Annabella Oranges: annabella.oranges@unicatt.it

Rachel Zelnick-Abramovitz: rachelze@tauex.tau.ac.il

Alberto Maffi: alberto.maffi@unimib.it

Volume pubblicato con il contributo dell’Universita degli Studi di Milano.

Issn: 1128-8221
Isbn: 9788857546797



Indice

Articoli

Domingo Aviles
Are the suitors in the Odyssey guilty of rape? A linguistic analysis

Ifigeneia Giannadaki
The citizen and the ‘outsider’: reconstructing civic identity and ideology in
Demosthenes’ political (forensic) speeches

Annabella Oranges
Nicomaco a processo

Rachel Zelnick-Abramovitz

Kabeiroi, manumitted slaves and xenoi: the manumission inscriptions from
Lemnos

Recensioni

Alberto Maffi
Rassegna critica

19

49

87

117



Domingo Aviles
Are the suitors in the Odyssey guilty of rape? A

linguistic analysis (*)

Abstract

In book 22 of the Odyssey, just after the massacre of the suitors, Odysseus also has
twelve maidservants executed, in part because they had engaged in sexual relations with
his enemies. But in other passages we are told that the suitors would use force to get
their way with female slaves (and Odysseus accuses them precisely of this crime in
verse 22.37). This seeming contradiction has caused a great deal of confusion among
commentators, translators and other modern readers. In this article I argue that there is
no real reason for such confusion, which is based on an unwarranted reading of 22.37
as definite, that is, as though it implied that all slave women have behaved in the same
way and that they have all been subjected to violence by the suitors. I also try to tease
out, from the text of the Odyssey itself as well as some legal texts from classical poleis,

which moral assumptions may have led the protagonist to behave as he does.

Nel libro 22 dell’Odissea, subito dopo il massacro dei pretendenti, Odisseo fa
giustiziare anche dodici sue ancelle, in parte perché avevano avuto rapporti sessuali con
1 suoi nemici. Ma in altri passi ci viene detto che 1 pretendenti avrebbero violentato le
schiave (e Odisseo li accusa precisamente di questo crimine nel verso 22.37).

Quest’apparente contraddizione ha causato una grande confusione tra commentatori,

An earlier version of this paper was given at the 48" conference of the Classical Association of
the Pacific Northwest in Tacoma in March 2018. I greatly benefited from the discussion that
followed it. I would also like to thank Dr. David Mirhady and my sister Raissa Avilés for reading
early drafts of this paper, Dr. Eirini Kotsovili for bringing to my attention M. Atwood’s
Penelopiad and, last but not least, the editors and the referee for Dike for helping me give this
article the final polish.

Dike - 21 (2018): 3-18



Are the suitors in the Odyssey guilty of rape? A linguistic analysis 4

traduttori e altri lettori moderni. In questo articolo sostengo che tale confusione ¢
fondata su un malinteso, ovvero su una lettura ingiustificata del verso 22.37 come
linguisticamente definito, cio¢ come se implicasse che tutte le schiave si fossero
comportate nello stesso modo e tutte fossero vittime della violenza dei pretendenti.
Cerco anche di dedurre, tanto dal testo della stessa Odissea quanto da alcuni testi
giuridici provenienti da poleis classiche, quali concezioni morali abbiano spinto il

protagonista a comportarsi in tal modo.

When we read or translate passages from the two major Greek epic poems, we face the
same issue with which we must deal when confronted with languages that lack a definite
article, such as Latin or Russian: with every noun we encounter we must decide whether
or not to supply an article — a definite or indefinite one — or, as a linguist would put it,
whether the noun in question is definite or indefinite. In general linguistics several
theories have been proposed to capture the nature of this phenomenon; particularly
important here is the work of John A. Hawkins', and in this paper I use a definition of
definiteness that closely follows Hawkins’s approach. According to him, when a noun
is definite, its referent is both specific (that is, belongs to a well-defined set of individual
things that is known both to the speaker and to the listener) and inclusive (that is, in the
case of plural or uncountable nouns, their meaning encompasses all elements of the set
at hand).! To exemplify this, let us consider the following two examples:> ‘“Bring the
[stumps]® in after the game of cricket.” — Would I be satisfied if the hearer brought me
only four or five of the six [stumps]? I would not. [...] “I must ask you to move the

sand from my gateway.” — Would I be satisfied if only some were moved? I would not.

J. Hawkins, Definiteness and Indefiniteness. A Study in Reference and Grammaticality
Prediction (London, 1978). See also J. Hawkins, ‘On (in)definite articles: implicatures and
(un)grammaticality prediction’, Journal of Linguistics 27, 405-42.

See Hawkins (n. 1), 158. Cf. ibid., p. 17: “The definite description refers “inclusively” to the
totality of the objects satisfying the descriptive predicate within the relevant pragmatic set.” In
other words, only with singular countable nouns does the definite article — or, for that matter,
any other marker of definiteness — entail uniqueness; with plural countable ones it implies that
all elements of the given set are included.

2 Hawkins (n.1), 159 (Italics in the original).

‘Wickets’ in the original. The author must be confusing the wickets, of which there are two,
with the stumps, three of which make up each wicket.

Dike - 21 (2018): 3-18



5  Domingo Aviles

If my hearer only moved part of the sand away, I would be justified in complaining: /
thought I asked you to ...” In all these cases, the reference set (Hawkins’ ‘shared’ or
‘pragmatic set’) is established pragmatically, that is, the listener (or reader) has to infer
from the context which specific set of things is being referred to.

However, in many cases a definite noun phrase does not imply that literally
every element of the set is included in the description; for instance, if we say that ‘the
Russians fought against the Germans in WWID’, this does not mean that literally every
Russian and every German fought. In such cases, the set is seen as a collective rather
than a number of separate individuals. However, such definiteness contains a
generalization that invites the reader to consider all individuals included in the set at
hand as implicated in what is predicated of the group.

Such a level of analysis regarding (in)definiteness as is practiced in general
linguistics is rarely found in Classical scholarship. To be sure, most scholars of
Classical languages (as well, I suppose, as most of those conversant with Russian,
Chinese etc.) continually establish in their own minds whether a noun is definite or not
without, as a rule, giving it much thought; and when they translate into a modern
language that does mark (in)definiteness explicitly through articles, they automatically
add the article the target language requires, or omit it when the target language requires
that it be omitted, based on their understanding of the passage in question. In fact,
seldom does the absence of an article create ambiguity, since in languages without
articles there are either other indicators of (in)definiteness or the context suggests or
imposes a definite or indefinite interpretation.

One case where the lack of a definite article does cause difficulties is the phrase
duwai yovaikeg in Odyssey 22.37. In all the translations I have consulted, this
expression is rendered as ‘the female slaves’ (i.e. the female slaves who serve in
Odysseus’s house). Likewise, where the word pvnotfipeg appears it is usually translated
as ‘the suitors’. In many cases this translation is certainly correct, for instance, in Od.
22.427, where Penelope is said to have prohibited Telemachus from giving the female
slaves orders (onpaivew €mi dpwiot yovau&i). This is probably because this prohibition,
constituting a general statement, logically applies to all elements that are included in
the expression at hand. The servant women we are talking about belong to a specific set
(that is, those female slaves who serve in Odysseus’s household), and since the

prohibition is not qualified, Telemachus is forbidden from giving orders to any of them.

Dike - 21 (2018): 3-18



Are the suitors in the Odyssey guilty of rape? A linguistic analysis 6

Consequently, all servants are included in the prohibition, which makes the referent not
only specific but also inclusive — in other words, definite.

Less straightforward is the interpretation of passages when a non-general
statement is made, that is, when a specific event is recounted. In such a case we cannot
be so sure, in the absence of a definite article, whether the statement applies to all X or
only to some, and so we must be careful about our use of the article. Sometimes a

definite interpretation is possible; for instance, in 23.356 we read:

ufia 8’ & pot pvnotipeg VTEPPIOAOL KATEKELPOV

the cattle of mine that ke haughty suitors ate away.

Here the statement applies to all suitors and, consequently, needs the definite article.
Eating Odysseus’ food is what the suitors — all of them — did; there is no reason to
exclude any of them from the statement, although from a purely grammatical point of
view we certainly could. The occurrence of passages such as the two discussed here,
however, does not justify adding a definite article every time we encounter the words
pvnortipeg or dpwoai yovaikes. For instance, in 4.842 and 5.27 pvnotiipeg refers not to
all suitors but only to those who have been selected to be on the ship sent out to ambush
Telemachus and kill him, namely the twenty ‘best’ ones (4.669 and 778). There is no
grammatical clue as to this fact, however; the reader must infer it from the context.

This situation seems to have confused most commentators of the Odyssey and landed
them in some intricacies in an attempt to solve the supposed contradiction between

Odysseus’s claim in 22.37 (talking to the suitors):

dumiot 8¢ yovaél mapevvalecsde Praimg
you slept with (the?) maidservants by force

and the events described at the beginning of book 20, where (the?) slave women are

reported to have engaged and still be engaging in sexual relations with (the?) suitors (6-
8):

Tol &’ €K LEYAPOLO YUVOIKES
fioav, ol LvnoTipot EUeYECKOVTO TAPOS TTEP,

And from the hall came forth (the?) women,

Dike - 21 (2018): 3-18



7  Domingo Aviles

Who had been sleeping with (the?) suitors...

Not surprisingly given the general absence of articles from Homeric Greek, neither
YOVOIKeG nor pyvnotipot is accompanied by any article; tai before 0¢ hardly counts as
such.* Nonetheless, most commentators appear to take these words as definite, which
leads them to see a contradiction between the two statements:* in the latter, ‘the’ female
servants consent to the sexual acts in question; in the former they are raped.® The 19%-
century commentator Hayman even claims, on the grounds of this alleged contradiction,
that Puaimg in this verse means not ‘by force’ but ‘insolently’, namely against
Odysseus.” It is questionable, however, whether Bio in Homer (or elsewhere, for that
matter) ever simply means ‘insolence’. Although the word most often carries a
connotation of wantonness and unlawfulness — which is what separates pio from avéyxn
when the latter is used from the point of view of the person using force, as in 9.98
(Odysseus has some of his companions carried back to the ships by force, édvaykn, from
the land of the Lotus-eaters) — Bia also implies, if not direct force against a person, a
violation of his will, an action ‘in spite of® somebody (cf. LSJ s.v. Bia, II. 2.).
Consequently, words like Blaiog and Big imply that the agent acts against the will of
the person acted upon;® thus, in the case at hand, it is warranted to take the suitors to be
acting against the will of the maids they have intercourse with. When an action is in
violation of the will of a third party, we expect the latter to be named in a genitive

governed by Biq.’

See E. Schwyzer, Griechische Grammatik, vol. I, 21: ‘Nur deiktisch sind die dlteren Formen 7ol
tai gegeniiber ol ai.” See also, on the same page, the exposition of how in Homer — unlike in
later Greek — 6/7 followed by a connective particle (most often 6¢, but others are possible) is
mostly not adjectival.

The alleged contradiction, as well as the problematic textual tradition of 22.37-8, has even
prompted some editors to delete 22.37 altogether.

6 R. Omitowoju, Rape and the Politics of Consent in Classical Athens (Cambridge, 2002), 54
goes so far as to call Od. 22.37 ‘the locus classicus for [the use of Pia when physical force is
not involved]” — a very strange statement seeing as nearly all interpreters and translators (with
the exception of H. Hayman, The Odyssey of Homer [London 1866-82], ad loc., cited by
Omitowoju) take this verse to refer to rape and the adverb Piwaimg to mean ‘by force’. Her
argument is that 20.6-8 shows that ‘the’ maidservants had consensual sexual relations with the
suitors and Buaiog cannot therefore refer to forcible intercourse but only to the alleged fact that
such intercourse violates Odysseus’s property rights over the female slaves in question.

See previous n.

In Od. 2.307 Poimg indicates that the suitors help themselves to Odysseus’s goods without
caring about his (assumed) will and that of his family. In //. 16.387 the will of the gods, and
maybe also that of the community, is disregarded by those who give ‘crooked judgments’.

For instance, in Aeschylus, Septem 745-6: (Laios procreated) Anoilwvog Pig.

Dike - 21 (2018): 3-18



Are the suitors in the Odyssey guilty of rape? A linguistic analysis 8

Among the other commentators, Stanford!” seems to come closest to the view
advocated in this article. In his note on 16.108-11, he defends the mention of servant
women being subjected to sexual violence against scholars who object to it on the
grounds that it is nowhere shown directly.!! He states that ‘in view of 22.[3]7 and 313-
15 it seems a justifiable, if slightly exaggerated, description of the relations between the
Suitors and some of the women, cp. 19, 154; 20, 6-8; 22, 424, 462ff.”. But while the
expression ‘some of the women’ may sound like a clue that 22.37 does not refer to all
of them, the passages he cites after that appear to indicate that by ‘some of the women’
he actually means all those maidservants who have had any kind of sexual relations
with suitors — likely not all of them have, forcibly or otherwise, because the suitors were
not equally interested in all of them — and sees a ‘slight exaggeration’ in the fact that
the poet now describes such affairs as sexual violence. Yet changing the description of
a sexual relation from consensual (as in 20.6-8) to forcible is not an ‘exaggeration’ but
changes the content of the statement completely, since rape is not ‘exaggerated sex’ or
anything like that. At any rate, Stanford’s comment too seems to assume that there is
only one group of slave women who have had any sexual encounters with the suitors
instead of two — the willing paramours and the rape victims —, or else he does not clearly
caution against such an interpretation and fails to point out that there are indeed two
groups.

Fernandez-Galiano!'? writes that Odysseus’ claim of rape at the hand of the
suitors is factually wrong since in 20.6-8 as well as 22.424 and 445 ‘the’ slave women
are shown to be willing paramours to the intruders. However, in commenting on another
passage, namely 22.313-4 (Leodes claiming that he did not do anything ‘reckless’
[dtacOarov] toward the women in the household), he claims that ‘the women-slaves ...
as we know from xvi 108-9, xx 318-9 were ceaselessly molested by the other suitors’.
Perhaps the understatement contained in the choice of the word ‘molested’ is aimed at
reconciling the seeming contradiction. If this is the case, the remedy proposed is
inadequate, as it introduces the ad hoc assumption that the suitors (not generally known
for taking ‘no’ for an answer) would have mistreated the maidservants in a sexual way
but stopped short of actually raping them, and this in the face of the explicit description

of violence contained in the references to the ‘dragging’ of the women in the passages

10 W. Stanford, The Odyssey of Homer (London/New York, 19622), vol. II, 267.
1 On this too see below.
12 J. Russo et al., Homer’s Odyssey, vol. 6 (Oxford, 1992; Italian edition 1986) ad loc.

Dike - 21 (2018): 3-18



9  Domingo Aviles

he himself cites, 16.108-9 and 20.318-9. We ought to call the dragging of maidservants
what it is: (attempted) rape.'?

As a side note, Fernandez-Galiano speaks, in his note on 22.441-73, of ‘the
strange and unwarranted cruelty’ of the punishment of the disloyal maids, pointing out
that ‘the women’s illicit intercourse with the suitors [has] played no significant part in
the events of the story’. But the disloyal female slaves are not punished just for the
intercourse but for their general behaviour, of which their affairs with the suitors are
but a subset, albeit a significant one in that it expresses their attitude toward their
masters (more on this below).

The translators too seem to have a penchant for interpreting the noun phrase in
this verse as definite. All the translations I have consulted render the noun phrase
Spofiot yovouéi in 22.37 as definite. Fagles'* renders the verse in question as follows:
‘(you) ravished my'® serving-women’; McCrorie writes:!'® ‘forced my female workers

to lie alongside you’; Wilson:!” ‘raped my slave girls'®’; Onesti:' ‘delle mie schiave

entrate per forza nel letto’; Privitera:*° ‘vi giacevate a forza con /e donne mie ancelle.’
One may caution that definiteness need imply no more than that a group of

people seen as a collective does something, rather than referring to literally every single

member of that group; also, one can point to the fact that possessive noun phrases in

predicative position are not always inclusive.?! In practice, however, the reader is

almost invariably going to take expressions such as those just quoted to imply totality

On the significance of the imagery of women being dragged by force see below. 1. de Jong, 4
Narratological Commentary on the Odyssey (Cambridge, 2011), 393 (on 16.108-11) makes the
same point as Fernandez-Galiano and others, claiming that 20.6-8 shows that ‘the’ maids slept
with ‘the’ suitors of their own accord.

14 R. Fagles, Homer, the Odyssey (New York 1997).

That the possessive in English entails definiteness is shown by examples akin to those quoted
above: if I asked a school principal to let me see ‘my’ children (and let us assume I have three
children who go to that school), I would not consider my request fulfilled if I were shown only
one or two of them. Sentences such as ‘I broke my leg’, where the requirements for definiteness
are not fully met, generally occur with respect to things that are very closely connected to the
individual at hand, namely body parts and family members (I can say ‘my brother’ even if [
have more than one and the listener cannot be assumed to know which one is meant). On this
and the few other exceptions to the rule that English possessives mark definiteness see C. Lyons,
Definiteness (Cambridge 1999), 25-6.

16 E. McCrorie, The Odyssey (Baltimore/London 2004).

17 E. Wilson, Homer. The Odyssey (London/New York 2017).

Wilson never brings forth any argument to back up her contention that Odysseus’ slave women
must be very young. Fernandez-Galiano (in Russo et al., n. 13), 207 and 209 uses the word
‘slavegirls’ (spelled exactly in this way) without explaining it.

19 R. C. Onesti, Omero, Odissea (Torino, 1963).
20 G. A. Privitera, Omero, Odissea, (Milano 1981-1986).
21 Lyons (n. 16), at 25.

Dike - 21 (2018): 3-18



Are the suitors in the Odyssey guilty of rape? A linguistic analysis 10

and thus, in this specific case, to think that all maidservants have been raped. A case in
point is the Canadian author Margaret Atwood, whose novel The Penelopiad®* consists
in a retelling of the Odyssey mainly from Penelope’s point of view, but also from that
of the twelve maidservants whom Telemachus has hanged in book 22. In her note at the
end of the book, Atwood cites as her main source the translation of Rieu,”® which
renders 22.37 as ‘you raped my maids’. Chapter xxvi of the novel is a ‘Trial of
Odysseus, as Videotaped by the Maids’; in it the twelve hanged slave women force the
judge to try Odysseus not only for killing the suitors but also for executing them, and
the judge, leafing through the Odyssey, comments (p. 179) that ‘It’s written there, in
this book — a book we must needs consult, as it is the main authority on the subject [...]
— it says right there, in Book 22, that the maids were raped. The Suitors raped them.
Nobody stopped them from doing so ...". So Rieu’s ‘my maids’ has become ‘the maids’,
and there is no doubt in Atwood’s mind that this wording means that a// of Odysseus’
maidservants were unwilling victims of the suitors’ sexual aggression (on p. 182 she
tries to harmonize this interpretation with the representation of consensual relations in
book 20 by claiming that ‘in effect, these maids were forced to sleep with the Suitors
because if they’d resisted they would have been raped anyway, and much more
unpleasantly’; thus the consensual relations are re-interpreted, as it were, as less violent
rape). In the Introduction (p. xv) she writes that she has always been haunted by the
hanged maids and that the story as is told in Homer holds no water, being full of
contradictions. From the author’s own words, it seems that the entire Penelopiad was
born out of this misinterpretation. Thus, we see that, in practice, the reader of the
existing translations will be misled by the unwarranted definite rendition of the noun
phrase at hand.

As we have seen, then, the confusion surrounding this issue is predicated on our
taking dpowfiot yovauéi as definite and translating it as ‘the slave women’. If, on the other
hand, we suppose that this sentence only refers to some female slaves,* this verse is
perfectly compatible with all those passages in which some treacherous slaves are

represented as willingly sleeping with the (or some) suitors. Perhaps the fact that the

2 Toronto 2005. It was also made into a stage play. I shall be referring to the novel throughout.

» The Penguin Classics translation of the Odyssey by E.V. Rieu, revised by D.H.C. Rieu (1991).

24 Eurycleia is technically a slave woman herself, and we know that she did not engage in
consensual sex with the suitors. This fact already seems to undermine the reading of Sp@fiot
yovaii as definite, even though, as we shall see below (n. 31), she is also portrayed as being in
some way outside of this group.

Dike - 21 (2018): 3-18



11 Domingo Aviles

words oikov in 22.36 as well as yovoixa (‘wife’) in 22.38 must be rendered as definite
may seem to suggest, or may have led interpreters to think, that 22.37 is definite, too.
However, what we are really seeing here is specificity: Odysseus is not talking about
any old household or any old wife but about his own, and in the singular such specificity
amounts to definiteness. 22.37 is specific too: the reference is to a particular set of
maidservants, those in Odysseus’s house; but it is not necessarily definite in the sense
described before, namely as entailing totality. In other words, the wording of this verse
does not imply that a// maidservants in Odysseus’s house have been raped. Thus, from
a purely grammatical point of view it is perfectly possible to interpret this sentence as
stating that only a subset of the maidservants were raped and a few had consensual
relations; in other words, we have to assume that there were at least two groups of slave
women, one of which willingly acceded to the suitors’ advances whereas the other
resisted and was then subjected to rape or attempted rape by the hubristic youths who
occupied the household.?®

That this second interpretation is to be preferred is shown by a couple of
passages where the poet hints at the existence of widespread sexual violence by the (or
some) suitors against (some of) the slave women. Besides the aforementioned (and, as
we have seen, textually disputed) 22.37, I am referring specifically to 16.108-09 =
20.318-19:%

(death would be preferable to having to watch)
OU®AG TE YVVATKOS / POTALOVTOG AEIKEMMG KOTO ODOUATO KOAN

(suitors) dragging slave women disgracefully through the beautiful house

as well as 22.313-14, where Leodes says he has always refrained from reckless
(dtdobarov) acts or words against any of the women, which must refer to the
maidservants since the only free woman in the house who is ever named is Penelope.

The verb puotélm suggests sexual assault of women,?” much as &\km or éAkéo does

2 There might, of course, also have been a third group of women who were not propositioned at

all because the suitors were not interested in them. In the following I shall, for the sake of
simplicity, refer only to the two other groups and treat this third group as part of the second one.

26 Eustathius cites these verses to explain 22.37. Hayman (n. 7), 166 (on 16.108-09) claims that
Odysseus only speaks these words because he is not well informed about the goings-on in his
house. Apart from the circular reasoning, 20.318-19 refutes this argument: these two verses have
identical wording and are spoken by Telemachus, who, unlike Odysseus, must know exactly
what is happening in the house. Hayman ignores this second passage.

2 In 18.224 pvotaktig is applied to the treatment of a male guest (Egivog); the verb, on the other

Dike - 21 (2018): 3-18



Are the suitors in the Odyssey guilty of rape? A linguistic analysis 12

(cf. 1l. 6.466 and 22.62 and, most tellingly, Od. 11.580, where the poet describes with
the word &€\knoe the rape or attempted rape of Leto by Tityos, who is punished in
Tartarus for this transgression). And generally, when in ancient Greek texts we read
about violence against a woman or a child, sexual violence is implied. In particular, one
needs to notice the use of the word Bia or cognates in contexts where it very likely refers

to rape,”® as in Herodotus 3.80.5:

(0 TOpavvog) vopod te Kivéel mhtpilo kol BraTol yovoikag KTeivel 1€ aKpitoug.
(the tyrant) upsets traditional norms, uses force against (i.e. rapes) women and
has people executed without due process.

As far as 16.108-09 is concerned, there generally seems to be among translators a
greater openness for an indefinite interpretation. Thus while Fagles, for instance, writes:
‘men dragging the serving-women through the noble house, exploiting them all, no
shame’, McCrorie renders the passage as ‘women and handmaids dragged around in
shame’ (but in 20.318-19: ‘dragging the women around in shame”’); Wilson: ‘slave girls
dragged around, raped in my lovely home!” (but at 20.318-20: ‘suitors acting so horribly
[...], dragging the house girls through my home, molesting them”).
This greater openness, however, is probably caused by the fact that in a specific
situation not all female servants will have been dragged around at the same time — a
fact that rules out our reading opwag yvvaikag as definite in a strict sense — but just
some of them, rather than by a genuine awareness of the fact that there were two groups
of servant women, the faithful and the unfaithful ones, the latter of whom willingly
engaged in trysts with some of the suitors, and that very likely only those female
servants who did not go along willingly were forced (needed forcing at all) into sexual
intercourse. At any rate, one needs to note that in these verses the Greek is hardly
different from that in 22.37, with dpmdg yvvaikag being used in much the same way
except for the different case. This shows that the rendition of this noun phrase as definite
or indefinite depends solely on each specific context.

It is true that, as some have pointed out, the Odyssey never directly portrays
such sexual violence but limits itself to hinting at it through the words of some of the

characters; nonetheless, the language in the passages listed above seems clear enough,

hand is always used of women as victims.
3 As is noted by Omitowoju herself (n. 7), 18 with n. 7.

Dike - 21 (2018): 3-18



13 Domingo Aviles

and these passages cannot simply be expunged from the received text. Likewise, while
there are hints at the mistreatment of male slaves,?’ the latter is nowhere directly shown
in the poem. But in truth, there is no reason why we should expect the poet to portray
everything directly and dismiss out of hand what he does not.

On the other hand, there is certainly a second group of maidservants who
willingly engage in sex with some of the suitors. Apart from the passage just
mentioned,*° there is a longer disquisition on this subject in 22.421-6 (shortly after the
massacre of the suitors), where Eurycleia names the number of the slave women who
serve in Odysseus’s house, fifty in total, and specifies that twelve of them have become
‘shameless’ and disrespect both her and Penelope herself.>! It is clear from the
beginning of book 20 as well as from Odysseus’s words in 22.444-5 and Telemachus’
in 22.462-4 that the poet views consensual sex with the suitors as treason against
Odysseus and Penelope and also that there is no third group of servant women who
have had sex with the suitors but still show proper respect toward their masters and
Eurycleia; on the contrary, it is made quite clear that the twelve bad maidservants
Eurycleia singles out are the same ones who have had consensual sex with some of the
suitors. This situation is consistent with what we are shown in 18.321-6, where we are
introduced to the unfaithful slave woman Melantho, who is described both as obnoxious
in her behaviour and as the girlfriend of Eurymachus, one of the leaders of the suitors
(4.628-9). The text itself points out (18.324-5) that she had no empathy for Penelope’s
plight but (dAAG) had a sexual and romantic relationship with one of the suitors; the
poet’s view on the matter can hardly be made any clearer. Thus there are no issues or
contradictions in any of this, provided that we abandon the unwarranted interpretation
of 22.37 as definite and assume the existence of two groups of servant women which
differ in how they relate to the suitors — in other words, in whether they have stayed
faithful to the legitimate masters of the house, Odysseus and his family, or have sided

with the intruders.

2 18.415-6 =20.324-5.

30 The poet hints at the existence of maidservants who are unfaithful to Penelope in 19.154 as well:
Penelope’s ruse with the web is uncovered by one of the women revealing it to the suitors.
Especially 22.422 suggests that one could regard Eurycleia as outside of the group referred to
as duwoi yvvaikec. In this case, even if we added a definite article to ‘servant women’ in our
translations, she would not be included, since she would be excluded from the specific reference
group at hand (cf. n. 25).

31

Dike - 21 (2018): 3-18



Are the suitors in the Odyssey guilty of rape? A linguistic analysis 14

But where does this interest in the sexual behaviour of slaves come from? One
may consider the following hypothesis: What we are seeing here is the same kind of

thinking that one encounters in Lysias 1.33:

... yoduevog tovg pev drampattopévous PBig vd TV PracHiviav weeicbat,
TOVG 08 meloavtag oVT®G ADTAV TAG YuYag dapdeipety, ot oikeloTépag adToig
TOLELV TG AAAOTPLOC YOVOTKOS T) TOTC AvOpdot, Kol mioay £ EKEIvVOLg TNV oikiay
yeyovéval, koi todg moidag adfrovg elvar dmotépwv TVYYdvoLsY VTEG, TGV
avop®dV 1 TOV HoLYGV.

(The lawgiver) thought that those who have forcible intercourse are hated by
those on whom they force themselves, whereas those who seduce corrupt their
victims’ souls to such an extent that they make other men’s wives more intimate
with themselves than with their husbands and become the masters of the house,
and it is not clear of whom the children are, the husbands or the seducers.

Here the two reasons why female chastity and sexual fidelity are seen as particularly
important are the issue of paternity — society must know with whom a woman sleeps in
order to know who the father of her children is — and the fact that sexual infidelity will
translate into emotional infidelity, which will undermine the wife’s loyalty to her
husband and cause her, so to speak, to hand the keys of the house over to her lover.
Perhaps the loyalty that slaves are expected to show toward their masters is also seen
as undermined if they have consensual sexual relations with their masters’ enemies.
The first of these reasons does not apply to men for obvious reasons; as for the second,
it seems that male infidelity is not assumed to cause a husband and head of household
to abandon his duties, as we can see in the Odyssey itself, where Odysseus has sexual
relations with Circe and Calypso but ultimately wants to return to his home and restore

t.32

law and order to it.” Thus there is in Greek society a double standard by which female

infidelity is strongly frowned upon®® whereas extramarital affairs on the side of the

32 This is not to deny that the affairs he has with Circe and Calypso as well as Nausicaa’s discreet

wooing of him as a prospective husband constitute temptations which might make him forget
or give up his determination to return home. I would still maintain that such affairs are less
important for a male, although this is ultimately a matter of degree. It bears pointing out here
that, considering the social norms of the day, Odysseus is, if anything, remarkably faithful to
his wife: not only does he have little choice in the case of Circe and Calypso, the only two
female beings with whom he has extramarital sexual relations in the poem, but when he is able
to decide, namely in the case of Nausicaa, he declines, preferring to return to his native land and
his household, thus ultimately to Penelope. Even his flirtation with Nausicaa is dictated by sheer
necessity since — just as in the case of the two goddesses — he needs her help to survive and
make it back home.

33 Yet in the Odyssey itself this fact does not prevent Helen from returning into her husband’s

Dike - 21 (2018): 3-18



15  Domingo Aviles

husband are met with no further sanction than the wife’s anger.>* Correspondingly, in
the legislation of classical Greek city-states potysia (‘seduction’*) is a criminal offense
and, interestingly — albeit not surprisingly —, only a woman can be, if [ may say so, the
corpus delicti.*® In the case of rape, on the other hand, both men and women can be
victims. We can see this difference in the Gortyn code,?” which stems from the mid-5"
century but must be largely based on older laws. Column 2 deals mainly with sexual

offences:

oaf Ko TOv éAevlepov € Tav EAevOépav KOpPTEL OimEl, EKATOV GTATEPUVG
Kotaotooel” ol 0¢ k° dmetaipo, dékar ai 0 k' 0 dohog TOV €Aevbepov € Tav
€levBépav, OmAel kataotacel ol 0¢ K’ €hevBepog Fowkéa € Fowéav, mEvte
dopKkvAVS” ol 8¢ Ko FOKELS Fokéa € FOKEy, TEVTE oTATEPOVG. [...] ai Ko Tav
€hevBépav pokiov aileb€l &v matpog € €v doeAmo & év 10 Avdpds, €KaTOV
OTATEPAVG KATAGTOUOET ol O€ K’ &V BAO, TEVTEKOVTAL.

If one sleeps by force with a free man or woman, he shall pay a hundred stateres;
if that of an apetairos, ten; if a slave [sleeps by force] with a free man or woman,
he shall pay twice as much; if a free man a slave man or woman, five drachmae;
if a slave man a slave man or woman, five stateres. [...] If one is caught having
illegitimate intercourse (potyiov = potyedwv) with a free woman in the house of
her father, brother or husband, he shall pay a hundred stateres; if in someone
else’s house, fifty.

Unfortunately, no other extant legal inscription from any other Greek city deals with
the issue of rape or seduction. All we have is a speech from classical Athens, the
aforementioned Lysias 1, which paraphrases — we do not know how accurately — a law

that deals with rape (Lysias 1.32):

dcoveTe, M Bvdpec, Ot Kedevel, £av Tic dvOpmmov (8vSpa?) hevdepov T Taida
aioyovn Big, owmAfv v PAAPnv opeiletv: €dv O& yvvaika, €9’ olomep
amoxteivev £€eotiy, €v 101G aOTOIg EvExeabal.

graces and living normally thereafter, as we see in book 4. We cannot expect too much
consistency from traditional myths.

34 That this could be enough is shown by the fact that Laertes is reported to have refrained from
having intercourse with Eurycleia for fear of his wife’s wrath (1.430-3).
35 Better than ‘adultery’: see e.g. E. Harris, Review of Susan Deacy and Karen Pierce (eds.), Rape

in Antiquity: Sexual Violence in the Greek and Roman Worlds, Classical Views 16 (1997), 483-
96, 494-5, at 496 n. 11, with further literature.

Since an adulterous woman faced severe social sanctions (albeit no criminal ones), such as those
outlined in [Dem.] 59.86-7, we cannot assume that she was regarded as a victim: potyeic may
well be a victimless crime (which do exist: compare the offence named acépeia). Possibly these
very social repercussions made the lawgivers regard adulteresses as already ‘punished enough’,
$0 as not to warrant criminal prosecution.

37 IC1V 72.

36

Dike - 21 (2018): 3-18



Are the suitors in the Odyssey guilty of rape? A linguistic analysis 16

Hear, gentlemen, how [the law] ordains that if somebody shames by force a free
person (man?) or child, he shall owe double the amount; if he [shames by force]
a woman [of those] where one may kill [the man caught having illegitimate
intercourse with her], he shall be liable to the same penalty.

This passage, together with the aforementioned statement by the same author, points to
rape and seduction being viewed as two separate offences in Athens as well. It also
seems to confirm the gender-neutral nature of rape as opposed to the exclusively male-
on-female nature of seduction, although we cannot be totally sure due to the problematic
character of the transmitted text.>®

At any rate, the Gortyn code, as well as other pieces of legislation such as the
hubris statute in Athens, points to a situation in which even aristocrats had no absolute
license to hurt or mistreat those beneath them, including slaves.>® Neither is there
anything in the way the laws in question are phrased to indicate that the protection
afforded to any group of people is due to a desire to safeguard the ownership rights of
their master or guardian, as is sometimes claimed. All human beings who live in a
community must be treated with a minimum of decency (unless they forfeit this right
in some way); and while the penalty for offenses committed against them varies
according to their social status, and although the number of situations in which violence
was deemed acceptable was certainly far greater in archaic Greece than it is today, no
one, not even slaves, was simply free game for abuse, rape or murder. We know that in
classical Athens the killing of a slave by anyone but his or her master was punishable
with exile, the normal penalty for the killing of non-citizens. It is not clear what
happened if the master himself killed the slave; there would be a need for ritual
purification, but criminal prosecution seems excluded by the fact that the only person
entitled to initiate prosecution for the murder of a slave was the master himself.*’
However, the fact that an action was not prosecutable did not in itself make it moral or
acceptable in the eyes of Greek society. This is evidenced by [Dem.] 47.68-73, where

the speaker describes how he was unable to prosecute the murderers of his old nurse,

38 For an in-depth analysis of this case see M. Falcon, ‘Riflessioni sull’utilizzo dei Nomoi in Lys.

1’, in: C. Pelloso (ed.), Atene e oltre. Saggi sul diritto dei Greci (Padua 2016), 147-208.

On this subject see M. Canevaro, ‘“The Public Charge for Hubris against Slaves: The Honour of

the Victim and the Honour of the Hybristés’, JHS 138 (2018), 100-126. He points out that,

although official Athenian ideology did not recognize slaves as having any honor, in daily social

interactions it was necessary to act as if they did possess at least a modicum of it (ibid. p. 121).
40 See e.g. D. M. MacDowell, The Law in Classical Athens (Ithaca/New York 1978), 81 and 117

(prosecution for the killing of an alien or a slave).

Dike - 21 (2018): 3-18



17 Domingo Aviles

now a freedwoman, because he had no standing to initiate prosecution as he was neither
related to her nor any longer her master. Since she also lacked any of the relatives listed
in Draco’s homicide law as entitled to do so, her murder had to remain unpunished.
Nonetheless, the speaker seeks to spark outrage against his enemies by recounting the
murder, which indicates that the immorality of the act was not removed by the fact that
the functioning of the legal system prevented it from being criminally prosecuted.*!

The dichotomy of rape and seduction that we encounter in the written legislation
of the later poleis seems to me to be reflected in the Odyssey as well, where Odysseus
blames the suitors only for raping maidservants, not for having consensual relations
with them, and seems to hold accountable only the unfaithful slave women themselves
for their consensual relations with some of his enemies. The difference is, of course,
that the written laws provide that in the case of seduction, not just of rape, it is the man,
not the woman, who is to be criminally prosecuted.*’ Correspondingly, neither
Odysseus nor Telemachus wants to eliminate any of the servants simply because they
have been raped (pace Atwood) but punish only those ones who willingly engaged in
trysts with some of the suitors as is shown in the beginning of book 20.

Therefore, Odysseus and Telemachus must be absolved of the accusation of
punishing the innocent — unless, of course, we espouse the view that even the consenting
maidservants did not really have a choice because of the power imbalance between the
suitors, who were aristocratic men, and themselves, who were mere slaves.*’ In this
case, Odysseus and Telemachus would actually have cruelly killed perfectly innocent
slave women. However, the poet of the Odyssey makes clear that he does not see things
in this way: not only does the description of the behaviour of some of the women in the
beginning of book 20 show them to be perfectly happy with the situation, but the hints

at sexual violence demonstrate by implication that the other thirty-eight maidservants

4 I do not agree with the widespread view that written laws counted for little in the decision-

making process of Athenian judges. I have argued against this view with respect to Dem. 18
(On the Crown) 120, one of the classical examples of supposed utter disregard and reckless
twisting of written statutes (D. Aviles, ‘““Arguing against the law.” Non-literal interpretation in
Attic forensic oratory’, Dike 14 [2011], 19-42, p. 34-39. I am much indebted to the anonymous
referee for Dike for his/her observations, which thoroughly shaped the final version of this
passage; unfortunately, the footnote containing the credits was somehow lost in the publication
process). Against the common view that Lysias too is twisting the law in the speech mentioned
above see Falcon (n. 39).

The word potyedtpia is rare and found exclusively in non-legal contexts. Interestingly, the verb
poyevo is used in the active of the man and in the passive of the woman (see LSJ s. v.).
Wilson (n. 18), 52: ‘“These women are slaves, who presumably had little choice about their
treatment by the suitors’.

42

43

Dike - 21 (2018): 3-18



Are the suitors in the Odyssey guilty of rape? A linguistic analysis 18

were perfectly able to choose not to engage in the same kinds of acts as the twelve
unfaithful ones. The servant women can be expected to resist the suitors — and then
perhaps be taken by force, but in this case, they will remain guiltless, having been
coerced through actual force and remained free of emotional infidelity, as in the case of
the thirty-eight faithful maidservants. Also, nothing really compels a slave to take the
side of the intruders instead of Odysseus and his family. But to appreciate this fact one
needs to acknowledge that there are two groups of slave women in the first place, a
knowledge clouded by the unwarranted reading of 22.37 as definite, which seems to be
at the root of most of the confusion on this matter.

We thus see that the claim that a slave woman could not really choose whether
or not to give in to a suitor’s advances certainly does not represent the view of the poet
himself. In the Odyssey as a whole, the ‘duress’ defence has little purchase. The crew
of Odysseus are punished for eating the cattle of the Sun; yet they were under a kind of
duress that — I suspect — one would deem significantly harder than that faced by the
maidservants being propositioned by the suitors: they faced, at least in their minds,
death by starvation; this fact, however, does not erase their guilt and they are destroyed
all the same. The Odyssey puts a great deal of emphasis on individual choice, and its
bar for declaring someone to have had no choice is much higher than the one that most
of us would probably set today. Also, it is worth pointing out that in the eyes of the
poet, all people, regardless of their gender or social status, are responsible for the
decisions they make, including hard ones, and can be held accountable if they choose
to do something wrong. The only thing that is really exculpatory in the poet’s mind is
actual coercion (Bia or dvdaykn), as in the case of the singer Phemius, who is spared
because he was forced by the suitors to sing for them against his will.**

The two groups of slave women whom we see in the poem are thus divided by
the decision they have made regarding whether to side with the suitors or to stay faithful
to their lawful masters. It is not ‘the’ maidservants who have been raped, but only those
who have made what the poet sees as the right decision and thus have had to endure the
suitors’ wantonness. And in 22.37 Odysseus tells the suitors that the punishment he is
about to deal out will be, among other things, on behalf of these faithful maidservants

as well.

a4 Phemius sings for the suitors avéyxn: 1.154; 22.331, 353.

Dike - 21 (2018): 3-18



Ifigeneia Giannadaki
The citizen and the ‘outsider’: reconstructing civic
identity and ideology in Demosthenes’ political
(forensic) speeches!

Abstract

Citizen identity is central to democracy. The Athenian civic self-representation has
been the subject of modern studies, such as Lape’s (2010) Race and citizen identity in
the classical Athenian democracy (CUP), recently, who offers an elegant framework
for the theorization of citizen identity in classical Athens. However, little scholarly
attention has been given to the rhetorical reconstruction of civic identity in
Demosthenic forensic oratory. As part of the process of aligning themselves with (and
engaging) their audience and alienating the audience from their opponent, litigants
often articulate narratives of civic identity, relying on common values, (democratic)
codes of political conduct, morality and ideology, to complement their legal
argumentation. These reconstructions take the form of antithetical representations of
oneself as a valuable member of the citizen group, having a share in civic ethos,
political conduct, and morality with what comprises the ‘civic’ identity, as against the
‘other’, the ‘outsider’.

This article examines the speeches written for cases of graphé paranomon in
the Corpus Demosthenicum, which are highly politically charged and accordingly,
illustrates strands of the elaborate rhetoric of civic identity. It looks at the way speakers
exploit ideas/concepts (e.g. slavery vs freedom), social expectations regarding
performance of civic obligations/duties, and manipulate the emotions of the audience
by drawing on shared attitudes and social norms on private (e.g. exclusion from the
citizen-body as a result of sexual activity) or political grounds (cf.
oligarchic/tyrannical vs democratic conduct). It also reveals how reconstructions of
civic identity are interwoven with legal argumentation, both in prosecution and defense
speeches.

L’identita del cittadino ha wuna grande rilevanza per la democrazia.
L’autorappresentazione del cittadino ateniese ¢ stata oggetto di studi recenti, come Race
and citizen identity in the classical Athenian democracy (CUP 2010) di S. Lape, che

! I am grateful to Konstantinos Kapparis for his observations on an earlier draft, to Brenda Griffith-

Williams for her suggestions on style, and to the anonymous referees of the journal for their
valuable comments.

Dike - 21 (2018): 19-47



The citizen and the ‘outsider’ 20

presenta una cornice elegante per la teorizzazione dell’identita civica nell’Atene
classica. Tuttavia, gli studiosi hanno dedicato scarsa attenzione alla ricostruzione
retorica dell’identita civica nell’oratoria forense di Demostene. Nel quadro della tattica
che mira a riconoscersi e a farsi riconoscere dall’uditorio e a disporlo negativamente
nei confronti della controparte, i litiganti spesso introducono, ad integrazione delle loro
argomentazioni legali, narrazioni relative all’identita civica, facendo leva su valori
condivisi, codici (democratici) di condotta politica, morale e ideologica. Queste
ricostruzioni assumono la forma di rappresentazioni antitetiche di sé stessi quali
membri onorevoli della compagine cittadina, che condividono I’ethos civico, la
condotta politica e la moralita in cui si esprime 1’identita ‘civica’, in contrapposizione
all”’altro’, 1”’estraneo’.

Questo articolo si occupa in particolare delle orazioni, politicamente pregnanti, del
Corpus Demosthenicum scritte per una graphé paranomon, e ne ricava un’illustrazione
della raffinata retorica riguardante I’identita civica. Esamina il modo in cui gli oratori
mettono a frutto idee o concetti (ad es. schiavitu/libertd), aspettative riguardanti
I’adempimento di obblighi civici, € manipolano le emozioni dell’uditorio delineando
attitudini e regole sociali in ambito privato (ad es. I’esclusione dal corpo cittadino a
seguito di attivita sessuali) o politico (contrapponendo ad es. comportamenti
oligarchico/tirannici all’agire democratico). Inoltre, mette in luce come le ricostruzioni
dell’identita civica interagiscono con le argomentazioni legali, sia nei discorsi di accusa
sia in quelli di difesa.

Introduction

Citizen identity is central to democracy. Athenian citizenship, on a very basic
level, can be defined as an institution protected by laws as well as by the ethos of the
Athenian citizen and his identity,”> which is vitally related to his participation in the
democratic government.® The terms ‘citizen identity’ or ‘civic identity’ are used here

to suggest membership of the citizen body (normally by birth), which went hand in

See also Lape 2010: 5 with references to earlier scholarship; Manville 1994: 21-29.

Cf. Arist. Pol. 1326b12-7: Aristotle’s definition of citizen in terms of political participation: having
a share in the government of the city (decision-making and office-holding) is the predominant
aspect of ‘membership’ of the city relevant to our analysis. Recently, Blok 2017 has developed an
elaborate argument about the definition of citizenship, which is shaped primarily, as her main thesis,
by the bond between the polis and the gods. Having a share in the polis is presented as a
fundamentally active experience firmly rooted in descent and expressed through participating in the
various cults of the polis. However, when we turn to the construction of civic identity in forensic
speeches, as we shall see, what is emphasised is not the religious dimension of ‘sharing’ in the
citizen group (as a result of Athenian descent), but political participation, democratic ethos and
morality, as manifested with specific political actions and policies.

Dike - 21 (2018): 19-47



21 Ifigeneia Giannadaki

hand with honour (#imé) exclusive to the citizen group, and with their privileges and
responsibilities.* We have no comprehensive list of those rights preserved,” but we can
reconstruct them on all levels of personal, political, and economic aspects of life, such
as the capacity to own property, to control one’s own labour and movement, to engage
in judicial proceedings, to exercise marital and family rights, to be involved in the
military; to have the right to participate at all levels in the government of the city.® Civic
identity was articulated in public discourse and the Athenians developed a rhetoric for
explaining how birth and ancestry were qualifications for citizenship as well as
determining factors of political conduct. In legal terms, birth automatically
distinguished citizens from non-citizens’ and accordingly, the civic, democratic
morality, as articulated and exemplified on the political level: from participation in the
political bodies, in the capacity of citizen, to the most demanding and highly risky
political activity as a public speaker/adviser and office-holder. Nonetheless, at the level
of rhetoric, as many orations show, citizen identity and civic morality can be disputed,
and litigants develop elaborate narratives either to argue in support of their membership
of the civic body, through shared civic morality and conduct as well as free birth, and
to deny free birth, civic ethos and morality to their opponents, alienating them from the
civic body.

The rhetoric of ‘racial’ identity, as she termed it, in Classical Athens has been
studied by Lape (2010, Race and Citizen Identity in Classical Athens). ‘Race’ and
‘racial identity’ refer to Athenian birth, ancestry, and the shared values and abilities that
the Athenians understood as separating them from the ‘others’, the non-citizens.® Lape
explores a variety of evidence (drama, oratory, historiography) to show how the
Athenians developed a ‘racial narrative of citizen identity’® employed in various arenas,
including the lawcourts. Here I am looking into a different set of narratives, in more

depth—the forensic public speeches of Demosthenes written for graphé paranomon

Although, in practice, there were differences in terms of social status and the citizen group was
more diverse than this definition may suggest.

5 See Carey 2017: 51.

¢ Cf Kamen2013: 110-111.

For Pericles’ citizenship law and Athenian citizenship laws, see de Ste Croix 2004: 233-253;
Patterson 2005: 277-278; Blok 2017: 47 ff.

For justified criticisms of the employment of the term ‘race’ and cognates (and associated
methodological problems) in this study, cf. Blok 2014: 869-873. Despite such terminological
issues, what matters for my purpose is the features (discussed to a lesser or greater extent by
Lape) that the Athenians considered to separate from the non-Athenians.

®  Lape 2010: 52.

Dike - 21 (2018): 19-47



The citizen and the ‘outsider’ 22

cases (Dem. 18, 22, 23), i.e. public prosecutions against illegal decrees; I examine how
‘political’ arguments offer reconstructions of the civic identity of the ‘self” as the true
democratic citizen, and of the ‘outsider’ as a bad anti-democratic citizen. Since the
speeches involve Athenian citizens, it becomes clear that the ‘outsider’ is, in fact, an
‘internal outsider’, an Athenian who is singled out from the civic body in matters of
political conduct, morality and ideology.!® No serious accusation founded on legal
issues is made in these speeches so as to suggest that the opponent is not a citizen-
except in Androtion’s case, where the allegations against him concern the loss of certain
of his civic rights, i.e. his legal capacity to introduce decrees in the Council and
Assembly, as a former prostitute and as an heir to his father’s debt to the city.!! Thus
this paper seeks to explore another strand of this rhetoric of civic identity as
reconstructed in public trials, which, although they are not concerned with challenging
citizen status as a legal issue, offer elaborate reconstructions of the civic identity of the
speaker and the opponent; these reconstructions are interwoven with, and complement,
the legal argumentation of political trials.

Such constructions of identity will lead to conclusions about the nature of the
political arguments employed by the litigants in public trials concerning illegal decrees,
for both the defence and the prosecution. They will shed light on the ways in which
speakers exploit ideas and concepts, such as slavery as against freedom, social and
political expectations regarding performance of civic obligations and duties (for
instance, public-spiritedness as against hatred of the city; abuse of the people, and
treacherous conduct) to describe the opponent as an ‘outsider’, and manipulate the
emotions of the dikastai, a subset of the demos, by drawing on shared attitudes and
social norms on political grounds (for example, ‘oligarchic’ or ‘tyrannical’ conduct as
against ‘democratic’ conduct). It will ultimately reveal the various strands of such
reconstructions of civic identity, at the level of rheforic, and the way in which they are

interwoven with legal argumentation in graphai paranomon.

10 Cf. Lape 2010: 148.
""" For the details regarding these two allegations, which have legal value but are never proved, see
Giannadaki forthcoming.

Dike - 21 (2018): 19-47



23 [figeneia Giannadaki

I. Shaping civic identity: the presentation of ‘self’; democratic ethos and ideology

Demosthenes 18: speech for the defence

This section focuses on the rhetorical reconstruction of the citizen identity of
Demosthenes in Dem. 18, a speech written in support of Ctesiphon, whose decree
awarding Demosthenes a crown for his services to the city is indicted as illegal. Some
context here is essential: Ctesiphon proposed an honorific crown for Demosthenes for
his services to the city in a formal ceremony at the theatre of Dionysos. Demosthenes
at the time held the office of supervisor of the Theoric Fund, while he was also in charge
of the fortifications of the city. Although the honorific decree does not survive, the
preserved speech (along with Aeschines 3) provide evidence for its content. Reference
was made to Demosthenes’ contribution to the repair of the city’s walls as well as to
his general public service to the city, and particularly, that ‘he continues to advise and
act in the best interests of the people’ (Aesch. 3.49). The graphé paranomon is
accordingly introduced on the following grounds of illegality: i. Demosthenes was
holding two offices while he had not rendered his accounts for either of them at the
time when the decree was introduced; ii. Aeschines objects to the location of the
proclamation of the award, as according to the law awards made by the Assembly
should be proclaimed in the Assemblys; iii. the decree was inaccurate in substance when
it asserted that Demosthenes continued to advise and act in the best interests of the
people. Aeschines essentially puts under scrutiny Demosthenes’ political career and his
service to the city from the Peace of Philocrates (346) to the time of the trial (330), and
Demosthenes offers a vehement account of his political career in response to
Aeschines’ attack. A substantial part of the speech relies on arguments in defence of
Demosthenes’ career, arguments devised to address Aeschines’ third objection to
Ctesiphon’s decree, as stated above. Our focus will be the reconstruction of
Demosthenes’ civic identity as depicted in his argumentation. More specifically, his
democratic credentials, ethos and conduct are challenged by Aeschines who offers a
‘classic’ definition of the inherently demotikos citizen, the democratic citizen who
possesses a number of traits and features that Demosthenes allegedly lacks. This is our

starting point for discussion of Demosthenes’ self-fashioning in the speech.!?

12 Although Aeschines’ definition is designed to advance his rhetorical strategy and meet the needs

Dike - 21 (2018): 19-47



The citizen and the ‘outsider’ 24

EY®D HEV ned’” LUV Aoylodpan & del VrapEat £v T PVoEL T INUOTIKY AvOpi
Kol chepovi, kol mEMyY AvTiOnom moldv Tva eikdg doTtv eivar TOV
OMyapykOv avOpwmov kol eadrov: VUEG 6 avTifévteg Ekdtepa TOHTOV
Bewpricat’ avTodv, P OmotéEPOL Tod AOYOV, AAL" OToTEPOL TOD Piov €oTiv.
[169] oipar toivov Gmovtog dv Dudc opoloyfoar téde Siv VmdpEor Td
IMuotik®, TpdTov pev Aevdepov elvar kai TPOg ToTPOG Kail TPOG UNTPoC,
tva ) 1o TV mepi TO Yévog drvyioy Sucpeviig T Toig vOpotg, ot cMlovct
NV onpokpoatiov, devTeEPOV & ANd TAOV TPOYOVEOV €DEPYESIAV TIVAL OVTD
TPOG TOV OTjHoV LIhpyEY, | TO ¥ dvaykootatov undepiov Exdpav, tva pn
BonBdv toig T®V TPOYOVOV ATLYNOCL KOK®DG EMYEPT] TOLETV TV TOALV.
[170] tpitov cm@pova Kol PETPLOV ¥PT TEPLKEVAL AOTOV TPOG TNV Kb’
nuépav dlontav, Ommg un dd TV AcéAyelav ThHe domdvng dmPodoK | KoTd
0D ONUOV. TETOPTOV EVYVAOUOVA KoL duVATOV EIMETV: KOAOV Yap TNV HEV
dugvotav mpoarpeichot ta PEATIOTO, TNV 0€ Toudeiav TNV ToD P|Topog Kol
OV AOyov melfev Tovg dkovovtag: €l 0& un, TV Y €0yvopooHvny del
TPOTAKTEOV TOD AdyoV. méUTTOV Avdpeiov elvar TV Yoyny, tvo pr mopd To
dgva Kol TOVG KIvdUVOUG £YKOTAMTY TOV OTLOV. TOV O OALyapy KOV ThvTol
O€l tavavtio TobtV Exev. ..

(Aesch. 3.168-170)

[168] I shall reckon up together with you the qualities a democrat and
decent man should naturally possess, and then I shall set against them the
character to be expected of an oligarch and a base man. You should
compare the two and examine him to see which side he belongs to, not in
his words but in his way of life. [169] Now I think that you would all agree
that a democrat should possess the following qualities: first of all, he should
be a man of free birth on both his father’s and his mother’s side, so that the
misfortune of his birth will not make him hostile to the laws that keep the
democracy safe; second, he should be able to claim good services toward
the people from his ancestors, or at the very least no enmity toward them,
so that he will not try to harm the city in an attempt to avenge the disasters
of his ancestors. [170] Third, he should show a decent and moderate
disposition in his daily life, so that he will not be led by excessive spending
to take bribes against the interests of the people. Fourth, he should have
sound judgment and ability to speak. For it is a fine thing when the intellect
chooses the best course and the speaker’s training and skill at speaking
persuades his audience. Failing this, sound judgment must always be
preferred to skill at speaking. Fifth, he must have a courageous spirit, so
that he will not desert the people in the face of threat and danger. The
oligarchic man should possess the complete opposite of these qualities...
(Transl. Carey 2000)

of this particular case, it is reasonable to suppose that the traits of the Athenian democratic man
and political figure singled out by Aeschines here (as against the oligarchic man) are apparently
shared with his audience. Cf. Ober 1989: 188-189.

Dike - 21 (2018): 19-47



25 lIfigeneia Giannadaki

The definition of the democratic man is telling for our purposes, as it suggests
that these civic ‘virtues’ should be the possession of the Athenian democratic man by
nature,"® thus are shared among citizens, and by implication, the dikastai themselves,
as Athenians, too. So, what are these features? First, the democratic man must possess
freedom by birth; second, he should be able to claim good services towards the demos
by his ancestors or at least no enmity toward the demos; third, he should show decency
and moderation in everyday life, so that excessive spending will not lead him to take
bribes against the interest of the people; fourth, he should be an able speaker with good
judgement in order to persuade the people with the best advice; and fifth, he must have
a courageous spirit so as not to desert the city at critical times. These function as the
‘criteria’ according to which Demosthenes has failed as a democratic citizen, as
Aeschines alleges. Demosthenes’ political argumentation in Dem. 18 offers an
elaborate reconstruction of his civic identity in response to Aeschines: on the one hand,
he constructs a favourable ‘civic identity’ for himself, for his own democratic ethos and
conduct, while he constructs Aeschines’ ethos and conduct in exactly opposite terms,
by portraying him as a political ‘outsider’. He is isolated from the shared civic values
and character which comprise the identity of the democratic man, as we shall see.

In what follows there is a mixture of generic and specific features of civic
identity: that is, features which mark a citizen and features which mark a specific high-
profile subset, the active political figure. As a result, we should note the convergence
between the ideals of the ‘ordinary’ citizen and the ‘elite’ political figure, which is as
one would expect in a democracy, where in theory anyone can speak or act, but there
is additionally a heightened set of expectations for the more high-profile figure as
office-holder and public speaker (rhétor) or adviser (symboulos). One’s civic ethos, and
specifically, one’s loyalty/favourable disposition to the city (eunoia) is articulated as
‘racial’ inheritance, just as Demosthenes’ is depicted in Dem. 18.'* Eunoia is presented

as a shared civic virtue, a natural disposition' of the citizen and this is a central feature

Aeschines 3.168 &ym pév ped’ vpudv Aoyodpan d Ol vap&at v i) POoEL TA INUOTIKD AvIpL
Kot cdepovt... Cf. Ober 1989: 266 noting the belief of the Athenians that it was possible to
inherit from one’s ancestors their love for the city and the democracy. Contrast the discussion
of the ‘outsider’ in the exact opposite terms, i.e. inherent enmity to the démos (see section II
below).

4 Cf. Dover 1974: 83-95; Lape 2010: 41-52; Cook 2009: 31-52.

Dem. 18.321 ... év mavti 8¢ Koup® kol Tpa&et v €bvotlav: To0ToL Yap 1 POGIS Kupia.

Dike - 21 (2018): 19-47



The citizen and the ‘outsider’ 26

in Demosthenes’ self-representation in the speech, exemplified by his policies, as a
public speaker and adviser of the city at critical times.'®

A vivid example comes from his remarkable narrative of the events following
the capture of Elateia.!” Demosthenes offers a dramatic account of the Assembly
meeting at this time in Athens, setting the scene for his counselling, in his capacity as
a public speaker. The city, he says, was calling for a man to save it and no general or
public speaker rose to offer his advice. The rhétores, the public speakers, who were
expected to address the pressing situation and the imminent threat to Athens from
Philip, remained silent, offering no advice on this crisis. Only Demosthenes stood up
to speak among them, and only he possessed the civic attributes necessary to offer his
political advice (symbouleuein), namely loyalty to the demos. The use of the term rhetor
to refer to public speakers in general, who failed to act on this occasion, is subtly
contrasted with political advice provided by the symboulos (political adviser), a task
that Demosthenes claims for himself in this narrative (18.172-173). Thus his political
advice is presented as the task of the high-profile public speaker, and the extraordinary
traits of a symboulos compose Demosthenes’ distinctive political profile. He
emphasises that he has the courage to act, never surrendering his disposition of eunoia
towards the city.'® His account of the meeting, with his remarks about the desperate call
of the city, personified through the herald’s call, makes an explicit contrast between the
ordinary, patriotic citizen ( a designation which includes all the dikastai)'® and the high-
profile political adviser, who is not only a patriot but also a man with excellent political
judgment and in-depth knowledge of political affairs. Demosthenes is then presented
as a deus ex machina®® who provides a solution to the pressing matter of external policy,
while the present dikastai are identified with the citizen body who listened carefully his

advice at that critical time when Philip was aggressively advancing in Southern Greece

16 He identifies himself both as symboulos (e.g. 18.66, 94 and 212 juxtaposed with rhétor) and
as rhetor (e.g. 18.246) in the speech.

Dem. 18.170-173. A much-admired narrative of the events relating to the capture of Elateia
since antiquity (e.g. [Long.] Subl. 10.7, Theon Progymn. 70.1, Hermog. Id. 2.1.199): cf.
Serafim. 2017: 23, Yunis 2001: 204-205, Usher 1993: 230-231, Wankel 1976: 848.

Dem. 18.172 ... v’ €idfi0’ 611 pdvog TV AeyOVIOV KOl TOATEVOUEVAOV EYQ TV TG EVVOING
TGEw v 101G devoig ovk EAmov.

Dem. 18.171 kaitot €l pév tovg cmbijvor v téiv Bovropévous mapedbeiv £det, mavteg av
VuElC kol of Aot ABnveiol dvactévteg £mi 10 Piin’ éPadilete: mhvtec Yap 018’ 8Tl crbijvol
avTv éPoviecbe:

20 Cf. Yunis 2001: 207.

Dike - 21 (2018): 19-47



27 lIfigeneia Giannadaki

and was on the doorstep of Athens.?! No-one held a different view at that meeting, and
Demosthenes’ proposal ultimately became the policy of the city. This presentation of
‘self” echoes features of the démotikos man, as defined by Aeschines, such as displaying
bravery and not abandoning the demos in difficult times, as well as the ability to
evaluate political affairs and the rhetorical skill to persuade the people and, ultimately,
offer the best advice. This is particularly important for the enhancement of
Demosthenes’ construction of civic identity, as the people are presented in alignment
with his political counselling. This bond between city-citizen/political adviser in this
speech is further highlighted by an example, Demosthenes’ selection by the people to
deliver the funeral speech in honour of the dead at Chaironeia.?? This event is
interpreted as a vote of confidence by the demos in Demosthenes, a reciprocal act of
recognition of his enthusiastic and patriotic public service.?’

Loyalty is also highlighted through his political activity as a public speaker and
a political adviser in the years before Chaironeia, too. Demosthenes’ policy was
consistently approved by the demos, and his decrees and laws shaped the internal and
external policy of the city, as the best advice.?* The internal or external policy of Athens
is identified with the political advice of Demosthenes,?> which echoes the attributes of
good judgement and ability to speak and persuade the people from Aeschines’
definition of the genuinely democratic citizen. The passage constructs a strong bond
between Demosthenes and the audience through collective trust in his policy,
emphasising the concord between Demosthenes and the people—as identified with the
present dikastai—by aligning himself with those who naturally share the same civic

virtues as he possesses and espouses for others.’® Demosthenes’ alignment with the

21 Dem. 18.172 épdvny Toivov odtog &v éxeivn TH uépa &yod kai mapeAbov etmov sic Dudg, cf.

18.179-180 for the popularity of Demosthenes’ policy, followed by the city.

2 Dem. 18.285-286.

2 Dem. 18.286 auedtep’ fidecav antoi, TV T £uny sbvotay kol mpoBupiav ned’ Mg té mpdypot’

gmpattov, Kol Ty vpetépav adikiov. Yunis 2001: 267.

Cf. Dem. 18.320 &1e pev ti) moAet 0 fEATION” EAécBat mapiiv, Epapiilov Tig gig TV ToTpid’

€0voi0G &V KOW@ TACL KEWEVTG, £YD KPATIOTA AEYOV EQOVOUNY, Kol TOTG EUOig Kol Yyn@iopact

Kol vopotg kol mpeoPeiong dmavto Siwksito, DUV & ovdelc iy 00Sauod, TV &l TovTo1g

€mmpedoot Tt déot.

2> Dem. 18.65.

26 Dem. 18.281 (alignment with the city). Acting for the benefit of the city is another strand of this
rhetoric: 18.25 kai tig 6 mpdTTOV VIEP VUMV Kol TO Tf] TOAEL cuuEEpov {ntdv; 18.30 Tadta
Ypayavtog £pod toTE Kol TO T TOAEL GLUEEPOV 0V 10 DPkinn® {ntodvtog; 18.86 mavt’
avopoloynuot ta dplota tpdrtety tf) modet; 18.88 tic 0 kwAvcog tov EAAnomovtov
aALoTpLmOTvaL Kot £keivoug TOVG ¥pOvovg; DUELS, Gvopeg ABnvaiot. 10 8 Vuelg dtav Adym, TV
TOMV AEY®. Tig 8 O 1] TOAEL Aéy®V Kol YPAP®OV Kol TPATTOV KOl OTADG EAVTOV €1G TO TPAyUaT’

24

Dike - 21 (2018): 19-47



The citizen and the ‘outsider’ 28

dikastai, as representatives of the citizen body, is enhanced by vivid metaphors from
military language: he places himself in the ranks of the city and the democratic
government through a military metaphor which recurs six times in the speech.?” The
characteristics of Demosthenes which shape his civic identity are further exemplified
by his role as a successful adviser who offers his best advice before the events present
themselves;?® he shows sound political foresight and undertakes all the legal
responsibility which goes hand in hand with the introduction of his proposals.?’ Thus
the reconstruction of his civic identity reveals both a public-spirited citizen and a loyal
public speaker and adviser who always strives to offer the best policy to the city. He
was successful in proposing resolutions and deliberating and executing policies and,
ultimately, was crowned for his services,*® one of the most honourable reciprocal acts
on behalf of the city towards a political figure. This particular aspect is significant for
the present graphé paranomon, as Ctesiphon’s decree proposed the grant of an
honorific crown to Demosthenes for his services and for always offering the best advice
to the city.

As the argument goes, the earlier honorific award for his services to the city
meant the crowning of the city itself: Demosthenes’ honour as a citizen, a public speaker
and official, is presented as a matter of wider political significance which implies, if
hyperbolically, shared honour between Demosthenes and the people. The popularity of
his policies throughout his political career emphasises his constant partnership with the
demos, which, in turn, constructs a vital bond between the citizen group and himself, a
shared interest for the beneficial policy of the city.

Another trait that defines the democratic man is incorruptibility, which is
especially related to the active political figure.’' Aeschines’ definition makes it clear

that political corruption is inherently incompatible with the nature of the democratic

agelddg dovg; &ym. He explicitly equates vueic/the city’s policy with his constant counselling,
political actions (£y®).
27 Dem. 18.62, 138, 173, 192, 221, 304, 320 (military metaphor): ‘in the ranks of the government’
(taxis, tattomai).
Dem. 18.189 0 pév ye Tpod T®V TPAypAT®V YVOUNV drogaivetal, kol Sidmotv £0nTov vmevduvov
10i¢ mewoBeion. Cf. also 18.190-191.
Foresight is a central virtue of Demosthenes’ self-portrayal which recurs in the speech (e.g.
Dem. 18.172, 192, 246), cf. also 4.41 (Assembly). Foresight is discussed by Mader 2007: 339-
360 as a fundamental characteristic of the symboulos, with special reference to Demosthenes’
Philippics. Cf. also Usher 1993: 254 on pronoia.
30 Dem. 18.86.
31" Cf. the definition of the democratic man in Aesch. 3.170, cited above p. 6.

28

29

Dike - 21 (2018): 19-47



29 [figeneia Giannadaki

citizen. Accordingly, Demosthenes repeatedly emphasises this feature of his civic
identity, associating himself with the victory of the city against corruption (Dem.

18.247). Demosthenes’ incorruptibility is expressed in elaborate language:

0038V &mfjpev 00OE mpoNydyeTo OV EKpva Stkainv Kol GLUEEPOVIOV Ti
Tatpidl ovdEV mpododval, ovd’, doa cvuPefovAevka TOTOTE TOLTOLGL,
opoimg LUV domep v TpLTAVT PET®V Eml TO Afjupa cvpuPefodrevka, dAL’
an’ opOf¢ kai dikaiag Kot adtoeOOpov Tiic yoyis. (Dem. 18.298)

nothing at all seduced or impelled me to betray what I saw as the honourable
and advantageous course for the country, nor, whenever I advised these
men, did I offer that advice as you and your accomplices did, sinking
towards profit like a balance. Rather, with an honest, just, and incorruptible
soul I presided over the greatest issues affecting the people of my day and
directed the city’s affairs throughout reliably and honourably. (Transl.
Yunis 2005)

Demosthenes maintained his political integrity in foreign affairs and remained
unbribable, simultaneously aiming at the common good of Greek cities against Philip’s
expansion, as well the good of the Athenians (Dem. 18.109). Corruption and
submission to a paymaster suggested surrendering personal freedom and free will in the
exercise of civic rights, and, ultimately, treacherous behaviour by siding with the
enemies of the city for personal gain.*

So far, we have explored elements of the civic identity of the citizen, and in
particular the high-profile public speaker, the political adviser (as exemplified by
Demosthenes) on two complementary levels: ethos and political conduct. Another
aspect of the narrative of civic identity, woven together with political conduct and
morality, is the citizen’s alignment with, and preservation of, fundamental civic values
such as freedom, and political activity in line with Athenian tradition, following
ancestral examples.*® Freedom is a fundamental democratic virtue which defines
‘Athenian-ness’ (Dem. 18.66-68), and Demosthenes identifies himself with the
Athenian symboulos (Dem. 18.66), whose policy was always inspired and shaped by

the civic virtues and the allegedly continuous Athenian tradition: namely, striving for

32 Cf. Taylor 2001: 158-159; Ober 1989: 236-238; Harvey 1985: 76-117 on bribery in Greek
politics (with other Demosthenic parallels, among other sources, from both forensic and
deliberative speeches: ibid p. 115).

33 Cf. Dover 1974: 86-87.

Dike - 21 (2018): 19-47



The citizen and the ‘outsider’ 30

freedom, primacy and renown more than any other Greek city. By using the ethnic name
here and claiming for himself the ethos and credentials of the Athenian adviser,
Demosthenes aligns himself and his policy of resisting Philip with long-lasting tradition
and the deeds of the forefathers who fought for the city’s freedom and Greek freedom
more widely (Dem. 18.66). The emphatic and strategic use of the ethnic name for both
Demosthenes and the dikastai (Dem. 18.68), highlights the share of both parties in the
city’s character and value system,>* their civic heritage of ‘being Athenians’ (Vpiv &
obowv AOnvaiowc). This reference to Athenian character and praise as well as the
allusion to Athenian autochthony and the sacrifice of the individual for the city (18.204-
206), recurrent in funeral speeches,* becomes a feature of unity and civic concord in
Demosthenes’ rhetoric of civic identity. As the argument develops, ‘Athenian-ness’ is
manifested by the ancestral examples and civic values, which contemporary Athenians
(including the dikastai) chose to safeguard by fighting at Chaironeia. He depicts the
audience as staunch defenders of the Athenian tradition and himself as the city’s
mouthpiece; in particular, he is credited for his contribution to the city’s ‘ancestral’
policy of defending liberty through his political advice.*® Demosthenes constantly
presents the demos embracing the same policies as he does, and he portrays himself as

the loyal instrument of the city.’

3 Cf Dem. 18.72; The same idea recurs later in Dem. 18.297. Cf. 18.80, 295. See also, Patterson
2005: 270 on the use of the ethnic to suggest membership of the political community.
35 Cf. Thuc. 2.42.4, Lys.2.62, Loraux 1986: 101-104 for this topos of choosing to sacrifice oneself for
the benefit of the city; for personal sacrifice for the community, cf. Loraux 1986: 37-71.
Dem. 18.206 viv 8’ &y® P&V DUETEPOG TOG TOLVTOG TPOULPECELS ATOPUive, Kal deikvop’ &L
Kai pd &pod TodT’ elyev 1O PpoOVNL 1) TOMG, Thig néviot Stakoviag Thc 89’ £KAcTOIG TdV
TEMPOYUEVOV KOl EPOVT® peteival onut. Meteinai vividly suggests the alignment between
individual policy of Demosthenes and the city’s policy, articulating his standing with the démos;
cf. also Dem. 18.316 for a similar idea articulated with the same vocabulary. Cf. Blok 2017: 8,
11, 21 ff., 54-55 and Carey 2017: 51-52 on this language. The same idea of aligning
Demosthenes’ policy with the ancestors’ policies recurs in 18.199. Contrast the shaping of the civic
identity of the outsider in Dem. 22 (see section II below), Androtion as an oligarchic man, where
he is denied ‘a share’ in the city’s constitution, ethos, and morality.
It is worth remembering here the ancient tradition associating the political self-presentation of
Demosthenes along the same lines as the Thucydidean Pericles: the former’s self-portrayal shows
remarkable similarities with the self-portrayal of Demosthenes in Dem. 18 and in his Assembly
speeches: Thuc. 2.60.5 Pericles is presenting himself as the type of statesman who is superior to
all, who has knowledge of the best policy and the ability to expound it, a genuine patriot, and
unbribable. On the self-portrayals of Demosthenes and of Pericles in Thucydides, see further Yunis
1996: 268-277; Yunis 2000: 97-118, Mader 2007: 339-360. Cf. also Aristotle’s remarks (RhA. 2.1.4-
7) on the three attributes needed by a public speaker to be more appealing to the people: good sense
(ppovnoig), virtue (dpetn), good will (gbvora).

36

37

Dike - 21 (2018): 19-47



31 lIfigeneia Giannadaki

The political profile of Demosthenes emerging from this much-celebrated
narrative, and from Dem. 18 in general, shows remarkable similarities with
Demosthenes’ persona as a political adviser in his successful Assembly speeches
advocating specific policies before the people. As already discussed, the emphasis on
the self-presentation of Demosthenes stresses three central features: i. his intellectual
judgement of a political situation and ability to offer expert advice to the people; ii. his
moral integrity and incorruptible character; iii. his patriotic feeling, alignment with the
democratic values and devotion to the cause of the city.*® In line with these traits, Dem.
5 serves as a good parallel from the symbouleutic genus, a speech delivered in 346
advising the Athenians to maintain the peace concluded with Philip and avoid military
engagement. In particular, he identifies himself as a symboulos (Dem. 5.3-4) and he
straightaway attempts to establish himself as an expert political adviser who has shown
foresight on previous occasions when counsel was needed (Dem. 5.5-10 pronoia) and
he even claims superior foresight, which he attributes to good fortune and
incorruptibility. The latter is also another trait that features Demosthenes’ persona as
adviser along with his constant concern to offer the most advantageous advice to the

city (Dem. 5.12).%

Civic identity in Dem 22 and 23 (speeches for the side of the prosecution)

Having examined key features of the reconstruction of civic identity in
Demosthenes’ speech for the defence of Ctesiphon, we now turn to the reconstruction
of the civic identity of the ‘self’ in Dem. 22 and 23, speeches written for the
prosecution.*’ The presentation of ‘self” in those speeches is subtle and occupies much
less space than in Dem. 18. In contrast, Demosthenes reconstructs the identity of the

‘outsiders’, the defendants, at greater length in these speeches. As far as the self-

38 The attributes of the political adviser as discussed by Demosthenes in Dem. 18 are also recurrent

in his demegoric proems. Cf., for example, Ex. 1.2, 6, for the political adviser who offers the
best advice and has the courage to share his policy with the people, Ex. 23.2, 33.3 (the role of
the active adviser).

This last aspect is dominant in the presentation of the role of the symboulos, a term linked with
the political persona of Demosthenes in other Assembly speeches, for instance, in Dem. 8
delivered before the Assembly in support of the Athenians’ aggressive response to Philip’s
campaigning in Thrace. A true symboulos is the one who offers the best advice to the people
(cf. Dem. 8.32, 72, 73-75).

It is worth noting that Dem. 22 is a supporting speech for the side of the prosecution, while
Dem. 23 is the main speech for the prosecution.

39

40

Dike - 21 (2018): 19-47



The citizen and the ‘outsider’ 32

representation of the speakers is concerned, emphasis is put on their public-spirited
motivation to introduce the graphai paranomén or to participate in the trials as
supporting speakers; their rhetoric of civic identity is revealed by the antithetic
presentation with the defendants, Androtion (Dem. 22) and Aristocrates (Dem. 23)
respectively.

Androtion’s decree is attacked by Diodoros as illegal: it prescribed the crowning
of the Council in which Androtion himself had served, but Diodoros objects on the
grounds that the decree has not followed the typical procedure (probouleusis); also, the
Council could not ask for an award if it failed to build ships, as was the case with this
Council; and finally, Androtion has lost his right to introduce decrees before the
Assembly, as a result of the hereditary state debt and his engagement with prostitution,
as Diodoros alleges.

From the outset, Diodoros, the speaker of Dem. 22, a speech written in support
of the prosecution against the legality of Androtion’s honorific decree, reveals the effort
of both the prosecutor and himself (as a supporting speaker) to appear as public-spirited
citizens who have initiated this public trial for the benefit of the city,* which is
represented as the injured party as a result of Androtion’s policy, public conduct, and
morality. In contrast with the defendant, Diodoros is presented as an active political
figure with a genuine concern for the interest of the city*? and the preservation of its
laws.** Diodoros urges the dikastai to convict Androtion; indeed, they are presented as
an interested party in this political trial. The effects of a conviction in this case would
also be especially beneficial for the political system more widely, in that it would be a
blow to the gangs of established public speakers—including Androtion and his
associates—as Diodoros argues.**

The civic representation of Euthycles, the prosecutor of Dem. 23, is even more
oblique and subtle than that of Diodoros. The graphé paranomon was introduced
against Aristocrates’ decree, which proposed further honours to the Thracian
Charidemos, who was earlier granted Athenian citizenship. The honorific decree
prescribed inviolability for Charidemos: anyone who tried to assassinate him would be

liable to summary arrest, and any city that harboured him would be excluded from any

41 Dem. 22.1 8pa tf T& TOAEL BonOeiv oifeton Setv ko dikny vVrep ohTod AaPeiv, TODTO Kirydd

TMEPACOUOL TOLETV.
2 Dem.22.1, 68.
4 Dem. 22.46, 57-58.
# Dem.22.37.

Dike - 21 (2018): 19-47



33 lIfigeneia Giannadaki

treaty with Athens. The grounds provided for the illegality of this decree is that it
contravenes other laws, the content of the decree does not benefit the city, and finally,
the honorand does not deserve such a privilege.

Euthycles is focusing on the illegal and detrimental nature of the decree that
Aristocrates proposed, to provide protection to the Thracian Charidemos in Athenian
and allied territory. He makes clear that his motivation to introduce the graphé was not
hatred towards the proposer of the decree, but the benefit of the city in relation to its
external affairs and particularly, the Chersonese.*> He shapes his civic ethos by
presenting himself as an actively involved and public-spirited citizen, but not an
established political figure,*® unlike Demosthenes’ self-representation in Dem. 18.
Nonetheless, Euthycles, too, seeks to create a bond between the dikastai, in their
capacity as citizens (Dem. 23.4, @ &vdpeg AOnvaiot), and himself, in the form of a joint
enterprise so that they will make the best decision for the benefit of the city: Euthycles’
acquittal and the simultaneous annulment of Aristocrates’ decree.*’ Thus he presents
his prosecution in compliance with the city’s interest and aligns himself with the
dikastai, as representing and judging not simply a decree but a policy which will be
detrimental, as his argument goes.*®

Therefore, civic ethos and morality, as shaping features of civic identity, are
present in the prosecution speeches, too, but unlike speeches for the defence as
exemplified by Dem. 18, the prosecutors’ civic identity is reconstructed more subtly:
in public prosecutions, such as these graphai paranomon, the personality of the speaker
is less central and the presentation of self tends to be both more brief and more oblique.
This may be explained by the public nature of the trial as well as the specific charge
(paranomaon). The prosecutorial speakers do not focus on themselves as individuals but
subtly emphasise their civic credentials and identity in alignment with the benefit of the
city as a whole. They are careful to stress their public-spiritedness straightaway and to

remove any suspicion of misuse of the procedure against a political opponent, thereby

4 Dem. 23.1 4\ glnep &p” 0pOdg £yod Aoyilopot kai oxond, vVrep Tod Xeppdvnoov Exetv DUAC

AcPAAGDG Kol ur| TapakpovoBiviag dmootepndijvol moA avtig, mepl ToVTOL poi 6Ty Grac’ 1)
GTOLON.

Dem. 23.4 006¢ 1®dVv moAtevopévmv; 23.147 a contrast between himself and the rhétores,
vaguely implying Aristocrates; 23.185, 188. See also MacDowell 2009: 196.

Dem. 23.5 mpdypn” dAvottehes Ti) TOAEL.

Dem. 23.15, 93 10 yhoiopo tod0° ovtog Eypayev ovy v’ Svtog dxdpov undév andeg vuiv
SUUPT... GAN v’ é€amatnBéviav VUGV Stampa&alvtd Tveg Tavavtio Tolg DUV GLUPEPOVGLY.
Cf. 23.5, 190 the duty of the honest and patriotic, active citizen, as exemplified by Euthycles’
self-representation.

46

47
48

Dike - 21 (2018): 19-47



The citizen and the ‘outsider’ 34

presenting themselves as supporters of the city and its laws in cases in which
paranomon (illegal) is rhetorically blended with policies that are detrimental for the
city (asymphoron). The similarity of the employment of this strategy for an indirect
presentation of ‘self’ as a citizen in Dem. 22 and 23 may reveal an ‘unwritten
convention’ and limits on reconstructing one’s own ‘civic identity” when acting as a
prosecutor. An active interest in looking after the city’s benefit is certainly an important
trait for prosecutors to claim for themselves; it simultaneously allows them to align
themselves with the dikastai and the citizens in general, in the course of highly charged
political trials.

But central to these speeches are the narratives which focus on the construction
of the ‘anti-civic’ behaviour of the ‘outsider’. Besides the legal foundations of such
cases (and there is always a legal ground) the prosecutors or supporting speakers for
the prosecutor develop elaborate narratives which construct vivid portrayals of the civic
identity of the defendant, not only in close relation with the case at hand, but also
loosely (but this is not to imply irrelevant) connected narratives, which however,
provide consistency and plausibility in their representation of the opponent as an anti-
democratic man, developing his ‘anti-civic’ identity. This strategy would seem
comparable with the interesting conclusions of Rubinstein (2004) about emotional
appeals, especially to anger or hatred, in prosecution speeches in public cases.*” The
frequency of the employment of such emotional appeals suggests, as Rubinstein argues,
that a litigant who adopted this strategy was on safe ground, and it is unlikely to have
aroused the disapproval of the dikastai. Similarly, such appeals to ethos—by means of
constructing a civic identity for the opponent—must have been considered a useful way
to complement other rhetorical arguments (legal and political). In stark contrast, in
public speeches written for the side of the prosecution, we find elaborate

reconstructions of the ethos and conduct of the opponent as an ‘outsider’.

4 See Rubinstein 2004: 187-203; cf. Rubinstein 2013: 136-137.

Dike - 21 (2018): 19-47



35 lIfigeneia Giannadaki

I1. The rhetoric of reconstructing ‘the outsider’

1. The construction of the outsider in Dem. 18

The rhetoric of servile descent and upbringing

Having explored the shaping of the civic identity of ‘self’ in speeches for
defence and prosecution in cases of graphai paranomon, we now turn to the rhetorical
construction of the civic identity of the outsider, again in speeches for defence and
prosecution.

As will become clear, the persona of the opponent is presented in opposition to
the virtues of the true symboulos (Demosthenes), as discussed earlier, as a result of the
(alleged) lack of democratic credentials that define a citizen and the high-profile public
speaker/adviser. Aeschines will be portrayed as lacking the essential attributes of a
citizen, let alone the public speaker. One of the features of the portrayal of the outsider
is the construction of slave origins and upbringing, a rhetorical strategy which is
pursued both by Demosthenes and Aeschines in their speeches concerning the honorific
crown proposed by Ctesiphon. What is of chief interest to us is the reconstruction of
Aeschines’ civic identity as an outsider in Dem. 18, through a direct challenge to his
family lineage as an Athenian citizen and his depiction as man with a servile ethos and
anti-civic conduct.>® Although Aeschines, like Demosthenes himself, was an Athenian
citizen, the two exchange harsh characterisations, each presenting the other as a man of
servile nature. Although such arguments have no legal foundation, coming out of the
mouths of Athenian citizens, nevertheless they are recurrent in the speech,®! which may
indicate that they would carry some rhetorical value on an ideological level. They could
stir up fear in the dikastai regarding underlying anxieties about the transgression of
status boundaries between freeborn/free and slave/servile.”” Servile features serve
Demosthenes well in reconstructing the identity of a persona diametrically opposed to

the representation of citizen ethos and conduct. A slave’s unfree status and his condition

50 Cf. Ober 1989: 270-272 and Kamen 2009: 43-56 who focuses on the discussion of the
employment of servile invective in courtroom speeches and its potential effects on the audience:
comic effects or fear. The latter is most relevant to our analysis of speeches where no servile
background can be legally substantiated for Aeschines.

51 Servile associations, e.g. Dem. 18.129-131, 258, 261; Aesch. 3.78, 169, 171-172.

2 Cf. Kamen 2009: 55.

Dike - 21 (2018): 19-47



The citizen and the ‘outsider’ 36

of being owned by a master, ab initio, puts him in opposition to Athenian civic identity,
whose foundation is built on freedom by birth.>* As becomes clear, the depiction of the
opponent as having servile origins is one of the manifestations of his anti-civic identity
on the political scene: servile descent is further developed and illustrated by his ethos
and morality, both presented as natural traits.

More specifically, Demosthenes presents Aeschines as an outsider of servile
status by descent: eleutheros ek doulou (Dem. 18.131),>* whose transition from servile
to citizen status was a recent development. His patronymic and metronymic are
ridiculed and despite the convention of not naming Athenian women in court,> his
mother is depicted as a prostitute of servile background and is named as Empousa, a
name borne by prostitutes, before the alleged change of her name to Glaukothea.>® The
rhetorical depiction of Aeschines’ origin and servile descent serves as the foundation
for the depiction of Aeschines’ anti-civic morality, as naturally deriving from his servile
status: despite the transition from servile status to citizen status and from slavery to
freedom, Aeschines fails even to express his gratitude to the demos for this; instead he
has sold himself to a paymaster and accordingly has acted to the detriment of the city.
He is ungrateful and morally worthless because of his own, allegedly servile, nature,’
and only became rich as a result of his harmful activity towards the demos, by serving
the interests of the enemies of the city.>® These features construct an anti-civic identity,
the identity of an outsider whose morality stands in stark contrast with features of
citizen identity: servile descent as against free birth, corruptibility and treacherous
behaviour as against benefaction to the demos or at least favourable disposition to the
constitution. Aeschines’ ethos and disposition, his ungratefulness, corruption, and
treason would be features suitable, by nature, to a slave, not a citizen. Therefore, his
natural anti-civic morality and servile descent serve to mark his exclusion from the

citizen body and the absence of fundamental qualities inherent for citizens.

53 Cf. also Aesch. 3.169-170 cited on p. 6.

34 Cf. Lape 2010: 84-88.

55 For the general tendency to avoid naming respectable women, see Lewis 2002: 108-109.

56 Lape 2010: 43-44.

7 Cf, e.g., Dem. 24.124, Ober 1989: 270-279.

58 For the idea that certain political advisers prioritise their own interest (especially becoming rich
by questionable means) over the city’s interest as recurrent in the Demosthenic corpus, cf. 3.29,
13.20, 21.158, and Ex. 53.3.

Dike - 21 (2018): 19-47



37 lIfigeneia Giannadaki

The servile portrayal of Aeschines’ conduct, as a result of his descent, is further
illustrated by his servile upbringing and education.’® These aspects of his life are
explicitly articulated in terms which create an association of Aeschines with servile
status, not civic.’® The poverty of the family led him to perform some petty tasks in the
school where his father taught, which required physical labour rather than cultivation
of the mind: he was ‘grating the ink, sponging the benches and sweeping the classroom’
(Dem. 18.258). Aeschines’ life thereafter was of the same servile character: he assisted
his mother in her obscurely presented cult practices reading the service-book, while she
performed the ritual, and helping in general with the paraphernalia. Not even his
subsequent and mysterious enrolment in the citizen rolls (Dem. 18.261), the details of
which are notably evaded by Demosthenes, had any positive effect on his political
conduct: on the contrary, his political disposition is described as treacherous, suitable
for a slave, and entirely incompatible with a citizen’s disposition: Aeschines has served
the interest of the city’s enemies,’! showing a complete divergence from the ethos and
morality of the civic insiders, the citizens. The rhetoric of Aeschines’ estrangement
from the civic body and the questioning of the fundamental features of his civic identity
on a socio-political level are exploited here to create resentment and to arouse the
disapproval and indignation of the dikastai against him; he has been presented as hostile
to the demos and as an inherently servile man, with treacherous traits in stark contrast
with the definition of the democratic man, as defined by Aeschines himself.

At the same time, the rhetoric of the outsider serves as the best vehicle to draw
a line between the citizen body and the servile, ‘counterfeit’ citizens who have found
their way into the registers of the citizens, just as Aeschines has allegedly done, but
whose entire life was determined by their servile and dishonourable descent and
upbringing. Slaves were perceived as natural enemies of the democratic political order,
which kept them in their servile status. Thus, this depiction of his servile nature and
morality become strands of Demosthenes’ depiction of Aeschines as an outsider: he has
no share in the civic traits of a genuine Athenian citizen. Even though Aeschines’
depiction as a freed slave may not be trusted by the audience, on the level of ideology,

Demosthens exploits it as a valuable strategy to alienate him from the civic body,

¥ Dem. 18.258-261.
60 Dem. 18.258 oikétov taEtv, 00K Ehevdipov Tondog Exmv.
61 Dem. 18.265 dngp tdv &yOpdV memoritevoon mhvro.

Dike - 21 (2018): 19-47



The citizen and the ‘outsider’ 38

portraying him as a man of questionable origin and civic values, and thereby sustaining

his portrait of Aeschines’ naturally anti-democratic conduct in the course of the speech.

Treason and enmity to the city

Aeschines’ exclusion from the citizen group is a recurrent feature in the
reconstruction of his civic identity not only on account of his allegedly servile descent
and upbringing, but also in relation to his public conduct and policy. Demosthenes
provides other strands of his rhetoric of anti-civic identity in the case of Aeschines,
namely, his treacherous conduct and natural enmity towards the city.

To start with, Aeschines is presented (Dem. 18.291-293) as lacking fundamental
and inherent democratic features. In particular, he is denied a core civic virtue, loyalty

).02 Demosthenes further reviews Aeshines’ political conduct in

to the city (eunoia
comparison with the political conduct expected of an Athenian democratic citizen and
active political figure (a high profile subset of politically active citizens), and he
concludes that Aeschines never performed the expected civic duties.®® The catalogue of
duties and services to the city alludes to liturgies (e.g. trierarchy), magistracies which
entail management of external affairs (ambassador), and a range of posts related to
internal policy. But Aeschines has no public record of civic accomplishments to show.

Furthermore, Demosthenes goes so far as to portray him as an enemy of his own
city by shaping his anti-civic identity in terms of hatred of the city and treason. This
allusion to treason is a recurrent feature of his identity and Demosthenes presents it as
a natural disposition of Aeschines, physei.®* Physei suggests that this behaviour is part
of Aeschines’ very existence, which is incompatible with civic identity. In stark contrast
with the character of the man who supports the demos by nature, Aeschines is
committed to harm it by nature. The vivid narrative is intended to undermine the ethos
of the opponent and at the same time evades the need to present evidence in support of

the allegation made. Only ostensibly does Aeschines serve Athens and respects its laws;

2 Dem. 18.291 ody d¢ v gbvovg... 00dev Opoimg Eoye Toig GANOLG.

6 Dem. 18.311.

6 Dem. 18.137 ovtog avtdC OIFPYE TH PVOEL KOTAGKOTOC Kol TOASMOG Tf motpidt. Demosthenes
provides examples of the private dealings of Aeschines with Philip’s spy, Anaxinos, in the
private house of a third party. The episode is set in an environment of secrecy; association with
the spy of the enemy turns Aeschines himself into a spy. For explicit references to Aeschines
as a traitor (prodotes), cf. Dem. 18.47, 61, 134. This treacherous behaviour is also described as
an inherent anti-civic feature in Dem. 19.310.

Dike - 21 (2018): 19-47



39 lIfigeneia Giannadaki

in reality, he is not acting for the benefit of the demos by his choice of policy. His
involvement in the city’s affairs is diametrically opposite to the conduct of the citizen
group. He does not have a share in the things at which the many rejoice or about which
the many are distressed. The emphatic contrast between ‘the many’ and the one who is
singled out, emphasises the estrangement of Aeschines from the citizen group, clearly
suggesting Aeschines’ hostility to the city.®®

This enmity to the city as a feature of Aeschines’ anti-civic ethos and morality
is further enhanced through his treacherous behaviour, acting as a hireling of Athens’
enemies. Instead of serving his own homeland, as a genuinely active citizen would do,
he hired himself out to the enemy of the city.®® As a result, through his opportunistic
speeches before the demos to offer his advice, he maliciously attacks fellow citizens,
or his advice causes harm to the entire city.®’ In short, Aeschines fails as an adviser and
public speaker and his political actions define him as a treacherous enemy of Ais city.

Aeschines is a common enemy, not merely Demosthenes’ personal enemy: this
is illustrated not only by his natural hostility to the people (as Demosthenes alleges)
and political conduct, but also by his failure to fulfil a fundamental duty of the
democratic citizen (Dem. 18.124-125): he refrained from exercising his judicial rights
by indicting alleged offenders against the city and thereby failed to act for the benefit
of the people, who are cleverly identified with the current audience (Vngp tovT®V).%®
As a result, the dikastai have become an injured party, as a representative group of the
injured demos. Demosthenic rhetoric attempts to suggest that the dikastai are not a
neutral party in this trial, but an interested party, as recipients of Aeschines’ hatred, and
they are accordingly invited to treat him as a common enemy of the city,% (cf. Aesch.

3.168-170, cited above).

65 Dem. 18.292 xoi pr tf tpoarpécel 1@V Kowv@dv &v Td TV Evavtiov pépet tetdydat: 8 o vovi

TEMOMKDOE €1 POVEPAC,

Dem. 18.307 pobmdcavta 8™ adtov Toig Evavtiolg, Tovg VaEp TV EXOPAV KaPOVG AVTL TAV TG
matpidog Bepamedey.

Dem. 18.309 cougopdav 8¢ T@ TuyOVTL TAV TOATGV KOl KOV aicyuvny.

18.124 motepdv o€ Tic, Aloyivn, Tiic TOAemg &xOpov fi EuoV stvan @fi; &uodv Sfjov dti. £10° oD
pgv fv map’ &uod Siknv katd Tovg vopoug dep tovtmv Aafely, sinep ndikovv, dEéhetmec, v
T0ic £0BOVaIG, v TOAC YpaQoic, v Tai dAkaig kpiceow: [125] o0 & éyd pév a8@dog émact, Toic
vouo1g, T® xpove, T Tpobeopig, T® kekpioBot mepl TAVTOV TOAAAKIG TPOTEPOV, TM UNOENDOTOT’
€€edeyyBfvar undev LA AdKAV, Tf] TOAEL 6 1| TALOV 1j EAaTTOV AVAyKT TV Y€ dNUOGiY
TEMPAYUEVOVY PETEIVAL THC SOENG, &vTadd’ dmvTiKac; Spa ) ToVTOV pgv &x0pd¢ fS, pol 88
npoonotfj. Cf. Dem. 22.66 for the same argument.

Along similar lines, see Yunis 2001: 182.

66

67
68

69

Dike - 21 (2018): 19-47



The citizen and the ‘outsider’ 40

2. The reconstruction of the identity of the ‘internal outsider’ as an oligarch. The

dynamics of private life and public conduct: Dem. 22

Another aspect of the rhetoric of the outsider, from the perspective of the
prosecution, is the rhetoric of enmity against the democracy through the display of anti-
democratic conduct and ethos, which comes in stark contrast with the defining features
of the demotikos man, whom we discussed earlier. Whereas in cases of alleged treason
the traitor presents an existential threat to the city, the oligarch presents an existential
threat to the democracy. Androtion is presented as an ‘internal outsider’: he is an insider
who allegedly threatens the democracy from within. But Athenian citizens had a natural
interest in the protection of democracy, unlike non-Athenians, and this is a
commonplace (topos) in extant oratory more generally.’®

Besides the legal arguments in support of the case, roughly the second half of
the speech is devoted to Demosthenes’ non-legal argumentation (Dem. 22.42-78), the
political conduct (politeuesthai) of Androtion, including his service as a tax-collector,
his policy, and ethos. The depiction of Androtion as an outsider is attempted in a review
of his political actions, politeumata.” First, he deposed Euktemon, the prosecutor, from
his office which was filled by lot, while he appointed himself by decree to fill the
vacancy, an action which is explicitly presented as anti-democratic. The deposition is
vividly described with terms fitting treason and the overthrow of the democracy:
Demosthenes is using katalysis (dismissal/dissolution)’? to emphasise the deposition of
an official selected by the people. Kalalysis is never used for the appropriate
termination of an office in Demosthenes” and has significant implications for the
political ideology exploited in the speech and the depiction of Androtion as an anti-
democratic and, specifically, an oligarchic plotter. Furthermore, Androtion’s excessive
power is stressed in relation to his role in political life as a public speaker in the

Assembly. In the Assembly, ‘holding you [the citizens] in his power with his

70 See Volonaki 2014: 181; Worman 2008: 270; Yunis 2001: 187.

T Dem. 22.47, cf. 22.3 odtog dnpocig memolTevpévoc ovk OAly” dudc EPAayey, 22.69
nemolitevtor. For the same rhetorical strategy cf. Dem. 21.142, 148-177, an attack against
Meidias’ public record and his alleged hostility to the democratic city.

Dem. 22.48. The precise offence is never stated, but the implication is that Androtion made a
formal complaint against Euktemon, apparently before the Assembly for embezzlement.

3 Cf,eg., Thuc. 2.15.2., LSJs.v. AL

72

Dike - 21 (2018): 19-47



41 Ifigeneia Giannadaki

promises’’*

and he managed to depose Euktemon, possibly alleging that the latter
embezzled money.

This rhetoric of reconstructing the anti-civic identity of the outsider is further
developed by a vivid narrative of Androtion’s conduct as office-holder. Androtion is
heavily criticised for his harsh methods of collecting arrears of property tax, which
allegedly violated democratic procedures and were detrimental for the democratic ethos
of the polis: he entered the houses of individuals who are identified with the current
dikastai,” and exercised physical power and abuse towards his fellow citizens as if
his motive was not tax-collection but hatred towards the demos.”® The intense repetition
of the second person of the pronoun (Vuetépag) articulates the terms of the antithesis
between the citizens as a solid group and the outsider who abuses his power in the
democratic city to harm the demos. Thus Androtion is dissociated from the ethos of the
démotikos citizen and precisely that of the high-profile political figure, and he is
estranged from the citizen group because of his employment of oligarchic methods and
his (alleged) preference for oligarchy more generally.”’

Androtion’s anti-civic identity is also developed through another strand, his
private conduct, specifically, his engagement with prostitution, an activity that was
incompatible with democratic participation and the exercise of certain civic rights.
According to the law’® a citizen who had prostituted himself was banned from speaking
before the Assembly and the Council, the core decision-making bodies of the
democratic polis. As Demosthenes suggests, the lawgiver established these sanctions
because he considered prostitution entirely incompatible with the democratic
constitution, since prostitutes are extremely hostile to democracy which depends on the
private individual to expose their disgraceful actions.” For that reason, citizens who
have prostituted themselves, depriving themselves of fundamental democratic

participation in the Assembly and Council, naturally favour oligarchic regimes, in

7 Dem. 22.49. The expression toig Vmocyicectv katéywv is unusual and has implications for his

control of the démos.

Dem. 22.50 y" émi 1a¢ DpeTépoc oikiag/domep 0 1d v Edktipovoc &xBpov &mi Tadt’
EMBDV, GAAG 610 TNV DUETEPAV.

Cf. Dem. 22.47, 51, 52 for Androtion’s enmity towards the democracy and his tyrannical

75

76

conduct.
77 Dem. 22.51.
8 Dem.22.21.

7 Dem. 22.31 AL 00 00T éomovdacey, GAAY TodT’ dmelney Drdp VUMV Ko T ToATElaG. det

vap, €1 T0i¢ aioypdC PEPLOKOGY AMACHY OLGAV EVOVTIOTATNY ToMTelay &v 1) Tioty EEeoTt
Aéyewv takeivav Oveion.

Dike - 21 (2018): 19-47



The citizen and the ‘outsider’ 42

which those who have the power are less likely to be denounced for their illegalities.°
Thus private life and conduct are presented in direct relation with civic life and, in
particular, Androtion as a former prostitute is inherently hostile to democracy. The
allusion to Androtion’s prostitution later in the speech makes the point that such
shameful private conduct is an element of his very nature as well as the result of his
education.

The idea of natural hostility to the city and constitution that was observed in
Dem. 18 as an inherent trait that singles out Aeschines as an outsider and shapes his
anti-civic nature, is also used in Dem. 22 along the lines of natural disposition.®!
Androtion has no share (o0 petéyet 1 eOoet 0voe T Taudeiq) by nature and breeding
in the values and democratic features that all the citizen body naturally shares; he has
always acted against the laws and the customs of the city, ‘which must be preserved by
you’, the dikastai. Androtion’s character fails to qualify as democratic. Anti-democratic
characteristics are portrayed as an inheritance and conveyed by the narrative that relates
the allegedly unpaid debt of Androtion’s father and his subsequent escape from prison
before paying it off. Instead of inheriting democratic features, Androtion inherited
(KAnpovopov yap oe kobicms’ 6 vopoc Th¢ dripiog T Tod motpdc)®? anti-civic
behaviour in the form of unpaid debt and atimia, hereditary exclusion from the political
life, namely speaking and making proposals before the Assembly and the Council.
Thus, the person whose father has been punished by the democratic city is likely to
become equally inimical to the democracy, just as Androtion did. Similarly, a man who
has prostituted himself, who sold his body to another man, is likely to sell the city’s
interest to her enemy, t00.%

But Androtion, the ‘outsider’, is not only estranged from the civic body and the
democratic government; his conduct is further vividly compared with the atrocities of
the oligarchic regime of the Thirty regarding their treatment of citizens. This

comparison suggests that Androtion’s conduct was more detrimental to the city than

80 Dem. 22.31 fide1 ydp, fidet 10i¢ cicypdS PePLokdcty Gmac®dy ovoay EvavTioTdtny mtolteioy &v

I miiow EEgott Aéyewy Taketvov Oveldn. ot & abt Tic; Snpoxpatia. Dem. 22.32 moAkd yop v
TOV dfjpov O avT@V vayBEvT’ EEapaptely, Kakeivoug ftotl kataAidoal ¢’ Gv mewpdobat To
napdmay tov Sfipov (&v yap toic dlyapyioic, o0d’ v Aoty ET° AvSpotinvag Tiveg oicyiov
BeProkdtec, 00K £0TL AEYELV KAKAC TOVG GpYovTag). ..

Dem. 22.57-58, just as Aeschines is excluded from the citizen body (see section II.1 above),
there is emphasis on the undemocratic and unfitting nature of Androtion as a result of his
prostitution.

8 Dem. 22.34. Cf. Aristogeiton (Dem. 25.32) for the same argument with Lape 2010: 75-76.

8 Cf. Aesch. 1.29 and Dover 1974: 298 f.

81

Dike - 21 (2018): 19-47



43 lIfigeneia Giannadaki

that of the Thirty.3* Although the comparison is hardly accurate in its historical details,
the point is emphatically made and aims at arousing the pathos, resentment and anger
of the dikastai by narrating Androtion’s excessive brutality against his fellow citizens,
both physical and verbal.®> The person and honour of citizens (timé) were legally
protected: corporal punishment was banned for citizens and an insult against a citizen
could be prosecuted by public procedures (e.g. graphé hybreos). Therefore, Androtion
violated the laws which define Athenian civic status and protect the citizen body and
honour, and treated his fellow citizens as slaves, isolating himself from the civic body,
while he was serving as a public official in a democratic city.®® Androtion’s political
conduct alienates him from the civic body to the point that his treatment of fellow
citizens would still be outrageous, even ‘if you confessed, Athenians, that this was a
city of slaves not of men who claim rule over others, you would not have tolerated his
insults, which he employed throughout the Agora for both metics and Athenians’.%’

His oligarchic conduct becomes more emphatic with the description of the
potential reactions of the citizens trying to escape on the roof to a neighbour’s house or
hide under the bed to avoid being arrested for their debts. Moreover, these actions
would be taking place before the eyes of their freeborn wives:® the detail is remarkable
as it presents Androtion’s conduct not only as illegal, but also as disgraceful for a free
citizen and his #imé (honour), which went hand in hand with his civic status.
Demosthenes aims to alienate his opponent from the audience: the dikastai become an
interested party rather than an objective dikastic panel, and conviction is suggested as
the fitting penalty for a man who has harmed the democratic ethos of the city and
violated and abused its laws.? The dikastai must acquit those who imitate the ethos of
the city and preserve it, while those who harm it must be punished and hated, as
Diodoros’ argument goes. He even suggests that the dikastai themselves are responsible
for setting the examples for imitation, as they are being judged, in their turn, by the
people for their verdicts.

Finally, it should be noted that the construction of the outsider in Against

Aristocrates 1s quite different from the narratives explored in this section, in that the

8 Dem. 22.52.
8 Dem. 22.61.
8 For citizens immune to corporal punishment, see Kamen 2013: 99.
87 Dem. 22.68.
8 Dem. 22.54.
8 Dem. 22.64.

Dike - 21 (2018): 19-47



The citizen and the ‘outsider’ 44

speech focuses not on Aristocrates and his civic identity but on a real outsider,
Charidemos, in order to show that he is not worthy of the honour that Aristocrates’
decree prescribed for him (Dem. 23.144-195). Unlike the other graphé paranomon
cases, which focus on the exclusion of a citizen from the citizen body, through shaping
his anti-democratic identity (personal or political conduct incompatible with the
democracy), this speech is especially concerned with the unworthiness of the honorand
(Dem. 23.100-143), not the defendant. This may well relate to the fact that the
preliminary decree (probouleuma) had lapsed and the defendant was not liable to
punishment.”® Aristocrates’ civic identity is only portrayed obliquely: he is not acting
for the benefit of the city, having proposed an allegedly detrimental decree for an
allegedly unworthy foreigner.”! The construction of his anti-civic identity is especially
blurred and is only manifested in relation to the decree: Aristocrates’ decree is
detrimental to the city and conviction in this case is presented as the just and
advantageous verdict. Demosthenes criticises contemporary political figures (Dem.
23.201), the rhétores, who readily make awards of citizenship—which are no longer
adequately valued by the recipients—to non-Athenians, essentially selling the honours
and grants of the Athenians to satisfy their own interests. Although the targets of the
harsh attack are contemporary political figures, Aristocrates can only implicitly be

included in this group.®?

Conclusion

Demosthenes’ speeches written for cases of graphai paranomon (Dem. 18, 22,
and 23) offer a variety of means for reconstructing civic identity and the persona of the
internal ‘outsider’ from the perspective of the prosecution and the defence. With
Aeschines’ definition of the démotikos citizen by nature as our starting point, we have
explored strands of the rhetoric of civic identity used by Demosthenes to align himself
with the dikastai in Dem. 18 and to offer a portrayal of the exemplary public-spirited,

loyal, democratic citizen/public speaker (rhéetor) and adviser (symboulos). Along

% Dem. 23.92 and Giannadaki 2014: 21-22.

o1 Dem. 23.192 dewva moiglv avtodg fyoduot, 194-195. Charidemos may well be considered as an
outsider, since he was a citizen by decree, of doubtful loyalty to Athens.

%2 Cf. MacDowell 2009: 205-206.

Dike - 21 (2018): 19-47



45 lIfigeneia Giannadaki

similar lines, Euktemon (Dem. 22) and Euthycles (Dem. 23) shape their civic
credentials and personae favourably, albeit more obliquely compared to Demosthenes’
civic identity in his speech for the defence of Ctesiphon. In contrast with these
democratic representations of ‘self’, the prosecution speeches focus on the
reconstruction of the identity of the political ‘outsider’. Unlike the qualities and
morality of the true citizen, the ‘outsider’ has no share in natural democratic qualities,
loyalty and public-spiritedness. On the contrary, they are described by the rhetoric of
treachery, corruption and natural or inherited enmity to the demos (Dem.18, Dem. 22);
their democratic credentials and conduct are severely questioned on account of their
private and public conduct (Dem. 22) or else their supposedly servile descent and
upbringing class them as ‘servile’ outsiders (Dem. 18). These opposing reconstructions
of citizen and outsider are designed to depict Athenian citizens, who are eager to align
themselves with the demos and their activity with demos’ best interest, while
demonising their opponents in these trials as ‘outsiders’, by challenging their
democratic credentials and their loyalty to the city. The recurrence of this rhetoric in
these politically charged speeches, where the stakes were high, and actual removal from
the citizen body was a reality by means of a severe penalty which could lead to atimia
(loss of citizen rights) or even death, suggests that the audiences were receptive to the
rhetoric of identification of the litigant with the democratic citizen and by extension,
with the demos, as represented by the respective court panels. The rhetorical shaping of
civic and anti-civic identity respectively in both speeches for the prosecution and the
defence reveals the dynamics of this strategy in terms of appealing to the democratic
ideology and morality of the dikastai as Athenian citizens themselves, and stirring up
their emotions, favourable for the speaker and unfavourable for the opponent (such as
anger or fear). The rhetoric of civic identity capitalises on the ideological anxieties and
prejudices of the dikastai when questions of servile morality, oligarchic conduct, and
treacherous public actions are associated directly or more obliquely with the opponent,
the outsider. On the other hand, the identity of self is depicted in line with the
democratic conduct and morality that is inherent in genuine citizens of Athenian
descent who are naturally favourably inclined to the city and the interests of the people,
from the very basic level of the active citizen to the highest subset of the citizen group,
the public speaker (rhétor) and political adviser (symboulos). Litigants found it useful
to alienate and estrange their opponents from the civic group on the level of civic

ideology, with the aim of winning a favourable verdict in cases that concerned illegal

Dike - 21 (2018): 19-47



The citizen and the ‘outsider’ 46

legislation. The study of the graphé paranomon speeches in the Demosthenic corpus
suggests that, besides the shaping of civic identity on the grounds of birth and ancestry,
the rhetoric of identity could be manifested through various other strands, hereditary
and non-hereditary features (‘servile’ upbringing and education) as well as public

conduct (politeuestai) and morality.

Works Cited

Blok 2014 = J. Blok, Review of S. Lape, Race and Citizen Identity in the Classical
Athenian Democracy, New York Cambridge University Press 2010, Mnemosyne 67
(2014), 869-873.

Blok 2017 =1J. Blok, Citizenship in Classical Athens, Cambridge University Press 2017.
Carey 2000 = C. Carey, deschines, University of Texas Press 2000.
Carey 2017 = C. Carey, Democracy in classical Athens, London: Bloomsbury 2017.

Cook 2009 = B. Cook, ‘Athenian Terms of Civic Praise in the 330s: Aeschines vs.
Demosthenes’, GRBS 49 (2009), 31-52.

de Ste Croix 2004 = G. E. M. de Ste Croix, Athenian democratic origins and other
essays, Oxford University Press 2004.

Dover 1974 = K. J. Dover, Greek Popular Morality in the Time of Plato and Aristotle,
Oxford: Blackwell 1974 (19942).

Giannadaki, 1. (forthcoming) A Commentary on the Speech of Demosthenes, Against
Androtion, Oxford University Press.

Giannadaki 2014 = I. Giannadaki, ‘The Time limit (prothesmia) in the graphé para-
nomon’, Dike 17 (2014), 15-34.

Harvey 1985 = D. Harvey, ‘Dona ferentes: some aspects of bribery in Greek politics’,
in Cartledge, P. and de Ste Croix, G.E.M. (eds.) Crux.: Essays in Greek History Pre-
sented to G.E.M. De Ste Croix on His 75th Birthday, London 1985, 76-117.

Kamen 2009 = D. Kamen, ‘Slave Invective in Classical Athens’, Scripta Classica Is-
raelica 48 (2009), 43-59.

Kamen 2013 = D. Kamen, Status in Classical Athens, Princeton University Press 2013.

Lape 2010 = S. Lape, Race and Citizen Identity in Classical Athens, Cambridge Uni-
versity Press 2010.

Lewis 2002 = S. Lewis, The Athenian woman: an iconographic handbook, London
2002.

Loraux 1986 = N. Loraux, The invention of Athens: the funeral oration in the classical
city, Harvard University Press 1986.

Dike - 21 (2018): 19-47



47 lIfigeneia Giannadaki

MacDowell 2009 = D. M. MacDowell, Demosthenes the Orator, Oxford University
Press 2009.

Mader 2007 = G.J. Mader, ‘Foresight, Hindsight and the Rhetoric of Self-fashioning in
Demosthenes’ Philippic Cycle’, Rhetorica 25 (2007), 339-360.

Manville 1994 = P. B. Manville ‘Toward a New Paradigm in Athenian Citizenship’, in
Boegehold A. and Scafuro, A. (eds.) Athenian Identity and Civic Ideology, Baltimore:
John Hopkins University Press 1994, 21-33.

Ober 1989 = J. Ober, Mass and Elite in Democratic Athens: Rhetoric, Ideology, and
the Power of the People, Princeton University Press 1989.

Patterson 2005 = C. Patterson, ‘Athenian citizenship law’ in Gagarin, M. and Cohen,
M. (eds.), The Cambridge companion to ancient Greek law, Cambridge University
Press 2005, 267-289.

Rubinstein 2000 = L. Rubinstein, Litigation and cooperation: supporting speakers in
the courts of classical Athens, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2000.

Rubinstein 2004 = L. Rubinstein, ‘Stirring up dicastic anger’ in Cairns, D. and Knox,
R. (eds) Law, Rhetoric, and Comedy in Classical Athens: Essays in Honour of Douglas
M. MacDowell, Classical Press of Wales 2004, 187-203.

Rubinstein 2013 = L. Rubinstein ‘Evoking anger through pity: portraits of the vulnera-
ble and defenceless in Attic oratory’, in Chaniotis, A. and Ducrey, P. (eds) Unveiling
emotions 1. emotions in Greece and Rome: texts, images, material culture, Stuttgart:
Franz Steiner Verlag 2013, 136-165.

Seratim 2017 = A. Serafim, Attic Oratory and Performance, London: Routledge 2017.

Taylor 2001 = C. Taylor ‘Bribery in Athenian Politics, Part II: Ancient Reactions and
Perceptions’, G&R 48 (2001), 154-172.

Usher 1993 = S. Usher, Greek Oratory: Demosthenes, On the Crown, London 1993.

Volonaki 2014 = E. Volonaki, ‘Owoyévela, katoymyn kot TOATIKY Aowdopia otnyv
Khoow ABnva’, in Athanasaki, L., Nikolaidis, T. And Spatharas, D. (eds) lIoiwtixog
Plog kar Onuociog A0yos OtV EAANVIKN OpYOIOTHTO. KOI GTOV OlOQYMTICUO: UEAETES
agiepouéves amny lodvva I'azpopovwidxn, University of Crete Press 2014, 167-199.

Yunis 1996 = H. Yunis, Taming the Democracy: Models of Political Rhetoric in Clas-
sical Athens, Cornell University Press 1996.

Yunis 2001 = H. Yunis, Demosthenes, On the Crown, Cambridge University Press
2001.

Yunis 2005 = H. Yunis, Demosthenes. Speeches 18 and 19, University of Texas Press
2005.

Wankel 1976 = H. Wankel, Demosthenes, Rede fiir Ctesiphon iiber den Kranz,
Heidelberg 1976.

Worman 2008 = N. Worman, Abusive mouths in classical Athens, Cambridge
University Press 2008.

Dike - 21 (2018): 19-47






Annabella Oranges

Nicomaco a processo?

Abstract

Il presente contributo offre una ricostruzione globale del processo che Nicomaco, uno
dei funzionari preposti alla procedura di revisione e ripubblicazione legislativa che ebbe
luogo ad Atene a cavallo fra la fine del V e il principio del IV secolo, subi alla fine
dell’anno 399/8 a.C.: muovendo dall’esame dell’orazione lisiana Contro Nicomaco,
I’unica testimonianza su questa vicenda giudiziaria, esso consta di due parti. Nella
prima sezione, accanto alle caratteristiche formali del testo lisiano, vengono discussi i
dettagli procedurali dell’azione giudiziaria e viene avanzata I’ipotesi che il processo a
Nicomaco sia sorto dal suo rendiconto di fine mandato. La seconda sezione é invece
dedicata al tema dell’incarico ricoperto da Nicomaco e a quello del capo d’accusa:
mediante un confronto fra I’orazione lisiana ¢ le altre fonti epigrafiche e letterarie, con
particolare attenzione al decreto di Tisameno, conservato dall’orazione andocidea Sui
misteri, viene avanzata 1’ipotesi che Nicomaco sia stato portato a processo con I’accusa
di aver causato un danno al patrimonio della citta per via di presunte inadempienze
relative alla trascrizione delle leggi, da lui svolta non gia in qualita di anagrapheus,
bensi di nomothetes.

This paper gives a comprehensive reconstruction of the trial that Nikomachos, one of
the officials in charge of the revision and republication of laws that took place in Athens
between the end of the V and the beginning of the IV century, underwent at the end of
the year 399/8 BC. Starting from the analysis of Lysias’ Against Nikomachos, the only
source on this judicial case, the paper consists of two parts. The first section, next to the
analysis of rhetorical features of the Lysianic text, discusses the procedural details of
Nikomachos’ trial and argues that it arose from the accounting at the end of his term of
office. The second section focuses both on the kind of the task performed by
Nikomachos and on his charge. The comparison among Lysias’ speech and other
epigraphic and literary data, with special attention to the Teisamenos’ decree preserved
by Andocides’ On the Mysteries, provides for the hypothesis that Nikomachos was
brought on trial on charge of damage to the city’s estate because of alleged failures in
the laws’ transcription that he carried out not as anagrapheus, but as nomothetes.

! Ringrazio la Prof.ssa C. Bearzot e il Prof. A. Maffi per aver discusso con me i nodi pit intricati
e rilevanti del testo e per i preziosi suggerimenti datimi al riguardo; un ringraziamento va anche
all’anonimo revisore di “Dike” per le sue utili osservazioni. La responsabilita dei contenuti del
presente articolo, in ogni caso, resta mia.

Dike - 21 (2018): 49-86



Nicomaco a processo 50

Introduzione

La vicenda giudiziaria che vide imputato Nicomaco, uno dei funzionari preposti
alla procedura di revisione e ripubblicazione delle leggi ateniesi fra il 410 e il 3992, &
un tema che non manca di presentare ancora qualche zona d’ombra. Il caso, che rientra
nella ben pit ampia cornice storico-istituzionale della ripubblicazione legislativa che
ebbe luogo ad Atene fra la fine del V secolo e il principio del IV, pone infatti a tutt’oggi
molteplici interrogativi prima di tutto sul piano retorico, per la natura stilistica e
compositiva della trentesima orazione lisiana, unica fonte diretta sul processo; poi sul
piano procedurale, in relazione al tipo di procedura impiegata nel dibattito processuale,
un tema questo fortemente discusso dalla critica; infine sul piano storico-istituzionale,
essendo stato il caso di Nicomaco impiegato per tentare di definire le competenze dei
funzionari preposti alla ripubblicazione delle leggi (avoypoeeic € vopoBétar), nonchg,
piu in generale, per comprendere il presunto bilanciamento delle funzioni fra i
magistrati e le figure di cui Nicomaco, in quanto expert in Athenian Law, sarebbe stato,
gia secondo S.C. Todd, un esponente di spicco e che P. Ismard ha definito come les
experts, contrapponendoli ad una démocratie composta di non esperti di diritto®. E
sembrato dunque opportuno riprendere in considerazione il tema, specie alla luce del
rinnovato dibattito sul decreto di Tisameno che, come si vedra, offre degli spunti di
riflessione non irrilevanti ai fini della comprensione del caso contro Nicomaco e, piu in
generale, della procedura di revisione e ripubblicazione legislativa. Accanto alla
ricostruzione della vicenda processuale nei suoi aspetti procedurali, il presente
contributo intende offrire una proposta di interpretazione del caso coerente con le
testimonianze in nostro possesso, verificando, al contempo, se I’azione giudiziaria
contro Nicomaco debba essere considerata un processo promosso dai non-tecnici del
diritto contro I’esponente di una casta di tecnici oppure Se, come appare piu probabile,
esso sia stato esclusivamente frutto della contestazione di inadempienze commesse da

un normale cittadino nell’esercizio delle funzioni magistratuali cui era stato preposto.

2 L’analisi del contesto storico-politico, delle ragioni che indussero gli Ateniesi a operare la
revisione del proprio corpus legislativo e delle modalita in cui la revisione ebbe luogo sia in
occasione del 410 che in occasione del 403, rappresentano un argomento troppo vasto per essere
adeguatamente trattato in questa sede. Per una bibliografia sulla revisione delle leggi ad Atene,
argomento ampiamente trattato dai moderni, si rimanda ai seguenti studi: Hignett 1952, 299-
305; Harrison 1955; MacDowell 1962, 194-199; MacDowell 1978, 46-48; Clinton, 1982;
Ostwald 1986, 395-412 e 497-524; Natalicchio 1990; Robertson 1990; Rhodes 1991; Hansen
2003, 161-177; Shear 2011, 70-111 e 227-262; Carawan 2013, 21-65.

3 Todd 1996, 130-131; Ismard 2014; Ismard 2015, 109-110.

Dike - 21 (2018): 49-86



51 Annabella Oranges

Prima di iniziare con I’analisi del caso, mi sembra opportuno riassumere gli
avvenimenti, per come essi emergono da Lys. 30. Nicomaco, uomo dai natali oscuri e
presumibilmente umili, figlio di un ex schiavo e apparentemente ammesso tardi alla
cittadinanza, si era distinto per le proprie capacita di segretario tanto da essere nominato
commissario per la trascrizione delle leggi due volte: la prima in occasione della
revisione legislativa dopo il colpo di stato dei Quattrocento e la seconda a seguito della
restaurazione della democrazia dopo la caduta del regime dei Trenta. A seguito di
quest’ultimo incarico e di presunte irregolarita riscontrate nel bilancio del suo esercizio,
Nicomaco venne condotto a processo con capi di imputazione differenti, dall’arbitrario
prolungamento della sua carica, alla mancata presentazione del rendiconto di fine
mandato, all’alterazione dei testi delle leggi in cambio di denaro, fino alle modifiche
arbitrarie delle leggi sulle cerimonie religiose, che avrebbero contribuito a mettere

ulteriormente in ginocchio le gia precarie finanze ateniesi.

Lys. 30 e la questione procedurale

La trentesima orazione di Lisia rappresenta 1'unica fonte sulla vicenda
processuale contro Nicomaco e, piu precisamente, ne costituisce il discorso di accusa.
Questo testo si distingue dal resto del corpus lisiano per lo stile, meno chiaro e conciso
degli altri discorsi, tanto da aver indotto gli antichi a dubitare della sua autenticita®. Se
al giorno d’oggi la paternita lisiana dell’orazione sembra un dato ormai acquisito®, sono
altre le caratteristiche che hanno alimentato il dibattito sul testo, a cominciare dalla
struttura argomentativa, apparsa ai moderni vaga e poco stringente: € per questo motivo
che, a partire dagli inizi del XX secolo, la critica ha considerato Lys. 30 un’orazione

mutila dell’inizio o epitome di un testo pit ampio®. Oggi si & per lo pitl inclini a ritenere

4 Cf. Harp. s.v. dmBols.

5 Cf. Lamb 1930, 611; Albini 1955, 267; Todd 1996, 101-102; Medda 2000%, 353; Carey 2007.
Thalheim 1910, XIX. L’ipotesi che Lys. 30 sia un epilogo deve essere invece senz’altro esclusa
in virtu dell’intervento di testimoni in Lys. 30. 20, giacché 1’epilogo, pur considerato una
particolare forma di deuterologia (cf. Meier-Schémann-Lipsius 1883-1887, 921), non prevedeva
la citazione di prove a sostegno dell’argomentazione (cf. Lys. 28 e 29, per due esempi di epiloghi

Dike - 21 (2018): 49-86



Nicomaco a processo 52

che si tratti di una deuterologia’, ossia di un discorso di supporto all’accusa (0,
viceversa, alla difesa), impiegato per integrare e approfondire le argomentazioni
principali o per attirare I’attenzione dell’uditorio su argomenti particolarmente
rilevanti, meritevoli di una trattazione separata®. Quest’ipotesi non & priva di rilevanza
anche per I’analisi dei contenuti del discorso e del tipo di procedura impiegata contro
Nicomaco e permette di comprendere come mai la presentazione degli argomenti
sfugga, di primo acchito, ad un inquadramento ben preciso: se, com’¢ altamente
probabile, Lys. 30 €& una deuterologia, va da sé che I’accusa doveva essere
necessariamente completata dall’intervento degli altri attori e cid0 renderebbe
perfettamente comprensibile non solo perché il testo contenga dettagli procedurali poco
precisi, ma anche perché presti attenzione solo a quelle accuse che I’autore della
deuterologia riteneva rilevanti, ma che rappresentavano solo una parte dell’intera
strategia argomentativa®. E per questa motivazione che le affermazioni lisiane vanno
accolte con la debita cautela: il discorso consente di mettere a fuoco solo una parte degli
argomenti impiegati contro Nicomaco: ecco perché, ai fini della comprensione globale
del caso, é risultato indispensabile confrontare il testo lisiano con le altre fonti letterarie

e documentarie in Nostro possesso.

lisiani). Diversamente, la partecipazione dei testimoni alla deuterologia era ammessa, benché
non obbligatoria (cf. Isocr. 21).

! Cf. Thalheim 1903.

8 Lys. 30 condivide alcuni tratti con Lys. 15, una delle due deuterologie di cui si compone 1’accusa
contro Alcibiade il giovane: ambedue i testi sono infatti caratterizzati da una certa brevita e da
una riproposizione dei punti salienti dell’accusa tanto veloce da suggerire che si tratti di una
ricapitolazione degli argomenti piuttosto che di un’esposizione vera e propria. Anche
analizzando la struttura di Lys. 30 emerge ’assenza di una vera e propria diqynotig, il che rende
altamente probabile che I’esposizione estesa e sistematica delle argomentazioni doveva essere
gia stata realizzata da un altro parlante e che, diversamente, I’accusatore che pronuncia Lys. 30
si sia concentrato solo su una sezione particolare degli argomenti; ancora, 1’estensione della
Contro Nicomaco non & compatibile con quella dei discorsi solitamente pronunciati
dall’accusatore principale, specialmente alla luce del fatto che, trattandosi di un’azione pubblica,
il processo avrebbe dovuto occupare I’intera giornata. Del resto, € lo stesso parlante che dimostra
di non agire da solo, ma di far parte di un gruppo piu esteso di accusatori (Lys. 30. 1 e 34): a
questo proposito non osta il fatto che Lys. 30 sia stata scritta per 1’accusatore principale, perché,
in seno alla discussione in tribunale, era possibile che si verificasse un’inversione fra le parti per
cui il ouvfyopog avrebbe presentato ’accusa principale, mentre 1’attore principale avrebbe finito
formalmente per offrire un contributo all’accusa (cf. Rubinstein 2000, 25 ¢ 38, che riprende a sua
volta Blass 1887, 446; Carawan 2013, 235 n. 5; contra Todd 1996, 114).

o Non & possibile escludere che Lys. 30 ci sia stata trasmessa in questa forma proprio perché
questa sezione dell’accusa comprendeva gli argomenti piu rilevanti per contenuto ed era dunque
degna di esser preservata: del resto la rilevanza argomentativa ¢ la principale ragione per cui ci
sono pervenute le deuterologie che, in quanto discorsi di supporto e talora vertenti intorno a
motivazioni di carattere personale, sarebbero diversamente andate perdute (cf. Meier-Schémann-
Lipsius 1883-1887, 925).

Dike - 21 (2018): 49-86



53 Annabella Oranges

Prendendo le mosse dalla questione procedurale, vale la pena notare innanzitutto
che la tradizione manoscritta assegna concordemente a Lys. 30 il titolo di Kata
Nioudyov ypappotémg evbuvav katnyopio e cid suggerirebbe di considerare il testo
come discorso di accusa contro Nicomaco in relazione al suo rendiconto da segretario.
Se, diversamente dal passato®®, una parte della critica oggi ammette per Nicomaco il
ricorso ad una ypogm mepi tév edOuvavtt, un’altra parte della critica ha rifiutato il dato
della tradizione manoscritta, con argomenti che meritano di essere discussi,
ipotizzando, sulla base di riferimenti interni al testo, il ricorso ad una procedura diversa
dall’ebbvva. Mi riferisco prima di tutto a E.M. Carawan, il quale ha ritenuto che
Nicomaco sia stato perseguito con una sorta di ypoaen vopov un émitndeiov Beivan che
anticiperebbe la forma impiegata successivamente nel IV secolo'?. Questa
ricostruzione, che pur ha il merito di sottolineare 1'importanza della redazione del

calendario sacrificale nella strategia oratoria (Lys. 30. 17-21)3, reca un’aporia: accanto

10 11 titolo dell’orazione (Katd Nikopdyov ypoppoténg ebduvdv kotnyopia) compare gia nel piu

antico manoscritto del corpus lisiano, il Palatino Greco 88 (X), datato fra il tardo XII e il principio
del X111 secolo. Espunto da Thalheim, il titolo viene oggi accolto da Carey nella sua edizione di
Lisia (cf. Carey 2007, XII e 267).

1 Cf. Harrison 1955, 30; MacDowell 1978, 46; Rhodes 1991, 89; Blok 2017, 81.

12 Carawan 2010, 85-87.

13 Lys. 30. 17-21 rappresenta il cuore dell’accusa a Nicomaco in relazione al secondo mandato e
contesta all’imputato presunte inadempienze nella redazione del calendario sacrificale.
Comunemente definito “calendario di Nicomaco”, esso ¢ composto da tredici frammenti, ritrovati
nell’Agora, afferenti a due muri diversi per spessore e incisi in dialetto ionico su di un lato (lato
A) e in dialetto attico sull’altro (lato B): oltre ai resti di una legge trierarchica, i frammenti
testimoniano la trascrizione di riti tradizionali e di nuovi riti introdotti a seguito della restaurazione
democratica (cf. Lambert 2002 e Shear 2011, 241-245. Blok 2017, 81 ritiene che, al pari della
legge di Dracone, anche il calendario sacrificale doveva essere originariamente eretto nella stoa
basileios perché ricadeva sotto 1’autorita dell’arconte basileus). Sul lato A il calendario sacrificale
riporta un’ampia rasura, che ¢ stata ricondotta da parte della critica all’esito negativo del processo
contro Nicomaco: la stele, in alfabeto ionico, attesta infatti solo le spese legate ai riti tradizionali,
rivendicati dall’accusa in Lys. 30. 17-21, e questo deporrebbe a favore del fatto che le disposizioni
sui nuovi riti inserite da Nicomaco sarebbero state cancellate e sostituite da quelle antiche perché
I’imputato avrebbe perso la causa (Robertson 1990, 75 e Carawan 2010, 80-81). L’esito del
processo € a noi sconosciuto; Lys. 30. 21 cerca di provare che il calendario contenente i nuovi
sacrifici abbia dubbia validita e, attribuendone la responsabilita a Nicomaco, aggiunge che egli
diceva che avrebbe fatto cancellare le disposizioni inserite e contrarie al favore dell’uditorio. E
poco probabile perd che Nicomaco avesse facoltd di ordinare la cancellazione di un
provvedimento o, viceversa, piena discrezionalitd di aggiungerlo (cf. Dow 1960, 275): al
contrario, € molto piu probabile che cid potesse accadere una volta che si fosse conclusa
positivamente una ypaen vopov pn émtmdsov Ogivar (0 una ypaer, mapovopwmy) contro il
proponente della legge (o del decreto). E poiché Nicomaco era tecnicamente solo il trascrittore
dei provvedimenti, vi & da pensare che larasura non sia decisiva per concludere alcunché sull’esito
di Lys. 30 e che, al contrario, essa dipenda da altre ragioni che lo stato lacunoso delle fonti non ci
consente di precisare e che, pur attestandosi al piano della mera ipotesi, potrebbero esser
riconducibili all’esito di un indipendente procedimento a carico del proponente dei sacrifici il cui
inserimento ¢ attribuito da Lisia a Nicomaco. Poiché I’inserimento di nuovi sacrifici aveva causato
I’innalzamento della spesa pubblica, dietro 1’alterazione dell’iscrizione devono celarsi ragioni
economiche: cio rende probabile che 1’aggiunta, prima ancora di essere iscritta, sia stata

Dike - 21 (2018): 49-86



Nicomaco a processo 54

alla difficolta di accettare I’ipotesi un po’ evanescente del ricorso ad una ypaen vopov
un émtmdetov Ogivan che anticiperebbe in maniera non meglio precisata quella pit nota
di 1V secolo, va rilevato che questa procedura veniva esclusivamente applicata contro
il proponente di una legge. E vero, Lisia incolpa Nicomaco di aver prodotto leggi
svantaggiose per la citta, ma perché le avrebbe irregolarmente e illegalmente trascritte
e non perché ne fu il proponente: del resto, I’imputato viene qualificato come
avarypagedctt, dmoypapporedct® o vopobitmct®, ma non viene mai definito proponente.
Anzi, & piuttosto la strategia argomentativa lisiana che intende persuadere 1’uditorio del
fatto che Nicomaco abbia inserito sua sponte e illegalmente delle leggi non approvate
dai cittadini, ma vi sono tutte le ragioni di ritenere, come si vedra, che cio sia frutto di
una costruzione retorica. A questo proposito, mi sembra peraltro degno di
considerazione un passo che, pur citato da Carawan, non viene particolarmente
valorizzato. In sede di appello conclusivo, I’accusatore afferma di aver ricevuto
pressioni dai sostenitori di Nicomaco per ritirare I’accusa, ma che egli, insieme agli altri
accusatori, si era rifiutato di farlo: anche i giudici dunque non dovrebbero perdere al
momento presente I’occasione di punire adeguatamente quanti cercano di rovinare la
legislazione della citta (Lys. 30. 35: tpuopeicOat tovg thv vpetépav vopobeoiov
aopavifovtag). Ora, non é chiaro chi siano gli aeaviCovteg cui Lisia si riferisce, ma e
probabile che I’espressione, lungi dall’essere un riferimento ai cuvrjyopot di Nicomaco,
indichi che anche altri individui erano stati considerati autori di irregolarita riguardo
alla ripubblicazione delle leggi e rende probabile I’ipotesi che fossero stati aperti
procedimenti giudiziari a loro carico: nello specifico, oi dgaviCovteg potrebbe riferirsi

ai colleghi di Nicomaco?’, forse ritenuti corresponsabili delle irregolarita relative alla

predisposta in un periodo in cui le condizioni di austerita non dovevano precludere nuove
iniziative. Quest’ipotesi sarebbe altamente compatibile con le osservazioni sulla spesa di dodici
talenti e con quella dell’ammanco di tre talenti per i sacrifici tradizionali negli ultimi due anni,
che un tempo dovevano risultare sostenibili (cf. Lys. 30. 20; Robertson 1990, 66). Sulle questioni
economiche legate al calendario, v. infra.

14 Cf. Lys. 30. 2, in relazione al primo mandato e 25, di cronologia non ben inquadrabile, ma
riferibile con alta probabilita al secondo mandato per via della posizione del termine nel testo.

15 Lys. 30. 27-28.

16 Lys. 30. 2 e 27-28.

17 Vale la pena notare a questo proposito che Lys. 30. 27-28 menziona Tisameno fra i colleghi di
Nicomaco e definisce dispregiativamente questi ultimi vroypappateic, quasi sottolineandone una
pari inadempienza. Non sono pervenute tracce di un’azione giudiziaria contro Tisameno né contro
altri colleghi e I’ipotesi che, al pari di Nicomaco, anch’essi siano stati passibili di azioni
giudiziarie per presunte irregolarita legate alla gestione del loro mandato resta dunque aperta. In
questo caso, non vi sarebbe per0d da stupirsi se essi fossero stati destinatari di procedimenti
giudiziari indipendenti. Anche se afferenti al medesimo collegio magistratuale e, quindi,
corresponsabili di eventuali irregolarita, & improbabile che i magistrati venissero giudicati in

Dike - 21 (2018): 49-86



55 Annabella Oranges

trascrizione delle leggi e parimenti passibili di giudizio poiché agoviCovteg tnv
vopoBeoiov tanto quanto il loro collega®®. A maggior ragione allora bisognerebbe
escludere il ricorso ad una ypoen vopov un éxttnoetov Ogivar nel caso di Nicomaco: se,
come sembra, il suo contributo all’apavifetv v vopoBeciov consisteva in una
trascrizione abusiva, egli doveva esser stato perseguito per irregolarita legate alla

gestione del suo mandato, il che conferma 1I’ipotesi di una ypam wepi t@v €00VVOV.

Un’altra ipotesi che merita di essere discussa ¢ quella di M.H. Hansen, che ha
escluso il ricorso all’eB@uvva sulla base di Lys. 30. 5 (udvog odtog tdv apEdvimv
g0BvVag ovk Edmkev)!® e ha ritenuto, al contrario, che Lys 30. 7 (v & &pa Emysipii
Aéyewv Gmep €v T POVAR), B¢ Eyd TdV TeTpaKkociny £yevounv) sia indice dell’apertura
di un procedimento di sicayyelio davanti alla fovAn, in seguito pronunziatasi a favore
del rinvio al tribunale per approfondire le accuse di d@pa Lafeiv e di katdlvoig tod
dMuov?®. L’ipotesi di Hansen non sembra decisiva per negare che il processo a
Nicomaco sia una ypogn mepi Tdv e0Buvdv?! e per prediligere 1’ipotesi di sicayyshio,
anzi: anch’essa porge apparentemente il fianco a qualche obiezione, innanzitutto di
carattere sostanziale. Se é vero, infatti, che in Lys. 30. 9 I’accusatore si prefigge di
dimostrare che Nicomaco ha tramato contro il popolo (6v éye émPoviedoavta @
mAn0el amodeifw), € anche vero che questa affermazione € esclusivamente tesa ad
introdurre il resoconto sul presunto coinvolgimento dell’imputato nella condanna a

morte del democratico Cleofonte (Lys. 30. 10-14), ben anteriore al processo in corso®,

blocco: diversamente non si spiegherebbe come mai Eurittolemo, all’epoca del processo delle
Arginuse, abbia accusato di illegalita la mozione di Callisseno, sottolineandone la mancanza di
garanzie sui diritti individuali perché, proponendo di giudicare gli strateghi in blocco, negava la
distinzione sulle loro singole responsabilita (cf. Xen. Hell. 1. 7. 9-10 e 14, 23-24). Ci0 suggerisce,
di contro, che la prassi ateniese doveva essere orientata verso il diritto per ciascun imputato ad un
giudizio kaf’gva £xactov, 0ssia in forma individuale e con I’assegnazione di un tempo adeguato
per I’accusa e la difesa. A cio si aggiunga che abbiamo un caso di magistrati che, pur facendo
parte di un blocco unitario responsabile della medesima missione, sembra siano stati giudicati
singolarmente: Pitodoro, Sofocle ed Eurimedonte, strateghi della prima spedizione di Sicilia,
furono condannati al loro ritorno ad Atene nel 424 a pene differenti (cf. Thuc. 4. 65. 3) e ci0
suggerisce che siano stati processati separatamente. Sul rapporto fra responsabilita collegiale e
procedimenti individuali, cf. Rubisntein 2012, 332-342, con particolare attenzione alla tarda
classicita e con discussione della bibliografia precedente.

18 Cf. Lys. 30. 17-23. Per le considerazioni sull’incarico svolto da Nicomaco, Vv. infra.

19 Cosi gia Gernet 19895, 159.

2 Cf. Hansen 1975, 23 e in particolare le pagine 116-117 del catalogo per la sua ricostruzione del
processo a Nicomaco; cosi anche Bearzot 2007, 79-80.

2 Cf. al riguardo anche Todd 1996, 107-108, che pur escludendo il ricorso all’sicoryyehia, sostiene
che Nicomaco sia stato deposto dal proprio incarico, ma finisce per sospendere il giudizio sulla
questione procedurale.

22 Ucciso nella primavera del 404 (cf. Lys. 13. 10-12), Cleofonte torna a piu riprese nel corpus

Dike - 21 (2018): 49-86



Nicomaco a processo 56

Per di piu, in Lys. 30. 15 I’accusatore chiarisce che non avrebbe mai citato questa
vicenda (mepi tovT®V 00OEVa v Emomaaunv Aoyov) se, avendo saputo che Nicomaco
avrebbe tentato di impetrare la propria assoluzione professandosi come autentico
democratico, non vi fosse stato il bisogno di smascherarlo. Poiché il parlante appare
consapevole della scarsa pertinenza della vicenda di Cleofonte in relazione al processo,
analogamente artificioso sembra I’inserimento di Nicomaco nella catena degli
avvenimenti che avevano innescato i ben noti mutamenti costituzionali di fine V secolo.
Di conseguenza, risulta poco probabile che I’imputato Sia stato condotto a processo per
Kat@Avolg tod dnpov, accusa che peraltro, fatta eccezione per i paragrafi sopraccitati,
non viene piu ripresa in Lys. 30: incolpare Nicomaco di aver prodotto una legge in
tribunale per indirizzare I’iter procedurale contro Cleofonte e di aver collaborato, piu o
meno consapevolmente, con quanti avevano rovesciato la democrazia si rivela piuttosto
come il tentativo dell’accusa di sollevare contro I’imputato un sentimento
antioligarchico e di guadagnare, al contempo, il favore degli esuli democratici,
probabilmente seduti sugli scranni della giuria, che dovevano considerare ex post un
evento sciagurato 1’eliminazione dell’unico accanito oppositore delle offerte spartane
di pace?. Sostenere poi il ricorso all’sicayye)ia sulla base dell’accusa di d@po. AaPsiv
in Lys. 30. 2 crea a sua volta qualche difficolta: se infatti Nicomaco viene pur
cursoriamente accusato di aver percepito donativi, € anche vero che 1’accusa di 6®pa
AoPeiv, diversamente da altri casi di eicayyeAia, non configura in questa sede un chiaro
reato di attentato alla democrazia da parte di Nicomaco, ma e tesa a motivare la sua
presunta e arbitraria alterazione delle leggi e in ultima analisi, al pari di quanto
precedentemente osservato, una sua latente ostilita contro le istituzioni democratiche,
da lui manipolate e gettate nel caos (Lys. 30. 3). Inoltre, vale la pena osservare che, al
pari della vicenda di Cleofonte, anche 1’accusa di d®pa AaPeiv viene circoscritta ad

un’epoca antecedente a quella cui si riferisce Lys. 30. Appare dungue poco probabile

lysiacum: oltre a Lys. 19. 48 (387), che lo cita come esempio di onesto amministratore, egli
compare anche in alcuni paragrafi della Contro Agorato, dove Teramene e i terameniani sono
presentati come i veri responsabili del suo processo politico e della sua morte (Lys. 13. 8-12).
Questi paragrafi sono complementari a Lys. 30. 10-14 poiché, condividendone I’impianto
narrativo, intendono evidenziare che la strada della congiura antidemocratica era gia stata
preparata ben prima del ritorno degli esuli grazie all’azione malvagia di funzionari statali, che
strumentalizzavano e occupavano le naturali sedi della democrazia per realizzare i loro piani
SOVVErSiVvi.
3 Cf. Piovan 2011, 274-278; contra Canfora 2017, 303-308, che considera le parole di Lys. 30.

10-14 testimonianza certa del ruolo centrale svolto Nicomaco, a suo giudizio “oligarca di lungo
corso”, nella condanna e nell’eliminazione di Cleofonte.

Dike - 21 (2018): 49-86



57 Annabella Oranges

che i due argomenti siano rilevanti per sostanziare I’accusa relativa al processo in corso;
sembra piuttosto che il logografo si serva di queste argomentazioni per mettere in luce
la cattiva condotta tenuta in passato dall’imputato, accentuando la propensione della
giuria ad emettere una sentenza di colpevolezza. Infine, anche i riferimenti di carattere
procedurale non appaiono cosi stringenti: I’argomentazione per cui Nicomaco non si
era ancora sottoposto a rendiconto (Lys. 30. 5) sembra pretestuosa nel sottolineare la
malevola insubordinazione dell’imputato rispetto alle procedure di controllo
democratiche®*, stante la sua impossibilita di sottrarvisi qualora gli fossero state attivate
contro. Per quanto poi riguarda I’intervento della BovAr| in Lys. 30. 7, non vi & necessita
di considerarlo indice dell’apertura di un procedimento di eicayyelio: il testo non
afferma cio chiaramente, ma riferisce soltanto che, in quella sede, Nicomaco avrebbe
indirizzato contro I’accusatore alcune illazioni sulla sua pretesa affiliazione ai
Quattrocento®. Per di piu, se si presta fede a quanto riferito nel decreto di Tisameno
(And. 1. 83-84)%, era facolta di qualsiasi cittadino avanzare alla Bovlr} proposte
migliorative sulle leggi esposte in via provvisoria dai vopo0étau eletti dalla Bovin
presso il monumento degli Eponimi, prima che fossero definitivamente incise?’. E
poiché I’accusatore insiste in Lys. 30. 17-23 sull’incoerenza della compilazione
legislativa di Nicomaco, nulla vieta di pensare che egli avesse avanzato in sede
buleutica rimostranze sulla coerenza dei testi ben prima dell’incisione definitiva e che,
accortosi successivamente che le richieste non erano state accolte, si sia risoluto ad

adire le vie legali.

A questo punto, merita di essere verificata ’ipotesi del ricorso alla procedura di
ebBvva, esclusa innanzitutto sulla base del fatto che Nicomaco, in qualita di
avoypagevg, non avrebbe rivestito una vera e propria apynq € non sarebbe stato,
conseguentemente, obbligato a sottoporsi al rendiconto di fine mandato?. Le parole di

Lisia in realta muovono in una direzione diversa: il logografo definisce chiaramente

% Sul legame fra eb0vva e verifica della fedeltd dei magistrati alle istituzioni democratiche, v.

Oranges 2016.

Cio suggerirebbe di identificare 1’accusatore di Nicomaco come un giovane filoligarchico, che

confuta le illazioni dell’imputato appellandosi alle clausole dell’amnistia (cf. Lys. 30. 9; cosi

Carawan 2013, 233-238. Sul tema dell’amnistia in seno al dibattito processuale contro

Nicomaco, cf. Bearzot 2007, 79-80).

2 V. infra.

27 And. 1. 84: g&givan 8¢ kai iduihTn @ PovAopéve, giclovt gig v BovAny cvpPoviede 6 Tt
av dyabov &m mepl @V vopmv.

28 Cosi Carawan 2010, 82.

25

Dike - 21 (2018): 49-86



Nicomaco a processo 58

apyn I'incarico rivestito dall’imputato in Lys. 30. 2-4; inoltre, Lys. 30. 5 specifica che
Nicomaco era I’unico degli ex magistrati a non essersi sottoposto a rendiconto?, il che
depone a favore dell’ipotesi che I’orazione si riferisca proprio a questo tipo di
procedura. E fuor di dubbio dunque che Nicomaco doveva sottoporsi ad eb6vva perché
aveva rivestito un incarico magistratuale e non era possibile che vi si sottraesse
arbitrariamente®. Particolari procedurali significativi e compatibili con I’ipotesi di un
processo mepi tdv gvbvvdv emergono poi dai paragrafi iniziali. Parlando della prima
fase della revisione legislativa, Lys. 30. 3 riferisce che dopo Egospotami®! Nicomaco,
lasciato il proprio incarico, si sottopose a rendiconto (mpiv TodTOV GmOALOYTVOL TTG
apyfc kai Tdv mempaypévov svBvvag vmooyeiv)®2: poiché in quell’occasione non subi
alcuna punizione, egli avrebbe perpetrato le proprie illegittimita anche nel secondo
mandato (ko yép tot, & dvSpec ducaotad, Emedn keivov dikny od Sédwkev, dpoiav ko
viv TV apynv koteotioato). Pur cadendo in aperta contraddizione (difficilmente
Nicomaco sarebbe stato nuovamente preposto alla revisione legislativa se avesse

compiuto pesanti irregolarita durante il primo mandato), Lisia sembra sfruttare la

2 Le parole di Lisia potrebbero indurre erroneamente a ritenere che Nicomaco sia stato trascinato
in giudizio per mezzo di una ypom GAoyiov, cioé un’azione pubblica rivolta contro i magistrati
che non avevano presentato il rendiconto di fine mandato (cosi Roberts 1982, 26). In realta, da un
frammento eupolideo (Eup. F 377 K.A.) e da alcune testimonianze lessicografiche (cf. Hesych. a
3215, Phot. a 1025, Etym. Mag. p. 70, Suda a. 1313 e X in Ael. Arist. Jebb 306, 19) apprendiamo
che la ypagn dAoyiov era attivata esclusivamente nel caso in cui il magistrato uscente avesse
omesso di presentare il resoconto finanziario delle spese effettuate durante il proprio mandato
(Moyog) oppure la dichiarazione di non aver impiegato fondi pubblici. Diversamente, la verifica
della condotta non era affidata all’iniziativa del magistrato, ma era automaticamente indagata
dagli organismi statali preposti una volta che egli fosse uscito di carica, senza che potesse
sottrarvisi (v. infra). L’ipotesi della ypagr| dhoyiov deve essere senz’altro rigettata nel caso di
Nicomaco: € poco probabile che la trascrizione delle leggi abbia previsto ’impiego di fondi
pubblici da parte dei magistrati ad essa preposti.

3 Del resto, anche dalle testimonianze epigrafiche apprendiamo che la procedura di eb6vva era

prevista nel caso degli avaypoageic a fine mandato: un’iscrizione del 330/29 ca. in onore

dell’avaypagevg Callicratide figlio di Callicrate di Stiria dispone che egli, una volta superato
positivamente il rendiconto, sia insignito di una corona d’oro del valore di cinquecento dracme
per aver svolto bene il suo incarico (IG II/1113, 1 469, 25-28). Appare dunque a maggior ragione
da rigettare I’ipotesi di Todd 1996, 104, che esclude il ricorso all’ebBvva sulla base

dell’affermazione di Lys. 30. 5: le parole del logografo sono volutamente fuorvianti poiché i

controlli dell’operato di un magistrato in itinere (cf. Arist. Ath. Pol. 43. 4 e 61. 2) e a fine mandato

(cf. Arist. Ath. Pol. 48. 3-5 e 54. 2) non erano discrezionali e volontari, ma obbligatori. E evidente

che, qualora essi avessero avuto esito positivo, non sarebbe stato aperto alcun procedimento

contro 1’ex magistrato e cio, con ogni probabilita, avrebbe dato I’impressione che egli si fosse
volontariamente sottratto alle verifiche del proprio operato.

L’espressione 1 moMg €i¢ T0G peyiotag cvppopog katéot di Lys. 30. 3 ricorre spesso nel corpus

lysiacum per indicare lo scontro di Egospotami dell’autunno del 405 (cf. Lys. 12. 43-44; 18

11; 21. 18; 25. 26; 31. 8).

L’ipotesi che Nicomaco abbia presentato rendiconto del suo primo mandato alla fine del 404 ¢

generalmente sostenuta dalla critica (cf. MacDowell 1962, 46 e 197; Clinton 1982, 28-30;

Ostwald 1986, 122; Todd 1996, 109; Volonaki 2001, 151; Shear 2011, 74; Blok 2017, 82; contra

Rhodes 1991, 89).

31

32

Dike - 21 (2018): 49-86



59 Annabella Oranges

similitudine fra i due mandati per rendere il primo il precedente delle illegalita che
I’imputato, sfuggito  presumibilmente a punizione, avrebbe perpetrato
indisturbatamente anche in seguito. L’orazione pero attesta chiaramente che
presumibilmente sul finire del 404, cioe dopo Egospotami e prima dell’insediamento
dei Trenta®, Nicomaco aveva ufficialmente lasciato I’incarico di &vaypagevg,
sottoponendosi ad ebbvva; il fatto che egli fu preposto nuovamente alla revisione
legislativa dopo la caduta dei Trenta indica inoltre che I’aveva superata positivamente.
Escludendo che sia vera I’affermazione per cui I’imputato avrebbe prolungato a propria
discrezione il suo incarico®, ¢ da ritenere che Nicomaco avesse portato a termine il
proprio mandato nei tempi previsti®®. E poiché Lisia stesso istituisce una similitudine

fra i due momenti, sottolineando che alla fine del primo mandato Nicomaco si sottopose

33 Cf. Arist. Ath. Pol. 35. 1 e il relativo commento di Rhodes 1981, 436.

34 Le fonti non sono chiare sulla durata del primo mandato degli dvaypageic né tantomeno
consentono di stabilire se la scadenza del loro lavoro sia stata prevista ufficialmente fin da
principio: il testo lisiano perd permette di affermare che il primo mandato ebbe una durata
complessiva di sei anni (cf. Lys. 30. 2, che pero attribuisce falsamente questa estensione
all’arbitrio di Nicomaco); al contempo, esso riflette 1’opinione diffusa secondo cui quattro mesi
sarebbero stati sufficienti per la ripubblicazione (cosi Rhodes 1991, 89; Gallia 2004, 453;
Canevaro-Harris 2012, 112) e che Lisia impiega strumentalmente per persuadere 1’uditorio che
I’imputato abbia agito contro la legge. La nuova trascrizione delle leggi di Solone, probabilmente
percepita agli inizi come eseguibile in poco tempo, sirivelo pit ostica del previsto per I’insorgenza
di problemi tecnici (reperimento delle leggi, collazione e incisione) e burocratici (approvazione
dei testi), ragion per cui il termine del mandato degli dvoypageic fu prorogato per consentire un
coerente svolgimento del lavoro (cf. Harrison 1955, 30; MacDowell 1978, 46-47; Clinton 1982,
28; Robertson 1990, 53; Volonaki 2001, 149; Hansen 2003, 163). Vi ¢ stato chi ha interpretato le
due indicazioni di tempo del testo lisiano come sintomo di due delibere differenti, la seconda delle
quali avrebbe fissato a sei anni la scadenza del lavoro degli dvaypageig (cf. Ostwald 1986, 407-
408): & vero, Lys. 30. 3 consente di affermare che gli davaypageig conclusero il loro lavoro dopo
sei anni, ma é poco probabile ritenere che una simile scadenza sia stata sancita ab origine. Mi pare
indicativo al riguardo il legame che il logografo istituisce fra il primo rendiconto di Nicomaco e
la battaglia di Egospotami, che non & soltanto un terminus post, ma rappresenta piuttosto una
cesura di importanza ben piu grande: vi € da ritenere che la sconfitta abbia aggravato cosi tanto lo
scenario bellico e finanziario da indurre gli Ateniesi a deliberare la conclusione del lavoro degli
avaypapeic immediatamente (cosi anche Volonaki 2001, 151, che ritiene la scelta particolarmente
caldeggiata dagli oligarchici, pronti a preparare il terreno delle trattative con Sparta). Pertanto, mi
sembra altamente probabile che il lavoro degli avaypageig venne prorogato di anno in anno,
finché, dopo settembre 405, gli eventi indussero il demos a deliberare che 1’anno successivo
sarebbe stato 1’ultimo anno di lavori: la mancanza di una scadenza ab origine e di una sospensione
improvvisa, consentirebbe di comprendere perché Lys. 30. 2 abbia facolta di far credere che sia
stato Nicomaco a prolungare arbitrariamente il proprio mandato e a decidere di dismetterlo solo
dopo Egospotami. In ogni caso, solo alla fine del 404, gli avaypageic dovettero sottoporsi alla
procedura di b6vva, come afferma del resto Lys. 30. 2. Qualora invece fossero sorte irregolarita,
meritorie di approfondimento in sede di tribunale, ne avremmo sicuramente trovato traccia nelle
fonti.

% Rhodes 1991, 89 ritiene che Lys. 30 abbia per oggetto tutti e due i mandati di Nicomaco.
L’espressione opoiav kai viv v apyfv di Lys. 30. 4 distingue perd molto bene 1’incarico di
Nicomaco, oggetto di questa azione giudiziaria, da quello precedente, risalente a prima
dell’avvento dei Trenta (v. infra). Cio consente di sostenere, diversamente da Rhodes, che Lys.
30 faccia riferimento ad un bilancio esclusivo dell’incarico piu recente.

Dike - 21 (2018): 49-86



Nicomaco a processo 60

ad gb0vva, non vi e ragione di ritenere che egli non lo abbia fatto anche nel 399/8, alla
fine del secondo®: del resto, sarebbe impensabile che un magistrato incaricato di un

compito cosi importante fosse esentato dalla verifica del proprio operato.

A questo punto, sembra possibile rivalutare anche il titolo che i manoscritti
assegnano all’orazione ¢ che non deve essere necessariamente emendato. Se da un lato
I’indicazione della procedura appare del tutto giustificabile in base agli elementi interni
al discorso, non di meno lo sembra la qualifica di ypappotede attribuita a Nicomaco. E
probabile che, per effetto della menzione della BovAr in Lys. 30. 7 e del confronto ivi
verificatosi fra I’imputato e il suo accusatore, il copista abbia definito Nicomaco
ypoupozede ritenendo che egli sia stato condotto a processo per irregolarita compiute
come ypoupatedg thc PovAiic: le testimonianze epigrafiche mostrano infatti che, fra le
competenze di questo magistrato, rientrava anche I’avaypaen, cioe I’insieme delle
mansioni legate alla pubblicazione di leggi e decreti, dalla preparazione delle minute
per il lapicida, all’assoldamento di quest’ultimo, alla curatela della pubblicazione®’
financo alla distruzione materiale dei decreti contrari alle leggi®, che sono le medesime
richiamate da Lisia e contestate a Nicomaco. Poiché d’altra parte 1’orazione non offre
indicazioni chiare sulla qualifica dell’imputato, indicata in maniera tanto generica

quanto talora contraddittoria, come si vedra, il copista deve essersi trovato innanzi alle

36 Cf. Lys. 30. 4. Il logografo, inoltre, afferma che Nicomaco impiego quattro anni per una
trascrizione che avrebbe potuto concludere in trenta giorni, riproponendo dunque I’accusa
dell’arbitrario prolungamento del mandato. L’ipotesi del rinnovo annuale in itinere puo essere
senz’altro sostenuta anche a questo riguardo (cosi gia Robertson 1990, 52).

37 IG 1310, 23-26; IG I3 24, 9-12; IG I* 62, 9-10; IG I} 71, 22-25; 1G I® 156, 20-23; IG I 174, 7-11.

38 Informazioni rilevanti al riguardo provengono dalla legge di Nicofonte (375/4), che riguarda la
monetazione attica di argento e predispone le misure che devono essere adottate per contrastare
la circolazione di monete false sia all’Agora che al Pireo (per 1’editio princeps del documento,
contenente contestualizzazione storica e commento, rimando a Stroud 1974, 187-188; per
un’analisi piu recente, cf. Psoma 2012, con discussione della bibliografia precedente). Il principio
riferito ¢ che all’Agora e al Pireo le transazioni dovevano avvenire tramite moneta d’argento,
recante il tipo attico. Per evitare disparita fra i pagamenti e garantire 1’applicazione coerente del
provvedimento, la legge prevedeva la presenza di un dokpaotrg, cioé di uno schiavo pubblico
che aveva compito di verificare le monete. Il documento testimonia ’attivita di due doxipacrai,
operanti rispettivamente in citta e al Pireo (cf. Agora | 7180, 5 e 43) e informa inoltre che, qualora
il doxipaotrg 6 dnuodotog non svolgesse il proprio lavoro, esaminando le monete secondo la legge
nella sede a lui deputata, i cvAloyeig dell’assemblea dovranno punirlo con cinquanta colpi di
frusta (Agora | 7180, 13-16). L’iscrizione si conclude poi affermando la superiorita della legge di
Nicofonte su qualsiasi altro decreto esistente di orientamento contrario: quest’ultimo, qualora
venisse inciso su stele, dovra essere distrutto dal segretario della boulé (Agora | 7180, 55-56; cf.
Stroud 1974, 184-185). Questa ultima disposizione depone a favore di una procedura semplificata
per quanto riguarda il divieto di pubblicazione di una norma di tipo inferiore che confligga con
una superiore. Appare rilevante che ampi poteri in materia siano forniti al ypappotedg tiig BovAfic:
egli sembra agire come supremo garante della coerenza dei contenuti dei decreti rispetto alle leggi.
E probabile che la possibilita di questi magistrati di avere accesso a piu fonti di diritto e alla prassi
legislativa consentisse loro di aver maggiore potere di iniziativa.

Dike - 21 (2018): 49-86



61 Annabella Oranges

medesime perplessita dei moderni e deve aver affibbiato malamente a Nicomaco il
titolo di ypoupatevg mediante un autoschediasma fondato sugli elementi interni a Lys.
30, non diversamente da quanto aveva fatto per il tipo di procedura, che doveva

apparirgli tuttavia piu perspicua.

Nicomaco, anagrapheus e nomothetes? L’incarico ricoperto e il capo d’accusa

Individuare il tipo di incarico svolto da Nicomaco e il capo d’accusa con cui egli
venne condotto a processo porta inevitabilmente a chiedersi quali competenze gli
avaypageic abbiano avuto nel contesto della revisione legislativa che segui la
restaurazione democratica. Credo sia indispensabile, a questo proposito, il confronto
fra Lys. 30 e le altre testimonianze al riguardo, in particolare con I’orazione andocidea
Sui misteri e con il discusso decreto di Tisameno ivi conservato (And. 1. 83-84)%. Pur
nella consapevolezza della problematicita di questo documento, va osservato che Lys.
30, soprattutto ai paragrafi 17-28, sembra rivelare una certa compatibilita non solo con

And. 1. 82, ma anche con la procedura descritta da And. 1. 83-84.

Nel suo discorso, Andocide richiama gli eventi che accompagnarono la
restaurazione democratica nel 403/2 e ricorda che, per garantire la coerente osservanza
dell’amnistia, fu necessario procedere alla promulgazione di un nuovo corpus di leggi.

In un primo momento fu deciso di tralasciare la revisione dei nomoi di Solone e dei

3 Benché questa non sia sede adatta per affrontare esaurientemente il tema, ricordo che il decreto
e stato posto recentemente al centro di un rinnovato dibattito da una parte della critica che,
rilevando difficolta interpretative fra il testo del documento trasmesso dall’orazione andocidea e
la parafrasi in essa contenuta, si & schierata contro la sua autenticita (cf. Canevaro-Harris 2012,
110-116). In un recente contributo, M.H. Hansen ha mostrato, in maniera a mio giudizio
persuasiva, che tuttavia non esistono ragioni cogenti e definitive per rigettare I’autenticita del
decreto di Tisameno e che le apparenti discrepanze contenutistiche fra il testo del decreto e la sua
parafrasi, nonché le apparenti anomalie formali del decreto stesso, possono trovare una
spiegazione sia interna al testo dell’orazione sia esterna, alla luce di un confronto con le altre fonti
documentarie e, fra quelle letterarie, in particolar modo con il testo lisiano (cf. Hansen 2016).
Canevaro ed Harris hanno successivamente risposto alle obiezioni di Hansen, difendendo le
argomentazioni precedentemente sostenute (cf. Canevaro-Harris 2016-2017, 33-47). La loro
ipotesi presenta in ogni caso dei punti di interesse e ha avuto, fin da principio, il merito di riaprire
il dibattito sul decreto di Tisameno.

Dike - 21 (2018): 49-86



Nicomaco a processo 62

thesmoi di Dracone®’: eppure, dopo aver avviato il processo con il sorteggio dei buleuti
e I’elezione dei vopoOéton, ci si accorgeva progressivamente*? che molti cittadini
sarebbero ancora stati passibili di giudizio anche per effetto delle leggi di Solone e
Dracone, contrariamente alle clausole amnistiali. Per questa ragione fu convocata
un’assemblea che decreto di sottoporre a verifica tutte le leggi* e di esporre nella stod
Baciielog quelle revisionate**. Andocide chiede dunque lettura del decreto proposto da
Tisameno, che istituiva la procedura di ripubblicazione delle leggi, offrendone in questo
modo i dettagli. Apprendiamo dunque che due collegi di vouo6étou, distinti fra loro per
composizione e mansioni, vennero incaricati della revisione. Il primo, eletto dalla
boulé, avrebbe dovuto trascrivere su tavolette di legno le leggi soggette a revisione (oide
nenuévor vopobétonr vmoO Tiic PouvAfic dvaypdeovieg €v  coaviow), garantirne

I’esposizione davanti al monumento degli Eponimi, cosi che ciascun cittadino potesse

40 And. 1. 81.

41 And. 1. 82: gne1dn 8¢ BovAnv te dmekinpdoate vopodétog te £ihecde. Canevaro-Harris 2012,

110 e, successivamente, Canevaro-Harris 2016-2017, 34-35 ritengono che 1’assemblea sia stata

responsabile di queste due operazioni, ma il testo andocideo non specifica la sede in cui i cittadini,

cui ’oratore si rivolge, le abbiano svolte e nulla vieta di pensare, come fa Hansen 2016, 36, che

responsabili del sorteggio della boulé e dell’elezione dei vopoBétan siano stati rispettivamente i

cittadini dei demi e i tesmoteti e la boulé, in linea con quanto viene riferito dal decreto di

Tisameno. Quest’ultimo poi, menziona due collegi di vopoBétar, ma 1’espresso riferimento di

And. 1. 82 ai problemi sorti riguardo all’incompatibilita fra le leggi riviste e le clausole

dell’amnistia rende altamente probabile che il riferimento generico di And. 1. 82 sia ai vopofétot

eletti dalla boulé, che agivano come commissione d’inchiesta (And. 1. 83; cf. Rhodes 1991, 98 ¢

Hansen 2016, 39 e 42; contra Canevaro-Harris 2012, 114 n. 85, secondo cui il collegio di

vopobétar sarebbe stato uno solo, eletto dall’assemblea. A loro avviso, cid sarebbe confermato

anche da Lys. 30. 28, che pero non suffraga apparentemente questa ipotesi: qui 1’accusatore di

Nicomaco si riferisce genericamente all’elezione dei vopoBéton da parte degli Ateniesi, ma non

specifica che se ne sia occupata I’assemblea).

And. 1.82: ehpickovieg IOV VOU®V TV T& ZOAMVOG Kai TV ApaKovTog ToAoDE dVTag OiC

oMol TV moAMT®V Evoyol foav TV TpoTEpOV Eveka yevopévav. | manoscritti recano

concordemente 1’imperfetto ebpiciov, emendato da Blass e altri in gdpickovteg per rimuovere un

pesante asindeto (cf. MacDowell 1962, 121; la lezione ebpiokov € preferita anche da Hansen 2016,

42, come riferimento esplicito all’operato dei vopoféton eletti dalla boulé). Mi sembra tuttavia

che la struttura del testo renda preferibile ’emendazione di Blass g0pickovteg, come participio

congiunto di efAecBe. Questa soluzione non impedisce pero di ritenere che I’intera espressione

alluda in ogni caso all’operato dei vopoBéton eletti dalla boulé, cui sembra riferirsi anche And. 1.

82, giacché la necessita di emendare tutte le leggi doveva esser emersa per effetto del loro lavoro

di inchiesta sui testi.

43 Cf. su questo punto Hansen 2016, 38-40.

44 And. 1. 82: ékkinoiav momoavieg £foviedooche mepi avtdv, kai éyneicachs, dokudoavteg
TavTaC TOVC VOROUG, £l Gvaypdyol &v Ti| 6Tod TovTovg TdY vopwv ot dv dokipacddot. Dal
resoconto andocideo non emerge con chiarezza a chi sia stata affidata ’ispezione delle leggi e a
cura di chi esse siano state pubblicate. Hansen 2016, 36 ritiene che il soggetto logico di dvaypdyor
sia un collegio magistratuale e che, con ogni probabilita, si tratti degli avaypagpeic; parallelamente,
il soggetto di dokyidoavteg sarebbe la boulé, coadiuvata dai vopoBétar Vale la pena osservare
pero che gli avaypagei, come gia evidenziava Hansen 1990, 68, non ricorrono né nel testo
andocideo né in altra fonte letteraria: appare dunque possibile avanzare 1’ipotesi per cui il
medesimo collegio magistratuale, cioé i vopoBéta, si sia occupato dell’esame delle leggi e della
loro avaypaoer, come suggerisce del resto anche And. 1. 84.

42

Dike - 21 (2018): 49-86



63 Annabella Oranges

vederle (éxtifévtov npog ToV¢ EmwvOpovg, okonelv T® Boviouévm), € consegnarle ai
magistrati allo scadere del mese in corso (kai ToPASWOOVI®V TAIC ApYais &V TOOE TA
umvi)*. Un secondo collegio di nomoteti, eletto fra i demoti, avrebbe dovuto procedere
all’esame delle leggi insieme alla boulé, prima della loro esposizione definitiva (tovg
0¢ mapadOOUEVOVG VOUOVS SOKIUAGAT® TpdTEPOV 1) POVAN kol ol vopoBétor ol
TEVTOKOG101, obg ol onuotar eihovto, émewdav oumpokmotv), introducendovi le
eventuali modifiche che ciascun cittadino, a seguito dell’esposizione innanzi al
monumento degli Eponimi, avesse proposto alla boulé (écivan ¢ kai idubty @
BovAopévem, eictovtl €ig v PovAny copfovievey & T Gv ayoBov Eym mepi TOV

vopov)*e.

Il testo lisiano non manca di mostrare qualche corrispondenza con And. 1. 83-
84, a partire dall’estensione del secondo mandato di Nicomaco: rilevante appare al
riguardo la prossimita fra 1’originario limite di trenta giorni, secondo I’accusatore
ignorato dall’imputato e arbitrariamente prolungato a quattro anni (dotic TpdTOV pPEV
téttapa &t avéypoyeyv, EE0V avtd TpLakovTa Nuepdv dmoAiayfjvor)?’, e il termine di
un mese come scadenza ultima del lavoro di trascrizione delle leggi da parte dei
nomoteti eletti dalla boulé (And. 1. 83: 0ide fpnuévol vopoBétar Ko TG POVATC
avaypaeovteg év coviowv...év t@de t® unvi). Ciononostante, Lys. 30 mostra anche
qualche discrepanza non di poco conto rispetto al resoconto andocideo e al decreto di
Tisameno in relazione all’incarico che Nicomaco avrebbe ricoperto. Come osservato,
’orazione definisce 1I’imputato per due volte davaypapebc: a questa designazione fanno
eccezione la qualifica di vmoypaupateve, impiegata solo una volta* come iperbole
dispregiativa, e quella di vopobétnc, impiegata tre volte®®. Parte della critica ha

sostenuto che la procedura di revisione e ripubblicazione delle leggi non subi sostanziali

4 And. 1. 83. Questo collegio di vopobétar agirebbe come commissione d’inchiesta preposta alla

preparazione della bozza delle leggi (cf. Hansen 2016, 38-39).

And. 1. 84. 1l decreto afferma poi in chiusura che, dopo la ratifica, il tribunale dell’ Areopago

avrebbe vigilato sulla corretta applicazione delle leggi approvate da parte dei magistrati e che esse

sarebbero state esposte sul muro, dove si trovavano in precedenza, perché tutti avessero la
possibilita di vederle.

47 Lys. 30. 3-4. Come gia evidenziato, la scoperta dei frammenti del calendario sacrificale redatto
da Nicomaco e dai suoi colleghi ha mostrato che quest’accusa non ¢ nient’altro che un espediente
retorico per svilire I’operato dell’imputato.

8 Lys. 30. 27-28.

49 Lys. 30. 2, ove Nicomaco é accusato di essersi autonominato legislatore al posto di Solone e
aver trasceso i limiti imposti dal proprio incarico; 30. 27, ove viene affermato che Nicomaco era
divenuto vopoBétnc da vmoypoppatedg; 30. 28, ove Lisia costruisce un raffronto fra gli autorevoli
vopobétar del passato e quelli meno autorevoli del presente, ossia Nicomaco e Tisameno.

46

Dike - 21 (2018): 49-86



Nicomaco a processo 64

cambiamenti fra la fase antecedente all’avvento dei Trenta e quella successiva, ragione
per cui i due momenti andrebbero interpretati come parti omogenee di un unico progetto
Sospeso e poi riattivato: da cio deriverebbe che Nicomaco sia stato nuovamente
coinvolto nelle operazioni di revisione legislativa come évoypagedc™ e che il termine
vopoBémg assegnatogli da Lisia non sia altro che un’iperbole®, impiegata per
convincere la giuria che I’'imputato avesse trasceso i limiti, prettamente cancellereschi,
impostigli dal suo incarico. Questa ricostruzione non sembra tenere adeguatamente
conto di un dato estremamente rilevante: non solo infatti gli avaypageic 1@V vopwv
scompaiono completamente dalle fonti successive alla restaurazione democratica,
compreso And. 1. 82%2, ma lo stesso decreto di Tisameno li esclude dalle operazioni di
ripubblicazione delle leggi, assegnandone il compito ai vopoBétar nominati dalla Bovin
(vopoB£tar vmo T PovAiic avaypapovtec)®s. | moderni hanno tentato di sanare 1’aporia
fra il resoconto andocideo e quello lisiano in vario modo. In passato, il titolo di
avaypapedg Tdv vopmv e stato ritenuto sinonimo di vouobétng e, conseguentemente, i
vouobOétau eletti dalla BovAn di cui parla il decreto di Tisameno non sarebbero altri che

gli avaypogpeic nuovamente nominati nel 403°%. Piu di recente, & stata ipotizzata

50 Propendono, al contrario, per un’identita dei due mandati senza variazioni procedurali Rhodes
1991, 88-89 e Canevaro — Harris 2012, 112.

51 Harrison 1955, 29 e Todd 1996, 108-109.

52 Come gia evidenziava Hansen 1990, 68. E opportuno osservare che solo le iscrizioni, a partire
dal terzo quarto del IV secolo, attestano la presenza di un évaypagevg: le funzioni di questo
magistrato, che compare sempre da solo e mai come membro di un collegio pitu ampio, nulla
hanno a che fare con quelle degli dvaypoeeic Tédv vopwv e sembrano piuttosto prossime a quelle
del ypoppotedg tiig PovAfig (cf. IG 1I/1113, 1 469), cui sono in ogni caso normalmente attribuite le
funzioni di trascrizione e pubblicazione dei decreti per tutto il 1V secolo. Solo con il regime di
Antipatro, che impresse una trasformazione nel numero e nelle funzioni di alcuni settori della
pubblica amministrazione, si osservano alcune modifiche delle competenze del segretario
annuale. Le epigrafi della forbice cronologica 321/0-319/8 evidenziano infatti la sua sostituzione
con un avaypagevg eponimo, che ricopre le funzioni originariamente assegnate al ypappoteng
g BovAilg, ma che dopo il 318 scompare per lasciargli nuovamente posto (su questo tema, cf.
Poddighe 2002, 44-45).

53 And. 1. 83 presenta in questo punto una difficolta testuale, relativa al participio del verbo
avaypdeew che segue la menzione del primo collegio di vopo8étar (vopoBétar Hro Tiig PovAtig
avaypaeovteg): 1 codici riportano la lezione avaypagpévtog, emendata dal Blass in avoypagdvreg.
Adottare un approccio conservativo o emendativo non e affatto indifferente perché restituirebbe
due testi diversi e, conseguentemente, due informazioni ben distinte. Mantenendo invariato il testo
tradito, bisognerebbe ammettere che davaypagévtag sia o una forma insolita di participio
sostantivato o che si riferisca ad un complemento oggetto sottinteso e, ovviamente, alle bozze dei
vopou trascritti su tavoletta. Cio lascia pero aperto il problema di quali magistrati siano stati
preposti a questa trascrizione preliminare. L’emendazione di Blass, che restituisce avaypagovteg
come participio congiunto di vopoBétat, appare pertanto vincente: essa ¢ perfettamente in linea
con And. 1. 82, che menziona i vopoBétar come unici responsabili del processo di revisione
legislativa.

54 Cosi Blass 1868, 458 n. 1 e Jebb 1876, 224 n. 1. In seguito, Blass ha modificato leggermente la
propria posizione, sostenendo che i vopoBétar si sarebbero occupati esclusivamente della
redazione delle nuove leggi, mentre gli avaypageic sarebbero stati eletti per la revisione delle

Dike - 21 (2018): 49-86



65 Annabella Oranges

I’esistenza di un decreto, non pervenutoci, alternativo a quello di Tisameno e differente
nello scopo: se il primo mirava a disciplinare le competenze dei vopo8étas, il secondo
sarebbe stato finalizzato a regolare quelle degli avaypaesic, non meglio precisate, ma
in ogni caso di gran lunga ridotte rispetto al primo mandato perche la ratifica dei testi
di legge sarebbe stata affidata al parere preliminare della boulé e dei vopo8étau eletti

dai demi®®,

Ambo le proposte implicano qualche difficolta. La seconda, gia fortemente indebolita
dal confronto con il decreto di Tisameno che, pur prescrivendo indicazioni procedurali
sulla revisione legislativa, tace sorprendentemente I’intervento degli dvaypo@eic,
sembra complicare il quadro piuttosto che semplificarlo e, per di piu, apporta elementi
poco utili alla comprensione del testo lisiano: ammettendo infatti che gli dvaypagsic
siano esistiti per coadiuvare i vopo6¢ton della boulé e che Nicomaco sia stato uno di
essi, non si comprende bene come mai egli, detentore di un potere e di responsabilita
minori rispetto ad altri, sia stato condotto a processo. Per di piu, cio sembra in contrasto
con quanto risulta da Lys. 30. 29, secondo cui, benché non si potesse svolgere I’incarico
di sottosegretario per due volte per la stessa magistratura (bnoypoupoatedoot pev ovk
£EeoT Big TOV adTOV TR Apyii TN ovth]), era stato permesso agli stessi individui di essere
padroni delle decisioni piu importanti per lungo tempo (mepi 8¢ 1@V peyictwv TOVG
avtodg &dite mOADV ypdvov Kvpiovc etvar). Questa frase € pregnante: nel definire
Nicomaco e Tisameno kvpiovg, Lisia, confermando il rinnovo del loro incarico nel

contesto della revisione legislativa dopo I’arcontato di Euclide®®, ammette che essi

leggi di Draconte e Solone che restavano da scrutinare, non mancando anche di coadiuvare in
parte i vopoBéton (Blass 1887, 465). L’ipotesi dell’identificazione degli évaypogpegic con i
vopoBétan € stata piu di recente riproposta da Hansen 1990, 68-69 e Hansen 2003, 163; contra,
Pébarthe 2006, 135 n. 147.

% MacDowell 1962, 198; Clinton 1982, 34-35; Volonaki 2001, 156-158.

56 Un coinvolgimento di Tisameno anche nella prima fase della revisione legislativa € ipotizzabile
sulla base di alcuni frammenti di Teopompo Comico, attivo fra la fine del V e gli inizi del IV
secolo, che sembra aver accolto questa tematica nella propria produzione, tanto da conferire ad
una propria commedia il titolo di Teisamenos (cf. Theopompus FF 60-62 K.-A.). La maggior parte
della critica identifica questo Tisameno con il figlio di Mecanione, collega di Nicomaco e
proponente dell’omonimo decreto. I frammenti di Teopompo Comico sono perd esigui e cosi
tematicamente poco omogenei e perspicui da impedire di comprendere a quando deve esser fatta
risalire la commedia, come ’autore abbia affrontato il tema politico e ritratto la figura di Tisameno
e, infine, se questi sia stato esclusivo bersaglio dell’opera. Ciononostante, poiché il titolo reca il
nome del probabile destinatario, il Teisamenos possiede le caratteristiche formali dell’dvopaoti
KoOU@OE tipico delle commedie di fine V secolo. Sommerstein ha dunque inserito la commedia
di Teopompo nel filone delle cosiddette “commedie dei demagoghi”, proponendo il 404 come
terminus ante: con la restaurazione democratica, infatti, si assiste alla scomparsa di questo tipo di
commedie, che ormai, in una temperie culturale improntata alla moderazione, non dovevano
essere piu apprezzate dal pubblico per via degli attacchi verbali e personali troppo violenti e

Dike - 21 (2018): 49-86



Nicomaco a processo 66

avevano avuto un ruolo altamente delicato e di primaria importanza nella pubblicazione
del materiale legislativo, ben distante sia da quello puramente burocratico tipico degli

vmoypappatsic delle singole magistrature® sia da quello di presunti évoypagsic.

L’ipotesi che Nicomaco abbia svolto un ruolo subordinato ai vopo6¢ton nel
secondo mandato e, in particolare, quello di avaypagedc come nel primo, deve essere
dunque abbandonata: al contrario, il fatto che Lisia alluda ad un’apy1 xopa, suggerisce
di approfondire la prima ipotesi, quella per cui Nicomaco possa essere identificato con
uno dei vopoBétan della BovAny menzionati dal decreto di Tisameno. Benché questa
ipotesi presenti il vantaggio di identificare il collegio degli avaypaesic con quello dei
vopobéton, essa non tiene conto dell’argomentazione contro la reiterazione della
medesima carica, avanzata in Lys. 30. 29: cio induce a chiedersi se Nicomaco abbia
svolto incarichi diversi nel passaggio dall’una all’altra fase della revisione legislativa.
Una risposta apparentemente positiva sembra provenire da Lys. 30. 4, ove I’espressione
opoiav kai viv v apynv kateomoarto distingue I’incarico di Nicomaco oggetto
dell’azione giudiziaria in corso da quello precedente, nonostante il logografo li assimili
per via della perpetuazione delle irregolarita: poiché infatti la piena identita avrebbe
dovuto essere piuttosto espressa con I’aggettivo a8, 'impiego dell’aggettivo opoio
suggerisce che il secondo incarico non doveva essere identico al primo, ma solo simile,

e la presenza dell’avverbio vdv, che si riferisce esclusivamente alla magistratura

percepiti prossimi ai codici espressivi della democrazia radicale dell’ultimo quarto del V secolo
(cf. Sommerstein 2000, 444-445). Benché molti aspetti della commedia restino oscuri e le
testimonianze su Tisameno siano estremamente rare, non si deve escludere che egli abbia preso
parte alla prima fase della revisione legislativa e che sia stato cosi noto all’opinione pubblica e
non meno discusso da divenire soggetto di una commedia. Svolto con ogni probabilita il proprio
incarico con successo, Tisameno venne preposto di nuovo alla revisione legislativa dopo la
restaurazione democratica, come testimonia Lys. 30. Anzi: dipingendolo al pari di Nicomaco
come paradigma dei cattivi nomoteti eletti dagli Ateniesi, Lisia avrebbe inteso fare appello alle
critiche e ai sentimenti negativi che erano sorti gia precedentemente intorno alla revisione
legislativa e a Tisameno e di cui resta flebile traccia nella commedia archaia (v. infra).

57 Gli vroypoppoteic erano segretari che svolgevano mansioni di carattere cancelleresco: la loro
funzione sembra sia stata prossima a quella di un impiegato salariato piuttosto che a quella di una
vera e propria arché. L’incarico era svolto indistintamente da cittadini e da schiavi affrancati, che
venivano scelti per sorteggio o per alzata di mano. Quanto alla durata della carica degli
vroypappateic, non € possibile stabilire se ’affermazione lisiana sul veto dell’iterazione del loro
incarico sia da intendere come autentico riferimento all’alta frequenza del loro avvicendamento o
piuttosto come un’esagerazione: appare coerente ritenere in ogni caso che la durata dell’incarico
degli vroypapporeic sia stata direttamente proporzionale a quella dell’incarico del magistrato per
il quale realizzavano la loro prestazione (cf. Hansen 1980, 171).

58 Cf. MacDowell 1962, 198, che pur conclude affermando, sulla base di Lys. 30. 4, che in ambo le
occasioni Nicomaco aveva svolto 1’incarico di anagrapheus. A ben vedere pero la posizione di
opoio come predicativo dell’oggetto suggerisce che Lisia si stia esclusivamente riferendo alla
medesima maniera negativa di reggere I’incarico, ma non dice nulla sull’identita della carica.

Dike - 21 (2018): 49-86



67 Annabella Oranges

indagata nell’azione giudiziaria in corso, induce a pensare ad una contestualizzazione
diversa. Viene dunque da chiedersi se Nicomaco sia stato processato per presunte
inadempienze commesse in relazione ad un incarico che, pur simile al primo in
apparenza, se ne allontanava con ogni probabilita nella sostanza: in altri termini, vale
la pena verificare se la qualifica di Nicomaco come avaypaeevg in Lys. 30. 25, pur
ricondotta dal testo al secondo incarico, debba essere interpretata come un riferimento
generico all’attivita di trascrizione e se, piuttosto, il termine vopo6étnc sia il vero titolo
dei detentori del secondo incarico e, quindi, anche di Nicomaco. D’altra parte, il
logografo designa per tre volte I’attivita svolta da Nicomaco con il verbo éavaypapev>®
e due volte con il sostantivo corradicale avaypaen®: se cio risulta coerente con la
qualifica di avaypagevg attribuita da Lys. 30. 2 a Nicomaco per il primo mandato®?,
And. 1. 83, che tace la presenza degli avaypageic dopo il 403, mostra che 1’avaypapev
era una delle competenze dei vouo6éton della fovAn (And. 1. 83: vouobétan Hiod TG
BouvAfic avaypagovteg). Oltre a verificare se Nicomaco abbia svolto il ruolo di
vouobBétng nel secondo mandato, bisognera cercare di comprendere in che misura le

competenze dei vopoBétar della BovAr si siano distinte da quelle degli avaypageic.

I moderni si sono chiesti se gli avoypagsic®? abbiano avuto mansioni legislative

0 meramente cancelleresche, cioé se abbiano introdotto nei testi di legge delle

59 Lys. 30. 2 (in riferimento al primo mandato), 30. 4 (in riferimento al secondo mandato), 30. 19
(in riferimento all’aggiunta di nuovi sacrifici) e 30. 30 (in riferimento all’errore di consentire ad
un cittadino non autoctono di interessarsi della trascrizione delle leggi patrie).

Lys. 30. 17 e 25 con riferimento generico all’attivita di trascrizione.

61 Il confronto con le fonti epigrafiche conferma che Nicomaco abbia ricoperto questa qualifica
prima dell’arcontato di Euclide.

62 Gli avaypapeic fanno la loro comparsa nelle fonti letterarie in Arist. Ath. Pol. 30. 1, dove
figurano come una commissione di cento uomini eletti fra i Cinquemila per mettere per iscritto le
proposte redatte dai cuvyypoeeic riguardo alla cosiddetta costituzione per il futuro (gig tov
péMovta xpovov) e a quella per il presente (€v 8¢ t@ mapdvtt kopd): il resoconto lisiano e le
testimonianze epigrafiche informano che un collegio di dvaypageic resto in attivita fino alla
caduta della democrazia  nel 404 e che continud ad occuparsi della trascrizione delle leggi. Nel
suo resoconto dell’assemblea a Colono, Thuc. 8. 67. 1 riferisce, in termini piu sintetici e diversi,
la proposta di Pitodoro: questi avrebbe proposto di eleggere un collegio di dieci persone (e non
trenta, come si desume da Ath. Pol. 29. 2) che, insignite di pieni poteri (Euyypageic
avtokparopeg), redigessero le proposte migliori per la salvezza dello stato; ’instaurazione del
governo dei Quattrocento chiude poi la narrazione. Oltre alle differenze sul numero dei
Euyypooeic (rigettato a favore dei venti cuyypageic di cui parla Athenaion Politeia; cf. Shear
2011, 41 n. 69, con bibliografia precedente), gli avaypageig sono assenti nel resoconto tucidideo,
diversamente da Ath. Pol. 30. 1: ci0 ha prevedibilmente posto il problema dell’identificazione. La
critica moderna ha suggerito che questi due collegi, pur nominati entrambi nel corso
dell’assemblea a Colono o immediatamente a ridosso di essa, abbiano avuto compiti diversi (cf.
Volonaki 2001, 141-143). Secondo Ostwald 1986, 415-418, i &uyypooeig si sarebbero occupati
della raccolta di tutto il materiale legislativo antecedente al 412, proponendo modifiche, e gli
avaypoeeic solo della messa per iscritto definitiva; preferibile 1’ipotesi di Rhodes 1991, 92,
secondo cui non vi sono basi per poter affermare che i Euyypageis si siano occupati della raccolta

60

Dike - 21 (2018): 49-86



Nicomaco a processo 68

modifiche sostanziali o se si siano esclusivamente limitati a depurarli in sede di
trascrizione da alterazioni e ribadirne il testo contro futuri e inediti abusi
antidemocratici. La scarsa generosita delle fonti letterarie e documentarie nel restituire
informazioni chiare sulle competenze degli avaypagsic € nota; complica il quadro poi
la genericita del sostantivo che ne designa Iattivita, giacché il verbo avaypaesy €
impiegato dalle testimonianze letterarie con un significato ampio, che va dalla
trascrizione delle leggi per I’archiviazione fino all’iscrizione su pietra e all’esposizione
del documento®. L’orazione lisiana chiama per0 in causa il tema della discrezionalita
e dell’intervento attivo sui testi: Nicomaco viene diffusamente accusato di aver inserito
e cancellato leggi a proprio piacimento, in occasione sia del primo mandato che del
secondo (Lys. 30. 2 e 5), e, con particolare riferimento a quest’ultimo, di avere inficiato
la sostanza dei provvedimenti del calendario sacrificale (Lys. 30. 17-21). A questo
punto bisogna chiedersi se I’'imputato abbia per davvero avuto facolta di intervenire sui
testi durante il suo primo mandato oppure se le sue competenze si siano accresciute nel

secondo, dando cosi a Lisia lo spazio per avanzare accuse di illegale discrezionalita.

A differenza di Lys. 30, le testimonianze documentarie, in particolare la legge
di Draconte sull’omicidio (IG I*® 104), chiariscono in parte quali siano state le
competenze degli avaypoageic. 1l decreto, che dispone la ripubblicazione del testo nel

409/8, specifica che gli avoypoeeic, insieme al segretario della BouvAr|, avrebbero

di leggi varate in epoca precedente, essendo la loro una commissione nominata ad hoc solo allo
scopo di redigere le bozze preparatorie per una nuova legislazione, senza riferimento alla
precedente. Benché questa non sia la sede per affrontare esaurientemente il tema, sembra
opportuno sottolineare che, stando al decreto di Clitofonte (cf. Ath. Pol. 29. 3), I’ipotesi che i
syngrapheis abbiano redatto le nuove proposte legislative servendosi anche della consultazione
del precedente materiale normativo non sembra del tutto infondata e, per di piu, consentirebbe di
comprendere come mai Ath. Pol. assegni agli dvaypageic un ruolo di ricerca e di collazione delle
leggi (v. infra).

63 Cf. Volonaki 2001, 141 e Boffo 2003, 19. Di riflesso, la critica moderna ha collocato le
competenze degli dvaypoeeic a meta strada fra quelle di scrivani e quelle di “legislatori”, nella
misura in cui essi avrebbero esercitato una sorta di autorita nel selezionare le leggi che erano in
uso alla fine del V secolo distinguendole da quelle ormai obsolete e unificandole con leggi simili
riguardanti sempre lo stesso soggetto. Piu precisamente, alcuni ritengono che essi sarebbero stati
incaricati di ritrovare le leggi, di trascriverle e di curarne 1’esposizione, senza modificare la
sostanza del testo (MacDowell 1978, 46; Clinton 1982, 28-30; Rhodes 1991, 91, che pur afferma
che le mansioni degli dvaypaeeic furono definite con il passare del tempo, finendo per divenire
ben piu autorevoli di un lavoro di mera trascrizione meccanica; Volonaki 2001, 143; Gallia 2004,
455; Pébarthe 2006, 132; Shear 2011, 83); altri ritengono che compito degli dvoypaeeic sia stato
quello di identificare le leggi senza per forza curarne 1’esposizione (Harrison 1955, 30) o, in
alternativa, quello di svolgere un ruolo cancelleresco che consisteva nel raccogliere e copiare i
testi delle leggi per I’archivio di Atene (Robertson 1990, 45 e 55, secondo cui gli dvaypogeig
avrebbero addirittura sostituito gli ordinari segretari del Consiglio nella forbice cronologica 410-
404).

Dike - 21 (2018): 49-86



69 Annabella Oranges

dovuto incidere su una stele di pietra la legge sull’omicidio, dopo averne ottenuto il
testo dall’arconte Bacthedc®. In altri termini, osserva a ragione Faraguna, gl
avaypageic avrebbero ricevuto copia della legge custodita dall’arconte Baciletdc nel
proprio archivio e I’avrebbero impiegata come antigrafo della redazione definitiva su
pietra. Incoraggia una simile interpretazione la presenza del verbo mopoiapféave (1G I3
104, 6), che, suggerendo una consegna brevi manu dell’antigrafo, ne implica la
redazione su materiale leggero (papiro o legno); diversamente, se il testo della legge di
Draconte fosse stato consultabile su stele o se, pit in generale, tutte le leggi lo fossero
state, |’esigenza di una nuova ripubblicazione risulterebbe difficile da spiegare e, per di
piu, le accuse contro Nicomaco di cancellare e inserire leggi dietro donativi finirebbero
per poggiare su basi estremamente fragili®. Meritevole di qualche considerazione &
anche [Dintervento del segretario della boulé: egli partecipa all’operazione di
pubblicazione insieme agli avoypoeeic, ma non ¢ al loro pari il soggetto del verbo
avaypa[e]oda[v]tov. Cio scoraggia 1’ipotesi che il ypoupatedg tiic fovAg abbia svolto
le medesime funzioni degli avaypoeeic e il fatto che egli sia loro associato per mezzo
di un complemento di compagnia rende altamente probabile che la sua funzione nel
quadro della ripubblicazione della legge draconiana sia differente, probabilmente
limitata al loro coordinamento e alla supervisione della loro attivita®. In ogni caso, il
fatto che gli avaypageic siano i soggetti dei due verbi suggerisce 1’ipotesi di una loro
esclusiva responsabilita, sancita per decreto, nell’intera procedura di ripubblicazione,
dal reperimento dell’originale alla trascrizione dell’antigrafo per il lapicida, alla

collocazione del testo nella stoa basileios®’. Ulteriori considerazioni in proposito sono

64 IG I3 104, 4-8: 10[v]/Apbicovtog vopov top mepi 10 @o[v]o dvaypa[@]o[v]tov ol dvaypopelc

T6v vopov moporafoveg mapa 0 Plalo[AE[og puelt[a 0 ypoup]otéo/c TEG BovAes éotélet Mbiver
kai ko[t]a[0]évt[ov Tpdc]0e[v] T€5 oTo/dg T€C Paciieiog.

85 Faraguna 2011, 2-3.

66 Il segretario della boulé, sovente incaricato nei decreti dell’ avaypagr del testo, era tenuto anche
a verificare la coerenza del testo ad incisione ultimata (cf. Pébarthe 2006, 247-254, sugli aspetti
tecnici della pubblicazione delle epigrafi): poiché IG I° 104 assegna esplicitamente I’ &vaypogn
agli avaypogeic, & necessario ipotizzare un ridimensionamento delle mansioni del segretario della
boulé in quest’occasione, legato con ogni probabilita proprio al quadro eccezionale della revisione
legislativa che previde la nomina straordinaria di alcuni magistrati, come gli dvaypageig per
I’appunto. Risulta allora probabile che il segretario della boulé si sia occupato di una funzione di
supervisione legata ad un controllo finale e generale del testo.

67 Solitamente i magistrati menzionati in relazione all’anagraphé sono gli esclusivi responsabili
della pubblicazione (cf. Pébarthe 2006, 248-249). Secondo Ostwald 1986, 519-520 n. 82 e
Robertson 1990, 52-60, la pubblicazione presso la stoa basileios avrebbe riguardato
esclusivamente la legge sull’omicidio poiché sede del magistrato che avrebbe dovuto occuparsi
della sua applicazione: le altre sarebbero state pubblicate altrove; contra Rhodes 1991, 91,
secondo cui non vi sarebbe bisogno di questa differenziazione, perché la stoa basileios era il luogo
ove venivano pubblicati tutti i testi delle leggi fin dall’epoca di Efialte.

Dike - 21 (2018): 49-86



Nicomaco a processo 70

offerte dalla legge sulle competenze del Consiglio (IG I® 105), che muove nella
direzione di un tipo di trascrizione leggermente diversa dalla precedente, ma non per
questo incompatibile. Solitamente ricondotta all’epoca post clistenica®®, essa reca un
testo composito contenente alcune differenziate disposizioni di legge che circoscrivono
le prerogative della BovA®: se la varieta contenutistica ci pone innanzi al prodotto
dell’assemblaggio di norme differenti, ancor piu rilevante appare la varieta lessicale e
linguistica del testo, che non solo impone di considerare le norme ben piu antiche
rispetto alla loro incisione su stele, ma suggerisce anche 1’idea di una loro stratificazione
cronologica’™. 1G I3 105 testimonia pertanto che nel 409 furono riorganizzati e incisi sul
medesimo supporto scrittorio una serie di documenti, in origine indipendenti,
riguardanti i poteri del Consiglio: benché il prescritto dell’iscrizione non sia giunto, il
confronto con IG I 104 e la contemporaneita delle due epigrafi rendono altamente
probabile che IG I® 105 sia stata anch’essa ripubblicata dagli avaypogsic e che questi
si siano parimenti serviti di antigrafi redatti su materiale deperibile, al cui reperimento,
alla cui collazione e alla cui trascrizione definitiva dovevano provvedere™. In pid, la
presenza degli arcaismi e di tratti che tradiscono una sorta di incertezza del lapicida nel
leggere la bozza e nel riportarla su pietra’ suggeriscono che gli avoypageic, anche in
questo caso, abbiano svolto un’attivita di mera trascrizione degli originali e che la loro
possibilita di alterare I’antigrafo dal punto di vista sostanziale, linguistico o formale sia

stata pressoché nulla: essi devono essersi limitati a reperire le norme e riorganizzarle

68 Cosi Sickinger 1999, 58, ma cf. Hignett 1952, 153-154, che considera I’iscrizione una
riproduzione fededegna di un originale efialteo, integrato con elementi piu recenti in seguito al
colpo di stato dei Quattrocento: gli arcaismi, causati da conservatorismo legislativo o tratti da una
legge precedente, non appaiono motivazioni sufficienti per ritenere il testo una trascrizione
fededegna di un originale clistenico.

69 Oltre a cio che viene identificato con 1’horkos bouleutikos (IG I® 105, 3-28), il testo presenta
due sezioni, separate dalla formula tGde £doyoev, che da un lato attestano alcune mutile
disposizioni di legge (IG I° 105, 30-34) e, dall’altro, un elenco di clausole sulle quali la boulé non
avrebbe potuto pronunciarsi dvev 16 54ud tov ABevaiov mieddovtog (IG 1B 105, 36-46).

0 Faraguna 2011, 4-5, con bibliografia precedente.

n Rhodes 1972, 198; Sickinger 1999, 58; Faraguna 2011, 6, per cui una simile interpretazione di

IG I® 105 aiuterebbe a spiegare molto bene il significato del verbo mpocavalntiica

nell’emendamento di Clitofonte (Arist. Ath. Pol. 29. 3): gli anagrapheis dunque avrebbero

materialmente ricercato documenti non immediatamente disponibili per la loro eta, ma avrebbero

anche svolto un lavoro di indagine critica su di essi; Shear 2011, 83-84.

Lewis 1967, 132 ha notato che I’epigrafe alla 1. 43 riporta per tre volte due punti sovrapposti al

posto di tou (cf. IG I® 105, 43: homog év Soket : : @ déuot 01 AlOevaiov mie[0vovti]). Poiché

questo simbolo é chiaramente leggibile, non pud essere interpretato come un mezzo per separare

porzioni diverse di testo, cosa che ricorre in altri punti dell’iscrizione (cf. 1G I* 105, 34, 44 e 50):

al contrario, vi € da credere che i due punti sovrapposti siano stati volutamente impiegati dallo

scrupoloso lapicida per indicare uno spazio vuoto laddove I’antigrafo gli era risultato
inintelligibile.

72

Dike - 21 (2018): 49-86



71 Annabella Oranges

per la versione definitiva, rispettando in ogni caso le disposizioni di BovAn ed assemblea

contenute nel decreto per la ripubblicazione.

L’analisi del materiale epigrafico attestante la ripubblicazione delle leggi
impedisce dunque di ritenere che le mansioni degli avaypageic abbiano ecceduto
I’ambito cancelleresco: essi, dopo aver reperito, nel rispetto di quanto prescritto dagli
organi deliberativi’®, i testi originali nel luogo in cui erano custoditi’®, dopo averli
collazionati e sottoposti all’attenzione dell’assemblea per la ratifica del testo’™, si
sarebbero curati dell’intera procedura di ripubblicazione, dalla preparazione delle
minute alla curatela dell’incisione su stele del documento, sempre in accordo con
quanto deliberato precedentemente dagli organi assembleari’®. Questo dato priva di
fondamento 1’accusa contro Nicomaco di aver operato in qualche modo una scelta
personale sui testi che sarebbero rientrati nella ripubblicazione, accogliendo alcune
leggi ed escludendone altre: cio non vuol dire che gli avaypageic non abbiano dovuto
confrontarsi con testi originariamente differenti’’, ma poiché il prescritto del decreto
per la ripubblicazione della legge avrebbe dovuto contenere 1’autorizzazione e le
istruzioni sull’adeguamento dei testi, appare poco probabile che I’imputato, in
occasione del suo primo mandato, abbia ignorato il pronunciamento degli organi
deliberativi sugli originali e abbia avuto una discrezionalita tale da alterare illegalmente
le bozze desunte dagli antigrafi nel nome di una personale selezione, sfuggita a
controllo e visibile soltanto una volta che il testo fu ripubblicato; di contro, se egli

avesse svolto per davvero una funzione legislativa, 1’accusa del logografo sarebbe

& E probabile che la ripubblicazione delle leggi fosse preceduta da altrettanti decreti che dovevano

indicare le fonti consultabili ai fini dell’dvaypaen: cio & estremamente chiaro per il secondo

mandato di Nicomaco, in relazione alla ripubblicazione del calendario sacrificale (cf. Lys. 30. 4

e 17). Tuttavia, poiché una volta innescata la macchina procedurale, nessun proponente di decreti

avrebbe potuto anticipare il risultato definitivo della compilazione autonoma da parte degli

avaypapeic, cido doveva renderli altamente esposti e accusabili perché dotati di una grande
responsabilita (cf. Gallia 2004, 455). In ogni caso, vi é da escludere che la prassi prevedesse da

parte degli dvoypageic un’iniziativa particolare di carattere legislativo con intervento di

elaborazione o di correzione dei testi (cf. Pébarthe 2006, 132).

Oltre all’archivio dei magistrati, non ¢ escluso che gli avaypageic abbiano avuto accesso diretto

anche all’archivio centrale (cf. Lys. 30. 3).

» Volonaki 2001, 145; Gagarin 2008, 183; pensa ad un coinvolgimento preliminare della Bovin
Clinton 1982, 29-30.

. Cf. IG I® 104, 5-6.

77 Secondo Shear 1’accusa contro Nicomaco di Lys. 30. 2 e 5 indicherebbe che solo parte del
materiale reperito dagli avaypaoeeig doveva essere incluso nella revisione e, in particolare, solo
quelle leggi che la pubblicazione di documenti piu recenti aveva reso obsolete o per le quali aveva
imposto un’emendazione: il resto del materiale sarebbe stato escluso (cf. Shear 2011, 83). In ogni
caso sembra poco probabile che Nicomaco avesse facolta di escludere o includere testi senza
previo ordine degli organi assembleari.

74

Dike - 21 (2018): 49-86



Nicomaco a processo 72

risultata fortemente inefficace. L’ampio potere presumibilmente posseduto da
Nicomaco nel primo mandato risulta essere dunque una costruzione retorica di Lisia
che, accusandolo di aver agito contrariamente a quanto deliberato dalla citta e di aver
alterato illegalmente gli antigrafi delle leggi, intende evidenziare la sua ostilita alle
istituzioni democratiche. Sembra dunque che le competenze di avaypdopew del primo
mandato di Nicomaco siano state esclusivamente legate al piano cancelleresco: il
confronto con il resoconto sul secondo mandato consentira di comprendere se queste
funzioni siano rimaste inalterate oppure se si siano accresciute e, conseguentemente, se
dopo il 403 egli abbia svolto un incarico differente da quello di avaypapedc. | paragrafi
relativi ai provvedimenti sui sacrifici (Lys. 30. 17-21) sono a questo proposito
particolarmente rilevanti, giacché il tema della mera ripubblicazione di norme anteriori,
al centro del breve excursus sul primo mandato, cede il passo all’accusa relativa ad una
nuova redazione, nello specifico di disposizioni sacre’®: questi paragrafi ci pongono
apparentemente in una prospettiva diversa rispetto a quanto precedentemente desunto
dalle iscrizioni collocate nella forbice cronologica 410-404; essi, per di piu, mostrano

di avere qualche punto di contatto con il decreto di Tisameno in relazione ai vopo6étau.

Ad una lettura del testo, la strategia retorica impiegata dal logografo riguardo al
secondo mandato di Nicomaco non sembra profondamente diversa da quella relativa al
primo, anzi: i due momenti dell’attivita dell’imputato vengono descritti in termini
ugualmente generici. Inoltre, anche nel caso della redazione del nuovo calendario
sacrificale, Lisia punta a mostrare lillegalita del comportamento dell’imputato
mediante I’accusa di aver trasceso i limiti del proprio incarico e di aver redatto il nuovo

testo a propria discrezione e contro le disposizioni della citta. Lys. 30. 17 informa che

& L’ampio spazio riservato dalla deuterologia alla questione del calendario sacrificale ha indotto

parte dei moderni a ritenere che il secondo mandato di Nicomaco abbia avuto per oggetto solo la
redazione di leggi di ambito sacrale e che sia stato differente dal primo, esclusivamente incentrato
sulla ripubblicazione di leggi secolari (cf. MacDowell 1962, 198; Clinton 1982, 34-35; Ostwald
1986, 515 e 520 e Volonaki 2001, 140; contra Dow 1960, 273 n. 2 e 277; Robertson 1990, 66;
Canevaro-Harris 2012, 112 n. 78). E vero che nel decreto di Tisameno sono assenti riferimenti
espliciti al calendario sacrificale, ma & anche vero che il decreto prescrive la ripubblicazione di
leggi per la citta nel rispetto di quanto risulti necessario (And. 1. 83: éndécwv & v mpocdén): il
calendario sacrificale si ritroverebbe a ricadere dunque in questa specifica casistica (gia Hansen
1990, 70 notava che non vi sono ragioni cogenti per ritenere che legge secolare e legge sacrale
siano state distinte nel progetto della revisione e che il decreto di Tisameno non deve essere
considerato in contrasto con la pubblicazione del calendario sacrificale; contra Dow 1960, 273 n.
2 e MacDowell 1962, 198). Del resto, i ritrovamenti epigrafici inerenti alla prima revisione
legislativa mostrano che le leggi secolari erano state pubblicate insieme al calendario sacrificale
e che i frammenti piu recenti del muro contengono le sezioni pit recenti riguardanti la
ripubblicazione delle leggi sacrali di Solone e parti del nuovo calendario sacro, in linea con quanto
testimoniato da Lys. 30 (cf. Dow 1960, 277).

Dike - 21 (2018): 49-86



73 Annabella Oranges

I’accusatore di Nicomaco era stato a sua volta tacciato di empieta per aver chiesto
I’annullamento di alcuni sacrifici (muvBdvopot & aTov ALyetv MG AGEPD KATUAVWOV TAG
Bvoiog). In realta, come si apprende piu avanti, ’accusatore si richiama all’obbligo di
sacrificare sia secondo le xOpPeic’® sia secondo le stele in accordo coi relativi
regolamenti (&g xpn 0vewv t0g Buciog Tag €k TOV KOPPE®V KOl TOV GTNADY KATA TOG
oLYYPOQAC...TadTo, Yap Ve éyneicacts), come decretato del resto dai cittadini
(tadta yap Vueig yneicacs)®. Nicomaco, infatti, contrariamente ai decreti e alle
leggi della citta (ute Toic ynoeiopoot meibecOar uite TV vopmv epovtilev)t e non
tenendo conto delle risorse disponibili, aveva introdotto piu sacrifici di quanto gia
stabilito e, convogliando le risorse economiche su di essi, aveva causato un ammanco
di denaro pubblico per adempiere i sacrifici tradizionali (avoypdyag yap mieim t@v
TpooTaydEévTOV aitiog yeyévnoal td TpooidvTa Ypnuato i TadTa v dvaiiokesbal,
v 8¢ 1aic matpiolg Bvuoiag Emeine)®?, per corrispondere il saldo di pagamenti a
Spartani e Beoti, nonché per procedere alla manutenzione di arsenali e mura®. Quanto
poi ai sacrifici, Lys. 30. 21 specifica che, rispetto ai regolamenti (katd tag cuyypapac)
che prescrivevano tutti i riti tradizionali (Grovta ta matpia), le stele trascritte da
Nicomaco ne eliminavano diversi (katd tag otlog ac ovTog Gvéypaye, TOAAY TdV
iepdv kataAvetar). Il testo conclude poi affermando che Nicomaco, allo scopo di
persuadere la giuria della propria innocenza, promette di far cancellare le disposizioni
che non incontreranno il favore del popolo (gi pun todta duiv dpéokel, E€aAeipev
kehevet). Questi paragrafi suggeriscono informazioni rilevanti sulla modalita di lavoro

di Nicomaco e consentono di formulare un’ipotesi sul capo d’accusa contestatogli.

7 Non sembra questa la sede adatta per riprendere I’ampio dibattito sulla natura e le finalita dei

documenti attestanti la legislazione soloniana (kyrbeis e axones), tema che ha suscitato
interrogativi fin dall’antichita. Gia Plut. Sol. 25. 1 distingueva fra chi sosteneva I’identita delle
due tipologie di documento e chi, al contrario, riteneva che essi presentassero profonde differenze,
a partire dal contenuto, che nel caso degli axones sarebbe stato di tipo secolare, mentre nel caso
delle kyrbeis di tipo sacrale. Anche la critica moderna si € attestata su posizioni non del tutto
dissimili da quelle espresse dalla tradizione e non é pervenuta ad una soluzione unitaria sul tema:
ancora oggi restano aperti tanto il problema della tipologia di documenti che i testi avrebbero
contenuto, quanto quello del materiale e della forma del loro supporto scrittorio (inquadramento
del tema e discussione di bibliografia precedente in Loddo 2018, 69 n. 156).

8 Lys. 30. 17.

81 Lys. 30. 5.

82 Lys. 30. 19.

8 Lys. 30. 22.

Dike - 21 (2018): 49-86



Nicomaco a processo 74

Apprendiamo innanzitutto che, nella redazione del nuovo calendario sacrificale,
si era tenuto conto delle xopPeig, recanti i sacrifici tradizionali®*, e delle otijlou®®, che
rappresentavano sacrifici non originari, ma successivamente decretati dal popolo (Lys.
30. 19 e 20): laccusatore afferma che ambedue devono essere rispettate, senza
privilegiare esclusivamente le otiAat recanti i nuovi sacrifici, che ostacolavano la
celebrazione di quanto trascritto nelle kopPeic. Se vengono infatti osservate le
ovyypooi relative alle kopBeig, i sacrifici tradizionali vengono tutti realizzati, mentre
seguendo soltanto le otiAau trascritte da Nicomaco, molti sacrifici vengono meno. Va
da sé dunque che I’accusa mossa a Nicomaco € quella di non aver rispettato, nel corso
della redazione delle otijioy, le indicazioni delle relative cuyypagai che, con ogni
probabilita, dovevano indirizzare i contenuti del documento finale indicando un elenco
di norme esecutive finalizzate a chiarire il testo delle leggi sacre e comprendenti
indicazioni sul calendario, sulla prassi religiosa e sul costo delle cerimonie®. Non &
chiaro da cosa risultassero questi accordi, ma non vi & da escludere una provenienza
dalla boulé, che And. 1. 83 riferisce abbia collaborato con i nomothetai nella redazione
delle proposte preliminari sottoposte all’esame dei cittadini innanzi al monumento degli

Eponimi. Il testo lisiano implica che, nella valutazione delle cvyypagai, Nicomaco

84 Nel quadro della revisione legislativa e dell’interpretazione di Lys. 30.17, rileva domandarsi che

tipo di documento pero abbiano rappresentato le kyrbeis, che vengono menzionate dall’accusatore
come una delle diverse tipologie di disposizioni religiose osservate in citta che Nicomaco avrebbe
ignorato. Tornando all’interpretazione di Lys. 30. 17, non sembra possibile escludere che, per
quanto cursorio, il riferimento dell’orazione lisiana alle kyrbeis soloniane muova nella stessa
direzione di quanto sostenuto da Faraguna 2011 per il decreto di Draconte: € probabile che, nella
sua attivita di collazione di fonti diverse per la compilazione del nuovo calendario sacrificale,
Nicomaco abbia considerato fonti diverse per contenuto e per supporto scrittorio. Nel caso delle
leggi sacrificali tradizionali, esse sarebbero state rappresentate dalle kyrbeis soloniane,
presumibilmente registrate su materiale leggero e conservate negli archivi dei luoghi sacri.

8 La tradizione manoscritta riferisce in questo punto due diverse lezioni, ebniwv e dmhwv, parimenti
di significato poco coerente con il resto del contesto e rifiutate, fin dal XVI11 secolo, dalla maggior
parte degli studiosi (cf. da ultimo Carey 2007). Harrison 1955, 34 n. 55, riteneva ’emendazione
problematica poiché essa avrebbe rischiato di creare confusione, non essendo le stele di Lys. 30.
17 chiaramente distinte da quelle compilate da Nicomaco e citate piu avanti a Lys. 30. 21. In tempi
pil recenti, la lezione ¢ stata convintamente rifiutata da Nelson 2006, 311-312, che alla luce di
Lys. 30. 20 (i yap ovtog pn mieio avéypayey &€ taddvrolg, gic te tic Busiag Tag motpiovg dv
é&npreoe kol tpio tdhavto dv mepieyéveto T mOhet) propone di leggere kai 00 mieio in luogo di
T®V otA@V, un intervento questo che, benché suggestivo, appare piuttosto circolare e altera il
testo tradito in maniera ben piu consistente di quanto proposto da Taylor, senza peraltro risolvere
le difficolta testuali dell’orazione. Non sembra ci siano ragioni cogenti per rifiutare I’emendazione
tradizionale: del resto, Robertson 1990, 68 n. 88 ha ben evidenziato che 1’espressione Kot Tdg
ovyypagdg di Lys. 30. 17 consente di distinguere bene queste stele dalle stele di Nicomaco, cui
’accusatore si riferisce in Lys. 30. 21 come kotd té¢ oThAag g 00TOC AVEYPOE.

8 Cosi Rhodes 1991, 95; Lambert 2002, 354; contra Robertson 1990, 70, secondo cui il termine
indicherebbe tutti i sacrifici alternativi a quelli contenuti nelle kyrbeis, ma si tenga presente che il
termine syngraphai viene riferito da Lys. 30. 21 anche alle kyrbeis.

Dike - 21 (2018): 49-86



75 Annabella Oranges

abbia goduto di una certa facolta discrezionale, benché non I’abbia esercitata con
quell’arbitrarieta che Lisia gli contesta. Sembra che I’imputato, nella redazione del
nuovo calendario, abbia dovuto compiere una scelta riguardo all’inserimento di sacrifici
diversi da quelli tradizionali, tenendo conto delle condizioni economiche della citta:
alla luce di queste avrebbe ammesso quei riti nuovi che erano indicati nelle cuyypagai
con i relativi costi. L’accusatore, dal canto suo, contesta nel nome del criterio
economico I’inserimento dei nuovi dispendiosi sacrifici e sembra chiederne un riesame
perché la loro aggiunta non continuasse a precludere, come era accaduto, la mancanza
di fondi per la celebrazione dei sacrifici tradizionali registrati sulle kyrbeis (Lys. 30. 20-
21), nonché ’adempimento delle altre spese della citta. Egli incolpa Nicomaco di avere
inserito i nuovi riti con negligenza, quindi sottintendendo che avrebbe avuto anche
facolta di non farlo se solo avesse considerato adeguatamente le circostanze e non vi é
da escludere che una richiesta in questo senso fosse gia stata avanzata prima del
processo: Lys. 30. 7 evidenzia lo scontro fra Nicomaco e I’accusatore in sede buleutica
e da And. 1. 83-84 apprendiamo che i cittadini avrebbero avuto facolta di suggerire alla
boulé modifiche migliorative alle bozze delle nuove leggi (0ndécwv & Gv mPoodén),
preventivamente esposte presso il monumento degli Eponimi (é&givon 8¢ kai ididtn T®
BovAopévm, eictovtl €ig v PovAny copPovievey & T Gv ayabov Eyxm mepi TOV
vopov)®’. Questo eventuale intervento tuttavia non deve pero aver sortito alcun effetto:
dopo la pubblicazione del nuovo calendario®®, nell’impossibilita di sostenere i sacrifici
tradizionali a causa della trascrizione di quelli nuovi, I’accusatore si risolse ad adire le
vie legali contro Nicomaco, sfruttando 1’occasione del rendiconto di fine mandato in
quanto egli era il magistrato preposto alla compilazione definitiva del testo della legge.

Le parole di Lisia lasciano intendere che Nicomaco abbia ricoperto un incarico

pit esteso di quello riconducibile agli anagrapheis e che, a differenza del loro,

87 In questo caso, potrebbe essere valorizzata ’ipotesi di Dow 1960, 274, secondo cui alcune delle

syngraphai sarebbero state visibili gia prima della pubblicazione dell’intero calendario e proprio
il fatto che ex post furono ravvisate delle omissioni e delle aggiunte rispetto a quanto realizzato
da Nicomaco, avrebbe contribuito a preparare il terreno per il processo a suo carico. Anche
Hansen 2016, 40 ritiene che 1’espressione ondowv &° Gv mpoodén debba riferirsi ai pareri espressi
da cittadini sulle proposte di legge, eventualmente registrati in seguito nella forma di aggiunte e
correzioni al testo definitivo.

8 Il calendario doveva esser dunque composto di parti distinte, adottate separatamente: nel 403/2
doveva esser ancora in uso il vecchio calendario e solo nel 402/1, accanto al vecchio, inizio ad
essere impiegato il nuovo, divenuto poi ufficiale negli anni successivi, finché nel 399 la volonta
di ripristinare i sacrifici tradizionali, che non potevano essere pil compiuti per ragioni
economiche, indusse un gruppo di cittadini ad adire le vie legali, come mostra il processo a
Nicomaco (sulla cronologia del calendario, cf. Dow 1960, 275 e Carawan 2010, 82-84).

Dike - 21 (2018): 49-86



Nicomaco a processo 76

prevedeva competenze piu articolate: se, come sembra possibile affermare in base alle
fonti epigrafiche, agli anagrapheis erano accordate solo mansioni di carattere
amministrativo e cancelleresco, che si traducevano nella raccolta delle leggi e in una
nuova pubblicazione delle stesse in osservanza delle prescrizioni degli organi
assembleari, nel secondo mandato Nicomaco, accanto alla mansione di avaypdpewv
(Lys. 30. 19 e 21), doveva avere avuto accesso ad un potere piu ampio che, di
competenza quasi legislativa, gli accordava la facolta di compilare le bozze di nuove
disposizioni di legge tramite la collazione di pit fonti, che potevano essere accolte o
meno nella compilazione definitiva del documento in base ad una valutazione piu
ampia. Inoltre, Nicomaco avrebbe avuto il potere di far cancellare le disposizioni che
non avessero incontrato il favore dei cittadini (8EaAcipev kelevel) e cid sembra
riportarci ad un quadro diverso da quell’esagerata discrezionalita che gli viene
aspramente rimproverata non solo a proposito del primo mandato, ma anche del
secondo (Lys. 30. 2 e 5): se Lys. 30. 21 ammette la possibilita per Nicomaco di
intervenire sul testo qualora questo non fosse risultato compatibile con le richieste dei
cittadini, le accuse sulla discrezionalita dell’imputato devono essere per forza
ridimensionate. In altri termini, Nicomaco aveva facolta piena di alterare i testi dietro
indicazioni provenienti dai cittadini e le parole dell’accusatore sul suo inserimento di
provvedimenti inappropriati per la citta hanno senso solo ammettendo che I’imputato
avesse ignorato quanto richiesto da una parte del corpo civico, evidentemente quella
parte cui I’accusatore stesso afferiva. Le ragioni per cui Lisia estende ad ambo i mandati
le accuse di alta discrezionalita sono invece di natura esclusivamente retorica: il
logografo cerca di rendere il cattivo comportamento tenuto dall’impunito Nicomaco nel
primo mandato il precedente di quello tenuto nel secondo, quando avrebbe ignorato le
prescrizioni della citta sulle spese e le indicazioni inerenti ai sacrifici e si sarebbe
comportato, al pari di prima, in maniera illegale, antidemocratica e insubordinata. In
questo modo, il logografo cerca di invitare 'uditorio ad infliggere all’imputato quella

punizione che egli non aveva avuto in precedenza.

Alla luce di queste considerazioni, I’ipotesi per cui Nicomaco, in occasione del
secondo mandato, abbia preso parte alla pubblicazione del nuovo materiale legislativo
come uno dei vopoOétar H7o TG PovAflg menzionati da And. 1. 83 mi sembra che possa
essere avanzata: resta ora da stabilire quale valore debba essere assegnato alle due

denominazioni di xoi t®v 0ciov Kol TOV iepdV avaypapevg e di vopobétng relative al

Dike - 21 (2018): 49-86



77 Annabella Oranges

secondo mandato (Lys. 30. 25 e 27). Rimproverando ai propri concittadini di aver
concesso benefici eccessivi a Nicomaco, Lys. 30. 27 ricorda che, oltre ad esser stato
promosso da schiavo®® a cittadino ed esser passato da uno stato di poverta ad uno di
ricchezza, Iimputato era diventato, da semplice scrivano (vmoypoppatenc®), un
nomoteta (vouo6<tnc) e cio a causa del fatto che, mentre gli antenati sceglievano come
legislatori uomini del calibro di Solone, Temistocle e Pericle (611 oi pév mpodyovor
vouobBétac podvto Xoiwva koi OspiotokAéan kai [Tepudéa), nella convinzione che la
bonta delle leggi sarebbe stata corrispondente a quella dei loro promotori, gli Ateniesi
avevano eletto come legislatori Tisameno di Mecanione, Nicomaco e i loro colleghi,
scrivani di poco conto (fpodvro...Oueig 8¢ Tetoapevov tov Mnyaviovog kai Nikdpoyov
Kad ETépoug avOpdmovg vmoypapparéac)®t. Lys. 30. 27 istituisce una triplice antitesi fra
coppie di termini che sottolineano la promozione sociale di cui beneficio Nicomaco
grazie alla benevolenza della citta, inserendola in una sorta di climax che dalla vita

privata dell’imputato si estende al suo impegno pubblico. E difficile considerare

89 Cf. Lys. 30. 2, 6, 30.

%0 Lys. 30 presenta una singolare convergenza lessicale con alcuni versi delle Rane aristofanee, che
testimoniano I’ampia notorieta di cui Nicomaco godeva presso 1’opinione pubblica ateniese. Nelle
Rane (Lenee 405), Aristofane propone una stridente e rassegnata antitesi fra il passato glorioso di
Atene e la decadenza cui la polis fu inesorabilmente condotta dagli eventi bellici contro Sparta:
un bilancio negativo che, muovendo dal confronto culturale ben esemplificato dall’agone fra
Euripide ed Eschilo, sfocia in una cruda e ampia riflessione sulla stabilita delle istituzioni
democratiche. Privata di politici di gran levatura, Atene risulta ormai piena di ingannatori del
popolo: nell’antiepirrema della parabasi (Ar. Ran. 718-737), Aristofane impiega la metafora del
contrasto fra le antiche monete preziose e quelle contemporanee di bronzo per esortare il popolo
a servirsi di politici retti e a sostituire la contemporanea e indegna classe politica con un governo
di autentici chrestoi (cosi MacDowell 1995, ripreso da Rosenbloom 2013). Gli attacchi del
commediografo non risparmiano poi neanche gli altri funzionari cittadini: Eschilo, incaricato di
salvare e di rieducare la citta con buoni consigli, dovra recapitare i cosiddetti “tre doni della
morte” ad alcuni personaggi di spicco per volere di Plutone, cosi che si rechino nell’Ade senza
indugio: Cleofonte ricevera una spada, i mopiotai dei capestri al pari di Mirmece e Nicomaco e,
infine, Archenomo la cicuta (Ar. Ran. 1500-1509). In poche parole, compito di Eschilo sara
portare con sé nell’aldila tutti i demagoghi, i tecnici delle finanze e i burocrati che si riteneva
recassero danno alla citta. Non sembra difficile ritenere che il Nicomaco cui si riferisce Aristofane
sia proprio I’imputato di Lys. 30: anche se egli non viene espressamente definito dvoypagevg,
come Lisia lo definisce riguardo al primo mandato, vale la pena osservare che, qualche verso piu
su, Aristofane aveva denunciato con una certa verve polemica il fatto che ormai la citta fosse
piena di vroypoppateis e di ciarlatani plebei che ingannavano di continuo il popolo (cf. Ar. Ran.
1083-1086). Questa singolare convergenza fra il testo aristofaneo e quello lisiano, conferma
I’ipotesi che Lisia doveva essersi servito di argomenti ampiamente condivisi per costruire la
propria strategia giudiziaria: ’esplicita dedica di un “dono della morte” per I’avoypapedc
suggerisce che la sua notorieta lo aveva reso un personaggio ampiamente discusso e la battuta, da
intendersi come un invito agli spettatori, cittadini e giudici, a dare a Nicomaco la giusta
ricompensa al momento opportuno, doveva suscitare facilmente il riso di un pubblico che
guardava con sospetto alla delicata operazione di revisione delle leggi. Sull’uso da parte di Lisia
di argomentazioni tratte dalla vita quotidiana e, proprio per questo, condivise con la commedia,
si veda Colla 2015.

o Lys. 30. 28.

Dike - 21 (2018): 49-86



Nicomaco a processo 78

un’esagerazione retorica questo confronto fra le condizioni di vita passate dell’imputato
e quelle attuali: se Nicomaco non avesse per davvero vissuto tutto cio che Lisia ricorda,
le parole del logografo sarebbero state facilmente contestabili. Pertanto, anche
I’affermazione per cui Nicomaco divenne vopo8étnc dopo aver svolto, agli inizi, un
incarico di vrnoypoppatede, deve essere considerata attendibile. Sembra confermare cio
quanto riferito in Lys. 30. 28: Paccusatore rinnova il biasimo nei confronti dei
concittadini per il privilegio conferito a Nicomaco piu di recente (6 kol dudv £yot dv
TIG Kotnyopfoat), 0ssia per averlo nominato vopo6étngc insieme a Tisameno e ad altri
segretari di bassa lega, laddove gli antenati avevano scelto come propri vopofétat
Solone, Temistocle e Pericle®. 1l paragone con i personaggi che avevano forgiato la
democrazia ateniese grazie alla propria opera legislativa e evidentemente volto a svilire
gli autori dell’operazione legislativa cui Nicomaco aveva preso parte, ma sarebbe
oltremodo complicato ritenere il paragone efficace ammettendo che esso non sia
costruito su caratteristiche lessicali e semantiche confrontabili: in altri termini, se
Nicomaco non fosse stato per davvero un vopo8étng, ma avesse ricoperto un altro ruolo
identificabile con altra denominazione, la contrapposizione sarebbe stata poco
perspicua e stringente. Nel decreto di Tisameno, oltre al termine vouo6étncg, trova poi
riscontro anche I’accusa che Lisia muove ai cittadini di esser stati i veri responsabili
dell’infelice scelta di Nicomaco per rivestire questo incarico: And. 1. 83 informa
chiaramente che la nomina dei vopo6étau preposti alla preparazione del nuovo materiale
legislativo era stata realizzata dai buleuti che costituivano una parte, pur circoscritta,
del corpo cittadino (oide fpnuévotl vopoBétar vio g PovAfc). Merita infine di esser
considerato anche Lys. 30. 29, che insiste sull’errore degli Ateniesi di aver eletto
Nicomaco, estraneo per natali al corpo cittadino, per trascrivere le leggi patrie
(Nwopayov €ilecbe avaypapelv to Tatpla): anche quest’espressione ¢ estremamente
vicina ad And. 1. 83, ove si apprende che gli Ateniesi avrebbero dovuto governarsi
secondo le leggi patrie (kotd ta mwatpia) e che i vopoBétan eletti dalla boulé avrebbero
dovuto raccogliere, organizzare e pubblicare il materiale necessario alla codificazione,
svolgendo dunque lo stesso compito che Lisia riferisce esser proprio del collegio di

magistrati cui sembrerebbero far parte Tisameno e Nicomaco. Di conseguenza, la

92 A differenza di Solone, Temistocle e Pericle non furono dei veri e propri vopofétat, ma la loro

menzione, unita a quella del padre della democrazia, poteva risultare utile al logografo per
caratterizzare ancor di piu Nicomaco come antidemocratico e ostile alle istituzioni cittadine (cf.
Piovan 2011, 267 n. 72).

Dike - 21 (2018): 49-86



79 Annabella Oranges

qualifica di avaypagevg attribuita a Nicomaco da Lys. 30. 25 & dunque presumibilmente
impiegata come un riferimento generico alla sua attivita di dvaypageew che, al pari del
periodo antecedente all’ascesa dei Trenta, egli era stato chiamato a ricoprire dopo la
restaurazione della democrazia. Ciononostante, il confronto fra il resoconto lisiano e il
decreto di Tisameno rende probabile che egli abbia preso parte alla ripubblicazione del
materiale legislativo con poteri piu estesi e, dunque, in qualita di vopobétng, una
designazione questa che non deve essere intesa pertanto come iperbole, ma come
tecnicismo: quest’ipotesi, come osservato, € sostenibile alla luce del confronto sia col
testo andocideo (che assegna ai vouo6étou della BovAn il compito di avaypdoewv) sia
con quello lisiano e, anzi, ha il merito di appianare I’apparente distanza fra queste due
fonti. Quanto al tema piu generale delle competenze dei vopoBétar e degli dvoypageic,
sembra possibile avanzare 1’ipotesi che i due incarichi siano stati simili, ma differenti
in relazione all’iniziativa: le fonti epigrafiche mostrano apparentemente che agli
avaypageic era dato compito di confezionare la bozza del testo a partire dagli antigrafi
e di curarsi dell’incisione definitiva, coadiuvati dal segretario della boulé; i nomothetai,
stando a quanto riferito dal testo lisiano e dal decreto di Tisameno, avrebbero dovuto
occuparsi della redazione delle nuove leggi cooperando con la boulé, ma avendo anche
facolta di valutare le proposte di legge e di provvedere alla loro compilazione in base
al materiale gia a loro disposizione e alle richieste dei cittadini. Questa differenza fra i
due incarichi viene stravolta all’interno della strategia retorica di Lisia, che si serve di
una loro apparente similitudine per provare che I’imputato abbia agito illegalmente fin
dal primo mandato, acquisendo gia all’epoca una discrezionalita tale da violare i decreti
e le leggi riguardo alla ripubblicazione del materiale legislativo. E vero, la
discrezionalita di Nicomaco ¢ la ragione per la quale egli avrebbe presumibilmente
compilato in maniera inappropriata il calendario dei nuovi sacrifici, scegliendo di
introdurre nuove spese che, con ogni probabilita, la citta non avrebbe potuto affrontare:
Lisia insiste di proposito su questo tema per aizzare 1’uditorio contro I’imputato e
dipingerlo come antidemocratico e contrario al bene della citta, ma in realta Nicomaco

doveva avere questa facolta, perché essa rientrava nei limiti dell’incarico affidatogli.

Qualche considerazione merita infine il tema del capo d’accusa, non facile
tuttavia da identificare a causa del fatto che, come si € visto, Lys. 30 é una deuterologia
e, conseguentemente, ci consente di avere accesso solo ad una parte degli argomenti

avanzati contro I’imputato. Peraltro, il logografo richiama reati di carattere differente:

Dike - 21 (2018): 49-86



Nicomaco a processo 80

Nicomaco viene accusato di aver alterato le leggi contrariamente agli ordini della citta
per aver percepito donativi (d®pa Aafeiv: Lys. 30. 2); Lys. 30. 23 invoca invece il reato
di peculato (k\omn), sostenendo che i ladri di denaro pubblico sono interessati all’esito
del processo di Nicomaco, poiché la sua condanna rappresenterebbe punizione certa
anche nel loro caso. Curioso e poco comprensibile & poi che Lys. 30. 25 menzioni
ambedue i reati nello stesso punto, affermando che in passato molti cittadini erano stati
condannati a morte per peculato (éxi KAomt} ypnudrwv), anche se non avevano arrecato
un danno perenne alla citta, diversamente da quanti si erano lasciati corrompere al
momento della trascrizione delle leggi (éni tf] 1@V vouwv avaypaet] Koi tdV iepdV
ddpa Aappdavovtec). Se I’enunciazione dei capi d’accusa da parte di Lisia sembra essere
confusa, non meglio identificabile appare quella della pena richiesta: Lys. 30. 23 esorta
genericamente i giudici a votare contro Nicomaco il massimo della pena (éav o¢
Katoayneoduevol T@v Eoyatov avtd tiunmonte) e nella medesima direzione sembrano
andare anche le parole di Lys. 30. 25, ove viene ricordato che anche in passato la citta
aveva condannato a morte molti cittadini, benché questo riferimento mi sembra troppo
vago per supporre con sicurezza la richiesta della pena di morte nel caso di Nicomaco.
Del resto, una coerente identificazione della pena non pud prescindere da
un’identificazione altrettanto coerente del reato contestato al magistrato. Poiché, come
gia osservato, il processo contro Nicomaco deve essere considerato una ypoor mepi tdv
evBuvadv, € necessario innanzitutto definire in quale sfera del rendiconto ci si trovi, ossia

se nella sfera dell’esame finanziario o in quella della cattiva condotta.

Il testo lisiano incolpa I’imputato di abuso di potere (Lys. 30. 2-5), di
antidemocraticita (Lys. 30. 9-15) e, piu in generale, di inadeguatezza nell’adempiere
I’incarico affidatogli (Lys. 30. 5, 10-13, 28). In realta pero, a ben vedere, ciascuno di
questi argomenti & sostenuto in maniera fumosa e poco stringente: & dunque preferibile
interpretare le parole di Lisia a questo proposito come una serie di argomentazioni che,
pur vicine alla sfera della condotta, sono indirizzate a influenzare negativamente i
giudici nei confronti dell’imputato. L’ipotesi secondo cui a Nicomaco sarebbe stato
contestato un reato di matrice finanziaria parrebbe da escludere in virtu del fatto che
I’imputato, preposto alla ripubblicazione delle leggi, non avrebbe avuto a disposizione
risorse economiche da impiegare durante il proprio mandato e delle quali dovere,
conseguentemente, rendere conto. Ciononostante, 1’insistenza del logografo sul tema

finanziario, mediante le accuse di d®pa AaPeiv e kKhomn, e, soprattutto, ’analisi dei

Dike - 21 (2018): 49-86



81 Annabella Oranges

paragrafi inerenti alla discussione del calendario sacrificale rendono questa ipotesi
altamente probabile: in relazione al dispendio di dodici talenti causata dall’aggiunta dei
sacrifici, Lys. 30. 23 sostiene la necessita di punire chi getta lo stato in simili condizioni
di indigenza (ypm toivov, @ &vSpeg ducaotai, pr toig Bovdedovoty Ekxdotote dpyilecda,
AL TOTG €i¢ TolawTag dmopiag kabiotdot TV TOAw) €, pit avanti, Lys. 30. 25 afferma
che Nicomaco, nominato kai td®v 0Giwv Kol TV iepdv avaypapedc, Si era macchiato di
colpe in ambo i campi, in riferimento non solo alle ricchezze appartenenti alla divinita
e quindi originariamente predisposte per adempiere i relativi sacrifici (t@v iep®v), nello
specifico quelli tradizionali, ma anche in riferimento ai fondi statali che, a seconda della
necessita, dovevano essere impiegati per adempiere sacrifici diversi (tdv 6ciwv), come
quelli aggiunti nelle stele da lui redatte®. L’accusa contesta infatti che, destinando il
calendario di Nicomaco ai nuovi sacrifici una somma piu ampia di denaro proveniente
dai fondi comuni, esso ne precludeva 1’impiego sia per i sacrifici tradizionali che per
spese diverse, come ad esempio il saldo dei debiti contratti con Spartani e Beoti, nonché
le riparazioni degli arsenali e delle mura (Lys. 30. 22)%. Di questo ammanco era
responsabile Nicomaco, che aveva operato una trascrizione eccessiva e inappropriata,
piu probabilmente per negligenza nell’esame delle syngraphai che per essere stato
corrotto, come vorrebbe far credere Lisia. Di conseguenza, il reato che venne con ogni
probabilita contestato a Nicomaco non fu quello di dora labein, né tantomeno di klopé,
quanto piuttosto quello di adikion, che copriva una ampia sfera di reati arrecanti danni
al patrimonio da parte dei magistrati®® e che, come testimonia Ath. Pol. 54. 2, era

contestabile nel corso dell’euthyna di fine mandato e prevedeva la condanna ad una

% E stato dimostrato che il termine ta hosia nella sua giustapposizione a ta hiera, all’interno
dell’espressione hiera kai hosia chremata, potrebbe apparentemente richiamare 1’opposizione fra
denaro impiegato per scopi profani e denaro impiegato per scopi sacri, ma cosi non &: esso
identifica il denaro pubblico (demosios) impiegato per scopi sacri (hiera). Come sottolineato gia
da Maffi 1982 (ripreso poi da Peels 2015, 225-230; cf. anche Blok 2017, 63-94), definendo hosios
il demosion, gli Ateniesi sancivano il trasferimento di parte dei propri fondi pubblici nella sfera
religiosa, comunicando che il loro uso era divinamente sanzionato e soggetto agli dei: le due
categorie insieme esprimevano diversi livelli della sacralita, quello delle cose che erano
originariamente di proprieta della divinita (o che erano strettamenta associati a questa), come i ta
hierd, e quelli che invece erano sanzionati dalla divinita o accettati dagli dei, benché prelevati dal
denaro pubblico per scopi sacri, ma non di loro proprieta né consacrati loro inizialmente, come i
ta hosia.

Blok 2017, 83 ha osservato che I’accusatore incentra la propria strategia argomentativa
sull’opposizione fra gli antichi e i nuovi hierd, tanto da arrivare a definire Nicomaco hierosylos
(Lys. 30. 21) per aver derubato gli dei, ossia per aver impedito la celebrazione dei sacrifici
tradizionali. Ci0 si spiega alla luce del fatto che i sacrifici erano pagati in parte con fondi sacri e
in parte con fondi del demosion, in proporzioni differenti in base alle contingenze.

% Cosi gia Albini 1955, 266, che pur non avanza ipotesi sul tipo di procedura impiegata.

94

Dike - 21 (2018): 49-86



Nicomaco a processo 82

pena pecuniaria non prefissata, ma direttamente proporzionale all’ammanco causato (Gv
" adkelv KaToyvdoty, aduciov Tipdoty, dmotivetol 8¢ 10D dmiodv). E probabilmente
a questo che si riferisce Lys. 30 quando esorta i giudici a votare contro Nicomaco il
massimo della pena (éav 6& koToynEoauevol TOV £oydtov avT®d Tinonte): in altri
termini, il logografo intende esortare la giuria a calcolare, fino all’ultimo centesimo,

I’0neroso ammanco causato dall’imputato e a condannarlo al risarcimento.

Conclusioni

Sembra dunque di poter concludere che Nicomaco, vopo8étng preposto alla
ripubblicazione del calendario sacrificale, fu portato a processo nel 399 per le
irregolarita presumibilmente compiute nel corso del proprio mandato e non perché, in
quanto esperto di diritto o epigono di una dinastia servile al servizio della citta, fu il
bersaglio di un particolare risentimento da parte dell’opinione pubblica. Non vi €
ragione di pensare che sia stata 1’expertise di Nicomaco in campo giuridico a farlo
apparire come un esperto isolato rispetto ad una popolazione di non esperti che doveva
di contro percepirlo come ostile: la commedia di V secolo evidenzia un certo
risentimento nei confronti della procedura della revisione legislativa e dei suoi
responsabili, ma queste critiche sono piuttosto da ricondurre ad un risentimento
generalizzato nei confronti di una classe dirigente che, al pari dei suoi collaboratori, era
ritenuta degna di essere sostituita. Nicomaco deve essere sicuramente stato scelto come
magistrato e preposto alla procedura di ripubblicazione legislativa perché dotato di una
certa esperienza pregressa al riguardo, ma va anche rilevato che gli incarichi talora
affidati a tecnici di origine servile potevano non di meno essere riservati a normali
cittadini. E I’analisi della procedura giudiziaria contro di lui mostra che, figlio di un ex
schiavo ma cittadino ateniese a tutti gli effetti, Nicomaco era stato accusato di aver
esercitato male la propria carica non perché percepito come parte di una casta sospetta
di tecnici quanto piuttosto perché, al pari degli altri cittadini, era politicamente

responsabile dei compiti che gli erano stati affidati.

Dike - 21 (2018): 49-86



83 Annabella Oranges

Bibliografia

Albini 1955 = U. Albini (a c. di), Lisia. | discorsi, Firenze 1955.

Bearzot 2007 = C. Bearzot, Vivere da democratici: studi su Lisia e la democrazia
ateniese, Roma 2007.

Blass 1868 = F. Blass, Die attische Beredsamkeit I: Von Gorgias bis zu Lysias, Leipzig
1868.

Blass 1887 = F. Blass, Die attische Beredsamkeit I: Von Gorgias bis zu Lysias, Leipzig
1887.

Blok 2017 = J. Blok, Citizenship in Classical Athens, Cambridge 2017.

Boffo 2003 = L. Boffo, Per una storia dell’archiviazione pubblica nel mondo greco,
Dike, 6 (2003), 5-85.

Canevaro — Harris 2012 = M. Canevaro — E. Harris, The documents in Andocides’ On
the Mysteries, CQ, 62 (2012), 98-129.

Canevaro — Harris 2016-2017 = M. Canevaro — E.M. Harris, The Authenticity of the
Documents at Andocides’ On the Mysteries 77-79 and 83-84, Dike, 19/20 (2016-2017),
9-49.

Canfora 2017 = L. Canfora, Cleofonte deve morire: teatro e politica in Aristofane, Bari-
Roma 2017.

Carawan 2010 = E. Carawan, The Case against Nikomachos, TAPhA, 140 (2010), 71-
95.

Carawan 2013 = E. Carawan, The Athenian Amnesty and Recostructing the Law,
Oxford 2013.

Carey 2007 = C. Carey (ed.), Lysiae Orationes cum fragmentis, Oxford 2007.

Clinton 1982 = K. Clinton, The Nature of the Late Fifth-Century Revision of the
Athenian Law Code, Studies Presented to Eugene Vanderpool, Hesperia Suppl., 19,
Princeton 1982, 27-37.

Colla 2015 = E. Colla, Tipi da commedia? Personaggi e trame nel “corpus lysiacum”,
Rhetorica, 33 (2015), 109-133.

Dow 1960 = S. Dow, The Athenian Calendar of Sacrifices: The Chronology of
Nikomakhos’ First Term, Historia, 9 (1960), 270-293.

Faraguna 2011 = M. Faraguna, Legislazione e scrittura nella Grecia arcaica e classica,
ZPE, 117 (2011), 1-20.

Dike - 21 (2018): 49-86



Nicomaco a processo 84

Gagarin 2008 = M. Gagarin, Writing Greek Law, Cambridge 2008.

Gallia 2004 = A.B. Gallia, The Republication of Draco's Law on Homicide, CQ, 54
(2004), 451-460.

Gernet 1989° = L.Gernet in L. Gernet — M. Bizos (a c. di), Lysias. Discours, Il, Paris
1989°.

Hansen 1975 = M.H. Hansen, Eisangelia. The Sovereignty of the People’s Court in
Athens in the Fourth Century B.C. and the Impeachment of Generals and Politicians,
Odense 1975.

Hansen 1980 = M.H. Hansen, Seven Hundred Archai in Classical Athens, GRBS, 21
(1980), 151-173.

Hansen 1990 = M.H. Hansen, Diokles’ Law (Dem. 24.42) and the Revision of the
Athenian Corpus of Laws in the Archonship of Eukleides, CM, 41 (1990), 63-71.
Hansen 2003 = M.H. Hansen, La democrazia ateniese nel 1V secolo a.C., Milano 2003.
Hansen 2016 = M.H. Hansen, Is Teisamenos’ Decree (Andoc. 1. 83-84) a Genuine
Document? GRBS, 56 (2016), 34-48.

Harrison 1955 = A.R.W. Harrison, Law-Making at Athens at the End of the Fifth
Century BC, JHS, 75 (1955), 26-35.

Hignett 1952 = C. Hignett, An History of the Athenian Constitution to the End of the
Fifth Century B.C., Oxford 1952.

Ismard 2014 = P. Ismard, Le simple corps de la cité. Les esclaves publics et la question
de I’Etat grec, Annales HSS, 3 (2014), 723-751.

Ismard 2015 = P. Ismard, La démocratie contre les experts. Les esclaves publics en
Grece ancienne, Paris 2015.

Jebb 1876 = R.C. Jebb, The Attic Orators, I, London 1876.

Lamb 1930 = W.R.M. Lamb (ed.), Lysias, Cambridge, MA — London 1930.

Lambert 2002 = S. Lambert, The Sacrificial Calendar of Athens, ABSA, 97 (2002), 353-
399.

Lewis 1967 = D.M. Lewis, A Note on IG 12 114, JHS, 87 (1967), 132.

Loddo 2018 = L. Loddo, Solone demotikotatos. Il legislatore e il politico nella cultura
democratica ateniese, Milano 2018.

MacDowell 1962 = D.M. MacDowell (ed.), Andocides. On the Mysteries, Oxford 1962.
MacDowell 1978 = D.M. MacDowell, The Law in Classical Athens, London 1978.

Dike - 21 (2018): 49-86



85 Annabella Oranges

MacDowell 1995 = D.M. MacDowell, Aristophanes and Athens. An Introduction to the
Plays, Oxford 1995, 274-300.

Maffi 1982 = A. Maffi, Ta igpa kai o dora. Contributo allo studio della terminologia
giuridico-sacrale greca, in J. Modrzejewski — D. Liebs (hrsg.), Sympiosion 1977.
Vortrage zur griechischen und hellenistischen Rechtsgeschichte (Chantilly, 1.-4. Juni
1977), K61n 1982, 33-53.

Medda 2000* = E. Medda (a c. di), Lisia, Orazioni XVI-XXXIV, Milano 2000*.
Meier-Schomann-Lipsius 1883-1887 = M.H.E. Meier — G.Fr. Schoémann — J.H. Lipsius,
Der Attische Process. Zweiter Band, Berlin 1883-1887.

Natalicchio 1990 = A. Natalicchio, Sulla cosiddetta revisione legislativa in Atene alla
fine del V secolo, QS, 32 (1990), 61-90.

Nelson 2006 = M. Nelson, The Phantom Stelai of Lysias, Against Nicomachus 17, CQ,
56 (2006), 309-312.

Oranges 2016 = A. Oranges, L ‘accusa di corruzione nel contesto di euthyna. Verifica
delle finanze e della fedelta democratica dei magistrati, Antesteria, 5 (2016), 81-97.
Ostwald 1986 = M. Ostwald, From Popular Sovereignty to the Sovereignty of Law:
Law Society and Politics in Fifth Century Athens, London-Los Angeles-Berkeley 1986.
Pébarthe 2006 = C. Pébarthe, Cite, démocratie et écriture. Histoire de [’alphabétisation
d’Athenes a [’époque classique, Paris 2006.

Peels 2015 = S. Peels, Hosios: a Semantic Study of Greek Piety, Mnemosyne Suppl.,
387, Leiden 2015.

Piovan 2011 = D. Piovan, Memoria e oblio della guerra civile. Strategie giudiziarie e
racconto del passato in Lisia, Pisa 2011.

Poddighe 2002 = E. Poddighe, Nel segno di Antipatro. L’eclissi della democrazia
ateniese dal 323/2 al 319/8 a.C., Roma 2002.

Psoma 2012 = S. Psoma, One Law or Two Laws on Approvers of Silver Coinage
Proposed by Nikophon (SEG 26. 72), ZPE, 180 (2012), 149-152.

Rhodes 1972 = P.J. Rhodes, The Athenian Boule, Oxford 1972.

Rhodes 1981 = P.J. Rhodes, A Commentary to the Aristotelian Athenaion Politeia,
Oxford 1981.

Rhodes 1991 = P.J. Rhodes, The Athenian Code of Laws, 410-399 B.C., JHS, 111
(1991), 87-100.

Roberts 1982 = J.T. Roberts, Accountability in Athenian Government, Madison 1982.

Dike - 21 (2018): 49-86



Nicomaco a processo 86

Robertson 1990 = N. Robertson, The Laws of Athens, 410-399 BC: The Evidence for
Review and Publication, JHS, 110 (1990), 43-75.

Rosenbloom 2013 = D. Rosenbloom, Scripting revolution: democracy and its
discontents in late fifth-century Drama, in A. Markantonatos — B. Zimmermann (eds.),
Crisis on stage: tragedy and comedy in late fifth-century Athens, Berlin-Boston 2013,
405-441.

Rubinstein 2000 = L. Rubinstein, Litigation and Cooperation. Supporting Speakers in
the Courts of Classical Athens, Historia Einz., 147, Stuttgart 2000.

Rubinstein 2012 = L. Rubinstein, Individual and Collective Liabilities of Boards of
Officials in the Late Classical and Early Hellenistic Period, in B. Legras — G. Thiir
(hrsg.), Symposion 2011. Vortrage zur griechischen und hellenistischen
Rechtsgeschichte (Paris, 7.-10. September 2011), Wien 2012, 329-354.

Shear 2011 = J.L. Shear, Polis and Revolution. Responding to Oligarchy in Classical
Athens, Cambridge 2011.

Sickinger 1999 = J.P. Sickinger, Public Records and Archives in Classical Athens,
Chapel Hill 1999.

Sommerstein 2000 = A.H. Sommerstein, Platon, Eupolis and the “demagogue-
comedy”, in D. Harvey — J. Wilkins (ed.), The Rivals of Aristophanes. Studies in
Athenian Old Comedy, Swansea 2000, 439-451.

Stroud 1974 = R.S. Stroud, An Athenian Law on Silver Coinage, Hesperia, 43.2 (1974),
157-188.

Thalheim 1903 = T. Thalheim, Agvtepodoyia, in RE, IX, Stuttgart 1903, coll. 282-283.
Thalheim 1910 = T. Thalheim (rec.), Lysiae Orationes, Lipsiae 1910.

Todd 1996 = S.C. Todd, Lysias Against Nikomachos: the Fate of the Expert in Athenian
Law, in L. Foxhall and A. D. E. Lewis (eds.), Greek Law and Its Political Setting.
Justifications not Justice, Oxford 1996, 101-131.

Volonaki 2001 = E. Volonaki, The Re-publication of the Athenian-Laws in the Last
Decade of the Fifth Century B.C., Dike, 4 (2001), 137-167.

Dike - 21 (2018): 49-86



Rachel Zelnick-Abramovitz
Kabeiroi, manumitted slaves and xenoi:

the manumission inscriptions from Lemnos (*)

Abstract

This article discusses the group of thirty-eight inscribed manumission documents,
emanating from the Kabeirion in north-east Lemnos. This corpus is of a great
importance for the study of the island, its Athenian and other population, and the role
of the sanctuary and the cult celebrated there, as well as to the study of manumission.
While the work done by scholars who studied the inscriptions has shed light on this
lesser-known site of manumission, thus adding valuable information to what is known
on manumission practices and manumission documents in the Greek world, there are
some important questions related to this corpus that still remain to be elucidated. In this
article I will briefly review the main features of these manumission documents that
emerge from previous studies and consider in greater detail the questions that remain

unsolved, suggesting some answers where such can be given.

Questo articolo discute il gruppo di trentotto documenti epigrafici di manomissione
ritrovati nel Kabeirion situato nella parte nord-orientale di Lemno. Questo corpus
riveste grande importanza per lo studio dell’isola, della sua popolazione ateniese e non,
del ruolo del santuario e del culto ivi celebrato, cosi come per lo studio della
manomissione. Benché il lavoro degli studiosi che si sono occupati delle iscrizioni
abbia fatto luce su questo luogo poco conosciuto adibito a manomissioni, accrescendo

cosi le nostre conoscenze riguardo alle pratiche di manomissione nel mondo greco e

I am very grateful to the anonymous reader of Dike for useful criticism and suggestions.

Dike - 21 (2018): 87-115



Kabeiroi, Manumitted Slaves and Xenoi 88

alla relativa documentazione, restano aperti alcuni importanti interrogativi sollevati da
questo corpus. In questo articolo intendo brevemente passare in rassegna le principali
caratteristiche di questi documenti di manomissione gia emerse grazie ai precedenti
studi, ed esaminare piu da vicino le questioni ancora aperte, suggerendo, dove possibile,

qualche risposta.

Introduction

The group of thirty-eight inscribed manumission documents, emanating from the
Kabeirion in north-east Lemnos, not far from Hephaistia,! which have been dated
between the second century BCE to the first century CE, is of a great importance for
the study of the island, its Athenian and other population, and the role of the sanctuary
and the cult celebrated there, as well as to the study of manumission.

The inscriptions were found during the excavations conducted at the site of the
Kabeirion by the Italian Archaeological School at Athens from 1937. The
archaeologists discovered two telesteria, built on two terraces: the older one, situated
on the southern terrace, had been in use since at least the seventh century BCE
throughout the classical period. Another telesterion was built (but never completed) in
the Hellenistic period on the northern terrace and was in use until ca. 200 CE, when it
was destroyed by fire.? In the third century CE, a new telesterion was built on top of

the archaic one, on the southern terrace.

Kabeiria with Mystery cults are also known from Thebes, Imbros, Miletus, and Pergamon, and
perhaps also in second- and third-century CE Macedonia (SEG 29 601 from Kassandreia; /G X
(2) 1199, SEG 48 853, and SEG 49 817 from Thessalonike). Other sanctuaries of the Kabeiroi
are mentioned in the sources, e.g. in Anthedon in Boiotia and in Delos (e.g. IG XI (2) 144, 1. 90;
ID 1562 = SEG 40 654, 1. 1; ID 1574, 1. 5). Also, the Megaloi Theoi, the Great Gods, of
Samothrake have been often identified with the Kabeiroi. On the Kabeiroi (and their different
names) and the Kabeiria see Hemberg 1950; Levi 1966; Schachter 1986; Cole 1984; Beschi
1996-1997 (2000); Daumas 1997; Daumas 2005. On the Kabeirion in Lemnos: Accame 1941-
1943 (1948); Beschi 1994; Beschi 1996-1997 (2000), 79, who suggest that when the Athenians
occupied Lemnos they adopted the indigenous cult of the Kabeiroi but infused it with Athenian
elements; Beschi 2003, esp. 965-969; Rocca 2012a; Blakely 2012, and 2013 (in analogy to the
Great Gods of Samothrake). For a review of the Mystery cults see also Bowden 2015, who,
however, doubts that the Great Gods of Samothrake were the same as the Kabeiroi or the
Dioskouroi.

For a useful description, see Rocca 2012a, 289-292.

Dike - 21 (2018): 87-115



89 Rachel Zelnick-Abramovitz

The four stelae inscribed with manumission documents were found in the context
of the third-century CE telesterion but were probably moved there from the burnt
Hellenistic site. Three of them, containing seven manumission acts, were published by
Silvio Accame (ASAtene 19-21, 1941-43 [1948], 94-99, nos. 14-16, with some new
readings by Francesca Rocca, ASAtene 88,2010 [2012], 296-297 = SEG 60 935-937).3
A large stela containing 31 manumission inscriptions was published by Luigi Beschi
(ASAtene 74-75, 1996-1997 [2000], 46-66, no. 25 =SEG 50 829), with some new
readings by Dan Dana, REG 120 (2007), 770-775, and by Rocca 2012a, 297-298.% In
2014 (Historika 1V, 145-164) Rocca re-published two further fragments, which she
associated with Accame 1941-1943 (1948), no. 14.

While the work of these scholars has shed light on this lesser-known site of
manumission, thus adding valuable information to what is known on manumission
practices and manumission documents in the Greek world, there are some important
questions related to this corpus that still remain to be elucidated: What was the
connection between the manumissions and the Kabeirion? Since most of the
manumittors bear Attic demotics, were they Athenians living in Lemnos (descendants
of the cleruchs sent to the island) or Athenians visiting the place either on an official
mission or for commercial or religious purposes; and were the manumittors with foreign
ethnics residents of Lemnos (that is, of a metic-like status) or just visiting there (again,
perhaps for commercial or religious purposes)? The possible answers to the last two
questions raise another issue: what was the status of manumitted slaves in Lemnos and
Athens in the Hellenistic and Roman times? In this article I will briefly summarize the
main features of these manumission documents that emerge from the Italian scholars’
work and consider in greater detail the questions that remain unsolved, suggesting some

answers where such can be given.

1 The Religious Context

In 2009 Enrica Culasso Gastaldi identified a fragment, preserved at the museum of Myrina (inv.
MMyrina X375) as belonging to Accame 1941-1943 (1948), no. 14, but has not yet published
it (Rocca 2012a, 292).

Beschi 1996-1997 (2000), no. 25 XXXI has only traces of words; no. 32 (p. 68) is a fragment
(now lost) that most probably came from a manumission inscription; cf. SEG 50 832.

Dike - 21 (2018): 87-115


https://epigraphy.packhum.org/book/239?location=1518
https://epigraphy.packhum.org/book/239?location=1518
https://epigraphy.packhum.org/book/239?location=1518

Kabeiroi, Manumitted Slaves and Xenoi 90

The fact that all the inscriptions come from the site of the Kabeirion may indicates
that the divine sanction and protection of the Kabeiroi or other divinities connected with
the sanctuary were invoked.’ Yet, as we shall see, these manumissions were not of the
type called ‘sacral’: none of the slaves was sold or consecrated to the deities for the
purpose of freedom, modes of manumission that were widespread in the same period
especially in central Greece.® Accame 1941-1943 (1948), no. 16 opens with a reference
to a decree (pséphisma, 11. 1-8), passed in the year of the archon Pheidantides,’
according to which the elected sacred herald Menekrates son of Chairephilos inscribed
the names of those who were set free during the festival of the Horaia (t00cd¢
€0TNAOYPAPNGEV... NOEEVOLG &V TOlG Qpaiolg EAevBépovg). This decree was probably
voted by the demos of the initiates or the demos of the Athenians in Hephaistia.® As
noted by Accame (p. 98) and Rocca 2012a, 299 and n. 23), inscribed lists of manumitted
slaves made (or proclaimed) by heralds are known from other places in the Greek world
such as Beroia, Delos and Thera.” Salomon (1997, 106) seems to infer that manumission
of slaves was an integral part of the Horaia festival in Lemnos, and that each year the
herald officially announced the names of the manumitted slaves, later to be engraved
on a stela and placed under the protection of the Kabeiroi.

Details about the Lemnian festival of the Horaia and when in the year it was
celebrated are not known, nor is it clear whether it had any connection to the Kabeiroi,
in whose sanctuary the manumissions were inscribed (and perhaps also publicly made).
Inscription no. 3 in Accame (1941-1943 [1948], 79-81) is apparently a decree of the
demos of the initiates in Hephaistia, passed during the office of the archon Demetrios,
in honour of the theoroi sent by “the demos of the Athenians in Myrina” when Aristides

was the archon, for the purpose of “sacrificing to the Kabeiroi of the Horaia” (gi¢ v

3 See Accame 1941-1943 (1948), 99.

For a general survey see Zelnick-Abramovitz 2005a, 91-99.

This archon, as argued by Cargill 1995, 152, was probably a local magistrate. But the date is

unknown.

8 Accame 1941-1943 (1948), 98. According to Salomon 1997, 108-109, 118, the Kabeirion was

managed independently from Hephaistia, having its own Assembly (of the initiates) and a
Council. Officials of the Kabeirion included hieromnemones, the hieropoioi, and the hierokeryx
(the sacred herald), elected by Hephaistia. Decrees voted by the Assembly of the initiates were
dated by the eponymous archon (probably the same as that of Hephaistia). See also Parker 1994,
345; Cargill 1995, 181, who argues that the Assembly of the initiates was convened at the time
of the celebration of the Mysteries in the Kabeirion.
Rocca also adduces Aeschin. 3.41, and 44 as an example from Athens; but although these
passages refer to manumissions proclaimed by a herald (in the theatre during the Dionysia),
these were not inscribed as a list. On manumissions proclaimed by heralds in theatres see also
Rocca 2015.

Dike - 21 (2018): 87-115



91 Rachel Zelnick-Abramovitz

Buciav toig Kapeipo[ic tdv Qpaiwv, 1. 5). Accame (who dates this decree to the second
half of the third century BCE), suggests that the Horaia was an annual festival,
comparing it to an inscription from Cos (Syll.> 1025 [= IG XII(4) 278, Herzog, HGK
1), where line 36 says éviavtio dpoia £optdy,'® and argues that it was celebrated in the
spring — on the assumption that the archons mentioned in the Lemnian inscription
(Demetrios, in whose office the decree was passed, and Aristides, in whose office the
theoroi came) entered their office in the spring as in Athens.!! Beschi (1996-1997
[2000], 43) suggests that the Horaia was celebrated on the seventh day of the month
Hekatombaion, a date also mentioned in two other inscriptions from the Kabeirion
(Beschi, no. 23,'> and Accame 1941-1943 (1948), no. 4) and which may fit the
beginning of the year and the assumption of office by the new archons.

Accame, Beschi and Rocca also refer to Hesychius, s.vv. opdio; epaio Bostv and
opoio fuépa. Hesychius (Schmidt) explains dpoio 00ty as tedetn TiC. &V 1) TV Opoinv
amdviov €yivovto anapyoi (“a rite of some kind, in which the first fruits of all the
seasonal [products] were produced,” or “were sacrificed”).!® Since telet] sometimes
refers to Mysteries, if this is the meaning in Hesychius then the Lemnian Horaia would
be appropriate for the Kabeirion and therefore may have been celebrated for the
Kabeiroi. On opaio nuépa Hesychius says only: 1 €¢optr (“a festival”). But it is his
definition of the simple word @paia that is of special interest. Hesychius says: mpoio
vekboo. Ot 0 Toouovia. Taooeton d€ kal €ml TV €k yHic ®paiwv. kol &l TV Kb’
dpav ocvvterovpévov iepdv. (“Festival of the dead. And the divine powers(?). And
prescribed for the first fruits of the earth. And also for the sacrifices paid in season”).
Again, if the Horaia in Lemnos was concerned with the earth, fruits and death, this
festival seems to suit be appropriate for the Kabeiroi, who were the children of
Hephaistos—hence connected to the earth, and perhaps also to the cycle of life and

death, as will be suggested below.'*

10 See also Rhodes-Osborne 2003, 298-311, no. 62: an annual festival to Zeus Polieus.

The question whether Myrina and Hephaistia each had its own archon is still unsettled: see
Accame 1941-1943 (1948), 80; Salomon 1997, 109-119; Rocca 2012a, 299 n. 23.

This stela, recording an honorary decree, issued by the initiates of the cult of the Kabeiroi, was
considered lost by Beschi and others but is currently preserved at the Myrina Museum
(MM41257): see Culasso Gastaldi 2011, who studied the inscription and announces a
forthcoming critical edition.

13 On first-fruits see Burkert 1985, 66-68.

This festival might also have been connected with the Horai—the goddesses who keep the
seasons and hours; for their cult in Athens, see Philochorus, FGrH 328 F 5b, 173, and IG I1?
4877. See also Burkert 1985, 67 (horaia as seasonal gifts), 174. As noted above, Salomon (1997,
106) claims that each spring at Lemnos, during the Horaia festival, “the rites of manumission

Dike - 21 (2018): 87-115



Kabeiroi, Manumitted Slaves and Xenoi 92

So far, no other Mystery centre has produced evidence of manumission done or
publicized there. But manumissions in sanctuaries are well known from other places,
most notably Delphi, and the manumissions may have been made and/or inscribed in
the Kabeirion simply in order to receive divine protection, not as part of the initiation
rite. We also have evidence of manumission during other festivals, for example, /G XII
(3) 336 (Thera, 250-200 BCE), which lists manumissions done during the Karneia:
[010€] dmmAevBépwaoalv] | [tog] advtdv oikétag | [Kapv]eiowg &v tadr ayd[vi] (11 9-11).
There might, however, be a further connection between the Kabeiroi, the Horaia and
slaves.

Philostratos (Heroikos 53.5-7) describes an annual fire ritual at Lemnos, during
which all fires throughout the island were extinguished for nine days as an act of
purification (the aition being the Lemnian women’s murder of their husbands).!> On
the tenth day, a ship brought new fire from Delos and was permitted to sail into the
harbour after the offerings for the dead had been given. This new fire was distributed
around the island, including to the forges of the artisans, and “they say that then new
life begins” (kovod to viedBev Piov paciv dpyecbot). Walter Burkert, reviewing the
extant evidence and the scholarship on this topic, associates the fire ritual at Lemnos
with the myths surrounding Hephaistos, the Lemnian women’s crime, and other rituals
(including Athenian) that symbolize the cycle of abnormal, barren life, represented by
the extinguishing of all the fires on the island, and the return of normal life, represented
by the bringing of the new fire.'® The question whether the new fire was brought from
Delos, as Philostratos says, or from a local source, since at Philostratos’s time Delos
was no longer under Athenian control, need not concern us here, like the question

whether Lemnos was a site of volcanic activity, from which new fire could be

of slaves” were celebrated. For rituals connected with manumission see Patterson 1982, 214-
219. Clinton 2003, 57, doubts that a Mystery cult was celebrated in the Kabeirion, because the
inscriptions from the Kabeirion contain no mention of the term mystes, the only mention of the
term in connection to Lemnos being a fragment from Accius’ Philoctetes, 200-204 (= Varro,
Ling. 7.11). He also doubts the restoration of [poIn0[® - -] in SEG 399, line 12 (a letter of Philip
V to the Athenians in Hephaistia; Beschi 1996-1997 (2000), 40-42, no. 22, restores [0&]n0[®]).
However, Daumas 2005, 872, argues that such an impressive building (the Hellenistic
telesterion) would not have been built in a place so difficult to access unless it was meant as a
special Mystery sanctuary.

15 For this myth see e.g. Apollod. 1.9.17; Ap. Rhod. 1.607-909; Hdt. 6.138.

16 Burkert 1970; cf. Burkert 1983, 192-195; and 1985, 61. On the cult of Hephaistos, esp. in its
connection to Lemnos, see Delcourt 1982, 172-187; Marchiandi 2016. See also Parker 1994,
345, on a possible identification of Artemis, whose cult was prominent in Lemnos, as the
Athenian settlers’ name for the native Great Goddess.

Dike - 21 (2018): 87-115



93  Rachel Zelnick-Abramovitz

produced.!” In either case, the ritual of new fire symbolized and re-enacted new birth,
the return to life, themes of transition that may be linked to the festival of the Horaia,
as defined by Hesychius, to the Mystery cult at the Kabeirion, and to manumission.
Although Philostratos’s text is late and the purification ritual he describes refers to the
very ancient myth of the Lemnian women’s crime, and while there is no direct evidence
of the fire-festival in the classical and Hellenistic periods and its use as a context for
manumission, such a connection should not be ruled out. Born on Lemnos, Philostratos
had a fist-hand knowledge of the island’s history, cults and myths. Moreover, he
describes the Lemnian fire-festival as one in a series of rituals that combine initiation
and propitiation. Thus, he says, the Thessalians mix “something of an initiatory rite
with their offerings to the dead (teAetiig Tt éykatapyvivieg toig évayiocpaoty), as both
the Lemnians and the Peloponnesians descended from Sisyphus practice” (52.3).
Hence, although manumission might not have been the main reason why the
manumittors came to the sanctuary, a connection between the Kabeirion, the fire-
festival and manumission—which can be seen as re-birth—is not implausible.'® As
Burkert remarks, “as the ritual mirrors the complexity of life, various aspects of reality,
i.e. different deities, are concerned”, and the ritual of new life would affect all the gods

who played their part in the life of the Lemnian community.!® So it seems reasonable

Burkert 1970 rejects the arguments that Lemnos had a volcano or even “earth fires”, perpetual
flames nourished by gas. Less skeptical are Young Forsyth 1984; Martin 1987; Marchiandi
2016. See also below on a possible connection with Delos in the late second century BCE, which
might support Philostratos’ report of the source of the new fire. Delos had its own Kabeirion (or
even two): see Hemberg 1950, 140-153; Bruneau 1970, 381-399; Roussel 1987, 230-232; and
see ID 1562, 1581, 1582, and 1902 for Helianax son of Asklepiodoros, the priest-for-life of
Poseidon Aisios and also priest of the Samothrakian Great Gods, the Dioskouroi, and the
Kabeiroi. Priests of the Kabeiroi on Delos are likely to have participated in such a sacred
mission.

On this possible connection see Burkert 1983, 194-195, also associating the Kabeiroi with the
Dioskouroi, who were among the Argonauts coming to Lemnos, thus being another
manifestation (in Greek guise) of the ship bringing the new fire. Another possible connection
might be seen in the figure of Aithalides, Hermes’ son and the Argonauts’ herald, about whom
Apollonios Rhodios (1.641-652) says that his soul was ever changing its abode, at one time
numbered among those who live beneath the earth, at another in the sunlight among the living
men (lines 646-648: AN 1| v E&umedov aicv apePouévn pepdpntol, | dGAro0’ vmoyBoviolg
évapibpog, GALOT” &c avyag | neiiov (woiot pet’ dvopacty), and that “he persuaded Hypsipyle to
receive the newcomers, since the day was waning” (fjporog dvopévoto o kvépag, 1. 651), that
is, the Argonauts arrive at twilight—at the undecided time between light and darkness. Marchiandi
2016, 748, 1. 25 (and cf. pp. 756-757, n. 85), doubts a possible connection between the fire-festival
described by Philostratos and the Lemnian (or volcanic) fire.

Burkert 1970, 4; see also n. 1 there, where he reminds us that sacrificial calendars regularly
combine different deities in the same ceremonies.

Dike - 21 (2018): 87-115



Kabeiroi, Manumitted Slaves and Xenoi 94

to assume that slave-owners used the occasion of the festival to manumit their slaves,

or intentionally chose this particular ritual for this purpose.?°

2. The Manumission Documents

The Lemnian inscriptions show some features and phrasing typical of manumission
inscriptions found in other places. They contain the names of the manumittors and the
manumitted slaves, a declaration of freedom by using a verb and indicating the
following status of the manumitted slave, and protection clauses.?! Most of the
manumittors bear Attic demotics, but six are of non-Athenian origin, including three
women married to Athenians.?? The verb used in these inscriptions is invariably éinut,
in most cases followed by éAev0epov / ElevBépav and the name of the slave. Although
made during a religious festival and in a sanctuary, the manumission texts contain no
religious elements such as we find in sale- and consecration-manumissions, nor are any
gods invoked. It seems that the location sufficed for conferring divine sanction; in two
cases (see below) the manumission document was deposited in the sanctuary of Sarapis.
In five cases the agreement of another person was required (phrased as the genitive
participle of cuvevdokém),?® and where women were the manumittors, the manumission

was made in the presence of a kyrios (peté Kvpiov).>*

There are also twenty-six cases
of paramoné, that is, of conditional manumission obligating the manumitted slave to

remain with the manumittor (or another person) for a fixed term and perform services.?

20 See Kamen 2012 for evidence of the so-called sacral manumission, in which Apollo, Asklepios,

and Sarapis were dominantly involved; she suggests that what accounted for these gods’
popularity in manumission was their quality as healers: “Once the socially dead slave was freed
... he regained his Personhood” (p. 189). Kamen also mentions Isis as a healer goddess in the
same capacity regarding slaves. We note that both Sarapis and Isis may have had a cult in
Lemnos (Rocca 2012a, 305-308), and they—Ilike the Kabeiroi, the Great Gods of Samothrake
and the Dioskouroi—had their Mystery cults. As mentioned above, we do not have any other
evidence of manumission in sanctuaries where Mystery cults were celebrated, but this does not
mean that such a possibility should be rejected. See also below on the possibility that slaves and
freed slaves were initiated at the Lemnian Kabeirion.

For an overall review of these elements, see Zelnick-Abramovitz 2005a, and for a review of the
Lemnian inscriptions Rocca 2012a, 298-302.

21

2 Accame 1941-1943 (1948), no. 14b II; Beschi 1996-1997 (2000), no. 25, VI, XIII, XVII, XXIb,
XXII. See below.

3 Beschi 1996-1997 (2000), no. 25, 111, V, XVIII, XX, XXIV.

24 Accame 1941-1943 (1948), nos. 14c, d 11, and 15 (in no. 14b II, the couple manumit together

and the husband is mentioned first); Beschi 1996-1997 (2000), no. 25, IV, V, VI, VIII, X, XVI,
XXIb, XXVII, XXX.

% The cases are: Accame 1941-1943 (1948), 15, 16; Beschi 1996-1997 (2000), no. 25, L, 111, 1V,
V, VI, VII (for two slaves), VIII, IX, X, XI, XIII, XIV, XVI, XIX, XX, XXIb (for two slaves),
XXII, XX VI, XXVII, XXVIII, XXIX, XXX; in no. XXI a, b, and ¢ (= Rocca 2012a, 297-298,

Dike - 21 (2018): 87-115



95 Rachel Zelnick-Abramovitz

The origin of the slaves manumitted in Lemnos is known in only two cases: Isidora “of
a Thracian genos” (Beschi 1996-1997 [2000], no. 25 XXIb, 1l. 6-7 = Rocca 2012a, 297-
298, no. XXb) and Syros, whose name indicates a Syrian origin (Beschi 1996-1997
[2000], no. 25 XXIa = Rocca 2012a, XXa).

Except for Accame 1941-1943 (1948), no. 16, no other manumission inscription
from Lemnos mentions an archon or any other magistrate. The names of manumittors
also pose prosopographical problems.2® Therefore, the dating of these documents rests
almost entirely on palaeographic grounds. Beschi dates three documents (his no. 25,
XII, XIX and XXVI) between the middle of the second and the first decades of the first
century BCE and suggests that all the documents on this large stela belong in this wide
time frame.?” In contrast, Rocca suggests the first century BCE for the majority of the
inscriptions, with some exceptions (Accame 1941-1943 [1948], no. 14, whose text Il b
she dates to the first/second century CE, and side d to the early years of the first century
CE).?® As Rocca correctly notes, the date is critical for trying to reach any conclusion
regarding the status of the manumitted slaves, especially because of a unique formula

used in some of the documents, which I will discuss shortly.

3 The Domicile and Origin of the Manumittors

The dominance of Attic demotics among the manumittors and the belief that the
Sarapeion, which is mentioned in two of the documents (see n. 25 above) as a place

where the manumission documents are to be deposited, was located in Athens, led

no. XX), the manumitted slaves are given the right to buy release from the paramoné for 300
drachmas, which one of them, Euphrosyne, did in no. XV: Edppocovin mocd amd t[dV] |
G [o]v xatapoléwv A(p) (see Beschi 1996-1997 [2000], 56, and cf. also Rocca 2014, no. 1,
1. 3, and p. 154). Rocca 2012a, 298, suggests to ascribe the last words on XXI ¢, £av 6& fovin|tal
to Beschi’s no. 25 XV. No. XV must be later than no. XXI ¢, but we do not know how much
time elapsed. For the nature of the paramoné and some of the competing views see e.g.
Westermann 1945; Westermann 1950; Westermann 1955, 35, 55-56; Samuel 1965; Zelnick-
Abramovitz 2005a, 222-248; Sosin 2015; Rocca 2015b; Zelnick-Abramovitz 2019. In two cases
(Beschi 1996-1997 [2000], no. 25, XVI, XX) the paramoné obligation is said to follow the
opoloyio, the written agreement, and to be deposited in the temple of Sarapis (on the location
of which see below). A written agreement in connection with the paramoneé-clause is also
mentioned in manumission inscriptions from Delphi: FD III 3.333, 337, 365.

26 See Beschi 1996-1997 (2000), 64, and see below; Rocca 2012a, 303-305. See also below.
27 Beschi 1996-1997 (2000), 65.
28 Rocca 2012a, 302-303.

Dike - 21 (2018): 87-115



Kabeiroi, Manumitted Slaves and Xenoi 96

Beschi to believe that the acts of manumission were made in Athens and only
proclaimed in Lemnos.?’ Beschi also identifies two manumittors with persons
mentioned in Delian inscriptions: Archikles son of Archikles of the deme Lakiadai, the
manumittor in no. 25, XII, is mentioned in /D 1898, ca. 159 — 147 BCE; and Theodoros
son of Theodoros of the deme Aithalidai, the manumittor in no. 25, XIX, is mentioned
in /D 2229 and 2248, 112/11 BCE. Beschi also suggests that the person manumitted by
Theodoros (no. 25, XIX, II. 3-5), whose name he restores as Eukleon, is Eukleon the
kleidouchos of Theodoros in ID 2248, line 12. If he is right, Theodoros came to Lemnos
before 112/11 BCE.*’ In contrast, on the basis of a prosopographic inspection of all the
Lemnian and the relevant Delian and Attic inscriptions, including epitaphs, Rocca
argues that the manumissions were made on the island, that a cult of Sarapis and hence
a Sarapeion existed in Lemnos, and that all the manumittors bearing Attic demotics
were resident in Lemnos, belonging to the Athenian cleruchic population rooted in
Lemnos since at least the middle of the fifth century BCE. She also argues that
Archikles son of Archikles and Theodoros son of Theodoros were not the same people
as their namesakes who are mentioned in the Delian inscriptions, but belonged to
Athenian families that after 167/6 BCE provided cleruchs to Lemnos and Delos; another
manumittor, Hierokles son of Lysimachos, seems to belong to a family, which appears
in an Attic inscription (IG II* 1952 = SEG 45 156), dated to the first half of the fourth
century BCE, which seems to be a list of cleruchs sent to Hephaistia.’! Rocca infers the
existence of a cult of Sarapis on Lemnos from a marble head (displayed at the museum
of Myrina), which may with high probability be identified as the head of Sarapis, in
addition to other artefacts that also suggest a cult of Isis, traditionally associated with
Sarapis, and from evidence attesting the existence of people of Alexandrian origin

buried in Hephaistia (/G XII Suppl. 339)*? or appearing among the manumittors

3 Beschi 1996-1997 (2000), 64. Beschi infers the existence of a Serapeion in Athens from
Pausanias 1.18.4.

30 On this Theodoros see also Roussel 1987, 264-265; Bruneau 1970, 468.

3 Rocca 2012a, 303-305; cf. Culasso Gastaldi 2010b, 362-363; Rocca 2014, 156-157. See also

below. On the cleruchy in Lemnos see Cargill 1995, passim; Marchiandi 2002; 2008; Culasso
Gastaldi 2009; Marchiandi 2010; Culasso Gastaldi 2010a; 2010b, 348; Salomon’s thesis (1997,
96-101), who distinguishes between the Athenian inhabitants of Lemnos and Skyros (the
original apoikoi sent in the sixth century BCE), who, she argues, were granted Athenian
citizenship after the King’s Peace of 386/5 BCE, and the cleruchs, who were not incorporated
into this structure, has been critically rejected: see Osborne 1999.

32 Rocca 2012a, 304, and 2014, 157, also suggests that a certain Dies, buried in Hephaistia (Segre
1942, 311-312, no. 16 = Susini 1955, 325-326, no. 5), might be the Dies manumitted in Beschi
1996-1997 (2000), no. 25, 11, 1. 4. Cf. Culasso Gastaldi 2015, 628, and see below.

Dike - 21 (2018): 87-115



97 Rachel Zelnick-Abramovitz

(Accame 1941-1943 [1948], no. 14 b II). We may also note that among the manumittors
are two women from Miletos (Beschi 1996-1997 [2000], no. 25, VI and XIII), one
woman from Thrace (ib. no. XXI), one man from Priene (ib. no. XVII) and one man
from Nikomedia (ib. no. XXII). The two Milesian women’s husbands bear Attic
demotics, as does the husband of the Thracian woman, but, again, we do not know
whether these couples of mixed origins lived in Athens or in Lemnos.>* We are also
ignorant about the domicile of the men from Priene and Nikomedia: were they foreign

residents in Lemnos or visiting from abroad?>*

4 After Manumission

The question of the manumittors’ domicile is important also for deciding why they
manumitted in the Kabeirion and for trying to elucidate the status of the manumitted
slaves. To do so, first I will discuss another feature of the inscriptions. As mentioned
above, the Lemnian manumission inscriptions contain protection clauses of a kind, or
kinds, similar to what we find elsewhere:>*

First, the manumitted slave is protected from any claim by others: undevi undev +
the verb mpoonkw in the infinitive or participle (“belong to no one in any matter”), with
some variants.*® This formula is widely attested in manumission inscriptions
elsewhere.’’ It was meant to vouch for the slave’s new free status, but no less
important—it was meant as a warning against attempts to re-enslave the manumitted
slave by any person, including the manumittor’s heirs. In Accame 1941-1943 (1948),
no. 14 b 1 + Rocca 2014, 151, following this formula, the text reads: unde

33 Culasso Gastaldi 2015, 627-628, argues that they were residents of Lemnos. The question of the

legal status of foreign women married to Athenian men and of the children born to such couples

cannot be discussed here. For intermarriage in Hellenistic Athens, see Niku 2004; 2007, 18-19;

Oliver 2010.

Culasso Gastaldi 2015, 627-628, seems to infer that they, as well as the women, were residents

in Lemnos. On manumission of and by women in the Hellenistic period see Rocca 2012b, who

correctly argues that chronology and geography play a fundamental role in appreciating
women’s economic and legal capacity: whereas in some places in central Greece women could

manumit independently, in Lemnos (like in Athens) they needed a kyrios (252-253).

35 See Rocca 2012a, 300-302; 2014, 154.

36 Accame 1941-1943 (1948), no. 14 b I + Rocca 2014, 151; d I (with the dialectal form: un6evi
unbev); Beschi 1996-1997 (2000) (using the variants [unBevi] unbév mpoornkovta /
mpocrkovsay pnbevi unbév / unbevi pnbev mpoonkovoayv kot unbéva tpoémov), no. 25, 1, 11,
111, IV, VI, VII, XXIb, XXIIL.

37 See Zelnick-Abramovitz 2005a, 267 and nn. 158 and 159.

34

Dike - 21 (2018): 87-115



Kabeiroi, Manumitted Slaves and Xenoi 98

amol[et]|[mecOon unte avtiAnyy unfte] | avtippnow avtmi undepifav] | avtidireév gig
€antov... (1. 5-8 Accame = 11. 12-15 Rocca). Rocca offers a tentative translation: “do
not leave behind any contradiction, nor controversy and no one can make any
opposition to him”.*® Although there are no exact parallels, a comparison with the
vocabulary of protection in other manumission inscriptions might help. In the Bosporus
Kingdom and in Leukopetra we find the adjective davemiAnmrog, “not subject to
seizure”.*® Since avtiAnyig comes from the same root (*/ab-), it might signify the
obligation of others, including the manumittor, not to leave behind (neglect) any help
against attempts to lay hold on or re-enslave the freed person. In Delphi and other places
this obligation is formulated more elaborately and explicitly.*’ Likewise, dvtippnoig in
the Lemnian inscription might correspond to the adjective dvennpéactog, “free from
insult” or “unmolested”, which derives from the verb émmpealewv, to treat or speak
abusively towards someone, to be insolent;*! undé dmoleinesOou dvtippnoic might then
be understood as the obligation not to leave the freed person without a counter-reply to
any insult hurled at him/her. A similar adjective is dvéykAntog or dvem€ykAntog “not to
be reproached”.*? Finally, und¢ dmoA[ei]necOon ... undepi[av] avtididieéy seems to
mean the obligation to reply to any saying hurled against the freed person (perhaps in a
legal dispute).

Second, the manumitted slave is free to go anywhere s/he wishes (and hence, also
do as s/he wishes): dmiévon ob dv Bovintar. This formula appears with some variants
(Gmévon Yfig / yAg dmévon / dmévon yfig od & PodAntau, and dmiévor av avtol
npooupdvrar) and is often combined with protection clause of type (a).** Where a
paramoné clause is included, this formula follows it, thus emphasizing that now the

slave is really free. This formula also is well attested elsewhere, with many variants.**

38 Rocca 2014, 154.

39 CIRB 70, 71, 73 from Pantikapaion; SEG 43 510; Petsas 2000, nos. 6, 31 from Leukopetra.

40 See Zelnick-Abramovitz 2005a, 268.

4 E.g. CIRB 74 (Pantikapaion), 1127 (Gorgippia); see Zelnick-Abramovitz 2005a, 268.

4 E.g. Petsas 2000, nos. 5, 19, 22, 23 from Leukopetra.

= Accame 1941-1943 (1948), no. 14 b 1+ Rocca 2014, 151; Accame 1941-1943 (1948), no. 14 d

I + Rocca 2014, 152; Accame 1941-1943 (1948), no. 15 + Rocca 2012a, 296; Accame 1941-
1943 (1948), no. 16 + Rocca 2012a, 296; Beschi 1996-1997 (2000), no. 25, I, IL, 111, IV, V, VI,
VII, IX, XVIII, XX + Rocca 2012a, 297; Beschi 1996-1997 (2000), no. 25, XXIb, XXII
(corrected by Francesca Rocca in her doctoral thesis 1/ santuario degli Dei Cabiri a Lemnos. Le
epigrafi di manomissione, 2007/2008, pp. 117-118; I am grateful to the anonymous reviewer
for bringing this to my notice), XXIII, XXV, XXVI.
4 The same verb appears in third-century BCE Beroia (EKM 1. Beroia 45 = SEG 12 314) in the

form: ma®év<tog> 8¢ Attiva (the manumittor) 4Eéote dmuévar od av Bovdmvrar (1. 13-14); and
third-century BCE Oropos (M.T. Mitsos, Arch. Eph. 1952, no. 25 = SEG 15 293) in the form:

Dike - 21 (2018): 87-115



99  Rachel Zelnick-Abramovitz

However, in five manumission documents the freedom of movement is phrased in a
unique way, unattested in any other place: amiévar Eévov/EEvny peta Eévav, “(free) to
go away, a foreigner among foreigners”.* This phrase, which has the appearance of a
formula granting a legal status, has puzzled scholars. Since I believe that its meaning
depends on other questions raised above, I will now discuss it in more detail.

In the five documents containing this formula the owner is said to manumit his or
her slave as free (dpieivatl + name of slave + éhev0Bepov / EhevBépav), hence this formula
is not a substitute for the declaration of manumission. Beschi believes that it equated
the manumitted slaves’ status to that of metics.*® But this hypothesis depends on the
assumption that at this time the words mefoikos and xenos were used interchangeably
in Athens or Lemnos, for which we have no information (see further below). Moreover,
as Rocca has noted, if this was a grant of a legal status or a privilege we should expect
it to be formulated eivon avtov/avtv Eévov/Eédvwnv? as, for example, in the grant of
proxeny (elvar 0dtOv TPdEEVOV), or to have recourse to formulas using petd + genitive
plural—e.g. kai o|tpateveshatl a0 TOVE TOG oTPOTEING KOl EIGQPEPE[Y TOC EIGPOPAC HETH
Adnvaiov (/G 1P 367, 11. 20-22 (325/4 BCE—a clause which, however, disappears
from Attic inscriptions after 229/8).*8 In this connection, mention should be made of

another peculiar phrase, evikfi Aboetl / Avtpdoel, which appears in manumission

&\ ev0epo[c] | dmitw Mocyog oD v avtog Bovintar (11. 5-6). Other verbs are used in other places:
in Doliche in Thessaly (SEG 23 462, first century BCE/CE) the manumitted slave is given,
among other things, the right “to flee from his manumittor’s heirs and live on his own wherever
he wishes (puysiv kai oikfic]on ka[t’ i]8[iov] o[D] | [&v adTdg Povintoy, 11. 9-11). The verb
tpémecOat is used in the north Black Sea region: CIRB 70 (Pantikapaion, 81 CE: [t]pénec<6>w
avtov 6mov av Pov[A[nt]ot, 1L 11-12); CIRB 1126 (Gorgippia, 68? CE: tp[é]nec[0]ai te avTovg
[67t]jov v Bodrwvrar, 11. 13-14); NE 9 (1971), 3, no. 1 (Gorgippia, 93-124 CE?: kai tpénecOat
avtovg] T €€ovoing | [6mov dv PovAiwvtar). The verb damnotpéyecBar is used in Thespiai in
Boiotia (Darmezin 1999, 103, no. 138, second century BCE: éAe08epog | dmotpeyéto, 1l. 14-15)
and extensively in Delphi (e.g. BCH 66/67, 1942-1943, 76, no. 5 [153/2-144/3 BCE]:
amotpéyovoa | oig o 0&An, 11. 17-18), Naupaktos (e.g. IG IX 12 3.624, ca. mid-second century
BCE), Doris (e.g. SEG 25 606 = BCH 93, 1969, 82-85, second century BCE); Dodona (Cabanes,
1976, 588, no. 74 = SEG 32 1705(2), 342-330 BCE), and Epiros (I.Bouthrotos 104 (after 163
BCE). The right to live wherever the manumitted slave wishes can also be seen as the grant of
freedom of movement; see e.g. FD III 6.20 (Delphi, 20-1 BCE), and 4JPh 92 (1971), 669, no.
1 =SEG 39 494 (Echinos, 130-150 CE). On the various wording of the clause granting freedom
of movement see also Zelnick-Abramovitz 2005a, 271-272.

= This phrase is found in Accame 1941-1943 (1948), no. 15 + Rocca 2012a, 296 (= SEG 60
936), 1. 10; Beschi 1996-1997 (2000), no. 25, II1, VIII, XXIV, XXIX.

46 Beschi 1996-1997 (2000), 49.

47 Rocca 2012a, 300.

a8 See also, from Amorgos, /G XII (7) 44, 11. 1-3: eiva]i 8¢ avtod[g mpo&]évovg kai

evepyé]|[tag tig] moA[e]mg g Apkeo[vém]v petd [tdv GAlov €d]|[epyeltdv; no. 45, 11. 3-5:
[elvan 8¢ ad]rode moA[itac kol mpoévoug kai] | [evepyétag T]fic Apkeotv[émv mOAews netd Tdv]
| [orapydvTov.

Dike - 21 (2018): 87-115



Kabeiroi, Manumitted Slaves and Xenoi 100

inscriptions and had been widely believed to refer to the grant of the status of a xenos
or to a mode of manumission.*’ But since the phrase appears on a gravestone (e.g. /G
IX(2) 851, 866 from Larisa), it seems unlikely that people would pride themselves on
being non-citizens, hence it must indicate a privilege worthy of commemoration. It
should also be remembered that manumitted slaves, like all free non-citizens, were
xenoi in the polis where they lived (unless they were Greek and returned to their home-
cities to regain citizenship). Therefore, it is doubtful that the formula dmiévon
E&vov/EEvny petd Eévaov meant that these freed persons were granted a distinct legal
status of xenos, unless such a defined status existed in Lemnos or in Athens at the time
when these documents were inscribed.

Here comes into play a question already mentioned above: the place of residence of
those manumittors who bear Attic demotics. Were they Athenians who, after
manumitting their slaves in Athens, decided to inscribe the acts on stelae in the Lemnian
Kabeirion (as Beschi argues) or were they local inhabitants who belonged to cleruchic
families, resident in Lemnos since at least the second quarter of the fifth century BCE
(as Rocca argues)? If they were inhabitants of Lemnos, it makes sense that they would
use the local Mysteries and not go to neighbouring Imbros or Samothrake, but if Beschi
is right, that the manumissions were made in Athens and only published in Lemnos, or
even if the manumittors came from Athens to manumit in Lemnos, we need to ask why.
Was it because the Mysteries were suitable for manumission? Then, why not go to
Eleusis, or even the much closer Kabeirion of Thebes? And if they went to Lemnos on
business, why not make a detour to Samothrake? Did they decide to manumit and/or
publish in Lemnos because in Athens it was not customary? The fact that no
manumission inscription has been found in Attica may indicate that unlike other places
this type of publication was not practiced there.*

As noted, Rocca dates most of the inscriptions to the first century BCE.>! On the

basis of this dating she rejects Beschi’s identification of the manumittor Theodoros son

¥ For a study of this formula, reviewing the previous scholarship and discussing the various

interpretations that have been offered, see Zelnick-Abramovitz 2005b, who suggests seeing this
phrase as exempting manumitted slaves from taxes imposed on xenoi. See also Dimopoulou-
Piliouni 2008, 42-44; Rocca 2012a, 300-302.

The so-called phialai exeleutherikai, inscribed records of the outcomes of apparently fictive
trials brought by ex-owners against their ex-slaves, are nothing like manumission inscriptions
known from elsewhere. For these lists see below.

Her reasoning about the origins of the manumittors is persuasive, but since her dating rests
mostly on paleographic considerations, it cannot be taken as definite.

50

51

Dike - 21 (2018): 87-115



101 Rachel Zelnick-Abramovitz

of Theodoros of the deme Athalidai (1996-1997 [2000], no. 25, XIX) with his
namesake, a priest of Aphrodite in Delos in 112/11 BCE (ID 2229, 1. 1-2, and 2248, 1.
7). Rocca suggest that these two men belonged to an Athenian family, who provided
cleruchs to Delos and Lemnos after 167/6 BCE, when Athens recovered the islands by
decision of the Roman senate.’? In that case, Beschi’s further identification of the slave
manumitted by Theodoros in Lemnos (...]Jova) with the Delian Theodoros’s
kleidouchos of 112/11, Eukleon (ID 2248, 11. 11-13: xiewdovyodvtog | Evkiémvoc 10D
As0dmdpov AiBaAi|[Sov]),> is also wrong. Still, the possibility that Beschi 1996-1997
[2000], no. 25, XIX is earlier than the date argued by Rocca, and that the manumittor
Theodoros is the same person mentioned in Delos—perhaps coming as an initiate to the
Kabeirion (on this possibility see below) or on the occasion of a festival, or even in a
sacred mission to bring new fire from Delos—is not improbable; in such a case, he
manumitted his slave before 112/11 BCE (but after 167/6).

Whether the manumittors were Athenians or Lemnians, this corpus of inscriptions
is of great importance. If the manumittors who bear Athenian demotics were only
visiting Lemnos, we see evidence for the use of a publication method that did not exist
in Athens but was widespread in this same period elsewhere in Greece; so one of the
reasons that these Athenians had for manumitting in Lemnos may have been their wish
to give a wider and permanent publication to their acts by inscribing them in the
Kabeirion. If, however, they were residents of Lemnos and belonged to the cleruchic
population there, these inscriptions are valuable evidence both of local manumission
and publication methods, different from those in the metropolis, and of the local servile
population.

The question of the manumittors’ domicile, however, acquires an additional
importance when we try to explain the formula &vov/Eévny petd Eévov. Were the
manumitted slaves to “go away as foreigners among foreigners” in Athens or in
Lemnos? If being a xenos meant belonging to a defined legal status, different from that
of a slave but also from that of a citizen, where was this status established? As already
noted, some scholars believe that this formula simply stressed the fact that the

manumitted slaves’ status was that of metics. In Athens, as argued by Maria Niku, the

2 Rocca 2012a, 303 and n. 51; Rocca 2014, 156-157; cf. Culasso Gastaldi 2010b, 362. See
Polyb. 30.20. On Theodoros son of Theodoros of Aithalidai, see also n. 30 above.
53 Beschi 1996-1997 (2000), 58, no. 25, XIX, 1. 5. The phrasing rather suggests that Eukleon was

Theodoros’s son.

Dike - 21 (2018): 87-115



Kabeiroi, Manumitted Slaves and Xenoi 102

metoikia as an official status no longer existed after 229/8 BCE (although some
limitations persisted),>* hence a free non-citizen could be legally described as a xenos—
including manumitted slaves. The fact that in the second century BCE sons of wealthy
foreign families were admitted to the Athenian ephebeia but were listed in honorary
decrees separately, under the title xenoi, may indicate that xenoi constituted a defined
status.”> But was this an indication of a legal status or simply, as before, a general label
for all those who were not citizens?® Much earlier, a mid-fifth-century BCE
anonymous text, the so-called Old Oligarch, complains that in everyday life in Athens
one cannot tell between a citizen, a slave and a manumitted slave; but his complaint
arises from what he believes is misconduct and too much liberty, not because of a lack
of legal distinctions (1.10). In the last years of the fifth century the apeleutheroi, the
manumitted slaves, still appear as a distinct category, to judge by a decree, probably
regulating contributions of agricultural products (IG I* 237, 1. 9-10; 410-404? BCE).
In the middle of the fourth century BCE, évou appear in the Athenian law concerning
Chalkis, where this word evidently describes the status of the citizens of each city in
the other (/G I° 40, 11. 52-53; 446/5 BCE). A century later, a distinction is made between
xenos and astos in IG 117 125 (= IG 113, 1 399 = Rhodes & Osborne, no. 69, 1. 3; 357/6,
348 or 343 BCE?).°" In 117/16 BCE Eévor competed as a separate category in the torch-
race in the Diogeneia and Ptolemaia, alongside moAiton and otpatevdpevol (SEG 43 68,
1. 4, 7, 10), but as in the case of the ephebeia, xenoi here seem to describe non-citizens
in general. We can also trace to some degree the lives and status of certain manumitted
slaves in Athens,*® mostly in the fourth century BCE, while the Attic orators and the
corpus of inscriptions commonly referred to as the phialai exeleutherikai®® enable us to

learn about the occupations and domiciles of manumitted slaves in the last third of the

54 Niku 2004; 2007, esp. 18-20, 63-66.

5 See IG 112 1006 + 1031 + 2485 = SEG 38 114, Col. V, of 122/1 BCE; and cf. /G I1? 1008, of
119/8 BCE; IG 11> 1009, of 116/5 BCE; IG 112 1011, of 106/5 BCE; IG 11> 1028, of 102/1 BCE,
etc. Cf. Tracy 1988; Niku 2007, 20.

Note that in many places xenoi also described mercenaries; e.g. IG 112 1299, 1. 41 (after 236/5
BCE).

For the term astos see also below.

The best-known manumitted slaves in Athens are Pasion and Phormion; see Davies 1971, 429-
442; Cohen 1992, 81-106; Trevett 1992.

The debate on the nature of these inscriptions is still ongoing. For recent reviews see Zelnick-
Abramovitz 2005a, 282-290; 2013, 94-105; Kamen 2013, 20-21. Meyer 2010 has produced a
new edition of this corpus, arguing against connecting them with manumission. Rocca 2011 re-
examined /G I1? 1560 (= Mayer 2010, no. 10) and confirms the relevance of this series of
inscriptions to manumission.

56

57
58

59

Dike - 21 (2018): 87-115


https://epigraphy.packhum.org/book/5?location=1365
https://epigraphy.packhum.org/book/5?location=1365
https://epigraphy.packhum.org/book/877?location=1365
https://epigraphy.packhum.org/book/877?location=1365
https://epigraphy.packhum.org/book/5?location=1365
https://epigraphy.packhum.org/book/5?location=1365

103 Rachel Zelnick-Abramovitz

fourth century. But manumitted slaves in Athens were usually labelled apeleutheroi
when there was a need to legally distinguish between them and other xenoi.

Outside Athens the picture is similar. Apeleutheroi and xenoi appear in inscriptions
as two distinct categories, alongside citizens, slaves, and other categories of free non-
citizens, such as wapoikot, karowkotl and wap/Emdnuodvreg, and xenoi is often used as a
general term for all the other categories.’’ It seems that the terminology of free non-
citizen populations was not homogenous in all places and periods, and was often
confusing. This is also true of Lemnos in the Hellenistic and Roman times. But we
know very little about the status and labels of the non-citizen groups on the island. A
dedication to the Great Gods (on whom see below), found in the Lemnian Kabeirion
and dated to the middle of the fourth century BCE (Accame 1941-1943 [1948], no. 11),
commemorates a man of Methymne who was elected to the position of Bomvng (official
buyer of oxen for sacrifices) and was granted a crown by “the icoteieic and the demos
of the initiates”. The stone served as a base for some dedication. Accame identified
these isoteleis as equivalent to the privileged metics in Athens, who paid the same taxes
as the citizens, and he inferred that the Methymnian was himself an isofelés in
Hephaistia. If this interpretation is correct and there was a group of isoteleis in
Hephaistia (who seem to have formed an association of some kind), there must also
have been ‘ordinary’ metics.%! Indeed, there is evidence of foreign residents at Lemnos
who were granted privileges by the poleis.®? Also, a gravestone may suggest that at least

one manumitted slave was buried in Lemnos, if Rocca is right in identifying the

60 E.g. IG XII (5) 721 11. 18-19, 26-27 (Andros, first century BCE); /G XII (5) 818, 11. 11-
(Tenos, second century BCE); /G XII (7) 67B, 515, 1. 55-58 (Aigiale in Amorgos, end of the
second century BCE) + Gauthier 1980, 210-218 (= SEG 30 1084): mo)itot, mapotkot, EEvot, and
Romans; cf. /G XII (7) 390, 1. 12 (Aigiale, second century BCE). For the terminology of non-
citizens in Hellenistic and Roman Asia Minor, see Herz 2001; Strubbe 2001; Sugliano 2001;
Gagliardi 2009/2010.

See also Cargill 1995, 68. In Skyros, another Athenian cleruchy, a fourth-century BCE decree
mentions the xatowodvrteg, alongside the ABnvaiot [/G XII (8) 668, 11. 2, 5]. Salomon 1997,
102-103, argues that these were the permanent residents of the island, who were sent there by
Athens 476/5 BCE and were granted Athenian citizenship after 386 BCE. But it might be
significant that although these people are referred to as [td1 duwt | @V Abnvaiov] TV
Katokovvtay &v Xkvpot in 1l. 1-2, the phrasing in 11. 4-5 is €ig te tov dfj[pov] | [tOv ABnvaimv]
Kol ToVG Katokodvtag &v TkOpmt, as if the two groups were distinct.

E.g. IG XII (8) 4, ca. mid-fourth century BCE—a group of persons from Chalkidike, residing
(oikodvteg) in Myrina, in whom Culasso Gastaldi 2015, 623 suggests seeing a small organized
community, comparable to the community of merchants from Kition who received land for
building a sanctuary to Aphrodite (/G 11> 337). See also Culasso Gastaldi 2006, no. 13, 1. 4 and
p. 541, who suggests that the banker Agathokles is a non-citizen because he appears without a
demotic, whereas the second person has one. For the composition of the foreign population in
Lemnos see generally Culasso Gastaldi 2015, 622-628, who believes that the non-Athenian
names among the manumittors belonged to people who were residents in Lemnos.

61

62

Dike - 21 (2018): 87-115



Kabeiroi, Manumitted Slaves and Xenoi 104

gravestone of Dies (Segre 1942, 311, no. 16; Susini 1955, 325-326, no. 5), who was
married to a woman from Smyrna, with the Dies manumitted in the Kabeirion (Beschi
1996-1997 [2000], no. 25, I1).%* So after he was granted his freedom, and although given
the right to go where he wished (11. 4-5: dmévar yfig ol av aw|tdog PovAntan), Dies stayed
in Lemnos; as a manumitted slave he certainly was not a citizen, but his exact status is
not known. There are also two examples of manumittors bearing foreign ethnics, and
the formula follows a paramoné clause; but we do not know whether such manumittors
were cleruchs resident in Lemnos (as argued by Culasso Gastaldi 2015), non-citizen
residents of Lemnos or simply visitors, so, again, the question of the place of paramoné
or where the slaves could go to after its term cannot easily be answered.®* Even if, as
Rocca argues, the manumittors who bear Attic demotics were inhabitants of Lemnos,
we have no evidence that the formula dmévan Eévog/E€vn peta EEvarv indeed refers to a
distinct status in Lemnos.

However, amévar EEvog/Eévn peta EEvov may perhaps be seen as indicating a non-
resident status, that is, neither citizen nor “metic”, so that the manumitted slaves were
herewith given freedom of movement, but not the right of residence (see also below).
As already noted by Dimopoulou-Piliouni, this formula may have been no more than
an additional stock phrase, “stressing the complete freedom of movement the freedman
acquires only after the expiration of the paramoné condition, being finally able to leave
and establish himself as ‘a foreigner among foreigners’”.% This suggestion seems borne
out by the fact that only five manumission documents contain this formula, which may
indicate that in most cases other protection clauses seemed sufficient to the parties
involved so that they did not find it essential to spell out what was taken for granted.5®
Further support for this conclusion may be found in the only other evidence we have of
a similar formula, though referring to the other end of the scale of statuses. In

Aristophanes’ Birds Euelpides explains to the audience the reason why he and

63 Rocca 2012a, 304; Rocca 2014, 157. Cf. Culasso Gastaldi 2015, 628. For resident foreigners
in Lemnos, see Culasso Gastaldi 2015, 622-623; for tombstones of foreigners in Lemnos see
also /G XII Suppl. 339 (with Cargill 1995, no. 896 and Rocca 2012a, 304 n. 58)—a woman
from Alexandria; /G XII (8) 33—a couple from Herakleia Pontika and Sinope; cf. Culasso
Gastaldi 2015, 625.

64 Beschi 1996-1997 (2000), no. 25, VI and XIII (two women from Miletos), and XXII (a
from Nikomedia). However, in the cases where women are manumittors, their husbands, who
act as kyrioi, bear Attic demotics, which fact has led Culasso Gastaldi (2015, 627-628) to assume
that these were mixed couples who belonged to the cleruchic population, resident in Lemnos.

65 Dimopoulou-Piliouni 2008, 45. Cf. Rocca 2012a, 301.

66 Rocca 2012a, 300.

Dike - 21 (2018): 87-115



105 Rachel Zelnick-Abramovitz

Pisthetairos fled from Athens, contrasting their condition, their “disease”, to that of
Sakas, a tragic poet often slandered for being of foreign origin:®’ 6 pgv yap dv odk
4otog éofrbletan, | MUeElG & QULAR Kol Yével TudpEVOL, | @6TOl peT’ GOTAV, OV
c0PodVTog 0VOEVOC | dventopecd’ €k TG Tatpidog dpeoilv modoiv (“For he, not being a
citizen, tried to force his way in, whereas we, of an honourable tribe and stock, astoi
among aston, though scared away by no one, have determinedly fled away from our
fatherland”; 11. 32-35). I have deliberately left this formula untranslated, because the
exact political and legal content of astos is disputed, but here it is clearly antithetical to
a foreigner who lacks citizenship but is of a free status.%® Therefore, this passage may
suggest that being “X among Xs” was, at least in Athens, an idiomatic expression,
which, although based on and deriving from legal concepts, did not necessarily express
in its immediate context a legal status. The label xenoi described non-citizens, freeborn
and freed persons; the latter were specifically labelled apeleutheroi when a more precise
differentiation between various statuses was needed. In light of the antithesis
astoi/politai — xenoi, still attested both in and outside Athens even in the first century

BCE,% we may infer that manumitted slaves became free xenoi but not citizens or astoi.

5 Concluding Observations

The nature of our evidence makes it impossible to establish with certainty any of
these possible explanations of this formula. Nevertheless, I would like to suggest a
different direction of interpretation. Inscribed lists of names found in the sanctuary of
the peydrot Beoi, the Great Gods on the neighbouring island of Samothrake, the site of

70

the famous Mysteries,”” show that slaves and manumitted slaves were among the

67 This Sakas, whose real name was Akestor, appears in the Attic sources, especially in comedy,

as feigning citizenship: Metagenes fr. 13; Kratinos fr. 92 K.-A.; Kallias fr. 17 K.-A;

Theopompos Com. Fr. 60. In Ar. Wasps 1221 he is described as xenos. Cf. the Suda s.vv. Zdxag

and Nopadec. His nickname Sakas derived from the ethnic name Sakai, a Thracian or Skythian

tribe, but in Metagenes and Theopompos he is described as Mysian.

Cohen 2000, 50-63, reviews the occurrences of the word in the ancient sources, including its

juxtaposition with xenos, along with modern opinions; he argues forcefully against the more

prevalent idea that astos and polités conveyed the same meaning of “citizen” and proposes that

astoi in Athens were “a recognizable group of free local persons ... including but not identical

with the politai and including some but far from all the metics” (61). Astoi are also differentiated

from foreigners and slaves, e.g. Thuc. 6.27.2.

0 E.g. Maiuri, Nuova silloge 19, col. 11, 1. 8 (Rhodes); IC 11 4.10, 11. 3-4 (Crete).

70 On Samothrake, the cult of the Great Gods and the inscriptions, see Fraser 1960; Cole 1984;
Burkert 1993; Graham 2002; Goceva 2002; Daumas 2005.

68

Dike - 21 (2018): 87-115


https://epigraphy.packhum.org/book/245?location=446
https://epigraphy.packhum.org/book/245?location=446
https://epigraphy.packhum.org/book/291?location=1361
https://epigraphy.packhum.org/book/291?location=1361

Kabeiroi, Manumitted Slaves and Xenoi 106

initiates and could even attain the stage of epoptai.”! For example, in /G XII (8) 195 +
Suppl. P. 149 (37? BCE), 1. 13-14, five names are listed after the heading arelevdepot,
“manumitted slaves”.”? Slaves are listed either by their designation as SodAot or ser(vus)
(e.g. Fraser 1960, nos. 41, line 9; 47, line 9; 59, line 7; IG XII(8) 174, line 9), or we can
surmise their status because they appear without patronymics and/or ethnics (e.g. IG
XII(8) 205 = Fraser 1960, no. 34). Similar lists were found in Imbros, where another
Kabeirion existed. Unlike the Samothrakian lists, /G XII(8) 84 and 85 (probably from
the fourth or third century BCE) contain only first names, with no patronymics,
demotics or ethnics, so there is no way of knowing the origins of these people or their
status, but it is assumed that these inscriptions are lists of initiates.”® Side A of /G XII(8)
87, however, reads: po[c]tng v|oefng Kai|Anv omov|datoyéro[i]|oc; side B contains
four names in the same format as side A. The clear indication that these are lists of
initiates, the word mystai, is also found in /G XII (8) 88 (where the word is restored)
and 89, which records patronymics.

No clear evidence for such lists comes from Lemnos, although Culasso Gastaldi
suggests that the fragmentary list of sixteen single names found near Hephaistia (now
lost), dated on palaeographic and morphological grounds to sometime before the middle
of the fourth century BCE,” could be a list of initiates, comparable to the lists from
Imbros.” There are no traces in Lemnos of initiation terminology similar to that found
in Samothrake and Imbros. Furthermore, we do not even know whether slaves and
manumitted slaves could actually be initiated in the Lemnian Kabeirion as in
Samothrake, since the fragmentary inscription mentioned above contains no categories
of the kind we find in Samothrake and in one of the inscriptions from Imbros, and all

the names in it appear without patronymics or demotics. Yet, since the Great Gods of

Samothrake have been identified since antiquity with the Kabeiroi,”® we should
7 See Bomer 1961, 145-149; Cole 1984, 42, 91, 93-99; Dimitrova 2008, 6, and passim.
72 For manumitted slaves see also /G XII (8) 206, line 13 (first century BCE/first century CE);

220, line 18 (first century CE); and in Latin, I/(ibertus): e.g. 1G XII (8) 173, 11. 3, 5 (66 BCE);

174, 1. 10 (first century BCE). See Cole 1984, 47, 91-99.

1G XII (8) 86 is too fragmentary and preserves only one complete name. See Cargill 1995, 103-

104; Dimitrova 2008, 79.

" Culasso Gastaldi 2012: 237-241, with a photo on p. 244, reproduced from Segre 1932-1933 (ed.
pr.), 304-305 no. 10, who thought that this was a list of cleruchs. Susini 1952-1954, 318-319
notes that this inscription, together with some others published by Segre, was already lost when
he visited the island. Cf. Cargill 1995, 94.

7 Culasso Gastaldi 2012: 239.

76 Hdt. 2.51; Stesimbrotos of Thasos FGrH 107 F 20; Burkert 1993; Graham 2002, 249-250, who
also summarizes the ancient and modern opinions for and against this connection. The Kabeiroi
were also worshipped in Imbros: Hemberg 1950, 37-43; Ruhl 2010, 463. A Kabeiros is

73

Dike - 21 (2018): 87-115



107 Rachel Zelnick-Abramovitz

consider the possibility that slaves or, at least, manumitted slaves were also initiated at
the Kabeirion at Lemnos.

The participation of slaves and manumitted slaves—and foreigners, xenoi, in
general—in public religious activities was not permitted everywhere. The Eleusinian
Mysteries were open to all people of any status, as were those in Samothrake and in
Andania.”” Opinions are divided concerning the Kabeirion of Thebes,’® but slaves and
foreigners were excluded from the Mysteries in Komyria.” I would like to suggest that
in the Lemnian Kabeirion, xenoi, including manumitted slaves, could be initiated.*
This possibility is corroborated by Beschi’s assimilation of the Lemnian Mystery cult
of the Kabeiroi to the Eleusinian Mysteries.®! If this hypothesis is valid, the formula

E&voc/Eévn netd Eévov would confirm these former slaves’ right to be initiated in the

mentioned in an epitaph from Samothrake: Dimitrova 2008, 83-84, no. 29, 1. 14 (second-first
century BCE?); see her explanation on pp. 87-88.

7 On the admission to Eleusis see Bomer 1961, 149; Burkert 1983, 281; Bremmer 2014, 22. On
Andania: Gawlinski 2012, 27.
8 Schachter 2003, 118 believes that manumitted slaves could be initiated at the Theban Kabeirion,

based on a late third-century BCE list of dedications, which mention the dedication of silver
hand- and foot-shackles by two people (/G VII 2420, lines 26-28: ...povog k1 Mévovdpog
yewpmedag kN mediokog | [aplyovpiag, 0Aka Tpig dpoypry). Daumas 2005, 859-860, however,
argues that the fact that the dedicated shackles were of silver suggests that shackles were part
of the ritual; she compares them to a vase painting of the classical period, featuring initiates
dancing with their feet shackled (she refers to P1. 27, 1 in her book: Cabiriaca. Recherches sur
l'iconographie du culte des Cabires, Paris, 1998), and infers that being chained was one of
several activities that constituted the initiation ritual in the Theban Kabeirion. These chains may
perhaps also be explained as analogous in a way to the iron rings, found both in Samothrake and
in Lemnos and interpreted as artefacts worn by the initiates and linked to the role of metallurgy
connected with the Kabeiroi and Hephaistos; for references and discussion see Bremmer 2014,
29-30, and more fully Blakely 2012; 2013. To this may also be adduced PI. Jon 533d-536d,
where Socrates compares the link established between spectators, actors and poet to a long chain
of rings magnetized by the “Herklean stone” (see Blakely 2012: 62-64; 2013: 169-170). Against
Daumas’s interpretation we may mention the Attic phialai exeleutherikai, the 100-drachmas
weight phialai dedicated by manumitted slaves being acquitted in (fictitious or real) trials
initiated by their former masters—an expensive dedication as well. For these inscriptions, see
above, nn. 50 and 59. Bremmer 2014, 44 accepts that slaves were initiated at Thebes.

7 Roussel 1927, 132 n. 1, 133; Graf 2003, 251; and see SEG 29 1081. Slaves were also excluded
from other sanctuaries and rituals: Plut. Quaest. Rom. 16 (Mor. 267d) says that slaves and
Aitolians were barred from the temple of Leukothea in Chaironeia. On inscriptions from the
Cycladic prohibiting slaves’ participation see Butz 1996. But in many other places evidence
points to slaves’ inclusion in the polis’s religious activity: see Bomer, 1961, 150, on the Roman
period; Roussel 1987, 264-268, Bruneau 1970, 472, and Bruneau 1989, 51, on the participation
of slaves in oriental cults in Delos, including serving in minor priestly offices.

80 See, however, IG XII (3) 1294 from Thera (ca. end 2nd c. BC), which makes a clear distinction
between xenoi and apeleutheroi.
81 Beschi 1994, 38; and cf. Graham 2002, 254-255; Marchiandi 2008, 31; Ficuciello 2013, 242-

249. Culasso Gastaldi 2010a, 145-146 and n. 66, argues that the Lemnian Kabeirion does not
show particular openness towards worshippers coming from outside the community of the local
residents, in contrast to the Mystery cult of Samothrake. However, besides the absence of any
solid proof for such exclusiveness, the similarity between the Lemnian and the Eleusinian cults
may suggest that as in Eleusis, the Kabeirion in Lemnos was open to foreigners and slaves.

Dike - 21 (2018): 87-115



Kabeiroi, Manumitted Slaves and Xenoi 108

sanctuary where they had just been manumitted. As noted above, there was a non-
citizen population living in Lemnos. The foreign ethnics of some of the manumittors
are further evidence that foreigners, xenoi, lived in or visited Lemnos and participated
in the rituals there. It therefore seems plausible that foreigners could come to the
Kabeirion and manumit there, and that manumitted slaves could participate and be
initiated as xenoi. The fact that evidence of manumission in a Kabeirion comes only
from Lemnos might be explained by assuming that this was a local version of the cult.

In this article I hope to have shown the importance of the Lemnian manumission
inscriptions and the intricate questions they raise in the context of the cult of the
Kabeiroi and of manumission practices in Lemnos and/or Athens in the late Hellenistic
and Roman periods, and to have drawn attention to possible ways of understanding
them. Hopefully, future epigraphic finds will add to our understanding of these issues
and help in contextualizing these inscriptions within the broader study of slaveholding

and manumission in the ancient Greek world.

Dike - 21 (2018): 87-115



109 Rachel Zelnick-Abramovitz

Bibliography

Accame 1941-43 (1948) = S. Accame, “Iscrizioni del Cabirio di Lemno”, ASAtene 19-
21 1941-43 (1948): 75-105.

Beschi 1994 = L. Beschi, 1994. “I Tirreni di Lemno alla luce dei recenti dati di scavo”,
in Magna Grecia, Etruschi e Fenici. Atti del trentatreesimo convegno di studi sulla
Magna Grecia, Taranto, 8-13 ottobre 1993 (1994): 23-50.

Beschi 1996-1997 (2000) = L. Beschi, “Il cabirio di Lemno: testimonianze letterarie ed
epigrafiche”, ASAtene 74-75, 1996-1997 (2000): 7-145.

Beschi 2003 = L. Beschi, “Il primitivo Telesterio del Cabirio di Lemno (campagne di
scavo 1990-1991)”, ASAtene 81 (2003): 963-1022.

Blakely 2012 = S. Blakely, “Toward an Archaeology of Secrecy: Power, Paradox, and
the Great Gods of Samothrace”, Archeological Papers of the American
Anthropological Association 21.1 (2012): 49-71.

Blakely 2013 = S. Blakely, “Daimones in the Thracian Sea: Mysteries, Iron, and
metaphors”, Archiv fiir Religionsgeschichte 14.1 (2013): 155-182.

Bowden 2015 = H. Bowden, “Nameless Gods: Mystery Cults, Myth, Ritual and Greek
Polis Religion”, Kodai 16 (2015): 31-42.

Bremmer 2014 = J.N. Brammer, Initiation into the Mysteries of the Ancient World,
Berlin: De Gruyter 2014.

Bruneau 1970 = Ph. Bruneau, Recherches sur les cultes de Délos a [’époque
hellénistique et a I’époque impériale, Paris : Bibliothéque des écoles frangaises
d’Athéenes et de Rome 1970.

Bruneau 1989 = Ph. Bruneau, “L’esclavage a Délos”, in M.-M. Mactoux and E. Geny
(eds.), Mélanges Pierre Lévéque, Vol. 3 (1989), Annales Littéraires de 1’Université
de Besangon 404, Paris, 41-52.

Burkert 1970 = W. Burkert, “Jason, Hypsipyle, and New Fire at Lemnos. A Study in
Myth and Ritual”, CQ 20.1 (1970): 1-16.

Burkert 1983 = W. Burkert, Homo Necans. The Anthropology of Ancient Greek
Sacrificial Ritual and Myth, translated from German by Peter Bing, Berkeley — Los
Angeles — London: University of California Press 1983.

Burkert 1985 = W. Burkert, Greek Religion, translated from the German, Oxford: B.
Blackwell 1985.

Dike - 21 (2018): 87-115



Kabeiroi, Manumitted Slaves and Xenoi 110

Burkert 1993 = W. Burkert, “Concordia Discors: The Literary and Archaeological
Evidence on the Sanctuary at Samothrace”, in: N. Marinatos and R. Hagg, Greek
Sanctuaries: New Approaches, London: Routledge 1993, 178-191.

Butz 1996 = P. Butz, “Prohibitionary Inscriptions, Zévot, and the Influence of the Early
Greek Polis”, in R. Higg (ed.), The Role of Religion in the Early Greek Polis,
Stockholm: Acta Instituti Atheniensis Regni Sueciae, 8 (1996), X1V, 75-95.

Cabanes 1976 = P. Cabanes, L Epire de la mort de Pyrrhos a la conquéte romaine, 272-
167 av. J.C., Paris : Belles Lettres 1976.

Cargill 1995 = J. L. Cargill, Athenian Settlements of the Fourth century B.C.
(Mnemosyne SUPPL. 145), Leiden, New York and Koln: Brill 1995.

Clinton 2003 = K. Clinton, “Stages of Initiation in the Eleusinian and Samothracian
Mysteries”, in M.B. Cosmopoulos (de.), Greek Mysteries. The Archaeology and
Ritual of Ancient Greek Secret Cults, London and New York: Routledge 2003, 50-
78.

Cohen 1992 = E.E. Cohen, Athenian Economy and Society, Princeton N.J.: Princeton
University Press 1992.

Cohen 2000 = E.E. Cohen, The Athenian Nation, Princeton, NJ: Princeton University
Press 2000.

Cole 1984 = S.G. Cole, Theoi Megaloi: The Cult of the Great Gods at Samothrace,
Leiden: Brill 1984.

Cole 1989 =S.G. Cole, , The Mysteries of Samothrace during the Roman Period 11.18.2
(1989) 1564-1598.

Culasso Gastaldi 2006 = E. Culasso Gastaldi, “Lemnos: i cippi di garanzia”, ASAtene
84 (2006): 509-550.

Culasso Gastaldi 2009 = E. Culasso Gastaldi, “Cleruchie? Non cleruchie? Alcune
riflessioni sugli insediamenti extraterritoriali di Atene”, in R. Scuderi and C. Zizza
(eds.), In ricordo di Dino Ambaglio, Atti del convegno Universita di Pavia, 9-10
dicembre 2009, Pavia: Pavia University Press, 115-146.

Culasso Gastaldi 2010a = E. Culasso Gastaldi, “Lemno e il V secolo”, ASAtene 88
(2010): 135-147.

Culasso Gastaldi 2010b = E. Culasso Gastaldi, “L’isola di Lemnos attraverso la

documentazione epigrafica”, ASAtene 88 (2010): 347-364.

Dike - 21 (2018): 87-115



111 Rachel Zelnick-Abramovitz

Culasso Gastaldi 2011= E. Culasso Gastaldi, “Una storia di marmi riscoperti”,
Historika 1.2 (2011): 67-74.

Culasso Gastaldi 2012 = E.Culasso Gastaldi, “Ancora sui Catalogi generis incerti: una
riflessione lemnia”, Historika 2 (2012) 233-245.

Culasso Gastaldi 2015 = E.Culasso Gastaldi, “Composizione ¢ mobilita sociale di una
cleruchia: I’esempio di Lemnos e non solo”, in A.P. Matthaiou and N. Papazarkadas
(eds.), Axon. Studies in Honor of Ronald S. Stroud, Athine: Helleniké Epigraphike
Hetaireia, Vol. II (2015), 599-637.

Darmezin 1999 = L. Darmezin, Les affranchissements par consécration en Béotie et
dans le monde grec hellénistique, Nancy : A.D.R.A., Paris : Diffusion De Boccard
1999.

Daumas 1997 = M. Daumas, “Des Cabires thébains aux Grands Dieux de Samothrace :
aspects d'une recherche sur un culte a mystéres”, Revue archéologique 1 (1997):
201-209.

Daumas 2005 = M. Daumas, “De Thébes a Lemnos et Samothrace : Remarques
nouvelles sur le culte des Cabires”, Topoi 12/13 (2005) : 851-881.

Davies 1971 = J.K. Davies, Athenian Propertied Families, 600-300 B.C., Oxford:
Clarendon Press 1971.

Delcourt 1982 = M. Delcourt, Héphaistos ou la légende du magicien, Paris : Belles
Lettres 1982.

Dimitrova 2008 = N.M. Dimitrova, Theoroi and Initiates in Samothrace, Hesperia
Supplements vol. 37 (2008), The American School of Classical Studies at Athens.

Dimopoulou-Piliouni 2008 = A. Dimopoulou-Piliouni,“Apeleutheroi: Metics or
Foreigners?” Dike 11 (2008): 27-50.

Ficuciello 2013 = L. Ficuciello, Cultura, storia, archeologia, topografia di un’isola del
nord-Egeo (Monografie della Scuola Archeologica di Atene e delle Missioni
Italiane in Oriente 20, 1/1), Athens: Scuola Archeologica Italiana di Atene 2013.

Fraser 1960 = P.M. Fraser, Samothrace: The Inscriptions on Stone, London: Routledge
& Kegan Paul 1960.

Gagliardi 2009/2010 = L. Gagliardi, “I paroikoi delle citta dell’Asia Minore in eta
ellenistica e nella prima eta romana”, Dike 12/13 (2009/2010): 303-322.

Gauthier 1980 = Ph.Gauthier, “Ftudes sur des inscriptions d’Amorgos”, BCH 104
(1980): 197-220.

Dike - 21 (2018): 87-115


http://www.jstor.org/publisher/ascsa
http://www.jstor.org/publisher/ascsa

Kabeiroi, Manumitted Slaves and Xenoi 112

Gawlinski 2012 = L. Gawlinski, The Sacred Law of Andania. A New Text with
Commentary, Berlin/Boston: De Gruyter.

Goceva 2002 = Z. Goceva, “Le culte des Grands Dieux de Samothrace a la période
hellénistique”, Kernos 15 (2002) : 309-315.

Graham 2002 = A.J. Graham, “The Colonization of Samothrace”, Hesperia 71.3
(2002): 231-260.

Hemberg 1950 = B. Hemberg, Die Kabiren, Uppsala: Almqvist & Wiksells 1950.

Herz 2001 = P.Herz, “Das Biirgerrechtsdekret von Ephesos: Inschriften von Ephesos 8.
Gedanken zur Gesellschaft im spitrepublikanischen Kleinasien”, in H. Bellen and
H. Heinen (eds.), Fiinfzig Jahre Forschungen zur antiken Sklaverei an der Mainzer
Akademie, 1950-2000, Miscellanea zum Jubildum, F. Steiner, Stuttgart 2001: 185—
207.

Kamen 2012 = D. Kamen, “Manumission, Social Rebirth, and Healing Gods in Ancient
Greece”, in S. Hodkinson and D. Geary (eds.), Slaves and Religions in Graeco-
Roman Antiquity and Modern Brazil, Newcastle upon Tyne: Cambridge Scholars
Publishing 2012: 74-194.

Kamen 2013 = D. Kamen, Status in Classical Athens, Princeton and Oxford: Princeton
University Press 2013.

Larson 2007 = J. Larson, Ancient Greek Cults, New Y ork and London: Routledge 2007.

Levi 1996 = D. Levi, “Il Cabirio di Lemno”, in: Xapiotipiov cic A.K. Qplavoov, vol. 4
(1996), Athénai: Archaiologiké Hetaireia, 110-132.

Marchiandi 2002 = D. Marchiandi “Fattorie e periboli funerari nella chora di Efestia
(Lemnos): I’occupazione del territorio in una cleruchia ateniese tra V e IV sec. a.
C.”, ASAtene 80 (2002): 487-583.

Marchiandi 2008 = D. Marchiandi, “Riflessioni in merito allo statuto giuridico di
Lemno nel V secolo A.C. La ragnatela bibliografica e 1’evidenza archeologica: un
dialogo possible?” ASAtene 86 (2008): 11-39.

Marchiandi 2016 = D. Marchiandi, “Efesto a Lemno: ‘la piu cara tra tutte le terre’ e il
fuoco automaton”, in F. Longo, R. Di Cesare, S. Privitera (eds.), APOMOI. Studi
sul mondo antico offerti a Emanuele Greco dagli allievi della Scuola Archeologica
Italiana di Atene, Vol. 11 (2016), Athens—Paestum: Pandemos, 743-772.

Martin 1987 = R.P. Martin, “‘Lysistrata’ and the Lemnian Women”, Classical Antiquity
6.1 (1987): 77-105.

Dike - 21 (2018): 87-115


https://www.ibs.it/search/?ts=as&query=f.+longo&searchField=Contributors
https://www.ibs.it/search/?ts=as&query=f.+longo&searchField=Contributors
https://www.ibs.it/search/?ts=as&query=r.+di+cesare&searchField=Contributors
https://www.ibs.it/search/?ts=as&query=r.+di+cesare&searchField=Contributors
https://www.ibs.it/search/?ts=as&query=s.+privitera&searchField=Contributors
https://www.ibs.it/search/?ts=as&query=s.+privitera&searchField=Contributors

113 Rachel Zelnick-Abramovitz

Meyer 2010 = E. Meyer, Metics and the Athenian Phialai-Inscriptions: A Study in
Athenian Epigraphy and Law. Historia Einzelschriften vol. 208. Stuttgart: Franz
Steiner Verlag 2010.

Niku 2004 = M. Niku, “When and Why did the Athenian petowia System Disappear?
The Evidence of the Inscriptions”, Arctos 38 (2004): 76-93.

Niku 2007 = M. Niku, The official status of the foreign residents in Athens, 322—120
B.C. Helsinki 2007.

Osborne 1999 = R. Osborne, Review of N. Salomon, Le cleruchie di Atene. Caratteri
et funzione. Pisa: Edizioni ETS 1997, in JHS 119 (1999): 207.

Parker 1994 = R. Parker, “Athenian Religion Abroad”, in: R. Osborne and S.
Hornblower (eds), Ritual, Finance, Politics: Athenian Democratic Accounts
Presented to David Lewis, Oxford: Oxford University Press 1994: 339-346.

Patterson 1982 = O. Patterson, Slavery and Social Death: A Comparative Study,
Cambridge, Mass.: Harvard University Press 1982.

Petsas 2000 = Ph.M. Petsas, Inscriptions du sanctuaire de la Mere des Dieux
Autochtone de Leukopetra, Athénes : Centre de Recherches de 1’ Antiquité Grecque
et Romaine, Fondation Nationale de la Recherche Scientifique ; Paris : Diffusion de
Boccard 2000.

Rhodes-Osborne 2003 = P.J. Rhodes and R. Osborne, Greek Historical Inscriptions,
404-323 BC, Oxford University Press 2003.

Rocca 2011 =F. Rocca, “IG II* 1560 e la pratica della manomissione ad Atene: alcune
osservazioni”, Historika 1 (2011): 247-268.

Rocca 2012a = F. Rocca, “Le iscrizioni di manomissione dal Cabirio di Lemno”, in E.
Culasso Gastaldi and D. Marchiandi (eds.), Gli Ateniesi fuori dall’Attica: Modi
d’intervento e di controllo del territorio, Proceedings of the Congress at Torino
2010, Athens: Scuola archeologica italiana di Atene (4SAtene 88) 2012: 289-308.

Rocca 2012b = F. Rocca, “La manomissione al femminile. Sulla capacita economica
delle donne in Grecia in eta ellenistica: [’apporto degli atti di affrancamento,
Historika 2: 247-272.

Rocca 2014 = F. Rocca, “The Manumission Inscriptions from Lemnos: Some News”,
Historika 4 (2014): 145-164.

Rocca 2015 = F. Rocca, “La liberazione degli schiavi e il teatro”, Epigraphica 77
(2015): 9-37.

Dike - 21 (2018): 87-115



Kabeiroi, Manumitted Slaves and Xenoi 114

Roussel 1927 = P. Roussel, “Les mystéres de Panamara”, BCH 51 (1927): 123-137.

Roussel 1987 = P. Roussel, Délos, colonie athénienne, a revised reprint, Paris : De
Boccard 1987 (originally published in 1916).

Ruhl 2010 = B. Ruhl, “Gli ateniesi sull’isola di Imbro”, ASAtene 88: 454-508.

Salomon 1997 = N. Salomon, Le cleruchie di Atene. Caratteri e funzione. Pisa: Edizioni
ETS 1997.

Samuel 1965 = A.E. Samuel, “The Role of the Paramone Clauses in Ancient
Documents”, JJP 15 (1965): 221-311.

Schachter 1986 = A. Schachter, Cults of Boiotia, Vol. I1 (1986), BICS Supplement 38.2,
London: University of London, Institute of Classical Studies: 66-110.

Schachter 2003 = A. Schachter, “Evolution of a Mystery Cult. The Theban Kabiroi”, in
M.B. Cosmopoulos (ed.), Greek Mysteries. The Archaeology and Ritual of Ancient
Greek Secret Cults, London and New York: Routledge 2003: 112-142.

Segre 1932-1933 = M. Segre, “Iscrizioni greche di Lemno”, ASAtene 15-16 (1932-
1933): 289-314.

Sosin 2015 =J.D. Sosin, “Manumission with Paramone: Conditional Freedom?”, TAPA
145: 325-381.

Strubbe 2001 = J.H.M. Strubbe, “Biirger, Nicht-Biirger und Polis-Ideologie”, in: K.
Demoen (ed.), The Greek City from Antiquity to the Present. Historical Reality,
Ideological Construction, Literary Representation, Louvain: Peeters 2001: 27-39.

Sugliano 2001 = A. Sugliano, “Cittadini, pareci, stranieri: le categorie giuridiche e
sociali nelle citta greche d’Asia Minore fra III e I secolo a.C.”, MedAnt 4 (2001):
293-324.

Susini 1952-1954 = G. Susini, “Note di epigrafia lemnia”, ASAtene 30-32 (1952-1954):
317-340.

Tracy 1988 = S.V: Tracy, “Ephebic Inscriptions from Athens: Addenda and
Corrigenda”, Hesperia 57.3 (1988): 249-252.

Trevett 1992 = J. Trevett, Apollodorus the Son of Pasion, Oxford: Clarendon Press
1992.

Westermann 1945 = W.L. Westermann, “Between Slavery and Freedom”, American
Historical Review 50 (1945): 213-27.

Westermann 1950 = W.L. Westermann, “Extinction of Claims in Slave Sales at

Delphi”, JJP 4 (1950): 49-61.

Dike - 21 (2018): 87-115



115 Rachel Zelnick-Abramovitz

Westermann 1955 = W.L. Westermann, The Slave Systems of Greek and Roman
Antiquity, Philadelphia.

Young Forsyth 1984 = Ph. Young Forsyth, “Lemnos Reconsidered”, Echos du monde
classique: Classical Views n.s. 3, 28.1 (1984): 3-14.

Zelnick-Abramovitz 2005a = R. Zelnick-Abramovitz, Not Wholly Free. The Concept
of Manumission and the Status of Manumitted Slaves in the Ancient Greek World,
Leiden and Boston: Brill 2005.

Zelnick-Abramovitz 2005b = R. Zalnick-Abramovitz, “The Phrase evikfj Avoet in
Manumission Inscriptions”, ZPE 153 (2005): 108-113.

Zelnick-Abramovitz 2013 = R. Zelnick-Abramovitz, Taxing Freedom in Thessalian
Manumission Inscriptions, Leiden and Boston: Brill 2013.

Zelnick-Abramovitz 2019 = R. Zelnick-Abramovitz, “The Status of Slaves
Manumitted under Paramoné: A Reappraisal”, in: G. Thiir, U. Yiftach, and R.
Zelnick-Abramovitz (eds.), Symposion 2017, Akten der Gesellschaft fiir griechische
und hellenistische Rechtsgeschichte, Band 27, Wien: Osterreichischen Akademie
der Wissenschaften, 377-401.

Dike - 21 (2018): 87-115






Alberto Maffi
Rassegna critica

Sommario:

P. Perlman (ed.), Ancient Greek Law in the 21st Century 118
Ilias N. Arnaoutoglou, Emetnpic 100 Kévipov Epevvng tijs Totopiog tod

ElJnvikod Akaiov 120
M. Canevaro, Demostene, Contro Leptine. Introduzione, Traduzione e

Commento Storico 120
Edward E. Cohen, Athenian Prostitution. The Business of Sex 137
A. Colorio, Enechyron. Economia, societa e garanzia mobiliare del credito nell’
Atene classica 139
M.F. Cursi (a cura di), XII Tabulae. Testo e commento 139
J. Fouquet u. L. Gaitanou (Hrsg.), Im Schatten der Alten? Ideal und
Lebenswirklichkeit im romischen Griechenland 146
G. Genevrois, Le vocabulaire institutionnel crétois d’apres les inscriptions (VIIe-
1I¢s. av. J.-C.) 147
S. Georgoudi et F. de Polignac (ed.), Relire Vernant 152

Francesco Guizzi, Gortina (1000-450 a.C.). Una citta cretese e il suo Codice 154
M. Baumann u. S. Froehlich mit J. Borstinghaus (hrsg.), Auf segelbefliigelten

Schiffen das Meer befahren. Das Erlebnis der Schiffsreise im spdten Hellenismus

und in der romischen Kaiserzeit 166
H. Schneider, Antike zwischen Tradition und Moderne. Gesammelte Schriften

zur Wirtschafts-, Technik-, und Wissenschaftsgeschichte (hrsg. von K. Ruffing u.

K. Dross-Krtipe) 167
K. Ruffing u. K. Dross-Kriipe (hrsg.), Emas non quod opus est, sed quod necesse

est. Beitrdge zur Wirtschafts-, Sozial-, Rezeptions- und Wissenschaftsgeschichte

der Antike. Festschrift f. Hans-Joachim Drexhage zum 70. Geburtstag 167
L. Loddo, Solone demotikotatos. Il legislatore e il politico nella cultura

democratica ateniese 169
K. Matijevi¢, Die lex sacra von Selinunt: Totenmanipulation in der Archaik und
Klassik 173
R. Osborne and P.J. Rhodes, Greek Historical Inscriptions. 478-404 BC 173
S. Peels, Hosios. A Semantic Study of Greek Piety 175
C. Pelloso (a cura di), Atene e oltre. Saggi sul diritto dei Greci 176
W. Riess (hrsg.), Colloquia Attica. Neuere Forschungen zur Archaik, zum
athenischen Recht und zur Magie 184
J. Zurbach, Les hommes, la terre et la dette en Grece c. 1400 — c. 500 a.C. 188

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 118

P. Perlman (ed.), Ancient Greek Law in the 21st Century, Univ. of Texas Press,
Austin 2018, p. IX + 228. Il volume raccoglie i contributi presentati a un convegno,
organizzato da Paula Perlman, che si ¢ tenuto a Austin nel 2011 in onore di Michael
Gagarin. Contiene un’Introduzione scritta da Adriaan Lanni e Robert W. Wallace (p. 1-
9) in cui vengono presentati i singoli contributi, e undici capitoli, di cui fornisco qui la
lista completa: 1 Robert W. Wallace, Administering Justice in Ancient Athens:
Framework and Core Principles (p. 10-24); 2 Eva Cantarella, Revenge and Punishment
(p. 25-34); 3 Michael Gagarin, Hyperide’s Against Athenogenes and the Athenian Law
on Agreements (p. 35-53); 4 Edward E. Cohen, Slaves Operating Business: Legal
Ramifications for Ancient Athens — and for Modern Scholarship (p. 54-69); 5 Alberto
Mafti, Toward a New Shape of the Relationship between Public and Private Law in
Ancient Greece (p. 70-84); 6 Martin Dreher, “Heiliges Recht” and “Heilige Gesetze”:
Law, Religion and Magic in Ancient Greece (p. 85-103); 7 Lene Rubinstein, Summary
Fines in Greek Inscriptions and the Question of “Greek Law” (p. 104-143); 8 Julie
Velissaropoulos-Karakostas, Soft Law in Ancient Greece? (p. 144-156); 9 Adriaan
Lanni, From Anthropology to Sociology: New Directions in Ancient Greek Law
Research (p. 157-171); 10 Mogens Herman Hansen, Oral Law in Ancient Greece? (p.
172-192); 11 Gerhard Thiir, The Future of Classical Oratory (p. 193-207). Il volume si
chiude con I’Indice delle fonti, I’Indice analitico e 1’Indice delle parole greche
(traslitterate).

Come si evince dal titolo del volume, I’intenzione dei promotori del convegno
era quella di convocare alcuni dei piu noti e sperimentati cultori del diritto greco antico
per fare il punto sulle prospettive di ricerca di medio e lungo periodo. Si puo senz’altro
affermare che la maggior parte dei partecipanti ha corrisposto a questa aspettativa.

1 1l contributo di Robert W. Wallace si articola in due sezioni. La prima riprende
in esame due questioni molto dibattute in dottrina a proposito della natura delle leggi in
Grecia: da un lato, se prevalgano le leggi a contenuto procedurale rispetto a quelle a
contenuto sostanziale; dall’altro, come sia possibile applicare leggi che sono formulate
spesso in termini molto generali e autoreferenziali (“‘chi commette Aybris. .., chi sirende
colpevole di asebeia’ ecc.). L’ A. sostiene che occorre guardare alla formulazione della
pretesa dell’attore ovvero dell’atto d’accusa: ¢ attraverso questo documento che il
contenuto eventualmente vago della fattispecie prevista dalla legge trovava la sua
applicazione al caso concreto (si potrebbe aggiungere in collaborazione fra la parte e il
magistrato). Inoltre, non esistendo qualcosa di paragonabile a un codice di procedura
civile o penale, praticamente ogni legge conteneva un riferimento specifico alla
procedura da seguire per darle attuazione. Nella seconda sezione 1’A. individua nella
tutela dell’interesse pubblico il criterio che guidava la decisione dei giudici popolari e
che, di conseguenza, si rispecchia nella composizione delle orazioni giudiziarie.

2 Eva Cantarella, ribadendo la distinzione concettuale e pratica fra vendetta
privata e punizione pubblica, viene in un certo senso a confermare il punto di vista
espresso da Wallace nell’ultima parte del suo contributo.

3 Michael Gagarin riprende in esame la vexata quaestio della legge
sull’homologia su cui si basa 1’orazione contro Atenogene di Iperide. Al termine di un
accurato esame della dottrina piu recente, I’A. conferma 1’esistenza della legge
nell’ordinamento ateniese e ritiene che essa non riconoscesse la validita di accordi
ingiusti e illegali, anche se questo requisito non era esplicitamente formulato dal

Dike - 21 (2018): 117-193



119 Alberto Maffi

legislatore. Importanti sono in particolare le osservazioni concernenti i1 criteri di
interpretazione di un testo di legge che erano messi in pratica in sede giudiziaria:
nonostante 1’assenza dei giuristi in Grecia, si deve ritenere che “common Athenian
values and beliefs significantly constrained the range of possible interpretations of the
bare text of the law” (p. 49).

4 Edward E. Cohen riprende anch’egli in esame 1’orazione di Iperide contro
Atenogene, ricollegandosi alla discussione che si ebbe in seguito alla relazione che
tenni al Symposion 2007. L’A. ribadisce con molta eleganza la sua convinzione che gli
schiavi nell’ Atene del IV secolo fossero dotati di un’autonomia non soltanto economica
ma anche giuridica. Cio significa che rispondevano personalmente dei debiti contratti
nel corso dell’attivita economica loro affidata dal padrone e potevano stare in giudizio
nei processi relativi a quella stessa attivita.

5 Nel mio contributo ho ripreso la questione del rapporto tra attori pubblici e
attori privati con particolare riguardo allo svolgimento delle attivita di pubblica
rilevanza.

6 Martin Dreher affronta le difficili questioni metodologiche relative allo studio
di un settore importante e ben documentato degli ordinamenti giuridici greci, cio¢ il
“diritto sacro”.

7 In quello che risulta essere il pit ampio e articolato saggio dell’intera raccolta
Lene Rubinstein affronta il tema del potere di irrogare multe al di fuori di un
procedimento giudiziario, di cui godevano i magistrati tanto nei regimi democratici
quanto nei regimi oligarchici.

8 Julie Velissaropoulos si interroga sulla possibilita di applicare alla
documentazione greca la nozione di “soft law”, cio¢ di “rules which do note originate
in the legislative bodies authorized by the constitution to formulate and enact rules of
law” (p. 145), e sottolinea 1’utilita di tale nozione specie con riferimento alle relazioni
internazionali nel mondo greco antico.

9 Dopo aver mostrato I’importanza della prospettiva antropologica negli
sviluppi recenti degli studi di diritto greco, Adriaan Lanni riprende alcune delle tesi del
suo libro Law and Order in Ancient Athens del 2016, per dimostrare I’interesse di una
prospettiva di ricerca tesa a indagare le ricadute socioeconomiche dell’applicazione
delle norme. La sua attenzione si concentra quindi su due temi significativi: “Law and
economics” (p. 161-165) e “Social norms theory” (p. 165-167).

10 Mogens Herman Hansen si interessa di “legislation and law in the sense of
coercive general rules” prima che 1 Greci cominciassero a scrivere le leggi (p. 172).
Nella prima parte del suo saggio passa in rassegna una serie di luoghi e di popolazioni
presso le quali ¢ attestata la trasmissione orale di leggi create da un legislatore o da
un’assemblea legiferante: Islanda, Longobardi, Eritrea, Incas, Valencia nel Medioevo,
Albania. Per quanto riguarda il mondo greco I’A. rivaluta I’importanza delle leggi orali
soprattutto in ambito costituzionale e religioso e sottolinea I’importanza di uno studio
comparato della trasmissione orale delle leggi.

11 Al centro della comunicazione di Gerhard Thiir sta I’esposizione del suo
metodo di analisi (si potrebbe dire ‘decostruzione’) della tecnica di redazione del
discorso giudiziario nell’oratoria attica. L’A. la definisce “Isolierung der Fakten™ (p.
197): ’oratore, in particolare I’attore/accusatore, comunica fatti veri ma li manipola o
nel senso di presentarli sotto una luce distorta oppure in un ordine che non corrisponde

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 120

al modo in cui si sono effettivamente svolti. Genera cosi nei giudici “complex
associations” che la controparte riuscira difficilmente a smontare (p. 200). Gli esempi
addotti dall’A. sono tratti dal nuovo frammento dell’orazione contro Timandro di
Iperide e da Dem. 29. La mia obiezione all’applicazione di questo metodo ¢ sempre
stata che una sistematica manipolazione dei fatti avrebbe offerto alla controparte la
possibilita di controbattere con maggiore facilita rafforzando la propria posizione
processuale; d’altra parte ¢ fisiologico che gli stessi fatti siano interpretati in modi e da
punti di vista diversi dai due contendenti senza bisogno di ricorrere a manipolazioni che
sfociano in falsificazioni. In ogni caso ogni metodo di interpretazione va verificato alla
prova della lettura del testo specifico.

Ilias N. Arnaoutoglou, Emetnpic 100 Kévipov Epevvns tijc lotopiog t0d
Elinvikod Aikaiov, Academy of Athens. Research Centre for the History of Greek Law,
47, Athens 2017, p. 273. Soprattutto il primo dei lavori contenuti in questo volume
interessa gli studiosi di diritto greco. Si tratta di .N. Arnaoutoglou, Uses of legal rules
in the forensic speeches of classical Athens, p. 9-41. L’A. si propone di indagare la
funzione che 1 testi di legge svolgevano nelle orazioni giudiziarie attiche del IV sec.
a.C. I testi venivano letti dal cancelliere oppure parafrasati dalla parte interessata,
spesso manipolati. Lo scopo a cui mirava la loro lettura era o quello di sostenere le
proprie ragioni o di mostrare ’illiceita di quelle fatte valere dall’avversario.

M. Canevaro, Demostene, Contro Leptine. Introduzione, Traduzione e
Commento Storico, Berlin/Boston 2016, VIII + 529 p.

Il procedimento legislativo ateniese del IV sec. a.C., ovvero la nomothesia,
continua a presentare numerosi punti oscuri. Va quindi senz’altro riconosciuto all’A. il
merito di aver coraggiosamente affrontato il tema, intervenendo con questo libro, e con
numerosi articoli precedenti e successivi, in un dibattito dottrinario che si era riacceso
nell’ultimo trentennio del secolo scorso soprattutto ad opera di MacDowell, Hansen,
Rhodes, per poi pressoché scomparire dall’orizzonte degli studi sulla democrazia
ateniese. Non ¢ questo naturalmente il luogo per un riesame critico di tutta la tematica.
Mi limiterd a segnalare, per rendere comprensibile le considerazioni che svolgero in
seguito, che 1 punti critici tuttora irrisolti si concentrano intorno a due ordini di
problemi. Da un lato le fonti sembrano dar conto di una molteplicita di procedure
attraverso cui 1 nomoteti erano chiamati a introdurre nell’ordinamento ateniese un
nuovo testo di legge. Sarebbe cosi possibile distinguere una procedura per cosi dire
ordinaria da procedure che potremmo definire abbreviate ed eventuali. In base alla
prima, all’inizio dell’anno venivano presentate in assemblea proposte di legge a cui
conseguiva un confronto fra legge vecchia e legge nuova di fronte ai nomoteti: ¢ quanto
risulta in particolare dai testi di legge inseriti in Dem. 24. 20-23 e 33. In base alle
seconde il proponente di una nuova legge, forte di un’autorizzazione dell’assemblea,
avrebbe potuto convocare i nomoteti per far approvare una proposta di legge in

Dike - 21 (2018): 117-193



121 Alberto Maffi

conformita a quello che potremmo definire con terminologia moderna un rito
abbreviato. L’apparente legittimita di tali procedure sommarie pare confermata proprio
dalle due orazioni demosteniche contro Leptine (Dem. 20) e contro Timocrate (Dem.
24), dato che i nomoteti hanno approvato mediante procedure di questo tipo le leggi da
essi rispettivamente proposte; tuttavia non ¢ chiaro in che rapporto stiano con la
procedura “ordinaria” (Nella dottrina anglosassone le due normative sono note sotto gli
appellativi di “Review law” e di “Repeal law”). Il secondo ordine di problemi, che si
intreccia strettamente con il primo, consiste nell’individuare il ruolo che nel
procedimento legislativo svolgevano i tre principali organi costituzionali coinvollti,
ossia I’assemblea, il tribunale e il collegio dei nomoteti (il ruolo della Boule appare in
sostanza marginale). Per quanto riguarda in particolare 1’aspetto giudiziario, si tratta di
capire se giochino un ruolo nel procedimento legislativo, e se si, quale ruolo, le due
azioni giudiziarie pubbliche note con i nomi di graphe paranomon e di graphe nomon
mé epitedeion theinai (la cui esistenza ¢ confermata da AP 59.2).

Fondandosi sugli studi da lui condotti (in parte in collaborazione con E.M.
Harris) sull’autenticita dei documenti inseriti nelle orazioni attiche, I’A. ha sostenuto
(The Documents in the Attic Orators, Oxford 2013, p. 94-103) che i testi di legge relativi
alla nomothesia contenuti in Dem. 24 non siano autentici (affermazione a mio parere
discutibile se intesa nel suo significato piu radicale: v. la mia recensione in “Dike” 15,
2012, p. 212-215, e le considerazioni che svolgero infra su Dem. 24.33). Partendo da
questa premessa, il campo resta libero per ricostruire, in particolare grazie all’analisi di
Dem. 20, quella che I’A. ritiene fosse la procedura ordinaria di nomothesia.

I1 processo contro Leptine si basa sull’esistenza di una legge che proibisce di
presentare una proposta di legge contraria a una o piu leggi esistenti senza averne
ottenuto 1’abrogazione (Dem. 24.32 e 34). Contro colui che contravviene a
quest’obbligo qualunque cittadino potra procedere in giudizio con una delle due azioni
sopra menzionate (salvo voci isolate dissenzienti, c’¢ accordo in dottrina per ritenere
che Dem. 20 si riferisca a una graphe nomon me epitedeion theinai, opinione condivisa
dall’A.). L’azione intentata da Apsefione, a cui si affiancano come synegoroi Formione
e lo stesso Demostene, mira dunque ad ottenere 1’abrogazione della legge fatta
approvare ai nomoteti da Leptine con procedura ritenuta irregolare dagli accusatori
(mentre Leptine, essendo trascorso il termine di decadenza di un anno, non rischia di
subire sulla sua persona o sui suoi beni le conseguenze di una condanna).

Che il collegio giudicante sia composto da giudici ordinari, € non da nomoteti, come ha
invece sostenuto una parte della dottrina, ¢ affermazione dell’A. (p. 20-22) pienamente
da condividere (anche se desumerne che i nomoteti fossero scelti anche al di fuori dei
potenziali giudici - cosi ’A., p. 22 n. 80 - deriva a mio parere da un ricorso poco
plausibile all’argomento a contrario, poiché i nomoteti, come vedremo piu avanti,
avevano anch’essi il potere di abrogare una legge in vigore, quindi di “condannarla”).
E fino a qui la natura e lo scopo di Dem. 20 sembra abbastanza chiaro. Il problema
nasce dal fatto che gli accusatori hanno presentato una controproposta di legge, di cui
Demostene fa dare lettura (20. 94-97). 1l testo della controproposta non ¢ inserito nel
testo dell’orazione, ma, stando alle affermazioni dell’oratore, che non abbiamo motivo
di mettere in dubbio, essa prevedeva un controllo giudiziario finalizzato a verificare, ex

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 122

post, la legittimita e I’opportunita della concessione di un privilegio da parte del popolo
ateniese (20. 97-98).

E proprio prendendo le mosse dal punto che abbiamo or ora messo in evidenza,
che I’A. costruisce la sua tesi riguardo alla struttura della nomothesia attica. La
procedura legislativa era conforme a quello che in termini giuridici moderni si
definirebbe un procedimento complesso, nel senso che, dopo la presentazione della
nuova proposta all’assemblea, intervenivano, con finalita diverse, due organi distinti.
In una prima fase il tribunale era chiamato ad abrogare la legge che, secondo le
indicazioni dei proponenti la nuova legge, risultasse ad essa contraria. Se il tribunale
dava ragione agli accusatori, la proposta di nuova legge, che la legge sulla nomothesia
“consentiva” di rendere nota ai giudici stessi inserendola nell’enklema, veniva
presentata in una seconda fase ai nomoteti che ne riconoscevano formalmente la validita
e la promulgavano. Come ben si comprende, il punto fondamentale per valutare la tesi
dell’A. consiste nel verificare la natura del nesso fra richiesta di abrogazione della legge
vigente e presentazione di una controproposta da parte degli accusatori in sede di
graphe nomon me epitedeion.

Allo scopo di comprendere adeguatamente il ruolo che I’A. attribuisce alla
controproposta degli accusatori, ¢ essenziale mettere a confronto le argomentazioni di
Leptine con le repliche di Demostene che seguono immediatamente la lettura della
controproposta (20. 98-101). Demostene inizia riprendendo 1’argomento (a cui egli
attribuisce evidentemente un’influenza rilevante sui giudici) che Leptine avrebbe gia
avanzato in istruttoria dinanzi ai Tesmoteti; cio¢ che la controproposta presentata dagli
accusatori sarebbe un tentativo di ingannare (20. 98: exapate) 1 giudici perché nessuno
puo garantire che, una volta abrogata la legge di Leptine per effetto di una sentenza di
condanna, la controproposta degli accusatori sara effettivamente trasformata in legge
(20. 98). Demostene controbatte: evitero di ricordare che in base alla legge vigente, in
seguito a un voto di condanna della legge di Leptine, il nomos controproposto dagli
accusatori diverrebbe kyrios (20. 99). Ma immediatamente dopo, con una sorta di
capriola interpretativa, Demostene prende invece molto sul serio I’obiezione di Leptine,
adducendo argomenti atti a rassicurare i giudici riguardo all’effettiva trasformazione in
legge della controproposta degli accusatori stessi nel caso in cui i1 giudici assegnino loro
la vittoria. Il singolare contrasto fra le due argomentazioni demosteniche ha creato
molto imbarazzo fra i commentatori dell’orazione (per un’esposizione sintetica € una
discussione delle varie opinioni si veda quanto scrive I’A. alle p. 15-16, 24-25). Alcuni
sostengono, basandosi in particolare su 20. 89, che una sentenza di condanna avrebbe
effettivamente trasformato in legge la controproposta degli accusatori. Secondo altri si
tratterebbe di un trucco retorico: Demostene gioca sul fatto che i nomoteti sono tratti
dalla compagine dei potenziali giudici per convincere questi ultimi di avere il potere
legiferante (questa tesi, come vedremo, variamente declinata, gode di grande favore
presso 1 commentatori di Dem. 20).

Per altri, infine, i tesmoteti avrebbero introdotto in questo caso una procedura ad hoc.
Quest’ultima ¢ in particolare la tesi sostenuta da Hansen 1985 (Athenian Nomothesia,
GRBS 26, p. 345-371), che qui riassumo brevemente. Secondo Hansen, trascorso un
anno dall’approvazione della legge, non era piu consentito agire contro il proponente,
ma occorreva aprire la procedura dinanzi ai nomoteti. Continua Hansen: “Perhaps

Dike - 21 (2018): 117-193



123 Alberto Maffi

persuaded by the prosecutors, and in spite of the protests raised by Leptines, the
thesmothetai arranged a compromise: they allowed the case to be brought as a gr. nom.
me epit. to be heard by a dikasterion. But the action was not brought against Leptines,
only against his law” (p. 351). Inoltre, per analogia con il procedimento nomotetico
ordinario, furono eletti cinque syndikoi (uno dei quali era Leptine) e gli accusatori
furono autorizzati “to append an alternative bill to their indictement”; tuttavia,
nonostante il tentativo di affermare che la proposta sarebbe diventata legge in caso di
sentenza a loro favorevole, Demostene ¢ costretto a riconoscere che i giudici non hanno
questo potere. Trattandosi comunque di un caso straordinario, ed essendo 1’accusa
diretta solo all’abrogazione della legge, si capisce “why no pains were spared by
Demosthenes and the prosecutors to minimize the difference between dikastai and
nomothetai” (p. 352).

Mi soffermo a criticare la tesi di Hansen perché puo contribuire a meglio
comprendere le ragioni del mio dissenso rispetto alla tesi dell’A. che stiamo
esaminando. Procedendo con ordine: 1) Come chiarird meglio piu avanti, non c¢’¢
alcuna contraddizione all’interno di Dem. 24. 33 riguardo alle modalita di abrogazione
di una legge; non ¢ vero quindi che, trascorso un anno dall’approvazione, non si possa
piu agire contro il proponente, € per questo i tesmoteti abbiano escogitato un rimedio
straordinario che consentisse di agire "contro la legge”. Ovviamente si pud agire in
giudizio solo contro una persona (poco importa quindi se I’azione contro Leptine si
debba definire pros tina o kata tinos). L’unica particolarita ¢ che, in caso di condanna,
I’unica conseguenza sara 1’abrogazione della legge. 2) Non ¢ vero che Leptine protesta
contro la concessione dell’azione ad Apsefione ¢ soci e nemmeno contro la
presentazione della controproposta di legge da parte degli accusatori stessi: a giudicare
da 20. 98, il suo argomento, come chiariro meglio sotto, riguarda la credibilita
dell’intenzione da parte degli accusatori di far approvare dai nomoteti la loro
controproposta. 3) Come tentero di chiarire piu avanti, non credo che la nomina dei
quattro syndikoi intenda riprodurre per analogia la nomina dei cinque syndikoi a difesa
della vecchia legge nel procedimento nomotetico. La graphe ¢ rivolta contro Leptine:
non escluderei quindi che si debba a un’iniziativa di quest’ultimo la richiesta
all’assemblea di nominare dei fiancheggiatori (si noti che in Dem. 24 non ve n’¢ traccia
a favore di Timocrate). Ma, al di 1a delle osservazioni su singoli punti, 1’obiezione
principale che sollevo contro la tesi di Hansen ¢ la seguente: se fosse vero che dopo un
anno la legge puo essere abrogata solo rivolgendosi ai nomoteti, non si capisce perché
Apsefione e soci non abbiano imboccato appunto questa strada invece di costringere 1
tesmoteti ad arrampicarsi sugli specchi per trovare una “soluzione di compromesso”.
Naturalmente la stessa obiezione puo essere rivolta contro la tesi della netta separazione
fra via giudiziaria e procedura legislativa che qui sostengo sulle tracce di H.J. Wolff
(“Normenkontrolle” und Gesetzesbegriff in der attischen Demokratie”, Heidelberg
1970) (v. infra): se Apsefione e soci miravano ad abrogare la legge di Leptine, perché
hanno scelto una strategia in due tempi, per di piu senza essere certi che il tribunale
avrebbe dato loro ragione (cio che, a quanto pare, non ¢ avvenuto)? La risposta ¢,
secondo me, che gli accusatori intendevano prima di tutto ripristinare la normativa
precedente alla legge di Leptine, e solo successivamente, attraverso la procedura
nomotetica, introdurvi un emendamento riguardante la sottoposizione a controllo
politico/giudiziario della legittimita dei privilegi concessi dal popolo ateniese. C’era

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 124

probabilmente anche una ragione politica, come avveniva di regola nei grandi processi
pubblici ateniesi: assestare un colpo agli avversari attraverso una pronuncia del
tribunale che doveva avere un peso ben maggiore di una decisione “tecnica” dei
nomoteti.

Dopo aver respinto le interpretazioni che abbiamo sopra ricordato, I’A. prende
spunto da 20. 88 ss. per ricostruire quella che, come abbiamo anticipato, a suo avviso
deve essere considerata la procedura ordinaria di nomothesia. Egli suppone che vi sia
stato un voto preliminare in assemblea sulla controproposta degli accusatori, ¢ che
questa sia stata esposta presso il monumento degli Eroi eponimi nell’agora e letta nelle
successive assemblee (20. 89 e 94). Ma prima che la proposta possa essere portata
all’attenzione dei nomoteti, occorre che il tribunale abbia tolto di mezzo la legge in
vigore che la nuova ¢ destinata a sostituire (20. 89). Secondo I’A. si delinea cosi, come
abbiamo anticipato, una procedura complessa che vede la stretta cooperazione fra
assemblea, tribunale e nomoteti. Per quanto riguarda in particolare gli ultimi due organi,
il procedimento legislativo passerebbe attraverso un’azione giudiziaria (cio¢ la graphe
nomon me epitedeion theinai), necessaria per abrogare la legge vigente, in cui sarebbe
perd gia precostituita, in caso di condanna del proponente della legge vigente o
direttamente della legge stessa, la valutazione positiva della controproposta destinata a
sostituirla. L’espediente tecnico per coniugare condanna della legge vigente e
valutazione positiva della controproposta consisterebbe nell’inserire quest’ultima
nell’enklema in cui gli accusatori richiedono I’abrogazione della legge vigente.
Insomma, se capisco bene il pensiero dell’A., i nomoteti sarebbero successivamente
chiamati a ratificare nella forma legislativa cio che ¢ gia stato deciso nella sostanza dal
tribunale, organo di controllo supremo delle persone e delle leggi secondo la volonta
attribuita a Solone in Dem. 20. 90. L’iter della nomothesia passerebbe quindi per due
fasi. La prima fase, dinanzi al tribunale, allo scopo di abrogare la legge giudicata
inopportuna e al tempo stesso di approvare nella sostanza la controproposta di legge
presentata dagli accusatori. La seconda fase si svolgerebbe dinanzi ai nomoteti,
convocati per imprimere il suggello formale alla decisione del tribunale, concludendo
cosi ’iter legislativo con la promulgazione della legge. Come scrive I’A., “I’accusa
pubblica era dunque parte integrante della procedura della nomothesia” (p. 19), e
“I’accusa pubblica ... era una passaggio della piu ampia procedura per I’approvazione
della legge...” (p. 28).

A questa ingegnosa ricostruzione del procedimento legislativo si oppongono a
mio parere almeno due argomenti. Primo argomento: nulla nel testo di Dem. 20
conferma la tesi che la controproposta di legge formasse o dovesse formare parte
integrante dell’enklema. Dal fatto che, secondo quanto riferito in 20. 99, i tesmoteti
paregrapsan la controproposta degli accusatori non si desume, come sostiene I’A., p.
26, che 1 tesmoteti “non si opposero alla sua inclusione (come richiesto da Leptine)”
nell’accusa scritta. Qui non si tratta di paragraphe in senso tecnico, come noto non
prevista in caso di processi pubblici (si veda a questo proposito in Yunis, GRBS 1988,
p. 365, la spiegazione, secondo me corretta, dell’uso del termine nel contesto di Dem.
20); e d’altra parte non si vede perché la controproposta non potesse essere comunque
sottoposta all’attenzione dei giudici come qualunque altro documento scritto in
funzione probatoria. Mi pare quindi che si debba aderire alla tesi, gia sostenuta in

Dike - 21 (2018): 117-193



125 Alberto Maffi

dottrina, secondo cui Demostene si avvale della controproposta come elemento
enfaticamente destinato a rafforzare I’efficacia persuasiva dell’attacco alla legge di
Leptine (Calabi Limentani, Demostene XX, 137, in Studi Biscardi, I, Milano 1982, p.
360-361; Kremmydas, Commentary on Demosthenes Against Leptines, Oxford 2012,
p. 361: la critica a quest’ultimo autore, il quale, secondo I’A., p. 28 n. 95, “confonde i
documenti nell’echinos con quelli citati nell’accusa scritta”, si basa su una petizione di
principio).

Secondo argomento: se la controproposta di legge fosse formalmente inclusa
nell’enklema, la decisione del tribunale favorevole agli accusatori darebbe luogo
automaticamente alla sua approvazione (cosi come sostiene, lo abbiamo visto, una parte
dei commentatori, ma ¢ giustamente negato dall’A.). Il rasoio di Ockham renderebbe
incomprensibile la necessita di un’ulteriore approvazione formale da parte di un
collegio di nomoteti vincolati nel merito dalla decisione gia assunta dal tribunale. Resta
tuttavia il fatto che nemmeno le altre interpretazioni fin qui proposte in dottrina hanno
consentito di spiegare la contraddittoria linea argomentativa seguita da Dem. 20. 99. A
mio parere dall’impasse si puod uscire mettendo meglio a fuoco qual ¢ Deffettivo
obiettivo degli accusatori in Dem. 20.

La premessa teorica da cui occorre partire ¢ che, contrariamente a quanto I’A.
sostiene, I’attacco giudiziario al proponente di una legge (o alla legge stessa in caso di
decorso del termine per chiedere la condanna del proponente) va tenuto formalmente
separato dalla procedura di nomothesia in senso proprio, anche se puod costituirne, in
determinate circostanze, un presupposto di fatto e di diritto. Il postulato or ora enunciato
trova almeno due conferme testuali. La prima deriva dalla situazione processuale che
ci presenta Dem. 24, dove, per riconoscimento unanime della dottrina, 1’attacco alla
legge di Timocrate non include alcuna proposta di legge sostitutiva da parte degli
accusatori (I’A. para I’obiezione attribuendo alla graphe nomon me epitedeion theinai
una duplice funzione: torneremo sul punto piu avanti). La seconda conferma deriva da
un testo molto pit problematico, ma almeno su questo punto a mio parere
inequivocabile: in Dem. 3. 10 ad abrogare leggi vigenti sono chiamati appunto i
nomoteti e non si prevede alcun ricorso preliminare al tribunale.

Lasciando per il momento da parte quest’ultimo testo, sul quale ritornero piu
avanti, vediamo se dalla situazione processuale rappresentata in Dem. 24 si possono
ricavare indicazioni utili all’interpretazione di Dem. 20. I commentatori concordano sul
fatto che dalla condanna di Timocrate derivera I’abrogazione della legge da lui fatta
approvare, e, di conseguenza, il ripristino della legge implicitamente abrogata dalla
decisione dei nomoteti che hanno promulgato la legge di Timocrate. Se questo ¢ lo
scopo principale che gli accusatori di Timocrate (al di 1a della condanna di
quest’ultimo) si propongono, non si vede perché gli accusatori della legge di Leptine,
intentando la medesima graphe nomon me epitedeion theinai, non si propongano il
medesimo scopo (tanto piu che Leptine non risulta punibile).

Se ci si pone in questa prospettiva, mi pare che le sconcertanti argomentazioni
di Demostene 20. 99, sopra riferite, trovino una spiegazione piu convincente di quelle
finora proposte in dottrina e di quella enunciata dallo stesso A. Partiamo dalla premessa,
implicita ma verosimile, che 1’azione originariamente intentata da Batippo, padre

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 126

dell’attuale accusatore principale Apsefione, non prevedeva alcuna controproposta di
legge destinata a sostituire quella di Leptine: quindi si trattava, come nel caso di Dem.
24, di un’azione che mirava semplicemente al ripristino della normativa precedente alla
legge di Leptine. Certo cio non vale a escludere che gli attuali accusatori abbiano
mutato linea di condotta (dato che certamente non si puo parlare di translatio iudicii:
I’azione originaria deve essersi estinta con la morte del proponente). Ma anche se ai
giudici viene ora fatta conoscere da parte degli accusatori una controproposta
sostitutiva, dal punto di vista procedurale cio a cui I’accusa mira, mediante la graphe,
¢ pur sempre il ripristino della legge precedente con cui contrasta, senza averla
abrogata, la legge di Leptine. Infatti, in caso di vittoria, Demostene sottolinea che il
potere del popolo sovrano di conferire privilegi a chi meglio crede verra pienamente
ripristinato, cosi come previsto dalla legge precedente, esplicitamente richiamata in 20.
96. Che il ripristino della legge precedente sia 1’obiettivo a cui mirano gli accusatori mi
pare inoltre confermato dal fatto che di essa viene richiesta la lettura accompagnata
dalla motivazione che “viene ritenuta migliore” (20. 95). Occorre inoltre considerare,
come ho gia osservato, che la controproposta di legge presentata dagli accusatori dara
luogo in definitiva a un semplice emendamento alla legge precedente. E cid presuppone
logicamente che la legge precedente, tramite la vittoria nell’attuale processo contro
Leptine, sia stata rimessa in vigore (cfr. 20.97; cosi gia Kahrstedt, rec. a Atkinson,
Athenian Legislative Procedure, in “Gnomon” 16, 1940, p. 378). Si spiega cosi che
Leptine abbia potuto, prima in istruttoria poi in dibattimento, insinuare il dubbio che la
controproposta degli accusatori non imbocchi mai ’iter della nomothesia (20. 98).

Dato che le motivazioni addotte da Leptine a giustificazione della sua legge
dovevano aver trovato un’eco favorevole in una parte consistente della cittadinanza
(quindi anche degli attuali giudici), il suo argomento doveva suonare pressappoco cosi:
se voi ora, giudici, abrogate la mia legge senza sapere se e quando gli avversari daranno
inizio alla procedura di nomothesia, una volta ripristinata la vecchia legge sulla
concessione dei privilegi rischiate di continuare a subire le conseguenze delle
ristrettezze finanziarie in cui vi trovate. Ma Demostene € pronto a controbattere. Prima
di tutto (20. 99) ricorre all’argomento che H.J. Wolff 1970, p. 36, aveva definito “eine
Finte”: da intendersi, tuttavia, non, come proponeva Wolff, nel senso che Demostene
cerchi di convincere i giudici che da una sentenza favorevole agli accusatori derivera
I’approvazione formale della loro controproposta di legge (come sostengono anche gli
altri fautori della tesi che attribuisce a Demostene I’intenzione di ingannare i giudici);
bensi nel senso che, tolta di mezzo la legge di Leptine, I’approvazione da parte dei
nomoteti si pud considerare sicura (si v. la parte finale di Dem 20. 101): la differenza
fra la mia interpretazione della “Finte” e quella dei sostenitori della tesi di Demostene
“ingannatore dei giudici” puo apparire sottile, ma ¢ essenziale per comprendere la
portata dell’argomentazione demostenica. Demostene si rende conto che si tratta di un
argomento facilmente rintuzzabile da Leptine in quanto tutti, e soprattutto i giudici,
sanno che i nomoteti non sono giuridicamente vincolati dall’esito del processo in corso.
Per questo Demostene presenta il suo argomento in forma di preterizione (easo...): €sso
¢ stato insinuato nella mente dei giudici, ma in una forma che toglie efficacia a
un’eventuale replica dell’avversario. Subito dopo, come abbiamo visto, Demostene
rovescia abilmente il senso dell’argomento di Leptine: visto che tu, Leptine, non
contesti nel merito il contenuto della nostra controproposta, significa che ci trovi del

Dike - 21 (2018): 117-193



127 Alberto Maffi

buono. Di conseguenza Demostene si spinge a consigliare Leptine di presentare lui
stesso la controproposta dinanzi ai nomoteti; cid che ovviamente non sarebbe
tecnicamente possibile se la controproposta presentata in processo dagli accusatori
fosse trasmessa ai nomoteti cosi come era stata inclusa nel loro enklema.

Ritengo quindi, in definitiva, che debba essere tenuta ferma I’affermazione di
H.J. Wolff 1970 cit., p. 35 (richiamata dall’A., p. 14), secondo cui sarebbe un errore
attribuire alla graphe nomon me epitedeion theinai ‘“eine aktive Funktion im
Gesetzgebungsverfahren” giustificandola con il fatto che “der Sprecher gegen Leptines
mit der Einflihrung eines Gegenvorschlags in das Prozessverfahren operierte”.

Da quanto abbiamo visto fino a questo punto risulta confermato che tanto
Timocrate quanto Leptine sono accusati in primo luogo di aver fatto approvare dai
nomoteti una legge nuova senza curarsi di far abrogare le leggi vigenti in contrasto con
quella da loro proposta. L’A. ritiene, come abbiamo visto, che I’abrogazione avrebbe
dovuto essere attuata mediante una sentenza del tribunale, che avrebbe al tempo stesso
riconosciuto la validita sostanziale della controproposta inclusa dagli accusatori
nell’enklema. lo penso invece, come ho gia anticipato, che la gr. nomon me epit.,
attraverso 1’attacco al proponente di una nuova legge, mirasse ad ottenere il ripristino
della vecchia legge in contrasto con la nuova: cio allo scopo di non generare confusione
fra due leggi, la vecchia e la nuova, in contrasto fra loro, come dichiara esplicitamente
Dem. 20. 93 (vige dunque il principio contrario a quello moderno, secondo cui la legge
nuova abroga automaticamente la legge vecchia che sia in contrasto con essa: resterebbe
tuttavia da approfondire la clausola della legge di Nicofonte che prevede
un’abrogazione apparentemente “amministrativa” delle norme in contrasto con la
nuova legge). Sinoti che ’azione puo essere intentata sia nel caso in cui non vi sia stata
la richiesta di abrogazione delle leggi contrastanti da parte del proponente della nuova
legge, come nei casi di Timocrate e di Leptine, sia nel caso che vi sia stata. In
quest’ultimo caso 1’azione nomon me epitedeion theinai appare come una sorta di
giudizio d’appello nei confronti della decisione dei nomoteti.

Ci0 potrebbe sembrare in contrasto con il carattere definitivo delle pronunce di
carattere giudiziario, quale deve essere appunto considerata la pronuncia dei nomoteti.
Occorre tuttavia tener conto prima di tutto del fatto che dalla lettura di Dem. 20 e 24 si
desume come il novero delle vecchie leggi, considerate in contrasto con la nuova,
potesse essere ampliato a piacere (quindi fosse in un certo senso imprevedibile da parte
del proponente di una legge nuova in sede di presentazione delle leggi contrarie a quella
proposta ai nomoteti per I’approvazione). Inoltre, le considerazioni di Dem. 20. 94
mostrano che 1’azione viene legittimata tramite il ricorso all’abituale argomento
dell’inganno nei confronti del demos (in questo caso dei nomoteti) da parte del
proponente della legge. Se ne ricava che tanto Timocrate quanto Leptine avrebbero
dovuto chiedere ai nomoteti di abrogare le leggi in contrasto con la loro proposta.
Dunque, la procedura dinanzi ai nomoteti (per la quale non abbiamo tuttavia
testimonianze dirette) deve essere considerata analoga a una procedura giudiziaria
(Hansen, Athen. Democracy, Oxford 1991, p. 168, parla di “adversarial nature of the
procedure”). La natura controversiale del procedimento legislativo ¢ d’altronde
confermata dalla nomina da parte dell’assemblea dei synegoroi difensori della vecchia
legge, nomina attestata inequivocabilmente da Dem. 24. 36. Se ¢ dunque vero che, per

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 128

sostituire a una legge vigente una nuova legge, occorre investire della questione i
nomoteti, allora la procedura descritta in Dem. 20. 89 ss., nonostante 1’opinione
contraria dell’A., si riferisce proprio al procedimento di fronte ai nomoteti, non a quello
che si sta svolgendo dinanzi ai giudici, a cui ¢ affidato esclusivamente il compito di
decidere sull’abrogazione o meno della legge di Leptine. La presenza di syndikoi
nominati dall’assemblea — Dem. 20. 146 ss.- ¢ considerata dall’A., p. 32, come una
conferma “che I’accusa ... segue le norme della legge sulla nomothesia”. Occorre perod
osservare che, nella causa contro Leptine, essi non difendono la legge da lui fatta
approvare contro una proposta di nuova legge, dato che, come sappiamo, il tribunale
non ha il potere di scegliere fra vecchia e nuova legge. Dobbiamo dunque desumerne
che, anche in caso di graphe nomon me epitedeion theinai, 1’accusato era autorizzato
dalla legge a chiedere all’assemblea la nomina di fiancheggiatori semplicemente per
rafforzare la sua difesa; o forse, come abbiamo osservato sopra, si ¢ trattato di
un’iniziativa estemporanea di Leptine, al di fuori di una previsione di legge: in questo
caso la violazione della legge che vieta di esercitare piu di una volta la funzione di
syndikos, rilevata da Demostene 20. 152-153, non sussisterebbe, perché siamo al di
fuori di un procedimento nomotetico in senso proprio. La tesi dell’A. che Demostene,
giocando sull’omonimia, dia una lettura travisata di una legge relativa ai syndikoi che
si occupavano “di debiti contratti da membri della classe equestre” (p. 39-40) non
convince, dato che egli stesso ammette che la legge deve essere stata citata in modo
accurato, quindi impossibile da fraintendere per quanto riguarda il riferimento ai
syndikoi difensori di una legge.

Vediamo ora di motivare la tesi da me sostenuta mediante 1’analisi, sia pure
sommaria, del testo di Dem. 20. 89 ss. Gia a livello terminologico ¢ significativo che il
palaios nomos, di cui Demostene inizia ad esporre il contenuto appunto in 20. 89, abbia
per oggetto il nomotheteuein, quindi la procedura di nomothesia (Kremmydas 2012 cit.,
p. 345, sostiene che Demostene usa qui “terms relating to the legislative procedure” per
trarre in inganno 1 giudici; ma, come abbiamo detto e ripeteremo, una simile lettura
pregiudiziale non ¢ giustificabile). Il testo dell’orazione la riassume nei suoi due
momenti fondamentali: indicare la legge che si ritiene necessario od opportuno
abrogare, e presentare contestualmente la proposta della nuova legge destinata a
sostituirla. Dopo di che, conclude Demostene, “voi, dopo aver ascoltato” (quindi
avendo valutato 1 pro e i contro) “deciderete se approvare o meno la proposta di nuova
legge”. L’A. interpreta queste affermazioni di Demostene in senso conforme alla
propria tesi di fondo (p. 24-25). Ma, a mio parere, questa linea interpretativa conduce a
una forzatura immotivata del testo. Sostenere “che la nuova legge possa essere
promulgata (in una fase successiva della procedura) soltanto se quella vecchia ¢
abrogata” (p. 24) ¢ senz’altro vero tranne per quel che si legge fra parentesi, ancora una
volta frutto di una petizione di principio. La costruzione della protasi con an (“dall’altra
si presenta una legge sostitutiva, una che si possa promulgare se si abroga [’altra
[corsivo mio]”), che ’A. (p. 24) interpreta come allusiva a un décalage temporale fra
abrogazione della vecchia legge e approvazione della nuova, ¢ invece perfettamente
coerente con il carattere controversiale del procedimento che si svolge dinanzi ai
nomoteti. Cosi pure, a proposito della conclusione dell’iter procedurale, I’ A. scrive: “...
sebbene hymas d’akousantas elesthai ton kreitto sembri suggerire un solo passaggio
procedurale nel quale 1 giudici ascoltano gli argomenti e decidono tra le due leggi, in

Dike - 21 (2018): 117-193



129 Alberto Maffi

realta ’espressione si limita a riassumere rapidamente 1’intera procedura. Hymas non
allude all’identita tra giudici e nomoteti, ma agli Ateniesi in tutte le loro manifestazioni,
che attraverso i vari passaggi della nomothesia conoscono le opzioni e decidono tra la
legge esistente e la nuova proposta” (p. 25). Ora, ¢ vero che, quando gli oratori si
rivolgono all’uditorio con il “voi”, non ¢ sempre chiaro se alludano a un organo
specifico o agli Ateniesi in quanto titolari della sovranita, ma in questo caso il contesto
induce a pensare che “coloro che ascoltano” non possano che coincidere con coloro che
hanno il compito di decidere hic et nunc fra le due opzioni in campo. E poiché, come
I’A. stesso afferma giustamente, i giudici non possono promulgare la nuova legge
qualora diano ragione agli accusatori, coloro che, avendo ascoltato, decidono fra il
mantenimento o I’abrogazione della vecchia legge, non possono che essere i nomoteti.
Infatti, coloro dinanzi a cui si svolge il dibattimento di Dem. 20 sono senz’altro i
giudici; e questi, per ammissione dello stesso A., non decidono sulla proposta di legge
presentata dagli accusatori. La procedura descritta in 20. 89 ss. non si riferisce dunque
alla causa in corso, ma alla procedura da seguire quando siano i nomoteti a essere
investiti della decisione.

A ben guardare, la proposta di riferire tutta la procedura descritta in 20. 89
all’attivita dei nomoteti si basa su un elemento testuale, apparentemente secondario,
che a mio parere era stato interpretato in modo corretto, grazie al suo impareggiabile
acume critico, da MacDowell 1975 (Law-Making at Athens in the Fourth Century B.C.,
JHS 95, p. 64). Egli aveva attribuito a graphesthai in 20. 89 (cosi come a grapsamenos
in 20. 96, che I’A. non commenta) il senso di presentare per iscritto una proposta di
legge (io aggiungerei che anche in Dem. 24. 32 graphesthai va inteso nel senso di
presentare per iscritto la legge contraria alla nuova legge che si propone: lo desumo dal
fatto che 1 due verbi “non consente” e “ordina” non possono che riferirsi alla stessa
persona, cioe a colui che presenta la proposta di una nuova legge; Canevaro, Documents
cit. 2013, p. 104, si attiene invece alla traduzione corrente “to bring a public action”).
L’A. st adegua alla tendenza oggi prevalente in dottrina, secondo cui il graphesthai di
20. 89 e 96 va inteso nel senso di agire in giudizio (con una graphe nomon me
epitedeion). A orientare la dottrina in questa direzione ha molto contribuito il prestigio
di M.H. Hansen, il quale, in un articolo dal titolo Athenian Nomothesia in the Fourth
Century B.C. and Demosthene’s Speech against Leptines, C&M 32, 1971-80, p. 87-
104, si ¢ posto come il principale fautore della tesi secondo cui Demostene “by
misrepresenting a law in force, attempts to mislead the dikastai into believing that they
are nomothetai” (p. 88). Secondo Hansen, Demostene presenta la graphe nomon me
epitedeion theinai come lo strumento per dare inizio alla procedura legislativa, cosicché
la condanna di Leptine da parte dei giudici dell’attuale processo comportera “the
ratification of the alternative proposal” (Hansen 1971-80, p. 89). Sempre secondo
Hansen, Demostene si rifa cosi a quella parte della legge sulla nomothesia che, stando
al documento riportato in Dem. 24. 33, prevedeva appunto che la procedura fosse messa
in moto da un’azione giudiziaria. Hansen sostiene percio che graphesthai in 20. 89 e
96 sia inteso da Demostene nel senso di agire in giudizio: a cio si aggiunge che anche
gegrammetha in Dem. 20. 95 deve essere inteso nel senso di “to bring a public action”.
La conclusione a cui perviene Hansen a conclusione della prima parte dell’articolo ¢
molto netta: “the legislative procedure described by Demosthenes in the speech Against
Leptines is a fantasy and was never practised by any board of nomothetai. It must be

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 130

rejected as a bluft” (p. 95). L opinione espressa qui da Hansen ¢ stata accolta da Rhodes
1984 (NOMOTHESIA in Fourth-Century Athens, CQ 35, p. 58), ¢ stata ribadita dallo
stesso Hansen 1985, p. 352, ed ¢ andata consolidandosi con il trascorrere del tempo,
come dimostra la recente presa di posizione di Kremmydas 2012, p. 345: pur avendo
correttamente riferito Aymas akousantas ai nomoteti, questi ¢ costretto ad ammettere
che la loro presenza sarebbe inconciliabile con la procedura giudiziaria in corso, a cui
20. 89 andrebbe riferito: di qui la sua adesione alla tesi di un Demostene che tenta di
ingannare i giudici. Ribadisco che, a mio parere, si tratta di una tesi palesemente
insostenibile, se non altro perché, lungi dal giovare alle ragioni fatte valere da
Demostene, la linea argomentativa attribuitagli dagli autori sopra citati avrebbe
introdotto un elemento di confusione che sarebbe stato facilmente confutato da Leptine
e socl.

A mio sommesso parere, all’origine del fraintendimento di tutta la procedura
descritta in Dem. 20. 89 ss. sta proprio il rifiuto di accogliere il suggerimento di
MacDowell riguardo al modo di intendere il verbo graphesthai. In realta, a seconda del
contesto il verbo assume significati diversi. In 20. 95 (che, si noti, MacDowell non
aveva menzionato e pour cause) ha tou toutou nomou gegrammetha si riferisce senza
dubbio alle disposizioni della legge di Leptine che sono state trascritte nell’atto
d’accusa dell’attuale processo (come giustamente scrive I’A. nel commento, p. 354;
dubito pero che la traduzione “Prendi e leggi le prescrizioni di questa legge e in seguito
quello che secondo noi bisogna passare in sostituzione” — p. 143- sia corretta: il greco
sembra alludere non a tutta la legge di Leptine — la questione se I’accusa richiedesse
I’abrogazione totale resta incerta-; e la legge che deve esservi sostituita — nonostante
I’uso del verbo tethenai- non sembra essere qui la controproposta degli accusatori, ma
la vecchia legge, di cui Demostene subito dopo fa dare lettura dichiarando che la
considera migliore). Ma in 20. 96 grapsamenos non puo che riferirsi alla mancata
presentazione per iscritto ai nomoteti, da parte di Leptine, della legge vecchia da
abrogare unitamente alla sua proposta di nuova legge. Il tutto nel quadro dell’attivita
definita nomothetein in 20. 89 e tous nomous tithenai in 20. 93, cioe della procedura di
nomothesia: in base a una legge attribuita a Solone, Demostene afferma che le proposte
di legge devono essere presentate a voi, che avete prestato giuramento, e siete
competenti a controllare ogni aspetto della pubblica organizzazione; poi devono essere
abrogate quelle contrarie, affinché per ogni cosa vi sia un’unica legge. Nonostante
I’ambiguita, gia sopra segnalata, dell’'uso del “voi”, qui il riferimento non pud che
essere ancora una volta ai nomoteti, dato che rivolgersi ai giudici come a coloro “che
hanno giurato” sarebbe del tutto pleonastico. Demostene vuole sottolineare che i
nomoteti sono reclutati fra i giurati; quindi, in materia di confronto fra legge vecchia e
legge nuova, essi sono muniti del potere di prendere una decisione, che, come abbiamo
affermato, ha i caratteri di una decisione giudiziaria (a mio parere 1’espressione talla
kouroutai allude al potere di controllo dei giudici, quindi, di riflesso, degli stessi
nomoteti, sul funzionamento dell’intera compagine costituzionale, come si ricava dal
confronto con quanto Demostene afferma in 20. 90). Cio non significa, come ho gia piu
volte osservato, aderire alla tesi secondo cui Demostene sta cercando di far credere ai
giudici della causa che siano dotati dei poteri propri dei nomoteti: infatti il § 93 inizia
con un riferimento alla legge “solonica” sulla nomothesia, che non si applica alla causa
in corso. A questo proposito non bisogna lasciarsi ingannare dall’affermazione di

Dike - 21 (2018): 117-193



131 Alberto Maffi

Demostene verso la fine di 20. 94, secondo cui gli accusatori, a differenza di Leptine,
hanno osservato scrupolosamente le prescrizioni “soloniche”. Possiamo probabilmente
considerare questa affermazione come I’unico vero tentativo di ingannare 1 giudici da
parte di Demostene, nel senso che egli fa credere che il fatto di aver allegato agli atti
del processo la controproposta degli accusatori significhi aver ottemperato alle
prescrizioni relative alla pubblicita delle proposte di legge contenute nelle norme sulla
nomothesia. Ma, come dimostra 20. 88, i giudici sono in realta all’oscuro del contenuto
della controproposta: quindi non ¢ stata letta in assemblea, come prescritto dalla legge
sulla nomothesia (20. 94); altrimenti si darebbe per scontato che tutti gli Ateniesi ne
sono al corrente. E in 20. 99 leggiamo che i tesmoteti hanno fatto collocare la
controproposta degli accusatori accanto (paregrapsan) a quella di Leptine per voi
(giudici, da preferire al “noi” di altri manoscritti: I’A. non si sofferma sull’attendibilita
di questa possibile variante), quindi affinché voi giudici ne veniate a conoscenza
(sebbene, come abbiamo gia osservato sopra, il verbo usato da Demostene non implichi
affatto che la controproposta fosse contenuta nell’enklema accusatorio). Demostene
conta sul fatto che Leptine non ha nessun interesse a rilevare il bluff demostenico perché
entrambi, cosi come d’altronde i giudici, sanno benissimo che non spetta al tribunale
approvare e promulgare la proposta di legge che gli accusatori hanno presentato in
giudizio. Ma mette abilmente le mani avanti, come se volesse fornire un’ulteriore
garanzia della intenzione della sua parte di ottenere I’effettiva approvazione, da parte
dei nomoteti, della proposta che hanno gia presentato ai giudici (un’allusione al futuro
dibattito dinanzi ai nomoteti si potrebbe vedere nell’invito agli Ateniesi di non compiere
atti indegni di loro stessi consentendo agli onorati di continuare a godere di privilegi
immeritati: cfr. 20. 101, che richiama 20. 88; Demostene lascia capire ai giudici che,
una volta entrata in vigore la controproposta degli accusatori per effetto
dell’approvazione da parte dei nomoteti, si potra procedere immediatamente a una
revisione in sede giudiziaria dei privilegi gia concessi).

A questo proposito, se di inganno, ma 1o direi piuttosto di raffinata astuzia
retorica, da parte di Demostene si vuole parlare, occorre tenere conto che fra i nomoteti,
che saranno investiti in futuro del compito di approvare la controproposta degli
accusatori, potrebbero benissimo sedere alcuni degli attuali giudici. Che Demostene si
riferisca alla procedura nomotetica, non ai poteri dei giudici della causa in corso, ¢
confermato secondo me anche dal fatto che, nell’ordine sintattico seguito al § 93, si
parla prima di presentare la proposta di nuova legge e poi di abrogare la legge vecchia;
ordine che rispecchia appunto I’iter della nomothesia. Se infatti la procedura a cui
Demostene allude si svolgesse dinanzi al tribunale, non si comprenderebbe la
successione temporale (proton...epeita) fra presentazione della (nuova) proposta e
abrogazione della legge attualmente in vigore: sono i nomoteti che, se decidono di
accogliere la nuova proposta di legge, (cid che implica la sua promulgazione, come
indicato dal seguito del testo demostenico), abrogano la legge vigente ad essa contraria.
L’A. sostiene invece, a questo proposito, che “il significato piu ovvio, quello temporale,
va escluso: se anche interpretassimo gli omomokotes come nomoteti, la sequenza
temporale sarebbe invertita: secondo le norme citate in Dem. 24. 32-34 le leggi
contraddittorie vanno abrogate prima della decisione finale dei nomoteti, non dopo” (p.
21). Tuttavia, alla n. 74 osserva: “Se si segue il documento a Dem. 24. 33 — che ¢ pero
un falso- le leggi contraddittorie andrebbero abrogate dai nomoteti, senza alcuna

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 132

sequenza temporale”. In realta dinanzi ai nomoteti ¢ la logica del meccanismo
legislativo che impone una sequenza temporale: la richiesta di abrogazione di una legge
consegue logicamente alla presentazione di una proposta sostitutiva (non entro qui nel
merito della cheirotonia che avrebbe posto all’ordine del giorno della prima assemblea
dell’anno un voto sull’opportunita di abrogare qualche legge vigente, perché non credo
che abbia a che fare con la procedura dinanzi ai nomoteti a cui si riferisce Dem. 20. 89
ss.: v. comunque Hansen 2016, The Authenticity of the Law about Nomothesia inserted
in Demosthenes Against Timokrates 20-23, GRBS 56, p. 438-474).

L’abrogazione della legge vigente in contrasto con la nuova proposta ¢ un
effetto concomitante e necessario dell’approvazione di quest’ultima da parte dei
nomoteti (nel suo commento a 20. 93, Kremmydas 2012, p. 350-351 — non p. 250-51,
come erroneamente indicato dall’A. p. 21 n. 74- ritenendo che vi si alluda al contenuto
della legge riportata in Dem. 24. 33, si avvicina molto a quella che ritengo la corretta
interpretazione; purtroppo ¢ deviato, come si ¢ detto, dall’erroneo presupposto che
Demostene intenda surrettiziamente attribuire ai giudici della causa contro Leptine la
qualifica e 1 poteri dei nomoteti). Un’ultima difficolta testuale ¢ affrontata dall’A. con
riferimento alla c.d. paraleipsis di 20. 99 (su cui v. sopra). L’A. traduce: “... non mi
soffermerd sull’argomento che la vecchia legge sulla legislazione ... chiaramente
permette che la legge che abbiamo proposto in sostituzione sia in vigore una volta che
la legge precedente ¢ abrogata con il vostro voto” (corsivo mio). E aggiunge: “la legge
sulla nomothesia permette che la legge sostitutiva sia saldamente in vigore ... una volta
che la legge di Leptine ¢ stata abrogata” (p. 30). Il verbo che I’A. traduce con
“permettere” ¢ il verbo keleuo. Secondo I’A., una parte della dottrina ha inteso e
interpretato keleuo, nel senso di prescrivere, “come prova che Demostene cercherebbe
di dipingere ingannevolmente una procedura in un unico passaggio”. L’A. si riferisce
evidentemente alla tesi, sopra ricordata, che definirei dell’inganno alla giuria, nel senso
che Demostene cercherebbe di far credere ai giudici che, avendo il potere di agire in
veste di nomoteti, una loro sentenza favorevole agli accusatori comporterebbe
I’automatica approvazione della controproposta. L’A. respinge correttamente questa
tesi, ma non mi pare che la traduzione “permettere” in luogo di “comandare” dia un
senso piu soddisfacente. In realta, come abbiamo gia detto, se di “inganno” da parte di
Demostene si puo parlare, esso consiste non nel far credere ai giudici che con la loro
sentenza possono agire come nomoteti, ma nel far credere ai giudici che, una volta
condannato Leptine e, di conseguenza, abrogata la sua legge, la controproposta
presentata nel processo dagli accusatori, avendo gia ottenuto (implicitamente) il loro
favore, non avra difficolta a riscuotere I’approvazione dei nomoteti, quasi anticipando
cosi I’esito della futura procedura di nomothesia. Ma, per ottenere questo effetto
retorico, € chiaro che il verbo keleuo va interpretato, come d’altronde ¢ normale, nel
senso di “prescrivere, comandare”. Infatti, poiché il procedimento nomotetico comporta
per definizione il confronto fra la vecchia e la nuova legge, la legge sulla nomothesia
impone al proponente di presentare ai nomoteti tanto il testo della sua proposta quanto
il testo della vecchia legge da abrogare (come d’altronde ci conferma, contrariamente a
quel che pensa I’A., il senso di keleuo in 20. 89, dove viene tradotto dall’A. in modo
anodino con “fornisce la seguente procedura per legiferare”, mentre va inteso
evidentemente nel senso di “prescrivere”). Se la presentazione non avviene, non potra
mettersi in moto il procedimento stesso.

Dike - 21 (2018): 117-193



133 Alberto Maffi

Un ulteriore tassello a completamento della tesi che la procedura di nomothesia
sia di competenza dei nomoteti quando la presentazione di una nuova proposta di legge
implica I’abrogazione delle eventuali leggi con essa contrastanti, si puo ricavare, a mio
parere, dal gia citato Dem. 3. 10. Come abbiamo gia anticipato, si tratta di un passo che
ha creato non pochi grattacapi agli interpreti. L’A. (p. 16) lo considera I’unico passo da
cui si potrebbe desumere che I’abrogazione di una legge non avvenisse tramite una
graphe nomon me epitedeion: ¢ quindi costretto a proporne un’interpretazione
compatibile con la sua tesi di fondo. In questo passo Demostene, di fronte al pericolo
per Olinto rappresentato da Filippo, si chiede: come prestare soccorso alle popolazioni
minacciate dal Macedone? E la risposta ¢ introdotta dal seguente ammonimento : “Ne
vous étonnez donc pas, Athéniens, si je propose une chose qui semblera paradoxale a
beaucoup d’entre vous. Instituez des Nomothétes. Mais n’apportez pas devant eux des
lois nouvelles, - vous en avez bien assez (hikanoi), abrogez plutot celles qui sont
nuisibles pour le moment » (tr. Croiset). Si tratta quindi di spiegare perché Demostene
presenti come “paradossale” la proposta di convocare 1 nomoteti per far loro abrogare
le leggi sul theorikon e altre imprecisate leggi riguardante le questioni militari (Dem. 3.
11). L’A. dapprima respinge, secondo me a ragione, la spiegazione di Hansen 1985, p.
358, secondo cui il “paradosso” consisterebbe nel proporre di mettere in moto un iter
legislativo invece di mettere in campo immediatamente le milizie necessarie a
fronteggiare la situazione di pericolo. Dopodiche I’A. prospetta altre due possibili
spiegazioni. La prima si basa sul presupposto che compito dei nomoteti “fosse
normalmente promulgare nuove leggi, non abrogare quelle esistenti” (p. 16). La
seconda viene enunciata in questi termini: “L’affermazione pud anche essere letta nel
senso che ¢ paradossale far abrogare una legge dai nomoteti senza averne proposta una
nuova, coerentemente con il documento a Dem. 24.33” (p. 16). L’A. ritiene che, delle
due spiegazioni, sia preferibile la prima in base al seguente ragionamento. In 3. 10
Demostene dice che non ¢ opportuno accrescere il numero delle leggi esistenti. Ma,
osserva I’A., se la nuova legge andasse a sostituire una (o piu di una) legge esistente, il
risultato finale dal punto di vista quantitativo non cambierebbe, cio¢ non si produrrebbe
il paventato aumento del numero delle leggi. Percio la seconda spiegazione deve essere
scartata. A me pare, tuttavia, che questo argomento si ritorca contro lo stesso A. Se
fosse vero che 1 nomoteti erano chiamati soltanto ad approvare nuove leggi, non ad
abrogarle, non si capisce perché, per abrogare le leggi indicate da Demostene, egli
avrebbe dovuto invitare gli Ateniesi a ricorrere alla soluzione “paradossale” di
convocare 1 nomoteti invece di annunciare che avrebbe seguito la via ordinaria
consistente nell’adire il tribunale competente. L unica motivazione plausibile potrebbe
essere che la procedura giudiziaria era piu lunga e piu complicata di quella nomotetica;
ma, a mia conoscenza, nelle fonti non c¢’¢ nessun indizio probante che ci permetta di
affermarlo. Quindi il motivo della convocazione dei nomoteti deve essere ricercato
proprio nell’obbligo di osservare i meccanismi istituzionali vigenti. In giudizio si agisce
solo per ripristinare lo status quo antea in seguito all’abrogazione di una nuova legge
derivante dalla pronuncia dal tribunale che ne condanna il proponente (o, in alternativa,
abroga la legge stessa). Se invece si vuole sostituire a una legge vigente una nuova
legge, occorre investire della questione 1 nomoteti (secondo la procedura descritta in
Dem. 20. 89 ss.). Né Timocrate né Leptine hanno seguito questa strada: essi hanno
infatti ottenuto dai nomoteti 1’approvazione di una nuova legge senza chiedere in

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 134

contemporanea I’abrogazione delle leggi contrastanti con quella da loro proposta. Cio
rende plausibile che quello che abbiamo chiamato il “rito abbreviato” fosse ammesso
quando il proponente ritenesse, o tentasse comunque di far credere ai nomoteti, che la
nuova legge da lui proposta non fosse in contrasto con alcuna legge precedente (v.
Rhodes 1985, p. 57-58). E farlo credere non solo ai nomoteti: sarebbe altrimenti
incomprensibile che 1 tesmoteti, a cui era affidato il compito di presiedere la procedura
nomotetica, non avessero rilevato le irregolarita dell’iter seguito da Timocrate e da
Leptine, e non avessero di conseguenza bloccato la presentazione delle loro proposte
prima che potessero essere presentate ai nomoteti. Ce lo conferma il fatto che nelle due
orazioni non vi ¢ alcun accenno a una responsabilita delle autorita competenti, che
hanno istruito e presieduto il procedimento nomotetico da cui ¢ derivata 1’approvazione
delle leggi proposte rispettivamente da Timocrate e da Leptine.

Ritornando a Dem. 3. 10, il ricorso ai nomoteti si rende necessario perché
Demostene non intende ripristinare la normativa precedente all’approvazione delle
leggi sul teorico ecc., nel qual caso gli si aprirebbe la via giudiziaria tramite la gr. nom.
me epit. th. L’elemento “paradossale” deriva pero dal fatto che non intende nemmeno
proporre una nuova legge (dal che si desume che per principio non era concepibile una
richiesta di pura e semplice abrogazione di una legge vigente: era probabilmente il
meccanismo della desuetudine a renderla inoperante). Dal prosieguo del suo discorso
mi sembra emerga con sufficiente chiarezza lo scopo che Demostene si prefigge. Le
esigenze militari richiedono provvedimenti rapidi e molteplici, che ¢ opportuno
assumere in forma non di legge, ma di decreto. Occorre quindi evitare che gli oppositori
ricorrano alla graphe paranomon per bloccare 1’efficacia di tali decreti facendo valere
la loro contrarieta alle leggi in questione.

In definitiva, per sintetizzare la mia valutazione della tesi dell’A., non mi resta
che rinviare a quanto ho gia esposto sopra. L’A. attribuisce alla graphe nomon me
epitedeion theinai una duplice funzione: “l) ... abrogare con un’accusa contro il
proponente una legge che era stata approvata dai nomoteti (il caso della Contro
Timocrate); 2) ... abrogare una legge contraddittoria prima di sottoporre una nuova
legge ai nomoteti” (p. 16, classificazione ripresa con formulazione piu ampia ma
sostanzialmente identica a p. 19). E perd curioso che nel definire questa seconda
funzione I’A. non menzioni I’inclusione della nuova proposta nell’enklema degli
accusatori, che ¢ in definitiva I’elemento qualificante della sua tesi. Ora, 1 casi sono
due. O non era obbligatorio includere nell’enklema la nuova proposta (abbiamo criticato
sopra I’improbabile traduzione di keleuo con “permettere” in 20. 99); e allora 1’unico
effetto della sentenza favorevole agli accusatori era quella di ripristinare la legge
precedente; oppure era obbligatorio includere nell’enklema la nuova proposta, e allora
una sentenza favorevole agli accusatori avrebbe costituito una pregiudiziale che
toglieva ai nomoteti ogni liberta di valutare 1’opportunita di introdurre nell’ordinamento
la nuova legge. Nel primo caso verrebbe meno quel nesso funzionale fra tribunale e
nomoteti che induce a qualificare come procedimento complesso I’iter legislativo
costruito dall’A.; nel secondo caso il ruolo dei nomoteti diverrebbe pleonastico. A
confermare che ’unica funzione della gr. nom. me epit. ¢ invece quella contrassegnata
dall’A. con il n. 1 sta poi soprattutto il fatto, che, come ho tentato sia pure
sommariamente di argomentare sopra, tutta la descrizione della nomothesia contenuta

Dike - 21 (2018): 117-193



135 Alberto Maffi

in Dem. 20. 89-99 si riferisce alla procedura che si svolge dinanzi ai nomoteti, non
dinanzi al tribunale (cade quindi il severo giudizio formulato da Hansen 1971-80, p. 95,
secondo cui, come abbiamo visto, 1’efficacia nomotetica attribuita alla sentenza del
tribunale, giustificata dalle enunciazioni di Dem. 20. 89 ss. si risolverebbe in un
“bluff”).

Se le considerazioni fin qui svolte sono plausibili, ne deriva una conseguenza
rilevante per quanto riguarda 1’attendibilita dei testi di legge relativi alla nomothesia
inseriti nella ¢. Timocrate. Mi riferisco in particolare a Dem. 24. 33, testo di legge in
forza del quale, secondo I’A., “le leggi contraddittorie andrebbero abrogate dai
nomoteti, senza alcuna sequenza temporale” (p. 21 n. 74). Poiché tale enunciato risulta
in contrasto con la successione proton...epeita in 20. 93 (v. supra), ’A. ne trae un
ulteriore elemento che va ad aggiungersi a quelli gia esposti in Canevaro 2013 cit., p.
102-104, per dimostrare la falsita di Dem. 24. 33. Ritengo quindi opportuno riprendere
brevemente gli argomenti che I’A. adduce contro ’autenticita di Dem. 20. 33.

11 primo argomento addotto da Canevaro 2013 cit. si basa sul confronto fra Dem.
20. 93-94 ¢ Dem. 24. 32 e 34 da un lato, e il testo di Dem. 24. 33 dall’altro. Stando a
20. 93-94 e a 24. 32 e 34, occorre prima far abrogare la legge vigente che contrasti con
la nuova legge che si vuole proporre, e soltanto dopo 1’abrogazione si potra proporre il
nuovo testo di legge. Viceversa il documento inserito in 24. 33 “orders that those who
repeal a law have to propose a new law in its place. This reverses the order of the
procedure’s steps in Demosthene’s paraphrase [cio¢ la parafrasi contenuta nei passi di
Dem. 20 e di 24 sopra citati]” (Canevaro 2013 cit., p. 103). Se pero si tiene conto della
ricostruzione della procedura prevista in 20. 89 ss. da me sopra proposta, e la si
considera convincente, questo argomento viene meno. Proposta di nuova legge e
abrogazione di una legge vigente in contrasto con la prima sono in corrispondenza
biunivoca nella procedura nomotetica, ovvero si implicano vicendevolmente: 1’ordine
in cui le due operazioni vengono descritte non ha alcuna rilevanza pratica (come
d’altronde riconosce lo stesso A., p. 21 n. 74, sopra cit.). Non solo; ma il testo inserito
in Dem. 24. 33 prevede dapprima un voto che abroghi la legge vigente, e solo
successivamente, se la legge sia stata abrogata, prevede il voto sulla nuova proposta:
quindi corrisponde esattamente all’ordine riscontrato dall’A. in 20. 93-94 e in 24. 32 ¢
34 (se 1 nomoteti votassero a scrutinio segreto mediante psephoi, come ritiene Rhodes
1984, p. 58, a mio parere correttamente dato che si trattava di membri delle giurie, o
per alzata di mano, come ritiene Hansen 1991, p. 169, ¢ un problema che qui non ¢
possibile affrontare cosi come non ¢ possibile interrogarsi sulle varie combinazioni
possibili risultanti da una doppia votazione). Passiamo agli argomenti successivi. In
Canevaro 2013 cit., p. 103 (1), si sostiene che il documento contiene una contraddizione
intrinseca. All’inizio dichiara che 1’abrogazione di una qualsiasi legge non puo che aver
luogo dinanzi ai nomoteti. Ma nella parte finale dichiara che chi, avendo ottenuto
I’abrogazione di una legge vigente, proponga al suo posto una legge inopportuna (me
epitedeion), o contraria alle leggi vigenti, si espone a una graphe nomon me epitedeion.
A mio parere, pero, la contraddizione cade se si considera che il documento si riferisce
a due momenti diversi. La prima proposizione impone a chi voglia proporre una nuova
legge di presentarla ai nomoteti chiedendo contemporaneamente di abrogare la legge
che risulti in contrasto con essa. Nell’ultima parte del testo, invece, si prevede che, una

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 136

volta approvata la nuova legge (e regolarmente abrogata la vecchia che con essa
contrastava: lysas tina ton nomon), taluno agisca contro il proponente accusandolo di
aver proposto una legge inopportuna o contraria all’ordinamento. Logico che in questo
caso sia competente il tribunale, come accade appunto in Dem. 20 e 24. Una
spiegazione analoga a quella da me qui proposta si trova gia in Scholl, Uber attische
Gesetzgebung, in SBAW, 1886, p. 134-135: si dissolve cosi la supposta contraddizione
(v. supra) fra le due disposizioni — iniziale e finale- di 24. 33, segnalata da Hansen 1985,
p. 350, e ripresa sostanzialmente da Canevaro.

L’argomento contrassegnato con il n. (2) (Canevaro 2013 cit.,, p. 104:
diacheirotonian poiein senza paralleli epigrafici) € di carattere puramente formale e non
toglie né aggiunge alcunché di sostanziale alla questione dell’autenticita. L’argomento
n. (3) (p. 104) critica il fatto che il documento non specifichi quale sia la procedura
prevista, ma rinvii a una legge ulteriore. Ora, a parte il fatto che la descrizione della
fattispecie ¢ inesatta (Canevaro scrive: “if anyone enacts a law in contrast with existing
statutes and does not repeal them, the graphai ‘shall be lodged against him ...”; ma il
testo greco dice il contrario: “se qualcuno, avendo ottenuto 1’abrogazione — /ysas- di
una delle leggi esistenti”), anche questa obiezione non porta alcun argomento
sostanziale contro 1’autenticita. Canevaro conclude la sua disamina di 24.33 sostenendo
che le disposizioni contenute nel documento “are quite inconsistent with Demosthene’s
accounts of nomothesia” in Dem. 20 e 24, e che questa discordanza ¢ probabilmente
dovuta a una “clumsy composition from the orator’s words™ (2013 cit., p. 104). Io posso
anche essere d’accordo sul fatto che si tratti non di un testo derivante da una fonte
indipendente piu 0 meno attendibile, ma di un testo ricavato da una lettura pit 0 meno
accorta non solo di Dem. 24, ma probabilmente anche di Dem. 20. Tuttavia, se tutto
quanto abbiamo osservato sopra ¢ vero, il compilatore aveva perfettamente capito a
quale tipo di procedura si riferiva Demostene 20. 89 ss. quando descrive la legislazione
riguardante la nomothesia: si riferiva al procedimento legislativo di competenza dei
nomoteti. Quindi, lungi dall’essere nella sostanza, se non nella forma, un falso, Dem.
24. 33 conferma il risultato della nostra analisi dei dati contenuti in Dem. 20. 89 ss.,
cio¢: a) che la proposta di nuova legge deve essere presentata ai nomoteti unitamente
alla legge vigente che con essa contrasta, e che la scelta fra vecchia e nuova legge spetta
esclusivamente ai nomoteti; b) che la graphe nomon me epitedeion theinai non ha niente
a che fare con la procedura legislativa, ma mira esclusivamente a rimettere in vigore la
normativa precedente alla legge ritenuta inopportuna o dannosa; c) che il tribunale non
¢ un organo istituzionalmente coinvolto nella nomothesia.

Concludo con alcune annotazioni relative alla terminologia. Lascio da parte
refusi (come, a p. 12, Dem. 23. 20-3, quando in realta si tratta dell’or. 24), e fastidiosi
anglismi come “passava un decreto di convocazione” (p. 13), oppure “festival” in luogo
di festa o festivita. Piu gravi sono gli errori nell’uso del linguaggio giuridico. L’A.
utilizza il termine tecnico “promulgare” talvolta nel senso corretto di perfezionare I’iter
legislativo (ad es. nel titolo del § 3.3), compito attribuito dall’art 73 della Costituzione
italiana al Presidente della Repubblica. Ma altre volte lo usa in modo approssimativo
se non scorretto: ad es. quando scrive (p. 28) che secondo Leptine “I’accusa non avrebbe
promulgato la legge sostitutiva”, o “i membri [?] dell’accusa procederanno a
promulgare la nuova legge” (p. 32), quando evidentemente questo compito spetta ai

Dike - 21 (2018): 117-193



137 Alberto Maffi

nomoteti. Cosi pure a p. 31 si legge che “le leggi vanno promulgate davanti ai nomoteti,
non in tribunale”. Quanto al discorso c. Leptine, esso “attacca una legge proposta e
approvata da Leptine” (p. 8), dove evidentemente si tratta di una legge “fatta approvare”
da Leptine. Un’altra imprecisione di carattere giuridico si riscontra a p. 410: la
paragraphe non ¢ “un’azione da intentare contro l’accusatore”, ma un mezzo
procedurale a cui pud fare ricorso il convenuto nei confronti dell’azione intentata
dall’attore (di accusatore si parla solo per le azioni penali, o, nel caso del diritto attico,
pubbliche).

Edward E. Cohen, Athenian Prostitution. The Business of Sex, Oxford
University Press, 2015, p. XIX + 243. 1l libro consta di un’Introduzione e di sette
capitoli. L’Introduzione (p. 1-24) contiene importanti osservazioni di metodo: da
sottolineare soprattutto che 1I’A. si propone di trattare “the Athenian sex workers in the
context of the economic structure of fourth-century Athens and examine the societal
and professional values (“business ethics”) influencing this métier” (p. 2). A cui si
aggiunge la dimensione definita secondo il modello francese “imaginaire” (p. 2 n. 8).
L’Introduzione contiene anche una breve rassegna delle fonti antiche in materia. Oltre
alla commedia e all’oratoria, fonti principali per quanto riguarda il periodo classico,
vengono presi in considerazione anche scrittori dell’eta ellenistica e romana, come
Alcifrone e Luciano, senza trascurare il materiale iconografico.

Il primo capitolo, “Aphrodite’s Workers in Democratic Athens” (p. 25-38),
inquadra la prostituzione nel dibattito antico sulla dignita del lavoro: la tesi dell’A. ¢
che la prostituzione sia femminile che maschile sia caratterizzata da un dualismo
valutativo che si rispecchia a livello terminologico nella opposizione hetaira-os/porné-
os. Secondo I’A. la distinzione va invece intesa in termini avalutativi in base al criterio
della indipendenza vs. dipendenza.

I1 secondo capitolo, Prostitution as a Liberal Profession (p. 39-68), si occupa
nella prima parte della prostituzione femminile esercitata da schiave: particolarmente
interessante il collegamento fra il lavoro di tessitura e la prostituzione, che I’A. desume
anche dal contenuto delle c.d. phialai exeleutherikai. Nella seconda parte mette a fuoco
invece I’indipendenza economica e sociale delle hetairai. Particolarmente interessante
il commento all’incontro fra Socrate e Teodote nei Memorabili di Senofonte (3.11).

Con il capitolo terzo, (Commercial) Sex and the City (p. 69-96) I’A. si propone
di sfatare due ‘pregiudizi’: 1) che il sesso a pagamento fosse fornito solo da stranieri e
schiavi; 2) che il divieto di svolgere funzioni pubbliche per i cittadini accusati di essersi
prostituiti derivi da un atteggiamento di particolare disprezzo nei confronti della
prostituzione. Contro il primo pregiudizio I’A. osserva che le uniche due orazioni che
riguardano la prostituzione maschile (Lys. 3 e Aeschn. 1, a cui si aggiungono allusioni
ad altri episodi in altre orazioni) hanno per protagonisti dei cittadini ateniesi. Lo stesso
si ricava dalle fonti anche per quanto riguarda le cittadine ateniesi. Da p. 77 in poi
I’attenzione si concentra sulla prima orazione di Eschine (c¢. Timarco). Da questa
orazione apprendiamo [I’esistenza nel IV secolo di due leggi che escludono

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 138

dall’esercizio dei diritti politici coloro che siano accusati non solo di prostituirsi
attualmente, ma anche soltanto di essersi prostituiti nel passato. In base alla prima legge
coloro che avessero esercitato una carica pubblica (non siamo in grado di dire se la lista
contenuta in Aeschin. 1. 19-20 sia esaustiva) potevano essere accusati mediante graphé
hetaireseos andando incontro alle pene piu severe. In base alla seconda legge chi avesse
preso la parola in assemblea poteva essere interrotto mediante la richiesta di sottostare
a una dokimasia rhetoron (Aeschin. 1. 28-32), con la conseguenza, se riconosciuto
colpevole, di perdere il diritto a prendere la parola (e forse anche altri diritti politici).
Queste misure non intendevano colpire I’omosessualita maschile in quanto tale, ma
soltanto tenere lontano dalla vita pubblica chi si fosse prostituito.

Ad essere presa di mira non era quindi la prostituzione in quanto tale, ma “those
leaders of the state who could be alleged to have violated a male-elite social code that
prohibited, in the context of male homosexual courtship, the blatant acceptance of items
of value in overly explicit exchange for sexual favors” (p. 82). Mi sembra che la
prospettiva che I’autore ci presenta risulti rafforzata se si osserva che il comportamento
riprovevole di Timarco non si colloca nell’attualita o in un passato prossimo, bensi nella
prima giovinezza dell’indiziato, come sembrano confermare vari passi dell’orazione di
Eschine. Mi riferisco in particolare ad Aeschin. 1. 13-14, da confrontare con altri passi
dell’orazione: in particolare con il § 75, dove Timarco appare un meirakion; con i §§
135-137, dove lo stesso Eschine rivendica la pratica dei suoi onesti desideri pederastici;
con il § 158, dove sembra di capire che alle persone ivi citate venga rimproverato un
comportamento tenuto durante la loro giovinezza; con il § 160, dove il riferimento a
comportamenti tenuti in gioventu ¢ esplicito. Al di 1a di questi riferimenti all’eta
giovanile, sembra comunque difficile stabilire una cronologia piu precisa delle
malefatte di cui Eschine accusa Timarco. Al § 40 si legge che Timarco si installa nello
iatreion del Pireo quando cessa di essere un fanciullo (pais nel senso di impubere?):
dunque non si applica piu la prima delle leggi citate in Aeschin. 1. 8. Al § 49 si dice
che va a convivere con Misgolas quando era gia divenuto un meirakion (cfr. § 75 cit.:
si noti che delle leggi peri ton meirakion, preannunciate al § 8, non si parla piu nel
seguito dell’orazione). D’altra parte, al § 154 il riferimento temporale appare ambiguo:
sembra riferirsi anche al presente, ma 1’accusa di essersi prostituito (alla quale si
aggiunge ad abundantiam quella di aver sperperato il patrimonio paterno) ¢ espressa
con 1 verbi al perfetto. In definitiva, considerando i risultati dell’esegesi dei passi sopra
citati, mi pare che I’A. abbia ragione nel sostenere che la prostituzione, sia maschile
che femminile, non era repressa, mentre lo era il lenocinio (proagogeia: p.111 ss.).
Tuttavia, che vi sia un sentimento di riprovazione sociale nei confronti
dell’omosessualita maschile non mi sembra si possa facilmente negare, se non altro per
quanto riguarda la sfera pubblica (v. p. 95-96). In questo senso continua a sembrarmi
convincente la valutazione negativa della passivita sessuale sostenuta, fra gli altri, da
Eva Cantarella (per la critica dell’A. a questa opinione, p. 72 n. 22).

299

Il capitolo IV, “‘Prostitution pursuant to Contract’” (p. 97-114), muove appunto
dalla menzione nelle fonti di regolari contratti di ‘prostituzione’ sia maschile che
femminile (Lys. 3; Aeschn. 1. 160, 165; Dem. 22. 22-23; Dem. 59. 29-32). Si ripropone
quindi la questione gia affrontata in altri lavori dall’A., cioe se donne e schiavi possano
concludere validi contratti. Come ¢ noto, secondo I’A. I’incapacita negoziale e

Dike - 21 (2018): 117-193



139 Alberto Maffi

processuale di queste categorie di persone veniva meno in contesti commerciali ovvero
quando si trattava di “business matters” (p. 109). Oppure si ricorreva a cittadini ateniesi
che fungevano da rappresentanti negoziali (‘agenti’) e processuali. Non ritengo sia il
caso di riprendere in esame qui I’opinione dell’A., da me piu volte criticata (mi limitero
a segnalare che concordo con lui sull’esistenza in diritto greco di contratti consensuali).
Cosi pure non riprenderd qui la vexata quaestio della protezione degli schiavi nei
confronti di atti di hybris compiuti da cittadini. Riconosco comunque all’autore il
merito di mantenere vivo il dibattito sul confronto tra alcuni aspetti essenziali della vita
sociale della comunita ateniese e le regole giuridiche.

I capitoli finali contengono interessanti osservazioni sugli aspetti sociologici ed
economici della prostituzione, su cui non mi soffermo in questa sede.
Complessivamente si tratta di un libro molto stimolante non solo per lo specialista di
storia sociale e giuridica della Grecia antica, ma anche per un pubblico interessato a
comprendere come un fenomeno apparentemente privo di storia presenti caratteristiche
peculiari del luogo e del tempo in cui si manifesta.

A. Colorio, Enechyron. Economia, societa e garanzia mobiliare del credito
nell’Atene classica, Alessandria 2018, p. VI + 126.

E merito del giovane studioso, di rigorosa formazione giuridica, aver affrontato
un tema tecnicamente complesso. Dopo 1 “Cenni introduttivi” (p.3-8), si susseguono
cinque capitoli, rispettivamente intitolati: “Societa, rapporti economici e garanzia del
credito ad Atene” (9-28); “Il pignoramento e la nascita della garanzia mobiliare del
credito” (29-41); “Enechyron e enechyrasia, terminologia e prassi: quale ambiguita?”
(43-56); “Forme e modalita di sottoposizione a garanzia dei beni mobili attraverso
strumenti negoziali” (57-69); “Il termine di adempimento delle obbligazioni garantite
da enechyron” (71-86). 1l terzo capitolo, dedicato alla distinzione fra pegno e
pignoramento ¢ quello dogmaticamente piu interessante e impegnativo. Secondo I’A.,
in contrasto con ’opinione di U.E. Paoli, enechyrasia designa una forma di
soddisfacimento in sede esecutiva e non soltanto un mezzo di pressione psicologica per
indurre il debitore ad adempiere. Si tratta di una tesi che andra ulteriormente
argomentata alla luce del proseguimento degli studi sulle garanzie reali nel mondo
greco, che I’A. preannuncia in un’appendice intitolata “Anticipazioni”.

M.F. Cursi (a cura di), XII Tabulae. Testo e commento, Napoli 2018, I, p. XVIII
+448; 11, p. X +451-882.

In quest’opera di grande respiro (priva pero, ahinoi, di indice delle fonti), che
merita [’attenzione e il plauso di tutti coloro che si interessano di storia del diritto
romano e piu in generale del diritto antico, non viene ignorato il problema

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 140

dell’eventuale collegamento fra diritto greco e diritto romano che sembra emergere da
alcuni versetti del testo legislativo cosi come ¢ possibile ricostruirlo.

Scrive la curatrice: “Nel Commento si sono ricordate non soltanto le tradizionali
somiglianze tra la legislazione soloniana e quella decemvirale — dalle norme in materia
funeraria ... alla norma sulle sodalitates o sul regolamento di confini- ma si sono
cercate anche le tracce meno visibili di questo contatto. Ad esempio, la norma sulla
mancipatio familiae introduce la facolta riconosciuta al de cuius di disporre liberamente
dei propri beni, superando la logica dell’individuazione di un unico erede e ammettendo
il frazionamento del patrimonio in molteplici legati” (I, p. 12). Data I’importanza della
materia, concentrero la mia attenzione proprio sul parallelo fra mancipatio familiae e
testamento soloniano, che la curatrice delinea nel § 3.3 del capitolo 8 (“La mancipatio
e la mancipatio familiae™), intitolato “Il confronto con la norma di Solone in materia
ereditaria” (p. 364-371).

Il punto di partenza ¢ dato da un brano delle Leggi (922¢) in cui Platone
rimprovera gli antichi legislatori di essere stati troppo condiscendenti verso i desideri
dei testatori e riafferma la priorita degli interessi collettivi che fanno capo in primo
luogo al genos dell’interessato e, in ultima analisi, alla polis intera. Per descrivere le
disposizioni di legge censurabili utilizza una formula molto simile al testo della legge
testamentaria di Solone che viene tramandato dagli oratori attici: “che sia lecito disporre
dei propri beni (ta heautou diatithesthai) puramente e semplicemente nel modo in cui
uno vuole (hopos an tis ethele)”. Quasi le stesse parole utilizza infatti il testo di legge
inserito nella seconda orazione contro Stefano (Dem. 46.14), dove la liberta di disporre
mortis causa ¢ pero riconosciuta valida ed efficace qualora il testatore non abbia figli
legittimi e sia in possesso, si potrebbe dire sintetizzando in termini moderni, della piena
capacita di intendere e di volere.

Come si desume da altre fonti, soprattutto dagli oratori attici, la liberta di testare
“come uno voglia” si concreterebbe dal punto di vista tecnico in due tipi di disposizioni:
da un lato ’adozione di un successore, dato che “alcuni ritengono che il testamento
attico fosse sempre una forma di adozione” (p. 365); dall’altro “la previsione di una
serie di legati consentiti anche in presenza di figli maschi legittimi” (ibid.). Prima di
valutare 1’attendibilita di questo duplice possibile contenuto del testamento, occorre
pero soffermarsi su una particolarita del testo di legge riportato in Dem. 46.14 cit. (dato
che I’A. vi dedica molto spazio). Il testo inizia con queste parole: dcot un €nenoinvo,
dote punte anewmely Ut Emdwdoactal, dte TOAwV gionetl v apynv... Il testo, come
scrive 1I’A., ¢ decisamente “criptico” (bisogna ricordare che sui testi inseriti nelle
orazioni gravano in generale forti sospetti di inautenticita, da cui non ¢ certo immune,
almeno dal punto di vista formale, il nostro testo). Sicuramente coloro a cui la legge
riconosce la facolta di testare sono “coloro che non sono stati adottati”’; ma i due verbi
all’infinito, che, in modo peraltro sintatticamente del tutto anomalo, precisano la
condizione di questi soggetti “non adottati”, hanno dato luogo a una lunga serie di
tentativi di interpretazione.

L’A. ne riporta alcuni. Inizia da Thalheim, secondo il quale hanno facolta di
testare coloro che sono stati adottati con atto mortis causa, dato che gli adottati tra vivi,
cosi come 1 figli legittimi, non possono rinunciare all’eredita (apeipein) e non sono

Dike - 21 (2018): 117-193


http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28%2Fsoi&la=greek&can=o%28%2Fsoi0&prior=*no/mos
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28%2Fsoi&la=greek&can=o%28%2Fsoi0&prior=*no/mos
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mh%5C&la=greek&can=mh%5C0&prior=o(/soi
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mh%5C&la=greek&can=mh%5C0&prior=o(/soi
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29pepoi%2Fhnto&la=greek&can=e%29pepoi%2Fhnto0&prior=mh/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29pepoi%2Fhnto&la=greek&can=e%29pepoi%2Fhnto0&prior=mh/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28%2Fste&la=greek&can=w%28%2Fste0&prior=e)pepoi/hnto
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28%2Fste&la=greek&can=w%28%2Fste0&prior=e)pepoi/hnto
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mh%2Fte&la=greek&can=mh%2Fte0&prior=w(/ste
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mh%2Fte&la=greek&can=mh%2Fte0&prior=w(/ste
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29peipei%3Dn&la=greek&can=a%29peipei%3Dn0&prior=mh/te
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29peipei%3Dn&la=greek&can=a%29peipei%3Dn0&prior=mh/te
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mh%2Ft%27&la=greek&can=mh%2Ft%270&prior=a)peipei=n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mh%2Ft%27&la=greek&can=mh%2Ft%270&prior=a)peipei=n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29pidika%2Fsasqai&la=greek&can=e%29pidika%2Fsasqai0&prior=mh/t'
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29pidika%2Fsasqai&la=greek&can=e%29pidika%2Fsasqai0&prior=mh/t'
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28%2Fte&la=greek&can=o%28%2Fte0&prior=e)pidika/sasqai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28%2Fte&la=greek&can=o%28%2Fte0&prior=e)pidika/sasqai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*so%2Flwn&la=greek&can=*so%2Flwn0&prior=o(/te
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*so%2Flwn&la=greek&can=*so%2Flwn0&prior=o(/te
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29sh%2F%7Cei&la=greek&can=ei%29sh%2F%7Cei0&prior=*so/lwn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29sh%2F%7Cei&la=greek&can=ei%29sh%2F%7Cei0&prior=*so/lwn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%5Cn&la=greek&can=th%5Cn0&prior=ei)sh/|ei
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%5Cn&la=greek&can=th%5Cn0&prior=ei)sh/|ei
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29rxh%2Fn&la=greek&can=a%29rxh%2Fn0&prior=th/n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29rxh%2Fn&la=greek&can=a%29rxh%2Fn0&prior=th/n

141 Alberto Maffi

tenuti a rivendicare in giudizio D'eredita (tramite epidikasia). Per comprendere
quest’affermazione occorre ricordare che il diritto greco conosceva una forma di
adozione inter vivos (documentata per noi ad Atene tramite gli oratori, ¢ a Gortina
tramite il Codice) a cui si affiancherebbe, appunto ad opera di Solone, 1’adozione in
forma testamentaria, quindi mortis causa. L’ A. ricorda poi (p. 366) la traduzione della
parte iniziale di Dem. 46.14 che ho proposto in Symposion 1990 (Adozione e strategie
successorie a Gortina e ad Atene, 1991, p. 205-232): “...coloro che non sono stati
adottati, cosicché non si pud impedire (loro di adottare) né si puo rivendicare in giudizio
I’eredita (contro coloro che essi hanno adottato), possono disporre delle loro
sostanze...”. Anche se interpretiamo in modo diverso i due infiniti, il mio punto di vista
non ¢ in realta lontano da quello di Thalheim: anche secondo me sono gli adottati tra
vivi che non possono adottare, quindi non possono nemmeno fare testamento. Per
quanto riguarda la mia interpretazione, I’A. aderisce alla critica che di essa ha svolto L.
Gagliardi, Per un’interpretazione della legge di Solone in materia successoria, in
“Dike” 5, 2002, p. 1-55, e accoglie I’interpretazione da Iui proposta. La traduzione
proposta da Gagliardi ¢ la seguente: “Coloro che non sono stati adottati cosicché non
rinuncino alla proprieta sui beni facenti parte dell’eredita (scil. tornando nell’oikos
originario), né intentino un’epidikasia (scil. per ottenere 1’eredita) possono diatithesthai
ta heautou” (Gagliardi 2002 cit., p. 33) (da notare che I’A. parafrasa la prima parte della
traduzione di Gagliardi scrivendo: “la rinuncia che 1 non adottati potrebbero fare ¢
all’eredita nell’ipotesi in cui tornino nell’oikos di origine...” - p. 366, mentre si deve
intendere “la rinuncia che gli adottati potrebbero fare...” come correttamente si legge a
p. 367 n. 148).

Senza voler intraprendere qui una difesa della mia interpretazione del testo di
legge (per la quale non metterei la mano sul fuoco), mi pare che anche quella proposta
da Gagliardi vada incontro a possibili obiezioni. La prima ¢ di tipo sintattico: se € vero
che per giustificare la mia traduzione di apeipein nel senso di impedire occorrerebbe
far dipendere il verbo da un exeinai (come plausibilmente annota Gagliardi 2002 cit.,
p- 28), la stessa esigenza si manifesta anche per giustificare la traduzione “rinunciare”
da lui proposta: “cosicché sia loro possibile rinunciare...”. In secondo luogo, Gagliardi
riconosce che soltanto gli adottati inter vivos non devono ottenere 1I’immissione nel
possesso dell’eredita tramite epidikasia. Infatti “I’adottato inter vivos si immetteva
direttamente nel possesso dell’eredita dell’adottante (embateuein), mentre 1’adottato
per testamento doveva farsi assegnare I’eredita attraverso un’epidikasia” (Gagliardi
2002 p. 43). Cio significa che 1’adottato tra vivi € equiparato ai figli legittimi, mentre
’adottato per testamento € equiparato ai collaterali che succedono in base ai principi
della successione legittima. Ma Gagliardi non rileva che anche il secondo requisito
menzionato nella consecutiva, cioe, nell’interpretazione di Gagliardi stesso, la rinuncia
all’eredita per tornare nell’oikos di origine riguarda solo gli adottati inter vivos. Non
avrebbe senso, infatti, dire che 1’erede testamentario, qualora rinunci all’eredita, ritorna
nella famiglia d’origine, dato che da essa non ¢ mai uscito. Non si vede quindi perché
a quest’ultimo, se privo di figli legittimi, non sia consentito di indicare per testamento
un erede oppure rinunciare all’eredita (semplicemente non facendo ricorso
all’epidikasia). Se questi argomenti risultano persuasivi, I’inciso in forma consecutiva
non puo che riferirsi ai soli adottati infer vivos, e non a entrambi i1 generi di adozione
(inter vivos e mortis causa), come invece Gagliardi 2002 cit., p. 32-34, afferma.

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 142

Ovviamente Gagliardi non pud negare che vi siano profonde differenze fra
I’adozione inter vivos e I’adozione testamentaria; ma, a suo parere, “le differenze nella
procedura e negli effetti erano certo esistenti e legislativamente previste ..., ma cio non
tocca il punto dell’identita dei requisiti per gli adottanti” (ibid.). A cio si puo obiettare
che, per quanto riguarda il requisito dell’assenza di figli legittimi, non ¢ affatto certo
che chi avesse dei figli non potesse adottare inter vivos; e per quanto riguarda 1’assenza
di elementi perturbatori della libera esplicazione delle ultime volonta, se li riassumiamo
sotto il concetto di capacita di intendere e di volere, si tratta di un requisito che vale per
qualunque atto giuridico a cui 1’ordinamento riconosce validitd. Ma soprattutto non
vedo come si possano assimilare due atti dalla struttura giuridica totalmente diversa,
come riconosce lo stesso Gagliardi 2002 cit., p. 43: “in un caso 1’adozione avveniva
durante la vita dell’adottante, nell’altro esso avveniva e produceva i suoi effetti dopo la
morte”. Mi sembra che cada quindi in una petizione di principio Gagliardi 2002 cit., p.
44, 1a dove, “per definire in termini tecnici il contenuto della legge di Solone” (p. 43),
scrive: “La legge disciplinava le successioni a titolo universale per causa di morte
predisposte dal de cuius mediante adozione, con o senza testamento” (p. 44). Se si
utilizzano 1 concetti elaborati dai giuristi romani, non si puo stravolgerne il significato.
L’adozione tra vivi non ¢ un atto mortis causa: che 1’adottante miri a provvedere alla
propria successione puo essere considerato tecnicamente il motivo del negozio, non ne
¢ la causa. Elemento determinante per equiparare due negozi giuridici non possono
essere 1 requisiti richiesti a chi li pone in essere, bensi la loro natura e i loro effetti.

La mia conclusione ¢ quindi che Solone non ha concepito il testamento come
una forma di adozione. Il fatto che in alcune fonti si consideri I’erede testamentario alla
stregua di un figlio deriva dal fatto che si puo testare soltanto in assenza di figli legittimi,
quindi ’adottato viene a prenderne il posto; ma, come abbiamo visto, si tratta di
un’equiparazione valida sul piano dei sentimenti, non della qualificazione giuridica. E
vero che Platone consiglia di “rendere figlio” colui a cui, non avendo figli legittimi, si
lasciano 1 propri beni; ma non sappiamo se il linguaggio dell’adozione mortis causa
implicasse per il filosofo le stesse differenze con 1’adozione tra vivi che conosciamo
per Atene, nel qual caso anche Platone si servirebbe di un linguaggio metaforico.
Ribadisco quindi la validita dell’opinione tradizionale: la legge di Solone ha introdotto
la possibilita per chi non aveva figli legittimi di nominare per testamento un erede.
L’adozione tra vivi probabilmente esisteva gia, come si puo ricavare, fra 1’altro, dal
fatto che essa ¢ I'unica forma di adozione nota al Codice di Gortina.

Ritorniamo ora alla trattazione dell’A. Dopo aver riferito della discussione
relativa ai requisiti per poter disporre dei propri beni, si tratta ora di “comprendere la
portata della liberta prevista da Solone” (p. 367). L’A. espone tre diverse proposte
avanzate in dottrina: a) Solone avrebbe introdotto il testamento-adozione (a p. 367 n.
152 I’A. mi include fra gli studiosi che sostengono questa tesi; ma come spero di aver
chiarito qui sopra, 10 non credo e non ho mai creduto che la nomina di un erede tramite
testamento assuma la forma dell’adozione); b) il de cuius sceglieva “il proprio
successore mediante adozione, con o senza testamento, al di fuori della propria
famiglia”; c) la legge di Solone avrebbe riconosciuto “un’ampia facolta di testare con
o senza adozione, disponendo liberamente dei propri beni anche tramite legati”. L’A.
respinge la prima interpretazione in quanto “la norma di Solone, nella ricostruzione piu

Dike - 21 (2018): 117-193



143 Alberto Maffi

verisimile [cio¢€ quella illustrata da Gagliardi], sembra presupporre 1’adozione sia inter
vivos che mortis causa”. Per quanto riguarda la seconda interpretazione, la tesi di
Gagliardi viene qui integrata con un elemento che risale a Gernet (in particolare
all’articolo del 1920, poi confluito in Droit et société dans la Grece ancienne, Paris
1955, intitolato La loi de Solon sur le “testament”). Secondo I’A., infatti, Gernet
postula “un’originaria limitazione della possibilita di adottare soltanto all’interno del
proprio genos, ovverosia dell’insieme dei discendenti dallo stesso capostipite” (p. 368).
Poiché credo che questa affermazione dell’A. sia frutto di un equivoco, converra
ripercorrere il ragionamento di Gernet, che puo effettivamente trarre in inganno, dato
che per tutta la prima parte dell’articolo procede con una dimostrazione che in
matematica o in geometria si definirebbe per assurdo.

Gernet si chiede prima di tutto : “sous quelle forme avait lieu cette transmission
héréditaire”? Il y a un premier point que nous considérons comme acquis : c’est qu’elle
avait lieu d’abord exclusivement par adoption entre vifs » (DS p. 122). E questo perché
«la pétition d’hérédité, de la part d’un héritier <<testamentaire>>, se fonde sur la
validit¢ d’une adoption par le de cujus »; cid che ¢ confermato dalla «identité
constamment admise entre les concepts de diatheke et d’eispoiesis (introduction dans
la famille par voie d’adoption) » (DS ibid.). A questo punto Gernet si appella (in realta
finge di aderire) alle idee di un altro grande studioso, E.F. Bruck, secondo cui, per usare
le parole di Gernet, “le testament solonien, pour I’appeler par son nom, n’est qu’une
adoption entre vifs” (DS ibid.); e cio sulle base di c.d. indizi che non sono altro che una
serie di petizioni di principio, fra cui esemplare quella secondo cui “une tendance
collective persiste a n’attribuer qu’a I’acte entre vifs la vertu d’une vraie adoption, d’une
vraie institution d’héritier” (DS p. 123) (si noti che Gernet fa qui una specie di doppio
salto mortale, perché, pur discostandosi infine, come vedremo, dall’opinione di Bruck,
continua a considerare “une pétition de principe caractérisée” la giusta opinione di
Thalheim “qui consiste a €carter du concept de diatheke I’adoption entre vifs”: DS p.
122 n. 2). A questo punto Gernet, sul presupposto che I’adozione tra vivi esistesse gia
prima di Solone (“I’adoption nous fait I’effet d’un acte passablement antique™: p. 123),
si chiede: “ou était I’innovation législative?”” (DS p. 123). L’unica risposta sensata ¢
che Solone abbia reso possibile 1’adozione tra vivi in situazioni in cui era fino ad allora
vietata. E quali fossero queste situazioni ce lo illustra Plutarco in un noto passo della
Vita di Solone (Plut. Sol. 21), che riporto qui appunto nella traduzione di Gernet : “Une
autre loi fameuse est celle qui concerne les testaments : auparavant, ils n’étaient pas
permis; les biens et la maison devaient rester dans le genos du défunt: Solon, lui, permit
a ceux qui n’avaient pas d’enfants de donner leurs biens a qui ils voudraient...”. Ed
ecco la conclusione che secondo Gernet deriva necessariamente dalle premesse
riconducibili all’opinione di Bruck. Se 1’adozione tra vivi esisteva gia prima di Solone,
ma 1 beni dell’adottante dovevano restare all’interno del genos, era consentito adottare
soltanto un membro del genos stesso. Quindi Solone avrebbe consentito di adottare
(inter vivos) un soggetto estraneo al genos.

A questo punto Gernet getta la maschera e si dispone a demolire presupposti e
conclusioni della tesi che ha cosi brillantemente illustrato (§ II: p. 124 ss.). Prima di
tutto osserva che I’adozione non puo essere considerata uno strumento o un’arma per
smantellare il genos. Sia perché la divisione dei patrimoni familiari doveva essere gia

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 144

in vigore sotto il regime successorio precedente Solone, sia perché i diritti patrimoniali
di cui ’adottato era titolare nella sua famiglia d’origine si accrescevano agli eventuali
fratelli rafforzando la coesione patrimoniale della famiglia d’origine dell’adottato.
Inoltre, Plut. Sol. 21 viene riportato al suo senso corretto, che ritroviamo nel celebre
passo di Aristofane, Vespe 583 ss., dove si dice che 1 giudici danno la preferenza alla
successione kata genos rispetto a quella testamentaria (v. Gernet, DS p. 146 n. 6).
Dunque, Plutarco intende semplicemente contrapporre la successione legittima, in
origine I’unica ammessa, alla successione testamentaria introdotta appunto da Solone:
si noti che in questo passo non vi ¢ il minimo accenno a un’adozione, né tra vivi né
mortis causa. Non vi ¢ dunque alcuna fonte da cui si possa desumere che in origine
fosse possibile adottare solo all’interno della parentela. Un elemento a conferma viene
scorto da Gernet nel fatto che I’adottato, qualora non abbia generato figli legittimi, non
pud a sua volta adottare, in quanto i diritti successori del genos riprendono il
sopravvento. Ma se prima di Solone fosse stato possibile adottare soltanto all’interno
della famiglia, perché I’adottato non potrebbe a sua volta adottare un altro membro della
famiglia? Dunque, conclude Gernet, la ragione alla base del divieto di adottare per un
adottivo non sta nella volonta di riaffermare la liceita dell’adozione solo all’interno
della famiglia, ma va cercata nelle “résistances que rencontrait I’institution d’héritier”
(DS p. 128), prescindendo dal fatto che ad essere adottato fosse stato un parente o un
estraneo.

A questo punto ritorniamo al punto di vista di Gagliardi 2002 cit., il quale,
invece, crede all’interpretazione di Plut. Sol. 21 criticata da Gernet. Scrive infatti:
“Poiché I’istituto dell’adozione (anche testamentaria) esisteva da prima di Solone, se
Plutarco ¢ fededegno dobbiamo dedurre che prima di Solone ad Atene fosse possibile
adottare e nominare come propri successori soltanto individui rientranti nel genos”
(Gagliardi 2002 cit., p. 50). Gagliardi ritiene che la sua interpretazione del passo di
Plutarco sia confermata dal parallelo con il passo del Codice di Gortina (IC IV 72 col.
X 33-34), che consente 1’adozione “da dove si voglia”: solo in seguito all’emanazione
del Codice sarebbe dunque stata ammessa “la liceita dell’adozione di un figlio
proveniente da qualsivoglia famiglia o da qualsivoglia tribu” (Gagliardi 2002 cit., p.
50). A suo tempo (Diritto di famiglia nel CdG, 1997, p. 76) mi ero espresso anch’io in
questo senso, pur senza ricavarne un argomento valido per un’interpretazione in senso
analogo della legge di Solone; ma Gernet 1955, p. 140, nota persuasivamente (cio di
cui ho sbagliato allora a non tenere conto) che a Gortina “nous ne voyons ce groupe
agnatique ... aussi jalousement opposé a I’intrusion d’un étranger que tolérant a I’égard
des adoptions des proches: a Athénes il est improbable; a Gortyne, il I’est plus encore”.

Ritorniamo ora ad Atene. La liberta, concessa da Solone, di adottare chiunque,
“anche se appartenente a una famiglia estranea a quella dell’adottante” costituiva
“un’innovazione fragorosa rispetto al passato” (Gagliardi 2002 cit., p. 51). Percio
all’adottato non fu consentito di adottare a sua volta, salvaguardando cosi, diciamo in
seconda battuta, le aspettative successorie del genos. Gagliardi ritiene pero che il divieto
avesse di mira un’ipotesi specifica: in mancanza del divieto “ci sarebbe stato il rischio
che [I’adottato] adottasse componenti della famiglia da cui proveniva, cosi frustrando
ulteriormente le aspettative del genos del de cuius alla successione” (Gagliardi 2002
cit., p. 51). Infatti, come Gagliardi cerca di dimostrare con un’esemplificazione

Dike - 21 (2018): 117-193



145 Alberto Maffi

alquanto macchinosa, prima di Solone si sarebbe potuto adottare un membro della
parentela sia in linea paterna sia in linea materna; dopo Solone si voleva invece evitare
che I’adottato potesse a sua volta adottare, ad esempio, un cugino figlio del fratello di
sua madre, atto che “sarebbe andato a svantaggio del genos collaterale del de cuius che
I’aveva adottato” (Gagliardi 2002 cit., p. 54). Tuttavia, aggiunge Gagliardi, “per
semplicita, la legge prevede che nessun adottato, prima o dopo ’entrata in vigore della
legge di Solone, e pur in assenza di figli, potesse in alcun caso adottare” (ibid.). In realta
la motivazione “per semplicita” non puo essere considerata una valida giustificazione
del divieto generale di adottare da parte del figlio adottivo. O 1’esclusione dei parenti
in linea materna esisteva prima della legge di Solone, nel senso che restringeva il campo
dei possibili soggetti adottabili all’interno della parentela, cid che ¢ indimostrabile;
oppure non si capisce perché introdurre un divieto generale di adottare se si voleva solo
evitare 1’adozione di un parente in linea materna da parte dell’adottato (né avrebbe
senso pensare che il divieto di adottare un parente in linea materna non valesse per gli
adottati prima della legge di Solone, come giustamente nota Gernet, DS p. 128).

Per ritornare rapidamente al testo che stiamo commentando, e per concludere su
questo punto, I’A. ritiene “condivisibile I’idea che la limitazione contenuta nella norma
rispetto agli adottati avesse lo scopo di evitare che questi ultimi lasciassero il
patrimonio, ereditato dall’adottante, a soggetti appartenenti alla loro famiglia
d’origine”; tuttavia non crede che Solone intendesse privilegiare “una linea interna alla
famiglia dell’adottante ... senza assicurare a tutti i componenti del genos il medesimo
trattamento” (p. 368). Direi che I’A. fiuta che Gagliardi ha sollevato un falso problema,
ma non si libera dall’idea (come si ¢ visto, falsa) che prima di Solone fosse consentito
adottare solo all’interno del gruppo familiare: di qui I’irrisolta questione del supposto
divieto, per gli adottati prima di Solone, di adottare un membro della parentela.

Veniamo infine alla terza interpretazione (sopra contrassegnata con la lettera c)
del contenuto della legge di Solone. Se ¢ vero che I’adozione tra vivi e il testamento-
adozione esistevano gia prima di Solone, la novita introdotta dalla legge consisterebbe
nell’aver consentito “una maggiore liberta di testare nel senso di compiere atti che
individuassero i successori senza procedere necessariamente ad adozioni” (p. 367),
consentendo “ai figli naturali di scegliere 1 propri successori in modo che i beni del de
cuius potessero uscire dall’originaria famiglia di appartenenza” (p. 368). Scopo sarebbe
stato quello di infrangere “attraverso una pit ampia circolazione dei patrimoni, il fronte
dell’aristocrazia e del capitale fondiario” (p. 367).

Per illustrare questa terza interpretazione 1’ A. ritiene pertinenti un testo a favore,
cio¢ Plut. Sol. 21 gia ricordato e discusso, € un testo contrario, ossia Pl. Lg. 922¢, che,
come si ¢ visto, critica I’eccessiva liberta lasciata dai legislatori (fra cui evidentemente
Solone) al testatore, e si fa paladino della conservazione dei beni nella famiglia
d’origine. Poco piu sotto I’A. ribadisce: “Mi sembrerebbe meglio interpretare il senso
della novita introdotta da Solone I’ipotesi che egli abbia ammesso disposizioni — doseis-
in presenza o in assenza di adozione, volte ad attribuire beni al di fuori della famiglia
d’origine del de cuius” (p. 369). Questo genere di disposizioni era consentito “ai soli
figli naturali in assenza di figli maschi legittimi” (cio¢ qualora i figli legittimi non
avessero a loro volta generato figli legittimi) (ma si noti che, a p. 370, I’ A. scrive “la
norma di Solone favori la frammentazione dei patrimoni con il rischio, pero, di rendere

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 146

priva di consistenza 1’eredita del figlio legittimo”, salvo poi, in conclusione, ribadire
che la liberta di disporre era riconosciuta “al de cuius privo di figli maschi legittimi”:
p. 370). Viceversa, il figlio adottivo, in mancanza di figli maschi legittimi, non solo non
poteva adottare ma non poteva nemmeno disporre lasciti testamentari a favore di “terzi
legatari”. Sembrerebbe dunque di capire che, secondo I’A., il figlio legittimo privo di
discendenza legittima aveva la scelta fra il nominare mortis causa un adottivo
(eventualmente accompagnata da lasciti diciamo a titolo particolare) e il lasciare
I’intero patrimonio a singoli beneficiari senza ricorrere all’adozione.

A questo punto sara opportuno chiederci che cosa siano le doseis che, in forza
della terza interpretazione che stiamo discutendo, la legge di Solone avrebbe consentito.
Benché sia effettivamente entrato nell’uso definirle “legati”, ¢ bene evitare questo
termine tecnico e definirle disposizioni testamentarie gratuite a titolo particolare. Scrivo
a titolo particolare perché se il testatore senza discendenti esaurisse I’asse ereditario in
disposizioni di questo genere, per il passivo ereditario si aprirebbe la successione
legittima. Secondo Gernet DS 1955, p. 143, “il est ... certain qu’il s’agit de biens
personnels, d’une propriété extrafamiliale”. Si deve dunque ritenere improbabile,
almeno per tutta I’eta classica, che un testatore potesse esaurire 1’asse ereditario in
disposizioni a titolo particolare. Nel Codice di Gortina le donazioni mortis causa del
marito alla moglie e del figlio alla madre non possono superare un tetto massimo (IC
IV 72, col. X 14-20). In assenza di specifiche indicazioni contrarie si puo ritenere che
tali donazioni (che non sono contenute in un testamento, ancora ignoto al diritto
successorio del CdG) fossero ammesse anche se il donante aveva figli legittimi (la
disposizione citata dispone semplicemente che ai successori del donante spetta il diritto
di ridurre le donazioni; € possibile che una norma analoga consentisse di ridurre anche
donazioni eccessive a favore di estranei). Mi pare quindi, se vale il parallelo con
Gortina, che la facolta di effettuare donazioni testamentarie in forza della legge di
Solone fosse riconosciuta sia al testatore con figli sia al testatore privo di discendenza
legittima, ma limitatamente a una quota dell’attivo ereditario e purché non si trovasse
nella condizione di figlio adottivo (infer vivos, perché, a mio parere, ’erede
testamentario privo di discendenti poteva tranquillamente a sua volta nominare un erede
per testamento ed effettuare lasciti a titolo particolare).

In conclusione, credo che il parallelismo fra mancipatio familiae e legge
testamentaria di Solone risulti meno stretto di quanto 1I’A. non lo consideri. Solone
introduce infatti nell’ordinamento ateniese la figura dell’erede testamentario
(kleronomos) e consente di disporre a titolo particolare soltanto di una parte dell’asse
ereditario.

J. Fouquet u. L. Gaitanou (Hrsg.), Im Schatten der Alten? Ideal und
Lebenswirklichkeit im rémischen Griechenland, Mainz u. Ruhpolding 2016, p. 193. 1l
libro raccoglie gli Atti di un convegno, tenutosi a Heidelberg nel 2013, che era
suddiviso in cinque sezioni: “Becoming Roman, Staying Greek”; “Athen von der Polis
zur Provinzstadt?”; “Zwolf Gotter und ein Kaiser - Kultpraxis unter romischen
Herrschaft®; ,,Gesellschaftsstruktur im Spiegel der Grabstitten*; ,,Werkstatttraditionen
— Griechischer Stein in romischer Form?“. Soltanto una parte delle relazioni tenute al

Dike - 21 (2018): 117-193



147 Alberto Maffi

convegno ¢ stata qui pubblicata. A parte le comunicazioni di taglio prevalentemente
archeologico, gli articoli relativi alla religione e alla societa arricchiscono anche per lo
storico del diritto la conoscenza dell’ambiente culturale in cui gli ordinamenti giuridici
della tarda grecita trovano applicazione.

G. Genevrois, Le vocabulaire institutionnel crétois d’apres les inscriptions
(VIIe-1I¢ s. av. J.-C.), Géneve 2017, p. 541. 1l volume consta di un’Introduzione, di una
rassegna lessicale ordinata in ordine alfabetico, di due ‘Annexes’ (Nomi delle tribu e
Nomi dei mesi, dei culti e delle feste) e di una Conclusione. In appendice viene
riprodotto il testo del Codice di Gortina nell’edizione di Willetts (con qualche variante)
corredato di una nuova traduzione francese dell’A. Chiudono il volume la bibliografia,
gli indici (delle parole dialettali, dei termini micenei, delle fonti, delle glosse di Esichio)
e quattro carte geografiche dell’isola. L’indice delle singole parole si rivela
particolarmente utile per il lettore, dato che nei singoli lemmi oggetto di studio troviamo
spesso piu termini accorpati in un’unica famiglia lessicale (si vedano anche le
importanti avvertenze di p. 13 riguardo ai criteri di ricerca dei lemmi).

L’approccio dell’autore ¢ di taglio linguistico. Da questo punto di vista ¢ ricco
di informazioni non solo sulla formazione dei termini che costituiscono il lessico
cretese, ma anche sugli usi paralleli che si riscontrano in altri dialetti e nelle fonti
letterarie. Non ¢’¢ dubbio, quindi, che il volume arricchisce meritoriamente la nostra
conoscenza dell’universo culturale cretese. Tuttavia, poiché il contenuto di molte delle
iscrizioni prese in esame ¢ di carattere giuridico, I’A. non puo fare a meno di prendere
posizione sui passi pit controversi, soprattutto per quanto riguarda il Codice di Gortina
(= CdG). Nel seguito passero quindi in rassegna alcune delle soluzioni proposte dall’A.
avendo cura di criticarle, dal mio punto di vista, in una prospettiva che vuole essere
costruttiva. Ma prima vorrei sottolineare I’importante risultato che 1’A. ritiene si possa
ricavare dal suo lavoro: cio¢ la rilevazione di tracce di un lessico giuridico comune da
cui si sarebbero poi sviluppati 1 linguaggi giuridici locali (v. per esempio p. 327). Si
tratta di un’ipotesi che, se approfondita, potrebbe dare un contributo rilevante
all’annosa controversia intorno all’unita/pluralita del diritto greco antico.

Aireo e composti (p. 26 ss.). Secondo I’A. il verbo anailetthai non ¢ una
semplice variante stilistica del verbo eken. Sarebbe infatti utilizzato quando 1
beneficiari della successione non fanno parte dell’oikos del defunto. Altro elemento
distintivo starebbe nel fatto che anailetthai, a differenza di echein, comporterebbe un
atto di accettazione dell’eredita (p. 27). Per la critica di questa opinione rinvio al mio
contributo, Adozione e strategie successorie a Gortina e ad Atene, in Symposion 1990,
1991 p. 210 ss. Rilevo inoltre che 1’esempio riportato dall’A. a p. 27 n. 3 non concorda
con la tesi da lui sostenuta: infatti, in caso di mancanza di figli liberi, la successione
della donna che si € unita con uno schiavo (CdG VII 7-10) spettera ai membri del suo
oikos, designati appunto con il termine generico di epiballontes.

Akeuo — enkoiotai (p. 34-39). Nel corso di una dotta disamina di carattere
linguistico I’A. attribuisce a questi due termini una radice comune. Il primo verbo, in
forma participiale, si trova in col. II 16-20. L A. registra 1 due significati attribuiti
alternativamente ad esso dagli studiosi, cio¢ “entendre, s’apercevoir de” e “surveiller

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 148

ou avoir la garde (ou la tutelle) de”, salvo poi concludere a favore della (secondo me)
improbabile interpretazione di Metzger, che combina “ingénieusement” le due
accezioni (p. 34). Rinvio per una disamina del difficile passo a un mio recente articolo,
che I’A. non poteva conoscere: A. Maffi, Nuove riflessioni su IC IV 72 col. Il 16-20, in
J. C. Bermejo Barrera — M. Garcia Séanchez (eds.), AEXMOI ®IAIAY Bonds of
friendship. Studies in ancient history in honour of Francisco Javier Fernandez Nieto,
Barcelona 2017, p. 223-233. Quanto a enkoiotai, ’A. ne discute il significato
nell’ambito di col. IX 24 ss., dove lo intende nel senso di pegno. L’A. estende
brevemente la sua analisi anche agli altri termini che appaiono nel passo, e ne fornisce
la seguente traduzione: “si quelqu’un mourait apres s’€tre porté caution ou avoir perdu
un proces, ou étant redevable de gages ou apres s’étre 1i€ par contrat (?) ou promesse
verbale” (p. 36). Nelle note di p. 37 I’A. riporta succintamente altre possibili
interpretazioni dei termini in questione, ma non tiene conto dell’interpretazione
alternativa da me proposta in Studi di epigrafia giuridica greca, Milano 1983.

Aner — andreion (p. 44 ss.). L’A. non chiarisce in base a quale criterio 1 testi
cretesi alternano aner a anthropos. Si potrebbe suggerire che anthropos si riferisca
all’essere umano in generale, comprese quindi le donne, mentre aner si riferisce al
genere maschile.

Anthropos (p. 47 ss.). Dopo aver sottolineato che si tratta di un termine generico
per designare sia I’'uomo che la donna tanto liberi che schiavi, I’A. esamina i due passi
del CdG in cui il termine ricorre. Si tratta di col. X 25-28 e di col. XI 24-25. Concordo
con I’A. che, nel primo dei due passi, anthropos designi sia un libero che uno schiavo.
Dubito invece che il verbo dechomai, che designa uno degli atti vietati (insieme ad
accettare come oggetto di una promessa e come persona data in pegno) significhi
“accepter (en paiement)” (p. 48). Mi sembra piu probabile che si riferisca al divieto di
dare rifugio a uno schiavo fuggitivo, magari con I’intento di impadronirsene. Quanto a
col. XI 24-25, I’A. propone la seguente traduzione : “quiconque saisit un homme avant
proces devra toujours 1’accepter par la suite” (p. 48). E aggiunge : « ...en cas de gain
du proces I’intéressé devait garder la personne saisie et ne pouvait se prévaloir d’aucune
autre forme d’indemnisation « (p. 49). Per giustificare questa traduzione I’ A. attribuisce
a epidekethai lo stesso significato attribuito a dekethai in col. X 25-28, cioe “accettare
in pagamento”. A parte ogni altra considerazione, il verbo implica comunque I’idea di
una consegna da parte di qualcuno a colui che riceve. Ma nel caso di una “saisie”, non
vi ¢ stata evidentemente alcuna consegna o alcun trasferimento. Non solo, ma agein pro
dikas richiama senza alcun dubbio la norma iniziale del CdG. Si tratta quindi di una
“saisie” che ¢ in ogni caso vietata dalla legge, anche se nel successivo processo di
accertamento dovesse risultare che il sequestrante era effettivamente proprietario dello
schiavo di cui si ¢ impadronito. Non ¢ quindi possibile che il processo riguardante la
“saisie” (col. I 1-10) possa terminare con la vittoria del sequestrante.

Didomi e derivati (p. 103 ss.). Da notare un’imprecisione nell’interpretare CdG
col. X 20-25: se il donante ¢ debitore, la sua dosis sara nulla se supera I’ammontare del
debito. Secondo I’A. dosis va intesa qui in un senso prossimo a quello che attestano gli
oratori attici, ossia “I’attribution d’un héritage par volonté expresse, hors des regles de
transmission normale” (p. 103). Ora, non soltanto nel passo non vi ¢ alcun riferimento
esplicito a una donatio mortis causa, ma il CdG non conosce il testamento.

Dike - 21 (2018): 117-193



149 Alberto Maffi

Dika e parole derivanti dalla medesima radice (p. 106 ss.). A proposito del verbo
dikazo nell’iscrizione di Drero (Nomima 1, n°® 81), I’A. accoglie I’interpretazione
proposta da Seelentag, sulla quale si vedano pero i miei rilievi critici in “Dike” 18,
2015, p. 168 ss. Endikon con il verbo essere pud avere significato attivo o passivo
riguardo alle parti in causa (discutibile che in CdG V 6-9 abbia significato attivo).

Doulos e derivati (120 ss.). A proposito del verbo dolosatthai in CdG col. 11 36-
38 e 43-45, I’A. da conto delle due possibili interpretazioni (“rendere schiavo™ o
“attirare in un agguato”). I’A. propende per la prima interpretazione, oggi minoritaria,
in base a un argomento di ordine linguistico: il verbo do/oo non ¢ mai attestato al medio.
Tuttavia si pud controbattere con un argomento di carattere giuridico. Se il verbo
alludesse alla riduzione in schiavitu del moichos colto in flagrante, come si potrebbe
rendere schiavo il moichos che ¢ gia schiavo?

Karpos e derivati (p. 187 ss.). Dopo aver sottolineato che karpos puo avere sia
un significato piu ristretto e concreto di frutti della terra, sia un significato pitt ampio di
reddito proveniente da qualsiasi bene fruttifero, I’A. osserva che anche il derivato
epikarpia “posseéde également le double sens de <<recolte>> et <<revenu>> (p. 187).
Tuttavia, aggiunge I’A., seguendo ’opinione di Brixhe-Bile, La circulation des biens
dans les lois de Gortyne, 1999, nel CdG “epikarpia se dit uniquement du revenu des
biens patrimoniaux», quindi non ha mai il senso di prodotti del raccolto. Inoltre accoglie
(con un’opportuna correzione della traduzione di dialankanen in col. VIII 45-46)
I’opinione di I. Calero Secall, Las rentas de una propriedad..., Estud. Epigr. Gr., 2009,
secondo cui karpos «s’emploie pour les revenus tirés des bien par leur
propriétaire...alors que le 1égislateur utilise epikarpia pour désigner les revenus dont le
bénéficiaire n’est pas propriétaire des biens exploités » (p. 188). A mio parere la
distinzione fra karpos ed epikarpia va ulteriormente precisata, fermo restando che, a
mio parere, entrambi i termini si riferiscono sia ai frutti del raccolto sia al reddito.
Karpos si riferisce a una certa quantita di frutti che in un determinato momento si
trovano depositati in un magazzino e di cui occorre stabilire a chi andranno assegnati.
E questo il caso della moglie in sede di divorzio (col. IT 45-50); della vedova senza figli,
che abbandonera la casa coniugale portando con sé i propri beni e meta dei frutti
(karpos) che vi si trovano (col. III 24-31); ¢ il caso del vedovo senza figli, che dovra
restituire agli eredi di lei 1 beni della moglie e meta dei frutti dei suoi beni che si trovano
in casa (col. Il 31-37). Epikarpia si riferisce invece all’amministrazione dei beni
fruttiferi, come si constata in col. VII 29-35 e in col. XII 9-17. Nel primo di questi passi
meta dei frutti spetta pur sempre alla patroiokos proprietaria dei beni; nel secondo il
parente paterno e il parente materno, che amministrano il patrimonio della patroiokos,
non ne traggono alcun beneficio perché ¢ implicito che la proprieta dei frutti spetta
esclusivamente alla patroiokos. Lascio da parte qui col. VIII 42-46, passo a proposito
del quale insisto a sostenere la tesi (ritenuta “peu vraisemblable” dall’A., p. 188 n. 4),
che, in presenza di un avente diritto, non siano i parenti paterni, che amministrano 1
beni, a ricevere la meta dei frutti, ma ’avente diritto finché ¢ impubere.

Moleo e derivati (p. 238 ss.). Pur apprezzando ’utile rassegna condotta dall’A.,
dissento riguardo al significato del verbo epimolen in CdG col. IX 28-29. Secondo I’A.
epimolen corrisponde all’attico epidikazomai. Ma se si intende tutto il passo con
riferimento alla situazione che consegue a un processo gia iniziato e interrotto per la

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 150

morte del convenuto (come ho proposto nei miei Studi di epigrafia giuridica greca,
1983), il senso del verbo ¢ tecnicamente quello di “riassumere” la causa. L’analogia
segnalata dall’ A. sarebbe piu giustificata se si applicasse al verbo epiballo e al participio
epiballontes (v. p. 69). Quanto ad antimolos, I’A. ne illustra utilmente 1’equivalenza
con I’attico antidikos; tuttavia si assume il rischio di tradurlo con “I’auteur de la vente”
in CdG VI 25-30 (p. 243), cid che non ¢ affatto sicuro.

Oifo (p. 253 ss.). L’A. si sofferma in particolare su CdG II 16-20 (epiperetai
oipen), prendendo decisamente posizione a favore della tesi del tentativo di seduzione
(con o senza il consenso della donna, identificata peraltro con un’ereditiera) (p. 254-
255). L’A. non tiene conto degli argomenti contrari a questa tesi, per i quali rinvio al
mio articolo citato sopra sub akeuo.

Opuio, -omai (p. 264 ss.). L’A. riconosce che non si tratta soltanto di un “verbe
d’état”, riferito cio¢ a un matrimonio in corso, ma anche di un “verbe d’action” (come
in CdG col. VII 40-48). Tuttavia, sostiene che in col. VIII 22-27 sono presenti entrambi
i significati. A p. 265, n. 4, critica la mia interpretazione di col. VIII 20-30, sostenendo
che un passo come CdG IV 18-19 (“si une serve non mariée devenait enceinte et
enfantait...») dimostra che me opuiomena va inteso come donna che non ha un
matrimonio in corso. Ma questa affermazione si puo facilmente contraddire, dato che
qui si allude a una schiava che non si ¢ (mai) sposata, o che comunque ha generato un
figlio senza essersi prima unita in matrimonio: quindi ribadisco che qui, come nel resto
del CdG (e come gia nei passi omerici a cui I’A. allude dubitativamente a p. 265 n. 5),
opuio va sempre inteso come verbo d’azione. Lo conferma d’altronde 1’utile parallelo
che I’A. istituisce con la norma solonica citata da Plut. Sol. 20, 2 (p. 266).

Horkos e derivati (p. 267 ss.). Interessanti le considerazioni sull’origine del
termine orkioteros, che I’A. mette in relazione con ’espressione karteron horkon
riscontrabile in Omero e nell’iscrizione di Ligdamis.

Pera — peraioo (p. 281 ss.). Pera, che I’A. colloca in uno “stade intermédiaire
entre I’emploi nominal archaique et sa fossilisation en fonction adverbiale” (p. 282) si
incontra in due difficili passi del CdG. Il primo di cui I’A. si occupa ¢ col. X 43-45, di
cui ’A. propone la seguente traduzione: “si quelqu’un a conclu une transaction a
’exportation, au cas ou il ne rembourserait pas son commanditaire...” (p. 282). Il dativo
viene inteso come un locativo (“a 1’étranger”), e 1’accusativo viene tradotto “pour
I’étranger” cioe “pour un contrat a 1’étranger”. Si tratta molto probabilmente di un
contratto di prestito a cambio marittimo. Il secondo passo ¢ col. VI 46-49, che I’A.
traduce nel modo seguente: “si quelqu’un, agissant par obligation, obtient d’une autre
cité la libération, sur sa demande d’un jeune sorti de 1’éphébie...” (p. 284). Seguendo
la tesi presentata dagli autori di Nomima I n. 13, ’A. propone di riferire il participio
eddusamenon a un giovane appena uscito dall’efebia attraverso il compimento di un
rito iniziatico che comportava lo “spogliarsi” di vesti e armi. Si tratterebbe quindi di un
giovane che sarebbe stato fatto prigioniero nel corso di combattimenti di frontiera fra
gruppi di giovani documentati per il mondo cretese (cosi anche p. 295). Ne consegue
che ’A. propone di integrare il lacunoso termine pera con perathen invece che con
perande come intende la maggior parte degli editori. Non ¢ questo il luogo per discutere
in modo approfondito I’interpretazione di questo passo, anche se I’idea che si tratti di

Dike - 21 (2018): 117-193



151 Alberto Maffi

un giovane efebo lascia piuttosto perplessi. Quanto all’uso del verbo peraioo in CdG
col. VII 10-15, I’A. ritiene che vada inteso nel senso di “mettre fin (a la transaction)”
(p. 285). Senza poter entrare qui nelle difficili questioni di traduzione che il passo pone
(e che I’A. si limita ad accennare) mi sia permesso anche in questo caso di rinviare a un
mio articolo, che I’A. non poteva conoscere: A.M., Per una nuova interpretazione di
due testi cretesi: ICIV 72 col. VII 10-15 e NM (IC IV 41) col. VII, in Scritti A. Corbino,
Tricase 2016, IV, 493-518. Mi limito qui a rilevare che I’A. incorre in un’inesattezza di
carattere tecnico-giuridico: sostiene cio¢ che, secondo Pringsheim (Greek Law of Sale,
1950), in Grecia la vendita era “parfaite dés 1’accord des parties” (p. 285), mentre in
realta, secondo Pringsheim, la vendita era perfetta dal momento in cui il prezzo era stato
pagato.

Spendo e derivati (p. 312 ss.). Per quanto riguarda epispendo, I’A. accoglie la
traduzione “promesse ou engagement solennel” e respinge giustamente “les tentatives
de cantonner epispendo au contexte familial” (p. 314 n.3); ma aggiunge, in maniera
contraddittoria, che il termine promessa non rende il senso preciso di epispendein,
perché I’atto indicato dal verbo “semble bien impliquer un transfert réél de la propriété
des biens”. Si veda in proposito il mio articolo La struttura giuridica del contratto in
Grecia (60 anni dopo), in W. Riess (hrsg.), Colloquia Attica, Stuttgart 2018, p. 145-
176. Quanto a Spensizio, purtroppo I’indice delle parole greche non contiene tutte le
pagine in cui ’A. fa riferimento al personaggio. Oltre a p. 314 n. 4 parti dell’iscrizione
che lo concernono sono trattate almeno nelle seguenti pagine: 50, 107, 126.

Tithemi e derivati (p. 326 ss.). Una precisazione a proposito di katakeimenos.
Concordo sul fatto che in IC IV 47, 1-10, designi lo schiavo dato in pegno; ma,
contrariamente a quel che I’A. mi fa sostenere a p. 328, n. 1, non ritengo che designi
anche “le débiteur insolvable qui engage sa personne pour rembourser ses dettes”
(ibid.).

Chreos e derivati (p. 356 ss.). Mi sembra troppo recisa |’affermazione di
partenza dell’A., secondo cui nel CdG chreos designa un oggetto, una cosa materiale.
Soprattutto perché egli stesso aggiunge “le plus souvent dans un contexte de litige” (p.
356). Quindi ci troviamo in contesti dove l’oggetto € preso principalmente in
considerazione sotto il profilo della determinazione sia della persona che quell’oggetto
ha diritto di usare, sia della persona che ¢ tenuta a consentirne 1’uso alla controparte. Di
qui il senso della “formule juridique meden es kreos emen” (ibid.).

Concludo sottolineando che I’A., pur esprimendo spesso un’opinione personale,
¢ molto onesto e scrupoloso nel rinviare alle opere degli specialisti per affrontare le piu
spinose questioni di carattere giuridico, in particolare per quanto riguarda il CdG: di cio
occorre dargli atto. In ogni caso, anche dove il giurista si trova in dissenso con le
opinioni dell’A., si tratta di un libro molto ricco di materiali utili per lo studio storico
del diritto greco, soprattutto grazie ai numerosi confronti fra il linguaggio delle
iscrizioni cretesi e le testimonianze letterarie (a cui si aggiungono testi epigrafici non
cretesi).

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 152

S. Georgoudi et F. de Polignac (ed.), Relire Vernant, Paris 2018, p. 382.
Evocativa e commovente (per chi, come me, ha conosciuto Vernant) 1’Introduction dei
due curatori. I contributi sono suddivisi in tre sezioni : ‘Autour du religieux’; ‘Penser
la cité’; ‘Réception internationale de travaux de Jean-Pierre Vernant’. Tutti i contributi
sono interessanti per lo storico del diritto, in particolare quelli contenuti nella seconda
sezione: M. Abéles, L’enigme du politique, p. 213-226, che mette a confronto
I’indagine di Vernant sulle strutture politiche antiche con le sue esperienze di militante
durante e dopo la Seconda guerra mondiale; J. Gallego, De la volonté tragique a
["action politique: la décision subjective dans la démocratie athénienne, p. 227-248,
che riprende un tema lungamente esplorato da Vernant con risultati che costituiscono
tuttora un apporto rilevante allo studio di un tema di fondamentale importanza per lo
storico del diritto antico € moderno; A. Balansard, <<Division du travail>> et société
politique dans le Protagoras, la République et les Lois: ['autarcie en question, p. 249-
268, che affronta un tema, caro al Vernant politicamente impegnato, non facile da
isolare nel contesto culturale antico, in cui il lavoro, almeno a livello di riflessione
politica, era decisamente disprezzato; A. Taddei, Quelques aspects du symbolisme
Jjudiciaire en Grece ancienne, p. 269-288, un contributo che lo storico del diritto legge
ovviamente con particolare interesse, e che merita quindi un resoconto piu esteso.

Dopo una prima parte in cui I’A. menziona alcuni accenni pit 0 meno
significativi alla dimensione giuridica nell’opera di Vernant, mettendo in luce I’influsso
determinante di Gernet sull’interesse di Vernant per il diritto, la seconda parte del
contributo si articola in vari paragrafi: ‘Meson politique et meson judiciaire’; ‘L’espace
du procés dans (et au-dehors de) la cité’; ‘Espaces et temps de I’agon judiciaire’; ‘La
lutte du procés’; ‘Le droit au-dehors du proces’. Va dato atto all’A. di aver cercato una
chiave di lettura del processo attico ispirata a una prospettiva vernantiana, in particolare
mettendo a confronto gli spazi del meson politico con quelli del meson giudiziario (che
non insistono fisicamente sullo stesso luogo, come osserva I’A., p. 275). Il primo
caratterizzato dall’equidistanza di tutti i cittadini rispetto al potere, il secondo piuttosto
dalla simmetria fra le due parti. Questa immagine dell’ A. ¢ confermata sul piano tecnico
dall’assenza in Grecia, almeno per quel che sappiamo, di qualunque forma di
litisconsorzio. Fa eccezione, pero, al principio di simmetria bilaterale il processo di
rivendicazione di eredita in forma di diadikasia, dove possono contendere piu
rivendicanti contemporaneamente: a p. 281 n. 42, I’A. definisce amphisbétésis “1’action
de revendication d’un héritage par une famille”; ma amphisbétésis ¢ il termine che
definisce genericamente qualunque controversia, mentre la rivendicazione di un’eredita
si chiama epidikasia e puo essere intentata, come si ¢ detto, solo da un singolo
individuo. L’A. deriva dal carattere di scontro personale, ovvero di duello, proprio
dell’agone giudiziario (avrebbe potuto sottolineare che le parti prendono il nome di
‘inseguitore’ e di ‘fuggitivo’) che la posta in gioco ¢ la sopravvivenza politica, o
addirittura fisica nel caso dell’omicidio (volontario). A questo proposito I’A. avrebbe
potuto accennare alla controversia dottrinaria, molto vivace negli ultimi decenni in
ambito giusgrecistico soprattutto di cultura anglosassone, fra coloro che considerano il
processo una fase di un confronto politico e sociale di durata tendenzialmente illimitata
e coloro che lo ritengono lo strumento finalizzato all’applicazione del ‘rule of law’ nel
caso specifico.

Dike - 21 (2018): 117-193



153 Alberto Maffi

L’A. passa quindi a considerare lo svolgimento del processo nella sua fase
dibattimentale di fronte ai giudici popolari. Distingue cosi opportunamente lo spazio
fisico “découpé a I'intérieur de la cité¢” (p. 275) dalla dimensione temporale, scandita
dal calendario religioso e da da un apposito rituale (segnalo perd che Aeschn. I 23,
citato a p. 276 n. 24, non riguarda “le rite qui ouvre le procés” ma il cerimoniale che
precede I’inizio dell’assemblea). L’A. descrive poi la collocazione delle parti
all’interno dello spazio giudiziario: sembra che le parti avessero un proprio seggio, ma,
come nota I’A., p. 276 n. 25, sulle tracce di Boegehold, si discute se ci fosse “un
troisiéme béma occupé chaque fois par celui qui était en train de parler”. A p. 278 ’A.
introduce correttamente la distinzione fra testimoni e synegoroi, anche se non mi ¢
chiaro che cosa significhi “en général on peut affirmer que, si la marturia est, al’époque
classique, en train de développer —avec beaucoup de tatonnements- une fonction
nouvelle qui donne a la personne des juges un statut nouveau...”. Quanto ai synegoroi,
alla bibliografia cit. a n. 31 va ovviamente aggiunto il fondamentale libro di L.
Rubinstein, Litigation and Cooperation: Supporting Speakers in the Courts of Classical
Athens , Wiesbaden 2000. A p. 281 si parla della “lutte du proces ... engagée par une
véritable assignation (pro-klesis) prononcée a 1’encontre de I’accusé...», dove si deve
naturalmente leggere prosklesis, cio¢ 1’atto di citazione del convenuto da parte
dell’attore. L’articolo si conclude con I’esame di due casi “qui nous projettent, pour
ainsi dire, au-dehors des tribunaux” (p. 282). Il primo ¢ il caso dell’uccisione della
schiava manomessa a cui si riferisce Dem. 47. Secondo I’A. “I’accusateur ne peut ...
dénoncer les meurtriers parce que le témoignage de sa femme et de ses enfants ... n’est
pas valable, et parce que I’esclave ne fait plus partie de 1’oikos de son ancien maitre»
(p- 283). Ora, quanto al primo motivo occorre precisare che, come chiarisce Dem.
47.70, la moglie e i figli dell’accusatore sono tenuti a prestare il giuramento introduttivo
d’istanza insieme al capo famiglia, non a testimoniare. Non si capisce poi perché il
rituale che gli esegeti suggeriscono all’interessato di compiere costituisca “un systeme
de symboles <<judiciaires>>, qui ne font pas partie de ce que nous appelons, de facon,
peut-€tre, un peu approximative, <<droit athénien>> (p. 282). Si tratta di un rituale che
tutti coloro che vogliano intentare una dike phonou devono compiere: non mi pare che
vi sia dunque nulla di “alternatif au droit”. Per motivi che mi restano oscuri, poi, I’A.
continua a fare riferimento alla vittima come a una schiava, quando in realta si tratta di
una schiava manomessa, quindi di una donna libera. Il secondo caso preso in
considerazione “concerne I’exécution du serment”, che I’A. definisce, per motivi che
mi sfuggono, “une pratique assez répandue dans les tribunaux d’Athenes, tout
differement de la torture [si intende degli schiavi a scopo di testimonianza]” (p. 283):
in realta tanto il giuramento quanto la tortura hanno luogo al di fuori del tribunale.
Continua I’A.: il giuramento, “dont la nature décisoire et <<ordalique>> a été
soulignée dépuis longtemps est une des rares occasions pour les dieux d’entrer dans
I’agon judiciaire » (ibid.). Ora, I’A. si occupa del giuramento nel processo del IV
secolo, dove il suo ruolo ¢ puramente introduttivo d’istanza; non si tratta piu di un
giuramento decisorio, perché se la controparte accetta la proklesis eis horkon, il
processo non raggiunge la fase dibattimentale (come viene d’altronde affermato dallo
stesso A., p. 285, ma allora ¢ inesatto dire che attraverso il giuramento gli dei entrano
nell’agone giudiziario). Il giuramento viene prestato anche dal testimone che si rifiuta
di testimoniare, e viene naturalmente prestato prima e al di fuori della sede del

Dike - 21 (2018): 117-193


https://www.libreriauniversitaria.it/litigation-and-cooperation-supporting-speakers/book/9783515077576
https://www.libreriauniversitaria.it/litigation-and-cooperation-supporting-speakers/book/9783515077576
https://www.libreriauniversitaria.it/litigation-and-cooperation-supporting-speakers/book/9783515077576
https://www.libreriauniversitaria.it/litigation-and-cooperation-supporting-speakers/book/9783515077576

Rassegna critica 154

dibattimento (si noti che il giuramento a cui si riferisce Dem. 48. 52, citato a p. 284 n.
47, non ¢ un giuramento processuale, ma, come chiarisce Dem. 48. 9, ¢ il giuramento
che sancisce 1’accordo fra i due compari per spartirsi 1’eredita). Il vero “probléme
insoluble” (almeno finora) non ¢ tanto “le passage <<du rite au droit>>"" (p. 285), ma
il passaggio da un solo giuramento decisorio (quale ¢ testimoniato ancora dal Codice di
Gortina) al giuramento di entrambe le parti nel processo ateniese di eta classica. A parte
le annotazioni di dettaglio, si tratta di un libro che riesce complessivamente nell’intento
di risvegliare I’interesse per I’opera di uno studioso che ha contribuito in modo decisivo
al rinnovamento degli studi sulla Grecia antica nella seconda meta del secolo scorso.

Francesco Guizzi, Gortina (1000-450 a.C.). Una citta cretese e il suo Codice,
Napoli 2018, p. 194. 1I libro consta di: ‘Introduzione’; Parte I, Storie di una citta,
suddivisa in tre capitoli: ‘La fondazione’, ‘La polis arcaica. Citta e territorio’, ‘Quale
eta classica’; Parte II, Comunita e diritto, suddivisa in tre capitoli: ‘Cittadinanza e
istituzioni’, ‘Una societa aristocratica, ovvero il Codice nel suo contesto’, ‘Attivita
economiche’. Segue I”’ Appendice’, contenente il testo greco e la traduzione del Codice
accompagnata da brevi note testuali. Chiudono il volume: ‘Indice delle fonti’ e ‘Indice
delle figure’. Manca purtroppo un indice dei termini greci.

Non mi occuperd qui né della prima parte del libro, in cui I’A. da prova della
sua approfondita conoscenza dei dati archeologici relativi alla citta, né del cap. 7,
dedicato alle attivita economiche, che fornisce un’accurata sintesi delle tematiche
relative. Per lo storico del diritto i capitoli piu interessanti sono quelli contenuti nella
seconda parte del libro, relativi a ‘Cittadinanza e istituzioni’ (cap. 5) e a ‘Una societa
aristocratica’ (cap. 6). Nel cap. 6 particolarmente pregevoli mi paiono i §§ 4.1.e 4.2
dedicati alla casa, nella sua duplice accezione di stega e Foikia.

Fra le numerose tematiche trattate dall’A. sceglierd un tema che, pur essendo
stato ampiamente trattato da tutti i commentatori del Codice, a mio parere presenta
tuttora molti punti oscuri. Mi riferisco all’identificazione dei soggetti a cui il legislatore
del Codice (Inscriptiones Creticae IV 72 = CdQG) si rivolge nel dettare le sue norme.
All’inizio del cap. 6 I’A. afferma: “In tutte le societa antiche una linea di separazione
fra componenti sociali ¢ quella che separa i liberi dai non liberi” (p. 99). Poco piu sotto
leggiamo: la societa cretese ¢ caratterizzata da “un numero notevole di status giuridici
intermedi fra il livello piu alto della scala sociale, quello del cittadino, e il piu basso,
quello dello schiavo”. L’A. pone cosi in luce 1’esistenza di un doppio criterio di
classificazione della popolazione: quello che vede contrapporsi liberi e non liberi e
quello che vede contrapporsi cittadini € non cittadini. Il primo ¢ qualificato come
criterio sociale, il secondo come criterio giuridico. Il problema ¢ capire se questo
duplice schema di classificazione fosse presente alla mente del legislatore gortinio,
oppure se la natura del testo, in quanto appunto testo di legge, non ci imponga di
applicare un unico criterio di interpretazione ispirato dai principi di ordine e di coerenza
interna che siamo soliti attribuire alla mentalita giuridica. Sfioriamo cosi uno dei
massimi problemi della storia del diritto greco: le leggi producono una traslazione della
realta sociale in un ordine “artificiale” costruito dal legislatore, oppure, come ritiene

Dike - 21 (2018): 117-193



155 Alberto Maffi

soprattutto una parte consistente della dottrina anglosassone, il diritto greco (a
differenza di quello romano) ¢ “embedded” nella realta sociale? (ho tentato a piu riprese
di rispondere a questo interrogativo fondamentale: mi permetto di rinviare a due saggi
di qualche anno fa: Leggi scritte e pensiero giuridico, in Lo spazio letterario della
Grecia antica, 1992, p. 419 ss., e Studi recenti sul Codice di Gortina, “Dike” 6, 2003,
p. 162 ss.).

La mia personale opinione ¢ che tutti i termini attraverso cui il legislatore
identifica 1 soggetti destinatari delle norme debbano trovare posto in un sistema
tendenzialmente completo. Con il risultato che 1’ordine sociale, naturalmente fluido e
mutevole, si trasforma in un ordine giuridico dove ogni figura presenta caratteristiche
ben definite andando a disporsi in un insieme coerente. Quanto coerente e dettagliato
sia questo procedimento di identificazione dei destinatari delle norme da parte del
legislatore greco dipende dai tempi, dai luoghi e dalle circostanze. Ma ritengo che,
almeno in questo senso, sia legittimo parlare di una tendenza alla codificazione nel
mondo greco. Il banco di prova che consente di verificare 1’attendibilita di questa presa
di posizione risiede proprio nell’esame del rapporto fra le due coppie fondamentali che
I’A. ha riconosciuto come destinatari delle norme contenute nel CdG: liberi/non liberi;
cittadini/non cittadini. Dobbiamo cio¢ cercare di capire se questi termini identifichino
in maniera univoca delle condizioni personali o, in termini giuridicamente piu precisi,
degli statuti, oppure se siano dei termini vaghi, dal contenuto variabile a seconda dei
contesti e delle circostanze. Intanto osserviamo che il secondo termine di ciascuna delle
due coppie ¢ stato formulato dall’A. come negazione del primo. Questa scelta sembra
presupporre: a) che, a fronte della condizione di libero, vi sia una graduazione di
situazioni caratterizzate dall’assenza pit o meno accentuata di liberta fino a giungere
alla condizione di schiavo; b) che la condizione di non cittadino sia riconducibile a sua
volta a una varieta di situazioni mancanti di alcune delle caratteristiche proprie del
cittadino.

Rispetto al diritto romano, dove, stando almeno alla sistematica del manuale di
Gaio, troviamo una netta contrapposizione, da un lato fra liberi e schiavi, dall’altro fra
cittadini e stranieri, il diritto greco presenterebbe quindi un quadro molto piu sfumato
e variegato (¢ facendo leva su questo dato che uno studioso come Seelentag, Das
archaische Kreta, 2015, ha potuto parlare di singoli “Integrationskreise” come elementi
attraverso 1 quali, quasi in una sorta di puzzle, si vanno costruendo le diverse mutevoli
identita che possono assumere i membri di una comunita: v. la mia recensione in “Dike”
18,2015, p. 165 ss.). Ma se noi guardiamo alla disciplina del processo di stato contenuta
nella prima colonna del CdG, la supposta variegata molteplicita di condizioni personali
viene brutalmente ricondotta a quella che I’A. definisce giustamente “polarita fra
condizione di liberta e di schiavitu” (p. 99). Quindi qui non ¢ contemplata alcuna
graduazione fra diversi livelli di liberta o di schiavitu. Anche dalla seconda colonna del
CdG emerge chiaramente come la polarita libero/schiavo sia il criterio che guida la
tariffazione delle sanzioni pecuniarie che colpiscono 1 reati sessuali. Tuttavia, se
osserviamo il versante della schiavitu, emerge in questa seconda colonna quello che
I’A. definisce “un elemento di articolazione nella fascia di coloro che non sono liberi”
(p. 100). Infatti, mentre nella prima colonna lo schiavo ¢ costantemente designato con
il termine panellenico di doulos, nella seconda colonna, accanto a doulos, in un’ipotesi

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 156

particolare ¢ il termine oikeus/oikea a indicare la vittima della violenza esercitata da un
libero o da un altro oikeus (ovviamente appartenente a un diverso padrone). Sul motivo
per cui il legislatore introduce questa variante terminologica con riferimento a un caso
particolare, le opinioni degli studiosi sono da sempre divise.

Senza poter esaminare qui in dettaglio le singole prese di posizione in materia,
ricordiamo che per alcuni studiosi nella Gortina del CdG coesistono servitu di tipo
ilotico e servitu-merce, mentre per altri occorre distinguere fra dimensione sociale e
dimensione giuridica (una differenziazione che risulta la scappatoia favorita per
risolvere apparenti incongruenze o contraddizioni all’interno del dettato legislativo).
L’A. aderisce alla seconda corrente dottrinaria in base alla considerazione che le
sanzioni relative ai reati sessuali sono identiche per douloi e oikeis: si tratterebbe
dunque di categorie di schiavi socialmente distinte, in quando adibite a compiti
lavorativi differenziati, ma assoggettate allo stesso statuto giuridico. Tuttavia ne trae
’ulteriore conseguenza che “non ¢ prudente ...considerarli appartenenti a due strati
sociali differenti” (p. 109-110). A margine noto che ¢ rilevabile una certa incongruenza
nelle traduzioni del passo della col. II dove si menzionano appunto gli oikeis. A p. 100
del testo I’A. traduce oikeus/oikea con servo/serva; viceversa nella traduzione della col.
IT del CdG in appendice ricorre esclusivamente il termine schiavo/schiava.

Se la soluzione adottata dall’A. riconduce ad un unico statuto giuridico la
duplice terminologia concernente gli schiavi, la normativa contenuta nella col. IT del
CdG pone problemi anche per quanto riguarda la categoria dei liberi. Infatti, benché,
come abbiamo detto, ’entita delle sanzioni relative ai reati sessuali sia basata
fondamentalmente sulla contrapposizione liberi/schiavi, la simmetria binaria ¢ spezzata
da una categoria intermedia che va sotto il nome di apetairoi. Che si tratti di una
categoria intermedia lo si ricava dal fatto che la sanzione per gli illeciti di cui sono
vittima ¢ di poco superiore a quella prevista per gli schiavi. Ora, una volta escluso che
gli apetairoi, da intendersi letteralmente come le persone escluse dall’eteria, siano
schiavi, come mai sono considerati una categoria inferiore rispetto ai liberi? La liberta
ai nostri occhi € un concetto assoluto. O si ¢ liberi o si € schiavi. Chi siano gli apetairoi
¢ molto discusso: tuttavia il parallelo con il diritto romano potrebbe essere qui d’aiuto.
Tramite la manomissione civile gli schiavi romani diventano non soltanto liberi, ma
addirittura cittadini romani. Eppure, sono assoggettati ad alcune limitazioni sia sul
piano del diritto pubblico sia sul piano privatistico. Potremmo allora ritenere che gli
apetairoi siano appunto gli schiavi liberati, che, come dappertutto in Grecia, anche a
Gortina diventavano liberi ma non acquistavano la cittadinanza. Sarebbero quindi
assimilati, come ad Atene, ai meteci, ossia agli stranieri residenti, di cui n¢ il CdG né
le iscrizioni coeve fanno esplicita menzione. Se cosi fosse, schiavi liberati e stranieri
residenti sarebbero identificati dal dato negativo di non essere membri di un’eteria. Ma
in questo modo ci siamo spostati dal piano della opposizione liberi/schiavi al piano
dell’opposizione cittadini/non cittadini. La condizione di apetairos si trova dunque al
crocevia fra I’asse liberi/non liberi e I’asse cittadini/non cittadini.

11 passo successivo consiste quindi nel chiedersi quale sia il nesso fra liberta e
cittadinanza. Il problema si pone gia a livello terminologico. Infatti, nel CdG troviamo
la parola cittadino (poliatas) soltanto in un contesto politico (I’assemblea che ratifica
I’adozione in col. X 34-36 o la sua revoca in col. XI 10-14), e il verbo poliateuein solo

Dike - 21 (2018): 117-193



157 Alberto Maffi

con riferimento alla capacita di testimoniare del giudice e del suo mnamon (col. IX 33)
(non di altri tipi di testimoni). Nel resto del CdG 1 soggetti destinatari delle norme,
quando non si trovino in una particolare situazione che attiene di per sé a una situazione
contingente (katakeimenos, nenikamenos ecc.), sono costantemente individuati
semplicemente o come liberi (in contrapposizione agli schiavi) o come membri del
gruppo familiare (padre, madre, figlio, figlia) o con un pronome personale indefinito
(tis). Viene spontaneo pensare che il legislatore dia per scontato che il soggetto
identificato attraverso una di queste tre designazioni sia un cittadino. Ma questa
conclusione ¢ appunto tutta da verificare.

Riguardo alla condizione di libero, I’A. afferma: “Si era liberi se si nasceva da
genitori liberi” (p. 100). Ma questa definizione, a parte il fatto che ignora 1’acquisto
della liberta per manomissione, risulta comunque troppo generica. Bisognerebbe infatti
subito chiedersi se si era liberi (e cittadini) solo nascendo da genitori liberi (e cittadini)
uniti in regolare matrimonio (come stabilird, a mio parere, pit 0 meno intorno allo
stesso lasso di tempo, la legge di Pericle per Atene), oppure se era considerato libero (e
cittadino) anche chi nasceva da genitori liberi non uniti in regolare matrimonio, di cui
o0 entrambi o uno soltanto fosse un cittadino di Gortina. Nel CdG non troviamo risposte
a questi interrogativi, dato che, come abbiamo visto, quando il legislatore parla di
membri della famiglia nucleare, non specifica che si tratta di una famiglia formata da
due cittadini regolarmente sposati: sembra darlo per sottinteso. Al di fuori di questa
situazione matrimoniale “normale” sono contemplati soltanto due casi: il caso della
schiava che concepisce e genera un figlio al di fuori del matrimonio (col. IV 18-23), e
il caso della libera che sposa uno schiavo. Quest’ultimo caso induce I’A. ad affermare:
“si poteva essere liberi anche nascendo da un genitore libero e 1’altro di condizione
servile”. Infatti, 1l figlio nato dall’unione matrimoniale fra una donna libera e uno
schiavo era libero “se I’unione avveniva presso la donna, schiavo se avveniva presso
I’'uomo” (col. VII 1-4) (p. 101). Occorre tuttavia prima di tutto osservare che anche in
questo caso si tratta di un rapporto matrimoniale, comunque lo vogliamo intendere, dato
che il legislatore usa lo stesso verbo opuien/opuiesthai utilizzato per indicare il
matrimonio fra cittadini. Non sappiamo quindi quale potesse essere lo status di un figlio
generato da una donna libera con uno schiavo altrui al di fuori di un rapporto
‘matrimoniale’. Va inoltre osservato che col. VI 56 — VII 10 sembra contraddire il
principio generale affermato dall’A., secondo cui basta che uno dei genitori sia libero
perché il figlio sia considerato libero; infatti cio si verifica solo se lo schiavo si reca
dalla donna. Tuttavia, si tratta probabilmente di un’eccezione al principio che risulta
invece confermato dalla norma relativa alla presentazione all’ex-marito da parte della
madre di un figlio nato dopo il divorzio e da lui non riconosciuto. La legge non lo dice
esplicitamente; tuttavia, nel caso in cui la madre (che dobbiamo supporre libera e
cittadina) decidesse di allevare il figlio, non sembra si possa dubitare che il figlio sara
libero (col. IIT 44-52) anche se il padre risultera giuridicamente ignoto (quindi potrebbe
persino trattarsi di uno schiavo di casa). L’A. sostiene che, nel caso reciproco a quello
contemplato in col. VI 56 — VII 10, qualora cio¢ il genitore libero fosse il padre, “non
vi era neppure necessitd di menzionare la filiazione da una schiava, che infatti non
compare nel Codice” (p. 100-101). Credo di poter interpretare quest’affermazione nel
senso che, secondo I’A., il figlio di un padre libero sarebbe stato comunque libero, sia
che la madre fosse una schiava propria, sia che fosse una schiava altrui, avessero o

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 158

meno contratto un matrimonio. In realta il CdG non contiene alcun indizio che ci
permetta di trarre una simile conclusione: restiamo dunque nell’incertezza.

In tutti i casi che abbiamo menzionato si parla di liberta, non di cittadinanza.
Nell’affrontare il problema del rapporto fra le due categorie, I’A. parte dalla corretta
constatazione che “la condizione di libero ¢ necessaria ma non sufficiente per
appartenere alla cittadinanza”; poi, pero, conclude in modo apodittico: “il cittadino ¢
figlio di padre cittadino” (p. 101). In realta mi sembra che il discorso debba essere piu
articolato. Non c’¢ dubbio che sia cittadino chi nasce da padre cittadino: si tratta pero
prima di tutto di capire se sia I’unica via per essere riconosciuto cittadino, e, in secondo
luogo, se sia sufficiente la nascita da padre cittadino per assicurare al figlio o alla figlia
la qualita di cittadino. Riguardo al primo quesito, ¢ probabile che, come in ogni altra
polis, Gortina potesse concedere la cittadinanza con deliberazione degli organi
competenti (presumibilmente 1’assemblea: per una concessione di privilegi a uno
straniero da parte della citta si veda IC IV 64 del VI sec. a.C). Tentare di rispondere al
secondo interrogativo richiede invece un discorso molto piu lungo. I testi di legge
cretesi forniscono soltanto indizi di non agevole lettura per ricostruire il nesso tra
filiazione e cittadinanza. Se ¢ lecito basarsi su un parallelo con le regole ateniesi della
filiazione, possiamo supporre che, anche a Gortina, per diventare cittadino non bastasse
la nascita da una coppia di cittadini regolarmente sposati, ma occorresse percorrere un
iter di conseguimento della cittadinanza prolungato nel tempo. Vediamo quali sono gli
indizi sulla base dei quali possiamo ricostruire il percorso in questione. Che vi sia
qualcosa di simile alla dekate ateniese lo possiamo desumere dalla norma, sopra citata,
sul riconoscimento del figlio nato dopo il divorzio da parte dell’ex-marito; norma da
cui mi pare lecito desumere che un riconoscimento formale da parte del padre fosse
richiesto anche per 1 figli nati in costanza di matrimonio. Dopo di che sappiamo che ad
Atene entrava in gioco la fratria, i cui membri erano chiamati a riconoscere mediante
un voto la legittimita del figlio a loro presentato dal padre. Come ¢ noto, questo
riconoscimento veniva poi confermato, a distanza di anni, a seguito di una seconda
presentazione. Infine, raggiunta la maggiore eta, il figlio veniva presentato al demo,
dove aveva luogo un’ultima votazione, necessaria per I’ammissione nel corpo cittadino
politicamente attivo. Esistono nella Gortina del Codice strutture amministrative che
presumibilmente svolgevano un compito analogo alla fratria e al demo ateniese? Il
Codice ci testimonia I’esistenza delle eterie e delle tribu. Il ruolo dell’eteria € preso in
considerazione dal legislatore solo con riferimento all’adozione. La procedura descritta
in col. X 34-39 prevede una dichiarazione resa dall’adottante di fronte all’assemblea
dei cittadini e I’offerta ai membri della propria eteria di un animale sacrificale e di una
misura di vino. Si discute se assemblea ed eteria svolgessero un ruolo attivo (cosi ad es.
Gagarin-Perlman, The Laws of Ancient Crete, 2016, p. 417) o se la loro funzione fosse
soltanto quella di assicurare la necessaria pubblicita alla dichiarazione unilaterale
dell’adottante. L’ A. pare aderire alla seconda tesi, dato che a p. 77 leggiamo: “I cittadini
tutti ... erano chiamati a testimoni, cosi come ad Atene 1 demoti nel momento in cui i
maggiorenni venivano iscritti nei registri dei cittadini” (ma ricordo che ad Atene i1
demoti votavano sull’ammissione); € a p. 140, sempre a proposito di adozione: “La
cittadinanza nel suo complesso ¢ chiamata a testimone di tale passaggio che coinvolge
anche I’eteria di cui I’adottato entrera a far parte”.

Dike - 21 (2018): 117-193



159 Alberto Maffi

Fra gli argomenti che influiscono sulla scelta dell’una o dell’altra tesi (ossia
ruolo attivo o ruolo passivo di assemblea ed eteria) ha un peso non irrilevante
I’interpretazione della norma contenuta in col. X 33-34: “L’adozione sia possibile da
qualunque parte uno voglia”. Coloro che, come Gagarin-Perlman cit., ritengono che
potesse essere adottato anche uno straniero o uno schiavo, oltre che un figlio illegittimo,
sostengono che I’assemblea dovesse approvare con un voto I’adozione. Il voto
favorevole all’adozione comportava cosi al tempo stesso 1’attribuzione della
cittadinanza. Ho sempre ritenuto questa tesi inaccettabile, ma in questa sede devo
aggiungere che la questione del voto si pone anche se si aderisce alla tesi restrittiva,
secondo cui soltanto colui che proveniva da una famiglia cittadina poteva essere
adottato (tesi a cui pare che anche I’A. aderisca, visto che parla di rapporto fra due oikoi:
p. 140-141). La questione del voto si pone proprio per analogia con il ruolo della fratria
attica, a cui ¢ affidato il controllo di legittimita della filiazione. Mentre mi sembra
improbabile che, a Gortina, anche i figli nati da regolare matrimonio dovessero essere
presentati all’assemblea, ritengo molto probabile che essi dovessero essere presentati
all’eteria del padre alla pari dei figli adottivi.

Ora, 1 casi sono due: o ordinamento gortinio attribuiva al padre un potere
assoluto e insindacabile di riconoscere come proprio figlio chiunque volesse, e in questo
caso sia I’assemblea che I’eteria si sarebbero limitate a prendere atto della volonta del
padre; oppure una forma di controllo della legittimita della nascita doveva
necessariamente passare attraverso un voto. Se la seconda alternativa ¢ vera, per i figli
legittimi era necessario un voto favorevole dei membri dell’eteria del padre, mentre per
i figli adottivi si pone un ulteriore problema. In base al tenore di col. X 34-39 sembra
che la presentazione in assemblea preceda la presentazione alla fratria, anche se la
sintassi di tipo paratattico non esclude che I’ordine fosse inverso. Ora, se ammettiamo
che in assemblea avesse luogo un voto, sarebbe incongruo ritenere che nell’eteria
avesse luogo un secondo voto, che in teoria avrebbe potuto dare esito contrario a quello
dell’assemblea. D’altra parte, dell’assemblea facevano logicamente parte anche i1
membri dell’eteria dell’adottante: sarebbe quindi singolare che la votazione fosse
ripetuta nella sede ristretta dell’eteria. Gli autori di Nomima Il sembrano essere gli unici
che si sono resi pienamente conto del problema. Essi osservano infatti : “L’hétairie
semble ici jouer un role analogue a celui de la phratrie & Athénes, mais il n’en est
question ici qu’apres la déclaration a I’assemblée civique. Cela peut correspondre a un
systeme socio-éducatif si contraignant en Crete qu’il a effacé jusqu’aux liens de parenté
fictive auxquels on rapporte les phratries » (p. 145). Dunque, per gli autori di Nomima,
I’assemblea rappresenta il sistema dell’educazione collettiva di impronta militare che
si contrappone a quello delle reti di parentela e finisce per avere il sopravvento.
Ritorneremo piu avanti sulla questione. Per ora vorrei attirare 1’attenzione su un
ulteriore elemento, di cui mi pare non si sia tenuto conto: cio¢ che 1’annuncio in
assemblea € necessario anche per la revoca dell’adozione (col. XI 10-17). Che in questa
sede avesse luogo un voto mi sembra molto improbabile: un capo famiglia non poteva
certo essere obbligato dai concittadini a tener fermo un rapporto di filiazione adottiva.
Il fatto che la formulazione della legge sia praticamente identica sia per 1’adozione sia
per la sua revoca, induce perd a pensare che non vi fosse un voto dell’assemblea
nemmeno riguardo all’annuncio di voler adottare.

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 160

Se tuttavia riteniamo che una qualche forma di controllo dovesse esserci,
dobbiamo necessariamente supporre che un voto avesse luogo nell’eteria: la stessa
formulazione ellittica della norma, che menziona solo 1’offerta di carne e vino, ma non
contiene alcun riferimento a un annuncio che doveva necessariamente aver luogo
nell’adunanza dell’eteria, lascia aperta la possibilita che il legislatore presupponesse
non solo la presentazione del figlio, ma anche un voto sulla sua ammissione (cosi gia
Seelentag, op. cit., p. 306 n. 80: v. la mia recensione in “Dike” 18, 2015, p. 175). Il voto
in eteria doveva quindi necessariamente precedere I’annuncio in assemblea. Infatti, se
avesse dato esito negativo, non sarebbe stato possibile annunciare 1’adozione in
assemblea. Quindi, in sostanza, riguardo all’ammissione dell’adottato nella fratria il
legislatore, considerandolo ovvio, ha saltato un passaggio, in quanto era la prassi
abituale riguardo all’ammissione dei figli legittimi. L’offerta di carne e vino ai membri
dell’eteria avverra dopo che essi hanno dato voto favorevole all’ammissione del figlio
adottivo, e dopo che, in forza di tale voto, I’adottante ha perfezionato 1’adozione
dandone comunicazione all’assemblea. E se i membri dell’eteria votavano per
accogliere un figlio adottivo, altrettanto doveva valere per il figlio legittimo nato da
regolare matrimonio. Su che cosa verteva il voto dei membri dell’eteria? Se ancora una
volta vale il parallelo con la fratria ateniese, votavano sulla legittimita della nascita sia
nel caso del figlio presentato come legittimo sia nel caso del figlio adottivo (e forse la
funzione dei giudici delle eterie, attestata da IC IV 42B, si estendeva anche ai ricorsi
dei padri contro un eventuale voto negativo dell’eteria). Guarducci, IC IV 72, p. 169,
aveva ritenuto, probabilmente per simmetria con la procedura di adozione, che la revoca
dovesse essere comunicata anche all’eteria; quest’opinione non ha trovato adesione
presso i commentatori successivi. Tuttavia, se riteniamo che ’eteria assicurasse una
funzione di registro di stato civile analoga a quella della fratria ateniese, ¢ verosimile
che dovesse essere informata della revoca dell’adozione, pur essendo da escludere che
fosse chiamata a pronunciarsi con un voto sull’ammissibilita della revoca stessa.

Possiamo infine chiederci se alla tribu non fosse affidata una funzione di
controllo analoga a quella svolta dal demo ateniese (contra I’A., p 81, che segue
I’autorevole opinione di Guarducci). Come si accertava infatti che il pretendente alla
mano dell’ereditiera priva di collaterali aventi diritto alla sua mano appartenesse alla
tribu del defunto (col. VIII 8-20)? Una qualche forma di raccordo fra eteria e tribu
appare verosimile.

Il nesso tra filiazione e cittadinanza segue perd anche un’altra strada, che ¢
quella dell’addestramento militare, caratteristica peculiare degli ordinamenti cretesi
secondo una tradizione ben radicata. La conferma la troviamo nella determinazione
dell’eta degli aventi diritto a sposare 1’ereditiera in col. VII 29 ss. Da un lato troviamo
indicazioni basate sulla maturazione fisica (anoros/ebion) valida sia per 1 maschi che
per le femmine; dall’altro una scansione temporale, riferita soltanto ai maschi, che si
articola in due fasi: apodromos e dromeus (si veda in proposito I’interessante § 6.1.3
intitolato dall’A. “La corsa, le vesti e le classi d’eta”). I due criteri si combinano in col.
VII 35-40, dove si dice che I’apodromos pubere non ¢ obbligato a sposare 1’ereditiera
pubere (non sappiamo se essere puberi fosse il presupposto per diventare apodromos).
Si pone dunque I’intricato problema di comprendere la relazione fra iscrizione all’eteria
e alla tribu, da un lato, e svolgimento del percorso educativo, dall’altro. Mentre, come

Dike - 21 (2018): 117-193



161 Alberto Maffi

abbiamo visto, gli autori di Nomima ponevano in contrasto le due procedure, secondo
altri studiosi i due sistemi finiscono in realta o per coincidere, in quanto 1’eteria si
presenta anche sotto forma di andreion (€ questa la tesi accolta dall’A., p. 81-82), e alla
tribu ¢ collegato lo startos (v. la sintesi dell’A., p. 79-80); oppure 1’uno si innesta
nell’altro, in quanto dalle agelai si € accolti in un’eteria (¢ questa la tesi sostenuta da
Seelentag cit. sulle tracce di Link, Das griechische Kreta, 1994, p. 22 ss., da me criticato
in ZSS 114, 1997, p. 462-463). Se perd teniamo distinte le due procedure, come io credo
si debba fare, occorre chiedersi quali fossero i requisiti per essere ammessi al percorso
educativo. Molto probabilmente il requisito fondamentale era appunto la filiazione
legittima, accertata attraverso I’iscrizione all’eteria. Questa doveva avvenire alla nascita
o poco dopo, se vale I’analogia con la funzione svolta dalla fratria ad Atene. Un indizio
a conferma di tale parallelismo di funzioni lo possiamo trovare appunto nella norma
secondo cui non ¢ consentito adottare donne e minori (insisto a intendere in questo
modo col. XI 18-19, contro I’opinione dominante, a cui anche I’A., p. 141, aderisce: si
veda da ultimo la valutazione degli argomenti pro e contra in Gagarin-Perlman cit., p.
419-420). Poiché la legge consente che venga adottato un giovane a partire dall’eta
pubere, siamo autorizzati a supporre che potesse essere adottato anche un ragazzo che
non avesse ancora terminato il percorso educativo, che fosse cio¢ apodromos (per
utilizzare la terminologia del CdG). Quindi I’iscrizione all’eteria non presuppone che
I’adottato abbia concluso I’iter educativo, cioé€ sia divenuto dromeus.

La conclusione di tutto il ragionamento, che abbiamo condotto, ¢ dunque che
liberta e cittadinanza non coincidono a Gortina cosi come non coincidono nelle altre
citta greche. A Gortina la cittadinanza ¢ riconosciuta solo a chi ¢ figlio legittimo ed ¢
stato accolto nell’eteria e nella tribu del proprio padre. Corollario di questa
affermazione ¢ che esistono dunque dei liberi che non sono cittadini. Ma, se vale il
principio che I’ordinamento non conosce lacune, almeno per quel che riguarda lo status
delle persone, avremmo dei liberi, cioe i cittadini, che sono piu liberi di altri. A questo
punto I'interprete del CdG si trova dinanzi a un bivio. Seguendo un primo criterio
interpretativo, si puo ritenere che il legislatore utilizzi il termine libero sia in senso
estensivo sia in senso restrittivo. Il concetto estensivo di liberta sarebbe utilizzato 1a
dove il legislatore esplicitamente o implicitamente contrappone i liberi agli schiavi nel
formulare una determinata norma (come nella I colonna del CdG). La dove invece il
legislatore si riferisce, in modo esplicito o implicito, ai cittadini contrapposti ai non
cittadini, libero sarebbe usato in senso restrittivo escludendo i non cittadini (oltre che,
ovviamente, gli schiavi). Seguendo invece una diversa scelta interpretativa, nel CdG il
legislatore si riferirebbe sempre e soltanto a libero nel senso restrittivo di cittadino.
Qualunque interpretazione si segua, ¢ chiaro che, per i fruitori del Codice, la diversa
ampiezza di significato del termine libero era immediatamente ricavabile dal contesto
(scritto e non scritto) in cui la singola disposizione andava a collocarsi. Per un lettore
moderno ¢ invece molto piu difficile cogliere la differenza e scegliere una linea
interpretativa coerente.

Non possiamo qui esaminare tutti 1 brani del CdG che sarebbe necessario
prendere in considerazione per approfondire la questione. Ci limitiamo a segnalare 1 pit
significativi. Gia a proposito della prima colonna, dove, come abbiamo visto, a livello
terminologico la contrapposizione fra eleutheros e doulos ¢ rigorosamente rispettata, si

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 162

dovrebbe concludere che eleutheros ¢ usato in senso estensivo. Quindi un apetairos
potrebbe intervenire in difesa di un libero sottoposto a un agen illegittimo e viceversa
(e potrebbe testimoniare a favore di un cittadino e viceversa). Ma se confrontiamo prima
e seconda colonna, la questione si complica. Nella seconda colonna, come si € visto, fra
liberi e schiavi il legislatore contempla esplicitamente gli apetairoi come categoria a s¢
stante, caratterizzata sia dal fatto che appaiono soltanto come vittime e non come autori
di illeciti, sia dal fatto che la sanzione differenziata che colpisce 1’offensore ¢ piu vicina
a quella stabilita per le vittime schiave che a quella per le vittime libere. Viceversa,
nella prima colonna le sanzioni stabilite dalla legge colpiscono in misura uguale gli
specifici comportamenti illeciti a danno dei liberi. Tuttavia, questa constatazione ¢
ambigua: la spiegazione potrebbe risiedere o nel fatto che il legislatore equipara
cittadini e non cittadini liberi sotto il profilo della tutela contro 1’agen pro dikas, oppure
nel fatto che la prima colonna si riferisce soltanto ai liberi che siano anche cittadini. In
questo secondo caso gli apetairoi liberi vittime di un agen pro dikas, che devono
anch’essi essere contemplati dal legislatore, troverebbero protezione in un diverso
complesso di norme riguardante appunto i non cittadini (eventualmente facenti capo
alla competenza del xenios kosmos). Ma se fosse vero che esiste una legislazione
separata per i non cittadini, per quale ragione la disciplina dei reati sessuali, contenuta
nella II colonna, contemplerebbe esplicitamente gli apetairoi?

E ancora. E ovvio che le vittime di reati sessuali possono appartenere a qualsiasi
ceto della popolazione: quindi ci si aspetta che il legislatore prenda in considerazione
tutte le fasce della popolazione da cui possono provenire autori e vittime degli illeciti
in questione. Se percio nella II colonna il legislatore contempla soltanto liberi, apetairoi
e schiavi, i liberi dovrebbero coincidere con i cittadini e gli apetairoi includere tutti gli
altri “liberi” che non sono cittadini in quanto sono al di fuori di un’eteria.

Il passo successivo consiste allora nel chiedersi se tutti i soggetti, che, a vario
titolo, si presume siano esclusi da un’eteria possano ragionevolmente essere fatti
rientrare nella categoria “omnibus” degli apetairoi. Mi riferisco in particolare a coloro
ai quali ¢ riconosciuto un vincolo di parentela soltanto con la madre. Penso al figlio
respinto dall’ex-marito della madre e allevato da quest’ultima (col. 11 44-52) e al figlio
libero di uno schiavo che ha contratto un matrimonio matrilocale (col. VI 56 — VII 10).
Poiché abbiamo sostenuto che il figlio legittimo veniva presentato all’eteria dal padre,
nei due casi or ora citati ci0o non era possibile (benché nel caso del figlio di uno schiavo,
egli fosse nato da un matrimonio apparentemente riconosciuto come tale
dall’ordinamento). Dunque, si trattava di un figlio che ad Atene sarebbe stato definito
tecnicamente nothos (termine che non compare nella documentazione cretese, ma ¢
certamente implicato dall’esistenza del panellenico gnesios: col. X 41). Non potendo
essere ammesso in un’eteria, il figlio nothos dovrebbe essere considerato un libero non
cittadino, ma pur sempre figlio di una cittadina. Possiamo allora farlo rientrare nella
categoria degli apetairoi come se fosse figlio di una donna apetairos, cio¢ non
cittadina?

E evidente che si pone qui tutta una serie di problemi a cui mi limito solo ad
accennare. Sappiamo che il figlio libero di una donna sposata con uno schiavo ha diritto
di ereditare dalla madre a preferenza dei collaterali di lei (col. VII 4-8). Lo stesso diritto
¢ da supporre spettasse al figlio di una madre quando I’ex-marito non lo avesse

Dike - 21 (2018): 117-193



163 Alberto Maffi

riconosciuto. E se la madre ereditava dai propri fratelli premorti senza lasciare
discendenti, ¢ possibile che dell’eredita facessero parte beni immobili: non solo “la casa
in cittd”, ma, come io ritengo insieme a buona parte della dottrina, anche terreni.
Certamente un apetairos poteva essere titolare di beni. Ma puo un non cittadino essere
titolare di beni immobili nel territorio della citta? Che la proprieta immobiliare fosse
riservata ai cittadini € un solido principio panellenico: possibile che nell’’aristocratica’
Gortina fosse disatteso? E lo stesso vale naturalmente per il diritto di sposare una
cittadina. Era lecito a un apetairos sposare una cittadina? Se era consentito a uno
schiavo, a maggior ragione avrebbe dovuto esserlo a un apetairos, che era comunque
un uomo libero: ¢ da supporre che i loro figli, dovunque la coppia risiedesse, sarebbero
stati liberi ma non cittadini. E la stessa libera con cui si sposa lo schiavo secondo quanto
previsto in col. VI 56 — VII 10, come si deve qualificare? Libera nel senso di cittadina
o libera nel senso estensivo di non schiava? E la donna divorziata che genera un figlio
non riconosciuto dall’ex-marito ¢ certamente una libera, dato che subito dopo la legge
contempla la stessa ipotesi relativa a una schiava. Ma che tipo di libera? Abbiamo
supposto sopra che sia una cittadina, ma il tenore letterale della norma esclude forse
che possa essere una libera non cittadina? Lo stesso interrogativo si pone naturalmente
in tutti gli altri casi (come quelli di successione ereditaria previsti in col. III 17 ss., dove
certamente ci si riferisce a una coppia di persone libere) in cui non ¢ specificato lo
statuto dei soggetti a cui si rivolgono le norme in materia di rapporti familiari. Un
indizio che il legislatore pensa a rapporti familiari fra cittadini potrebbe essere dato
dalla qualifica dei testimoni chiamati ad assistere alla donazione dal marito alla moglie
in col. IIT 20-22. Deve trattarsi di tre testimoni dromeis liberi. Questa qualifica
complessa, che ritorna anche in col.  42-42 ¢ in col. V 53 (a proposito della divisione
ereditaria) ha lasciato e lascia perplessi i commentatori del CdG. Se infatti partiamo dal
presupposto che dromeus possa essere soltanto un cittadino, non si capisce per quale
ragione si aggiunge la specificazione superflua e ridondante che deve trattarsi di un
libero. La qualifica in oggetto sembra implicare che vi possano essere dromeis non
eleutheroi (I’ A. se ne occupa a p. 102-103), il che appare una contraddizione in terminti,
a meno che 1l significato di dromeus non sia talmente annacquato da indicare soltanto
I’eta, quindi da poter essere applicato anche a un non cittadino (mentre ¢ scontato che
possano esservi eleutheroi non dromeis, cioe cittadini che non hanno ancora raggiunto
la maggiore eta). Seelentag, op. cit., p. 289-290, ritiene che si tratti di una
“Ideologisierung” del concetto di liberta: non bastava richiedere il raggiungimento di
un’eta minima, ma occorreva anche “das spezifische Ansehen eines Eleutheros, der
eben mehr war als einfach nur ‘ein Freier’” (p. 289). Secondo I’A., invece (ma era una
tesi che avevo gia richiamato in Studi recenti cit., p. 166), il requisito della liberta per 1
testimoni dromeis “pud sottintendere forme di perdita della liberta che colpiscono anche
il cittadino” (p. 103). Nell’esaminare la questione dobbiamo partire dalla constatazione
che nella maggior parte dei casi in cui il CdG menziona una testimonianza non aggiunge
alcuna qualifica al termine maitus/maityres. Che in tutti questi casi possa trattarsi, oltre
che di liberi, anche di schiavi sembra da escludere, anche perché la testimonianza degli
schiavi, almeno secondo il modello ateniese di IV secolo, dovrebbe essere concordata
fra le parti (¢ tuttavia sorprendente 1’assenza di ogni riferimento alla basanos nella
documentazione cretese). Sarebbe quindi superfluo specificare che i testimoni devono
essere liberi. Tanto piu risulta difficilmente spiegabile che, nei casi citati di doppia

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 164

qualifica, il legislatore abbia ritenuto opportuno richiedere esplicitamente il requisito
della liberta. Secondo Seelentag, op. cit., p. 290, nei casi in cui si specifica che il
testimone deve essere libero si vuole mettere in rilievo un certo prestigio sociale, che
“etwa beim Testieren relevant war”. A cio si puo obiettare che ci sono pero casi, come
la presentazione del neonato all’ex-marito (col. III 44-52), e soprattutto i testimoni
dell’ingiunzione a liberare il moichos sorpreso in flagrante (col. II 28 ss.), in cui il ruolo
dei testimoni ¢ ancora piu incisivo; eppure non si richiede loro alcun particolare
requisito.

Anche riguardo alla motivazione della duplice qualifica dei testimoni, sostenuta,
come abbiamo visto, dall’A., lascia perplessi il fatto che 1’essere eleutheros (nel senso
di non gravato da vincoli personali come quelli che gravano sul katakeimenos e sul
nenikamenos) non venga richiesto tutte le volte che si menzionano i testimoni. In
definitiva, quel che colpisce, per quanto riguarda i testimoni nei tre passi citati, ¢ che
eleutheros si incontri solo in associazione con dromeus; mentre nell’altro caso in cui si
richiede al testimone un requisito d’eta (col. XI 53-55: dromeus da almeno quindici
anni) non si specifica che deve essere eleutheros. Una volta escluso che il testimone
possa essere uno schiavo, sarebbe pleonastico specificare che deve essere un uomo
libero: l'unica spiegazione che al momento mi appare plausibile ¢ dunque che
eleutheros associato a dromeus significhi cittadino che ha raggiunto la maggiore eta.

Per quanto riguarda tutti gli altri testimoni menzionati nel CdG, potrebbe
trattarsi anche di un libero non cittadino (nel caso dell’ingiunzione a liberare il moichos
¢ interessante notare che sono richiesti tre testimoni sia nel caso della donna libera sia
nel caso della donna di un apetairos, senza richiedere particolari qualifiche che li
differenzino; viceversa, per quanto riguarda il giuramento di non aver attirato il moichos
in trappola, ¢ 'apetairos a dover giurare insieme ad altri due coniuratores, che tutto
lascia pensare siano a loro volta apetairoi, quindi liberi in senso estensivo). Se quindi
in col. III 17-24 e in col. V 51-56 sono richiesti testimoni eleutheroi dromeis, € molto
probabile che gli atti che sono chiamati ad attestare abbiano luogo all’interno di
famiglie di cittadini; se questo € vero, se ne ricava un indizio che anche le altre norme
del Cdg relative ai rapporti fra membri della famiglia, quando non specificato,
riguardano anch’esse famiglie di cittadini. Resterebbe da spiegare perché lo stesso
requisito sia richiesto in col. 1 41-42, dove lo schiavo nel tempio deve essere mostrato
alla presenza di due testimoni dromeis eleutheroi. Si potrebbe congetturare che, per
dissipare il sospetto di un’eventuale frode, si richieda un’assunzione di responsabilita
non da parte di liberi in senso generico, ma di cittadini (cio¢ di persone dotate del
prestigio a cui alludeva Seelentag cit. sopra). Le considerazioni che abbiamo svolto su
questo tema, su cui € merito dell’A. aver attirato I’attenzione, non permettono, almeno
a mio parere, di giungere a una conclusione univoca e definitiva, anche se vi sono molti
indizi che eleutheros nel CdG si riferisca di regola a un libero che ¢ anche cittadino.

Su altri punti di controversa interpretazione, che 1’A. affronta sia nel testo sia
nella traduzione in appendice, sard molto piu breve. Inizio dalle norme in materia di
successione ereditaria contenute nella col. V. In assenza di discendenti di fratelli e di
sorelle del defunto, succedono coloro a cui spetta (epiballei) I’eredita (col. V 22-25). 11
testo precisa opo k'ei ta kremata toutos anailetthai. Vi sono due traduzioni e
interpretazioni contrastanti di queste parole. Secondo alcuni studiosi opo (cio€ opothen)

Dike - 21 (2018): 117-193



165 Alberto Maffi

si riferisce ai parenti aventi diritto; secondo altri si riferisce ai beni. A mio parere il
legislatore, nonostante 1’ostico passaggio dal plurale al singolare, intende riferirsi a tutti
1 possibili aventi diritto a succedere nei limiti di una cerchia parentale limitata
(probabilmente analoga all’anchisteia ateniese): in particolare, come ho sostenuto in
Diritto di famiglia nel CdG, Milano 1997, p. 59, ritengo si tratti degli zii paterni, o, in
loro mancanza, delle zie paterne, e dei loro rispettivi discendenti (Gagarin-Perlman cit.,
p. 375, sembrano aver frainteso la mia interpretazione: non mi riferisco infatti a parenti
dal lato paterno e dal lato materno, ma a fratelli e sorelle del padre del defunto e ai loro
rispettivi discendenti). La dizione generica adottata dal legislatore vuole quindi alludere
anche ai diversi livelli generazionali che possono avanzare diritti sull’eredita, mentre
per i chiamati dei precedenti ordini aveva specificato “figli, figli dei figli”. Se si riferisse
alle diverse possibili provenienze dei beni (come ritengono da ultimi anche Gagarin-
Perlman, p. 375), si avrebbe una precisazione non solo pleonastica, ma per di piu
assente nella menzione dei beni in cui succedono i chiamati all’eredita degli ordini
precedenti. L’A. propone una traduzione piuttosto enigmatica, da cui non si capisce a
quale delle due interpretazioni intenda aderire: “Se non vi sia nessuno di questi, coloro
ai quali si trovi vicina la fonte da cui provengono 1 beni, questi li prendano” (p. 168).
Quanto alla norma di chiusura dell’ordine successorio, che, come ¢ noto, chiama alla
successione ‘“‘coloro che sono (formano, compongono) il lotto”, I’A. sceglie
un’interpunzione che mi trova concorde (ponendo con Guarducci la virgola dopo
Foikias); ma, sia pure con una formulazione alquanto esitante, accoglie una tesi che mi
¢ sempre apparsa inaccettabile per la semplice ragione che non ¢ concepibile una
manomissione d’ufficio: “non ¢ impensabile che il klaros possa essere rappresentato
dai servi che coltivano il lotto” (p. 127).

A proposito della patroiokos, 1I’A. sostiene che “I’ereditiera ¢ colei che ha il
patrimonio... e quindi puo disporne, non ¢ soltanto posta al di sopra di un lotto
(epikleros) per assicurarne la trasmissione” (p. 133). Ma gli unici atti di disposizione
consentiti dal CdG sono quelli necessari a pagare i debiti ereditari (col. IX 1-17) anche
se si tratta di una norma non retroattiva. Deve quindi trattarsi di una formulazione
troppo sintetica, come conferma la corretta esposizione del contenuto della norma a p.
137.

Un brevissimo accenno all’enigmatica norma contenuta in col. IX 24 ss.
Secondo I’A. il legislatore si riferisce a “varie forme di pegno sulla persona” (traduce
infatti col. IX 34-36 come segue: “una causa riguardante la presa in pegno, la detenzione
di un pegno, I’impegno scritto o verbale...”), senza tener conto dell’interpretazione da
me proposta in Studi di epigr. giur. gr., 1983. Qui mi soffermo soltanto
sull’interpretazione di col. IX 31-34, che I’A. traduce: “se (uno) intenta causa per una
causa vinta, testimonino da un lato il giudice e il segretario (mnamon), se siano vivi e
cittadini, dall’altro i testimoni aventi diritto” (p. 96; ma nella traduzione in appendice,
p. 174, silegge “i testimoni pertinenti”, che sembra traduzione piu corretta). L’ A. critica
Gagarin-Perlman cit., p. 403 s., in quanto ritengono “che giudice e mnamon siano essi
stessi 1 testimoni aventi diritto” (avendo in cid0 mutato interpretazione rispetto a
Gagarin, Function of Witnesses, in Symposion 1985, 1989 p. 45). Ma non tiene conto
del fatto che la traduzione da lui criticata ¢ ormai universalmente accolta. Le
giustificazioni della traduzione proposta dall’A. non sono invece convincenti.

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 166

“Intentare una causa per una causa vinta” non significa che il processo venga ripetuto
(dato che sicuramente anche nella Gortina del CdG vigeva il principio ne bis in idem).
Non si tratta quindi “di un confronto con un altro giudice” (p. 96). Tutto lascia pensare
che si tratti invece di un giudizio riguardante 1’esecuzione della precedente sentenza.
Inoltre, non sono “chiamati a testimoniare, accanto a coloro cui spetta ’eredita, il
giudice e lo mnamon” (p. 96), dato che coloro cui spetta 1’eredita non sono i testimoni,
ma, caso mai, le parti in causa. Infine, non si capisce in base a quali dati testuali I’A.
scriva che “giudice e mnamon giurino da una parte e testimoni appropriati dall’altra”
(p. 96), dato che il testo di legge non parla di giuramento.

Due punti in tema di adozione. L’A. sostiene, con rinvio a col. IV 31-43, che,
concorrendo alla successione dell’adottante insieme ai figli maschi di lui, I’adottato
riceva “la meta dei beni mobili previsti per i maschi, mentre non dovrebbe avere parte
delle case in citta” (p. 140). Ma col. IV 46-48 prevede che le figlie, se non vi siano altri
beni, concorrano per la quota loro spettante nella casa in citta. Non vedo perché la
norma non si applichi anche all’adottato in circostanze analoghe. Sono lieto invece di
concordare con I’A. (contro autorevoli commentatori del CdG, che fanno leva sulla
competenza attribuita allo xenios kosmos) che la revoca dell’adozione non comporta
perdita della cittadinanza. Non capisco bene, pero, che cosa intenda sostenendo che, in
seguito alla revoca, I’adottato “si trova, almeno per un momento, sospeso fra due oikoi”
(p. 141). Per quanto ne sappiamo (e conferma, per quel che vale, il parallelo con Atene),
non occorre alcun atto formale di riammissione dell’adottato nella famiglia d’origine.

Lascia perplessi infine il motivo della critica (p. 185) alla traduzione di peuthen
in col. VIII 55 da parte di Genevrois, Le vocabulaire institutionnel crétois, 2017, p. 286
e 475.

Volendo esprimere una valutazione complessiva del libro dell’A., mi sembra
che si possa parlare di luci e di ombre. Le luci sono visibili nelle stimolanti pagine sullo
status delle persone, che ho lungamente commentate sopra, e su quei temi, come
I’urbanistica e le strutture socio-economiche, che I’A. ha brillantemente approfondito
in precedenti lavori. Meno luminose sono spesso le notazioni di carattere piu
specificamente tecnico-giuridico; ma cio non fa altro che confermare la necessita di una
collaborazione fra specialisti di diversi settori nello studio di un testo di cosi
affascinante complessita come il Codice di Gortina.

M. Baumann u. S. Froehlich mit J. Borstinghaus (hrsg.), Auf segelbefliigelten
Schiffen das Meer befahren. Das Erlebnis der Schiffsreise im spdten Hellenismus und
in der romischen Kaiserzeit, Philippika 119, Harrassowitz, Wiesbaden 2018, p. XII +
416 e una carta geografica. Il volume si articola in tre sezioni: ,,Mobilitit auf dem
Mittelmeer: Reale und fiktionale Erlebnishorizonte*; ,,Nautik und Goétter: Reisen unter
gottlichem Schutz*; ,,Poetik der Seereise: Das Meer als literarisch gestalteter Raum®.
Si tratta di un utile strumento di integrazione culturale anche per lo storico del diritto
che si occupa di diritto marittimo. Di particolare interesse il primo dei contributi: T.N.

Dike - 21 (2018): 117-193



167 Alberto Maffi

Kirstein, S. Ritz, und A. Cubasch, “Schiffe, dem Tode willkommene Mittel”. Eine
technikhistorische Betrachtung der Sicherheit romischer Handelsschiffe, p. 15-36.

H. Schneider, Antike zwischen Tradition und Moderne. Gesammelte Schriften
zur Wirtschafts-, Technik-, und Wissenschaftsgeschichte (hrsg. von K. Ruffing u. K.
Dross-Kriipe), Philippika 95, Harrassowitz, Wiesbaden 2016, p. XXIV + 429. La
raccolta di scritti si divide in tre parti: ,,Wirtschafts- und Sozialgeschichte”;
,, Technikgeschichte®; ,, Wissenschaftsgeschichte*. Di particolare interesse anche per lo
storico del diritto sono 1 saggi contenuti nella terza parte, in particolare quelli dedicati
a: August Boeckh (p. 253-268); Die Biicher-Meyer Kontroverse (p. 269-292);
Sozialwissenschaftliche  Orientierung. Alte  Geschichte  und  moderne
Sozialwissenschaften (p. 293-306).

K. Ruffing u. K. Dross-Kriipe (hrsg.), Emas non quod opus est, sed quod necesse
est. Beitrdge zur Wirtschafts-, Sozial-, Rezeptions- und Wissenschafisgeschichte der
Antike. Festschrift f. Hans-Joachim Drexhage zum 70. Geburtstag, Philippika 125,
Harrassowitz, Wiesbaden 2018, p. VIII + 708. Faro qui riferimento ai contributi che
considero piu interessanti per lo storico del diritto greco. S. Follinger — Oliver Stoll,
Die wirtschaftliche Effizienz von Ordnung und personalen Beziehungen. Ein neuer
Blick auf Xenophons Oeconomicos, p. 143-158. Si tratta di un lavoro molto ben
documentato che presenta un’analisi del testo senofonteo alla luce di criteri ispirati alla
“Neue Institutionendkonomik”. Grande importanza ¢ data dagli autori alla “Prinzipal-
Agent-Theorie”, con riferimento in particolare al ruolo dell’epitropos e della tamia
nell’amministrazione domestica: non viene perd tenuto conto della dimensione
giuridica dell’attivita degli ‘agenti’, di cui si occupa ad es. Edward M. Harris, Were
there Business Agents in Classical Greece? The Evidence of Some Lead Letters, in U.
Yiftach-Firanko (ed.), The Letter Law, State, Society and the Epistolary Format in the
Ancient World, Wiesbaden 2013, p. 105-124. M. Frass, ,Individuelles * Kaufverhalten
in den Komodien des Aristophanes. Ausgewdhlte Aspekte, p. 159-168. Anche in questo
caso ’analisi di molti aspetti del ,Kaufverhalten‘ messi in scena dalle commedie di
Aristofane viene ben condotta dall’autrice, ma lascia del tutto da parte i risvolti giuridici
pur desumibili dai medesimi testi. Importante dal punto di vista della storia della
storiografia ¢ anche H. Kloft, Sozialismus in der Antike? Nicht nur eine
wissenschaftsgeschichtliche Frage, p. 587-598.

Mi occupero da ultimo di quello che mi pare il contributo piu interessante dal
punto di vista storico-giuridico: B. Wagner-Hasel, Hektemoroi. Kontraktbauern,
Schuldknechte oder abgabenpflichtige Bauern? p. 295-308. Sembra che, prima o poi,
tutti gli studiosi che si interessano della Grecia arcaica, si sentano chiamati a formulare
la loro proposta di identificazione degli hektemoroi ateniesi. E ora il turno dell’A., la
quale, sul presupposto di una continuita sostanziale fra mondo omerico € mondo
arcaico, sostiene che gli hektemoroi erano una popolazione dipendente assimilabile agli
Iloti spartani, ai klarotai cretesi o ai Penesti tessali: come questi anche gli hektemoroi
sarebbero stati tenuti a versare un contributo (o un tributo) ai cittadini sul reddito dei
terreni che coltivavano. E cid anche se, come I’A. stessa riconosce, non vi ¢ traccia

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 168

nelle fonti relative all’eta soloniana di una ‘abhingige Bevolkerungsschicht’ (p. 302).
Solone li avrebbe liberati dalla schiavitu rendendoli cittadini. Formulata la sua ipotesi
di fondo, all’A. tocca il compito, come a tutti gli autori dei tentativi di spiegazione
finora succedutisi, di mettere al loro posto tutti i tasselli del mosaico. Ripercorriamoli
seguendo I’ordine in cui I’A. 1i esamina. Per quanto riguarda gli horoi, dopo essersi
soffermata sull’opinione di Zurbach (Les hommes, la terre et la dette, su cui v. la
discussione condotta in questa rassegna), I’A. accoglie la proposta formulata a suo
tempo da Van Effenterre, secondo cui liberare la ‘terra nera’ dagli horoi alluderebbe
alla riconquista del territorio di Eleusi occupato dai Megaresi (p. 298-299). Proposta a
suo modo geniale, come tutte quelle formulate dal compianto studioso, ma che, per
essere accolta, richiederebbe piu un atto di fede che un convincimento basato su
argomenti di verosimiglianza. Se infatti si fosse trattato soltanto di attribuire secondo
criteri equi la terra riconquistata, ¢ difficile immaginare che ne fosse scaturita una
situazione di crisi sociale ed economica tanto grave da richiedere un intervento
straordinario come quello affidato a Solone. L’attenzione dell’A. si sposta quindi sulle
persone vendute (legalmente o illegalmente) e ricondotte in patria da Solone, di cui
riferisce AP 12.4. Secondo I’A. si tratta del riscatto di persone rapite durante le
ricorrenti razzie, gia ricordate a piu riprese nei poemi omerici, oppure di prigionieri di
guerra. L’A. non lo dice, ma si potrebbe aggiungere, a conforto della sua opinione, che,
mentre 1 prigionieri di guerra sono oggetto di vendite legali in quanto riconosciuti
schiavi dal diritto ‘internazionale’, le persone rapite in tempo di pace sarebbero oggetto
di vendite illegali. Ma il problema ¢ che rapire o prendere prigioniero non significa
vendere, quindi non corrisponde al testo del componimento soloniano; per di pit non si
capisce in che senso le operazioni di riscatto corrisponderebbero al ruolo di arbitro che
Solone rivendica (e che I’A. richiama all’inizio di p. 300). Si passa quindi alla questione
dei debitori (gravati da chreios/chreia), sempre ricondotti in patria da Solone secondo
AP 12.4 (p. 300). Qui I’A. accumula spiegazioni diverse. Dapprima accenna alla prassi,
tuttora attestata in paesi come 1’India, di richiedere interessi altissimi per il prestito di
sementi ai contadini poveri, in modo tale che 1 debitori, non essendo in grado di pagare
gli interessi, siano costretti a lavorare per il creditore allo scopo di saldare il debito o ad
abbandonare il paese. Poi rinvia nuovamente alle testimonianze omeriche, in cui il
credito che viene rivendicato, recandosi presso una popolazione straniera, deriva da un
illecito, in particolare dal furto di bestiame; infine pensa alla necessita di darsi alla fuga
per coloro che abbiano commesso un illecito (come Fenice in Il. X 458-483). I paralleli
omerici non mi sembrano pero calzanti: nei versi attribuiti a Solone non vi sono accenni
a rapimenti o a sequestri di cittadini ateniesi da parte di stranieri; e per quanto riguarda
gli autori di illeciti, non si capisce perché Solone avrebbe dovuto riportarli in patria (in
probabile lacerante contrasto con la volonta delle vittime o dei loro parenti). Si passa
infine all’ultima misura rivendicata da Solone in AP 12.4: aver liberato da vergognosa
schiavitu (douleia) coloro che tremavano di fronte ai loro padroni (despotai) (p. 300).
Secondo I’A. liberi significa qui ‘abgabenfrei’: quindi gli hektemoroi non hanno nulla
a che fare con i debitori insolventi costretti a lavorare per i proprietari della terra. Di
conseguenza la seisachtheia (p. 304) significherebbe appunto non liberazione della
terra dei debitori ma liberazione della frazione dipendente della popolazione dalle
‘Abgabenverpflichtungen’. Mi pare che Zurbach (op. cit., p. 346 ss.) abbia gia portato

Dike - 21 (2018): 117-193



169 Alberto Maffi

sufficienti argomenti contro la tesi di uno statuto degli hektemoroi distinto da quello dei
cittadini indebitati.

Vorrei aggiungere qui che, per poter accogliere la tesi dell’A., la riforma di
Solone non dovrebbe essere presentata come liberazione dal tributo, come I’A. piu volte
ripete, ma come liberazione dalla schiavitu. Ma allora bisognerebbe ammettere che
nell’ Atene presoloniana esistevano due diversi tipi di schiavitu: la schiavitu per debiti
e la schiavitu ilotica (a cui si potrebbe naturalmente aggiungere come terzo tipo la
schiavitu-merce). Il frammento soloniano riportato in AP 12.4 si riferirebbe infatti a
una schiavitu per debiti nella parte relativa al rientro in patria dei cittadini venduti o
fuggiti all’estero, mentre nell’ultima parte si riferirebbe alla liberazione da una schiavitu
totalmente diversa, di tipo ilotico. Ci0 significherebbe (come d’altronde la stessa A., p.
300, sembra ammettere sulle tracce di Edward Harris), che il riscatto (presumibilmente
con denaro pubblico) degli Ateniesi venduti all’estero come debitori insolventi resi
schiavi sarebbe stata una misura una tantum che non avrebbe impedito, in futuro, di
ridurre in schiavitu il debitore insolvente cosi come accadeva prima di Solone. Cio¢
Solone non avrebbe vietato che i1 prestiti continuassero a essere garantiti dal corpo del
debitore (ed eventualmente dei suoi familiari). Mi pare difficile che una simile
ricostruzione bipolare della schiavitu al tempo di Solone (irrimediabilmente esposta al
rasoio di Ockham) possa risolvere in modo soddisfacente 1’enigma degli hektemoroi.

L. Loddo, Solone demotikotatos. Il legislatore e il politico nella cultura
democratica ateniese, Quaderni di Erga-Logoi 9, Milano 2018, p. 196. 1l libro ¢
composto da un’Introduzione, quattro capitoli, un’Appendice contenente una sintesi
delle leggi di Solone per temi seguendo la recente edizione Ledo-Rhodes, le
Conclusioni, 1 Riferimenti bibliografici, 1I’Indice dei nomi e dei concetti notevoli,
I’Indice delle fonti. La tesi di fondo del libro ¢ che le tradizioni su Solone attestino
un’effettivo processo precoce di democratizzazione delle istituzioni ateniesi attribuibile
a Solone, e non siano solo il risultato della propaganda di V e IV secolo. Ciascun
capitolo del libro si propone quindi “di approfondire uno dei volti di Solone: il
nomoteta, il democratico, il riformatore, I’evergete” (p. 12).

I capitolo I, “Solone il nomoteta” (p. 15-37), inquadra la figura e Dattivita
legislativa di Solone nel quadro del passaggio dall’oralita alla scrittura. L’A. prende
subito posizione a favore della storicita della figura dei legislatori qualora risultino
compatibili con il quadro delle tradizioni relative alle singole citta in cui si tramanda
che abbiano operato. Inoltre, ritiene metodologicamente sostenibile parlare di un codice
nel caso del Solone nomoteta “a indicare la coerenza e 1’'unita delle norme che la
tradizione gli attribuisce e che gli Ateniesi riconoscevano” (p. 17). Sono affermazioni
impegnative, che I’A. si preoccupa di giustificare collocando Solone sullo sfondo delle
tradizioni relative alle figure piu note di nomoteti arcaici: Licurgo, Zaleuco, Caronda
ecc. L’A. sviluppa qui una sintesi felice delle nostre principali conoscenze (anche se
qualche volta scivola in generalizzazioni un po’ affrettate: ad es. che il legislatore, dopo
aver dato le leggi alla citta, “non conserva il potere, ma lo rimette nelle mani del
popolo”, come se dappertutto ne derivasse un regime democratico). Il § 3 del primo

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 170

capitolo si concentra sulle origini della codificazione, tema assai spinoso, nella cui
trattazione da parte dell’ A. emergono a mio parere alcuni punti deboli. La ricostruzione
dell’universo normativo basato sulle themistes non appare del tutto convincente in
quanto tenta di sintetizzare opinioni dottrinarie non sempre conciliabili € non sempre
persuasive.

Ci si scontra qui in particolare con la difficolta di definire i contorni del diritto
consuetudinario nella Grecia arcaica. L’affermazione secondo cui le themistes erano
“responsi oracolari” “la cui forza normativa, lungi dall’essere intrinseca, si sostanziava
solo dopo il pronunciamento”, pur trattandosi comunque solo di “una dimensione para-
giuridica” (p. 26-27), lascia piuttosto perplesso il lettore. Cosi pure definire il diritto
consuetudinario “scarsamente organizzato e asistematico” (p. 27) non corrisponde al
modo generalmente condiviso dagli storici del diritto di rappresentarsi il diritto
consuetudinario. Scrivere che i tesmoteti non erano incaricati “di raccogliere le regole
che avevano guidato le sentenze nei tribunali, cosa che presupporrebbe 1’esistenza del
principio giuridico di un ‘precedente legale vincolante’ nel diritto attico” (p. 27) induce
a chiedersi di quali tribunali si stia parlando. Se sono i tribunali popolari istituiti da
Solone, non si vede come si potessero accertare “le regole” che avevano guidato le
sentenze; ma escluderei che anche i re esiodei “divoratori di doni” manifestassero le
“regole” in base a cui giudicavano. Anche il richiamo al prediritto a p. 28 meriterebbe
un approfondimento critico piu consapevole: la lettura del libro di Emanuele Stolfi,
Introduzione allo studio dei diritti greci, sarebbe stata utile a questo scopo. Il § 4
(“Scrivere le leggi: una questione di equita?”) discute le due tesi principali che da tempo
si dividono il campo riguardo alle finalita a cui la scrittura delle leggi mirava: da un lato
la difesa dei ceti meno abbienti “di fronte alla gestione arbitraria del potere giudiziario
da parte dell’aristocrazia dominante” (non userei il termine ‘“‘funzionari” che
amministravano la giustizia) (p. 30); dall’altro, invece, il desiderio del ceto dominante
di consolidare il suo potere (p. 32). Una terza tesi ritiene infine che la legge scritta
servisse a tutelare 1’equilibrio di potere fra gli esponenti dei ceti dominanti per evitare
la tirannide (p. 33). Alla fine I’A. sembra propendere per I’opinione, in un certo senso
‘apolitica’, di Gagarin, secondo cui era la complessita accresciuta della vita sociale che
rendeva impossibile ricordare per trasmissione orale dettagli e particolari nuovi (p. 34)
(s1 nota pero una certa contraddizione fra il dire “la polis aveva bisogno... di regole
nuove... che definissero in maniera piu precisa gli elementi legati alla procedura” e,
subito sotto “non si tratta di leggi procedurali, ma di leggi per lo piu sostanziali”: p. 34).
Per quanto riguarda in particolare Solone, le finalita che avrebbe perseguito mediante
la sua legislazione sarebbero state essenzialmente due: realizzare una giustizia uguale
per tutti e “ridefinire 1’orizzonte politico, economico e giuridico dello stato” secondo
un modello ‘razionale’ (p. 35). Come spiegare allora il persistere di mnemones, “la cui
funzione peculiare consisteva nel ricordare e nel recitare pubblicamente le leggi della
citta”, e che sembrano quindi legati a una cultura giuridica orale (p. 36)? Secondo I’A.
la loro funzione rispondeva all’esigenza di assicurare il massimo di diffusione possibile
alle leggi, contribuendo “ad agevolarne la memorizzazione e la diffusione” (p. 37). Si
potrebbe osservare che cosi sembra che siano ormai in vigore soltanto leggi scritte,
mentre una figura come quella di Spensizio attesta che al mnemon spetta il compito di
ricordare anche leggi non scritte oltre che essere tenuto a scrivere i nuovi provvedimenti
introdotti nell’ordinamento.

Dike - 21 (2018): 117-193



171 Alberto Maffi

Passiamo cosi al capitolo secondo, “Solone il democratico”. L’A. intende qui
dimostrare che i riferimenti a Solone come fondatore della democrazia ateniese non
sono una costruzione ideologica del IV secolo, ma contengono un nucleo di verita.
Rileva cosi che gli stessi Ateniesi erano in grado di risalire a testi antichi di legge al di
la della generica attribuzione a Solone di tutta la legislazione vigente (resterebbe pero
da capire se sono veramente da attribuire a Solone). La seconda parte del capitolo ¢
dedicata a un’accurata analisi dei riferimenti pit o meno espliciti a Solone che si
possono individuare nella commedia antica e nuova: direi che si tratta della parte meglio
riuscita del libro. Mi resta comunque qualche dubbio riguardo all’intenzione, che I’A.
attribuisce a Solone, di “mettere sotto stretto controllo la vita delle donne e di
controllarne la moralitd” (p. 85), come se prima le donne vivessero in uno stato di
licenziosa liberta. Mi riferisco ad esempio a un’affermazione come la seguente: solo la
donna funzionale al ruolo attribuitole dal nuovo ordinamento “poteva vedersi
riconosciuti i diritti minimi. Uno di questi consisteva nella protezione accordatale da
eventuali attacchi sessuali, in particolare dalla moicheia...”. Ora, a parte il fatto che la
moicheia presuppone il consenso della donna, sia pure “corrotta” dal seduttore, non
credo che Solone abbia innovato rispetto alla disciplina tradizionale di tale
comportamento. Inoltre, non parlerei di ‘assassinio’ del moichos, dato che in italiano il
termine assassinio non indica certo un omicidio legittimo; mi sembra inoltre inesatto
dire che 'uccisore non era “perseguibile penalmente”, dato che vi era un tribunale, il
Delphinion, competente proprio per giudicare gli omicidi legittimi.

11 capitolo III, “Solone il riformatore” (p. 89-122) prende le mosse da AP IX 1,
in cui il divieto di garantire i prestiti con la persona, la creazione dell’azione pubblica e
la possibilita di appello al popolo vengono definiti gli aspetti pit democratici della
costituzione soloniana. Si concentra poi sull’analisi dei principali organi costituzionali.
L’A. ritiene che la tradizione relativa alla creazione da parte di Solone del Consiglio
dei 400 sia in buona misura attendibile: I’opinione dell’A. ¢ ben argomentata, anche se,
com’era da attendersi, la conclusione resta opinabile. Si passa poi all’Areopago (che
fosse incaricato di determinare le pene da irrogare ai magistrati condannati in sede di
rendiconto dal demos riunito in assemblea — p. 112- sembra un’ipotesi molto opinabile)
e al tribunale popolare. A proposito di quest’ultimo I’A. sostiene giustamente che il
dikasterion doveva essere fin dall’inizio un’organo giudicante distinto dagli altri organi
costituzionali. A suo avviso era in primo luogo un tribunale che giudicava in caso di
ephesis (p. 116). Prosegue I’A.: “In aggiunta, poteva agire come tribunale di prima
istanza, in particolare in caso di reati (direi meglio “di comportamenti”) riconducibili a
hybris, e giudicare cause in seconda istanza, se la gravita del reato presupponeva
I’irrorazione (sfortunato refuso per “irrogazione”) di una pena maggiore rispetto a
quella che il magistrato era tenuto a comminare sulla base del principio che solo un
tribunale di cittadini poteva stabilire pene pecuniarie piu serie di quelle previste dalle
leggi”. Occorre qui precisare: a) che non si tratta di tribunale di seconda istanza, perché
il magistrato non emanava alcuna sentenza se la pena superava la sua competenza; b)
che sono le leggi a stabilire il limite massimo della pena pecuniaria che il magistrato ha
il potere di (non ““¢ tenuto a”) infliggere.

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 172

Il cap. IV, “Solone I’evergete” (p. 123-143) si occupa dapprima dell’istituzione
dell’azione pubblica da parte di Solone, poi degli interventi a sostegno di orfani e
invalidi di guerra; infine della protezione di orfani ed ereditiere. A proposito
dell’ereditiera appartenente alla classe dei teti, I’A., coerentemente con la tendenza di
fondo del suo lavoro, si schiera a favore dell’autenticita del testo di legge riportato in
Dem. 43.54. A mio parere molti aspetti di questo testo suscitano difficolta (che, a quanto
pare, non sono state generalmente avvertite dai commentatori, il che assolve anche
I’A.). Provo a segnalarne alcune.

Intanto sembra improbabile che un pentacosiomedimno sia lo zio o il cugino
paterno di una ereditiera teta: mi chiedo se la norma, se la riteniamo autentica, non si
rivolgesse in realta soltanto a famiglie appartenenti alle prime tre classi, quindi non alle
ereditiere povere.

In secondo luogo, essere teti non significa essere nullatenenti: non si capisce
quindi perché la donna non possa trovarsi un marito all’interno della stessa classe di
censo: sembra quasi che, nell’intenzione del legislatore, la dote che il parente sarebbe
tenuto a fornire alla donna miri a permetterle di trovarsi un marito all’interno della
classe stessa del parente che la costituisce.

In terzo luogo, non ¢ chiaro a chi spetti I’iniziativa di mettere in moto la
procedura a tutela dell’ereditiera: da un lato sembra che spetti d’ufficio all’arconte,
dall’altro sembra che 1’arconte si attivi soltanto su denuncia di un interessato. In
quest’ultimo caso non si capisce chi possa essere interessato alla sorte di un’ereditiera
presentata come nullatenente, se non eventualmente qualcuno che si candidi a sposare
I’ereditiera per mettere le mani sulla dote che il parente ¢ obbligato a costituirle.

Quanto poi alla menzione delle classi censitarie, ci assicurerebbe che si tratta di
una norma post-soloniana, non che Solone ne sia I’autore (Una notazione a margine. A
proposito della cura dei soggetti deboli affidata all’arconte eponimo in base a cio che si
legge in Dem. 43.75 e in AP 56.7, I’A. ricorda che secondo Ruschenbusch, Solonos
Nomoi, 1966, p. 28-30, la norma non poteva essere attribuita a Solone “a causa
dell’assenza in eta soloniana della facolta del magistrato competente di esprimere una
valutazione del reato”: p. 142. Qui deve essersi verificata una mancanza di
coordinamento con la n. 78, dove correttamente si allude in modo indiretto alla effettiva
motivazione avanzata da Ruschenbusch, cioé che le norme del codice soloniano non
erano indirizzate ai magistrati).

Mi rendo conto che, mettendo in luce quelle che mi sembrano punti critici
(spesso marginali) della trattazione, ho svolto il ruolo di avvocato del diavolo. Concludo
quindi sottolineando 1 molti aspetti positivi del libro. L’analisi delle fonti ¢ condotta
con intelligenza e dimostra una notevole capacita di mettere a frutto criticamente la
dottrina (particolarmente interessante mi ¢ sembrata la lettura dei commediografi che
I’A. propone). Spesso le argomentazioni dell’A. risolutamente a favore della storicita
della figura e dell’opera di Solone mi lasciano perplesso, ma inducono me (e penso ogni
altro lettore) a riflettere. Si tratta quindi di un contributo importante per lo studio di una
figura che resta tanto sfuggente quanto onnipresente nella storia (anche e direi
soprattutto giuridica) di Atene.

Dike - 21 (2018): 117-193



173 Alberto Maffi

K. Matijevi¢, Die lex sacra von Selinunt: Totenmanipulation in der Archaik und
Klassik, Philippika 113, Harrassowitz, Wiesbaden 2017, p. VIII + 123 e 6 riproduzioni.

Dopo un’Introduzione in cui viene sottolineata I’importanza dell’idea
dell’influsso dei morti nel mondo greco, il libro si articola in cinque capitoli, una
conclusione e una cospicua bibliografia (da cui ¢ assente pero A. lannucci, F. Muccioli
e M. Zaccarini, a cura di, La citta inquieta. Selinunte tra lex sacra e defixiones, Milano,
2015). 11 primo, “Die lex sacra von Selinunt” (p. 5-38) ¢ dedicato a un esame
approfondito della tavoletta il cui testo viene riprodotto con un ricco apparato critico ed
¢ seguito da una traduzione tedesca. Da sottolineare ’accuratezza con cui I’A. riferisce
e valuta i contributi dei diversi studiosi che sono intervenuti a partire dall’editio
princeps del 1993. Di particolare interesse per gli storici del diritto ¢ la facciata B
dell’iscrizione con il riferimento ai rituali a cui dovrebbe sottoporsi I’omicida per essere
riammesso nella compagine cittadina. A questo proposito osservo che il termine
autorektas (B 9), viene tradotto a volte solo con ‘Mdrder’ a volte associandovi
‘Totschldger’ (es. p. 33). Purtroppo, I’A. non si addentra nelle questioni giuridiche
riguardanti la purificazione dell’omicida. Andrebbe percio fatto un riferimento
all’interpretazione della legge di Draconte da parte di Gerhard Thiir (v. da ultimo
I’articolo pubblicato in Riess (hrsg.), Colloquia Attica, qui recensito), in base a cui ci si
dovrebbe chiedere prima di tutto se un assassino possa essere purificato e, in secondo
luogo, se a Selinunte I’istigatore o il mandante di un omicidio non sia tenuto ad alcuna
purificazione non essendosi macchiato di sangue le mani. Cosi pure andrebbe fatto
riferimento al recente lavoro di Edward M. Harris, The Family, the Community and
Murder: the Role of Pollution in Athenian Homicide Law, in C. Ando, J. Riipke (eds.)
Public and Private in Ancient Mediterranean Law and Religion, Berlin-Munich-Boston
2015, p. 11-35. C’¢ pero da considerare che, secondo I’A., 1 rituali di purificazione
previsti dall’iscrizione potrebbero applicarsi a illeciti diversi dall’omicidio, forse di
carattere sacrale come supposto da altri commentatori (p. 34 e 38). Il capitolo
successivo, “Die lex sacra von Kyrene” (p. 39-49), sottolinea analogie e differenze fra
I’iscrizione di Cirene e quella di Selinunte. Gli ultimi tre capitoli si concentrano sull’uso
di figurine rituali destinate a permettere il controllo sull’intervento degli spiriti maligni,
mettendo in luce il possibile influsso delle concezioni orientali sulle pratiche attestate
in Grecia. Una breve conclusione (p. 85-86) riassume i principali temi trattati. Si tratta
di un libro certamente molto utile per fare il punto sull’interpretazione di due celebri
iscrizioni che presentano ancora molti punti oscuri, inquadrandole in una tematica
storico-religiosa di pit ampio respiro. L’atteggiamento di prudenza e di equilibrio
dell’A. nell’esporre e nel valutare le opinioni espresse in dottrina ¢ degno del massimo
elogio; tuttavia al termine della lettura si rimane con il desiderio di conoscere la sua
personale opinione riguardo alle questioni piu controverse.

R. Osborne and P.J. Rhodes, Greek Historical Inscriptions. 478-404 BC, Oxford
2017.

Con il n. 125 ¢ compreso nel volume un estratto del Codice di Gortina sotto il
titolo ‘Civil Laws of Gortyn, c. 450°, accompagnato da una traduzione inglese a fronte

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 174

(p. 132-147). Si tratta piu precisamente delle coll. Il e V complete, a cui si aggiungono
estratti delle coll. III, IV e VI. Gli autori hanno scelto cio¢ “the section on rape and
adultery and divorce” e “the provisions for inheritance of property”. Dopo alcune
opportune informazioni sulla natura e sul contenuto del Codice, leggiamo alcune
annotazioni riguardanti i reati sessuali disciplinati nella col. II. Gli AA. osservano che
la figura dell’apetairos viene menzionata solo “in the case of sexual offences which
might lead to offspring”. Questa motivazione mi sembra alquanto restrittiva, perché la
vittima di violenza puo essere anche un maschio apetairos (come sembra che anche gli
AA. ritengano, dato che traducono col. II 5 con “in the case of an apetairos™). Si noti
inoltre che il Codice non disciplina in modo diretto la sorte del figlio nato da una libera
non sposata, quindi o cittadina o apetairos.

La motivazione che abbiamo or ora criticato viene ripresentata dagli AA. in
relazione allo stupro di una “household slave”, la cui sanzione dipende non solo dal
momento in cui I’illecito € stato commesso, ma anche dal fatto che fosse vergine o meno
(col. II 11-16). In proposito scrivono gli AA.: “That the law should set a price on
virginity (only) in the case of the household slave is striking: by implication the value
of the household slave to her master depends upon his being able to be sure that if he
has sex with her resulting children will be his own” (p. 144). Tuttavia, a me pare che
questa motivazione avrebbe senso solo se il padrone intendesse fare della schiava la
propria concubina; altrimenti mi sembra piu plausibile la motivazione che avevo gia
indicato nel mio Diritto di famiglia nel CdG, 1997, p. 142: come ci mostra col. 11 52 —
IV 8 le schiave erano normalmente destinate al matrimonio con uno schiavo altrui, e
sul mercato matrimoniale la verginita ovviamente contava. Gli AA. osservano ancora:
“we should note that when it comes to conflicting oaths as to what had happened the
oath of the (female) slave is to take precedence (ll. 15-16)” (p. 144). E aggiungono che
“later in the Code we find this sort of evidentiary oath being required of a woman who
denies taking the property of the husband whom she divorces” (ibid.). Qui gli AA.,
evidentemente per ragioni di spazio, non hanno potuto tenere conto del dibattito
dottrinario sulla portata della clausola orkioteron, e parlano semplicemente di
“conflicting oaths”. Si sarebbe comunque potuto segnalare che, se la schiava presta un
giuramento decisorio, si dovrebbe ammettere che essa sia parte in causa, cio che risulta
del tutto anomalo alla luce di quel che sappiamo sulla capacita giuridica degli schiavi
(e soprattutto delle schiave). Sempre a proposito della disciplina degli illeciti sessuali
condivido 1’osservazione degli AA. che la differenza fra stupro e adulterio “seems to
be that adultery involves being caught in the act” (ibid.). Il che implica perd che non
sappiamo se esisteva un’azione analoga alla graphe moicheias ateniese. A p. 145 gli
AA. sottolineano la differenza di mentalita fra Atene, dove saremmo piu vicini al
“modern Mediterranean world of ‘honour killings’”, e Gortina dove sembra
obbligatorio “to offer the adulterer the opportunity to be ransomed” (p. 144).

In realta 10 credo che la mentalita tanto ad Atene che a Gortina sia la stessa,
tanto ¢ vero che anche a Gortina ¢ lecito uccidere il moichos nel caso che il riscatto non
venga pagato. Soltanto che nella legislazione gortinia sembra evidente I’intenzione del
legislatore di imporre la trasformazione in denaro della sanzione per qualunque
comportamento illecito o comunque dannoso (estendo cosi alla valutazione in denaro
dei comportamenti la giusta importanza data alla possibilita di valutare in denaro il

Dike - 21 (2018): 117-193



175 Alberto Maffi

valore di ogni cosa con riferimento alla divisione ereditaria: p. 147). Lo conferma la
dettagliata disciplina della illecita sottrazione di cose appartenenti al marito da parte
della moglie che abbandona la casa coniugale in seguito a divorzio (nella traduzione di
col. III 1-16 vi sono alcuni punti discutibili, che riflettono la difficolta persistente in
dottrina di intendere esattamente le singole fattispecie contemplate dal legislatore). Per
quanto riguarda la sezione riguardante le norme in materia ereditaria (p. 146) sono da
segnalare alcune sviste. A proposito della disciplina del dono all’interno della famiglia
gli AA. scrivono: “The husband is envisaged giving gifts to his wife ... or to his mother

. or daughter...”, dove in realta ¢ il figlio che dona alla madre. Poco piu sotto si
accenna a “the inclusion at the beginning of column VI of the only date in all the Gortyn
laws”; ma si tratta dell’inizio di col. V. Un’ultima annotazione riguardante la col. II.
Per gli AA. il misterioso comportamento illecito descritto alle 11. 16-20 va senz’altro
identificato con una “unsuccessfull seduction” esercitata presumibilmente nei confronti
di un’ereditiera. Forse sarebbe stato opportuno formulare in forma piu dubitativa questa
interpretazione che si espone a molte serie obiezioni (si veda in questa Rassegna la
recensione a Pelloso, Atene e oltre...). In conclusione, nonostante la brevita del
commento, 1>’assaggio’ del Codice che i1 curatori offrono contiene molti spunti
interessanti.

S. Peels, Hosios. A Semantic Study of Greek Piety, Mnemosyne Supplements
387, Leiden-Boston 2016, p. XIII + 295. Il volume consta di: una Prefazione,
un’Introduzione (p.1-26); sei capitoli, una Conclusione, Bibliografia, Indice delle fonti,
Indice delle parole greche, Indice analitico.

Si tratta di una ricerca condotta con grande accuratezza sia dal punto di vista
teorico (mi riferisco in particolare al cap. 2., The Semantics of hosios, p. 27-67, dove
segnalo in particolare I'ultimo paragrafo), sia dal punto di vista dell’approfondita
analisi di un gran numero di fonti vuoi letterarie vuoi epigrafiche (con particolare
attenzione alle prescrizioni delle leggi sacre). Il metodo seguito consiste principalmente
nell’analizzare le relazioni fra Aosios e 1 termini che I’A. riassume sotto I’etichetta di
‘cognates’, in base al presupposto che la scelta di un termine risponde normalmente a
una logica ‘competitiva’ destinata a suscitare una determinata reazione negli ascoltatori
(o nei lettori). La convinzione di fondo che guida la ricerca ¢ che hosios, a cui si deve
attribuire “the core meaning pious” (p. 207), sia una qualifica valutativa che si muove
all’interno della sfera religiosa.

Le molteplici manifestazioni di ‘pietd’ analizzate dall’A. si possono cosi
condensare in due atteggiamenti e comportamenti: riconoscere dio come dio e fare cio
che piace agli dei. Nell’impossibilita di discutere qui tutti o anche solo alcuni dei brani
analizzati dall’A., mi limitero a un solo testo, precisamente la clausola iniziale della c.d.
legge coloniaria di Naupatto (su cui I’A. annuncia un articolo in corso di
pubblicazione). Scrive I’A. “The inscription explains that the Naupactian colonist
visiting Locris is allowed to sacrifice and partake in the sacrificial meal (lanchanein kai
thuein) in the manner in which this is hosia for a stranger (hopo (= hopo<s>) xenon
hosia), if he wants” (p. 191). L’A. propone anche una lettura alternativa dell’zopo che

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 176

si legge alla . 2: propone cio¢ di intenderlo come la forma dorica di hopothen (‘from
where’), con riferimento a quei luoghi di culto “‘from where (it is) hosia that a xenos
(sc. receives sacrificial meat and sacrifices)’ (p. 192). Come si vede, e contrariamente
alla totalita — se non mi sfugge- dei commentatori, I’A. non fa dipendere hosia (inteso
quindi come neutro plurale) da lanchanein, nel senso di ricevere la porzione prescritta
del cibo sacrificale, ma intende il termine nel senso di regola (agg. sostantivato) che
disciplina la cerimonia sacrificale. Ed ¢ piuttosto singolare che I’A. non ritenga
opportuno giustificare questa discordanza dall’interpretazione dominante. A favore
dell’A. si potrebbe addurre il fatto che subito sotto (l. 3-4) lanchanein non ¢
accompagnato da un complemento oggetto; ma si puo replicare che, essendo esplicitato
la prima volta che il verbo ricorre, la seconda volta pud essere sottinteso. Quanto
all’alternativa hopothen, essa sarebbe in astratto giustificabile alla luce, ad esempio, del
parallelo uso alla I. 18 dell’iscrizione; tuttavia nella nostra clausola essa darebbe luogo
a una sequenza sintattica troppo brachilogica per esprimere cio che I’A. suppone.

Ritornando ad esaminare il libro nel suo complesso, segnalo come siano
particolarmente stimolanti le analisi delle tragedie nel cap. 4.: hosios vs. dikaios, p. 107-
148 (con riferimento in particolare ai criteri di valutazione della richiesta da parte dei
destinatari di una supplica). Il capitolo probabilmente piu interessante per lo storico del
diritto € pero il cap. 7. The Semantic Paradox, p.207-251, dove per paradosso si intende
che ad hosios ¢ stato attribuito da autorevoli studiosi il significato di profano, soprattutto
quando lo si trova coordinato con /Aieros nella formula ta hiera kai ta hosia. 11 risultato
a cui perviene I’A. al termine di un’approfondita analisi, ¢ che questi due termini, lungi
dall’esprimere I’opposizione di sacro e profano, dunque di due ambiti opposti, derivano
dalla volonta di chi li usa di distinguere cio che appartiene agli dei (hieros) da cio che
¢ gradito agli dei (come ad esempio ’uso di denaro pubblico definito appunto 4osios),
indicando cosi due sfere che si integrano a vicenda. Fondamentalmente sono d’accordo
con I’A. (che ringrazio per aver indicato un mio vecchio articolo del 1977 come uno
dei contributi a cui si ispira la sua stessa linea interpretativa); ritengo che avrebbe pero
giovato alla dimostrazione della sua tesi una maggiore attenzione all’uso della formula
ta hiera kai ta hosia sia nell’ambito familiare (di Iseo si trova un unico riferimento in
nota) sia nell’ambito pubblicistico. Per quanto riguarda I’ambito familiare mi
sembrerebbe importante allargare I’ambito dell’indagine ad espressioni analoghe tese a
designare le competenze del titolare dell’oikos. Mi riferisco ad es. alla formula ta thina
kai ta anthropina, che troviamo nel Codice di Gortina (IC IV 72, col. X 42-43), in
apparenza con la stessa valenza semantica di ta hiera kai ta hosia. Ma I’A. ha
certamente gia in cantiere ampliamenti della sua ricerca in questa e altre direzioni
relative all’uso di hosios, che accresceranno e confermeranno i gia cospicui risultati
raggiunti in questo libro.

C. Pelloso (a cura di), Atene e oltre. Saggi sul diritto dei Greci, Jovene ed.,
Napoli 2016, p. VI + 736.

Va salutato con favore il volume miscellaneo curato dal giovane e valente
giusromanista e giusgrecista padovano, che ¢ anche autore di ben quattro dei dodici
saggi ivi presentati (degli altri otto sono autori: Luigi Garofalo, che riprende il tema del

Dike - 21 (2018): 117-193



177 Alberto Maffi

confronto fra diritto greco e diritto romano con particolare attenzione ai temi del
synallagma e della legge; Roberto Scevola, che ¢ autore di due saggi attinenti al diritto
costituzionale rispettivamente ateniese e beotico; Paola Lambrini, che presenta un
confronto fra diritto greco e diritto romano in tema di dolo; Marco Falcon e Mattia
Milano, che prendono in esame rispettivamente la prima orazione di Lisia e la prima di
Eschine; Sara Zanovello, che prosegue i suoi studi sull’affrancazione degli schiavi e
Miriam Padovan, che dedica la sua attenzione alla figura del pharmakos).

Dei saggi di Pelloso, dedicati rispettivamente a ‘Coscienza nomica e coscienza
giuridica...’ (p. 3-62), ‘Flessibilita processuale e regime solonico del furto...” (p. 101-
146), ‘Giustizia collettiva e rapporti sinallagmatici...” (p. 307-354), ‘Fase istruttoria e
modalita di giudizio nella prima colonna del ‘codice’ di Gortina’ (p. 481-514),
prenderd qui in considerazione soltanto 1’ultimo, non solo perché ¢ incentrato sulla
critica alla mia interpretazione del sistema probatorio gortinio, ma perché mi pare abbia
il merito di rimettere in discussione un tema che ¢ di fondamentale importanza per
comprendere la concezione greca del processo. Premetto che fard qui riferimento anche
alla riaffermazione della propria critica nei miei confronti che 1I’A. ha esposto in
"Provare’, ‘giudicare’, decidere’: brevi note sulla prima colonna del ‘Codice di
Gortina’, in B. Biscotti (a cura di), Kdllistos nomos. Scritti in onore di Alberto Malffi,
Torino 2018, p. 133-152.

Come ¢ noto, in col. I 15 ss. il legislatore gortinio dispone quanto segue: “Se
una delle parti afferma che (la persona contesa) ¢ libera e l'altra che ¢ schiava,
prevalgano coloro che testimoniano trattarsi di un libero. Se la lite riguarda
l'appartenenza di uno schiavo e ciascuna delle parti afferma che € suo, se un testimone
depone, il giudice decida in modo conforme alla testimonianza (ll. 20-21: ai men ka
maitus apoponei, kata ton maitura dikadden); se vi sono testimoni a favore di entrambe
le parti o di nessuna delle due, il giudice decida giurando” (trad. Maffi). In materia di
lite riguardante I’appartenenza di uno schiavo si prevede in primo luogo che il giudice
decida kata ton maitura; quindi, se facciamo riferimento all’identica formulazione che
troviamo nella norma generale di col. XI 26-31, la modalita di giudizio dovra essere
definita come dikadden, e il giudice non potra far altro che pronunciarsi a favore della
parte che presenta il testimone. Ma questa soluzione implica logicamente che, in
assenza della testimonianza richiesta dalla legge, il giudice decida liberamente giurando
(omnunta krinen), ossia senza essere vincolato da una prova legale quali sono appunto
la testimonianza e il giuramento, oppure il giudice sara in un certo senso obbligato, non
essendo stata fornita la prova richiesta dalla legge a una parte (ossia testimonianza o
giuramento), a dare ragione alla controparte senza ammettere altri tipi di prove? Le altre
due ipotesi formulate in col. I 21-24 sembrano fornire una risposta esauriente, nel senso
che 1l dikadden vincolato all’esito di una testimonianza si trasforma in un omnunta
krinen se la testimonianza non viene fornita, oppure se vi sono testimoni da ambo le
parti. Di qui la conclusione a cui sono arrivato in Giudice e mezzi di prova..., in Annali
Genova 31, 2002-3, p. 74-85. Cio¢ che le parti avessero una certa liberta di manovra
nel trasformare una modalita di giudizio nell’altra: da un lato I’impossibilita di fornire
una testimonianza richiesta dalla legge potrebbe dar luogo a un omnunta krinen e non
a una vittoria automatica della controparte; dall’altro una situazione in cui la legge
prevede (in maniera esplicita o implicita) un omnunta krinen puo trasformarsi in un

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 178

dikadden vincolato se una parte presenta un testimone o se il giudice accetta la sua
proposta di prestare giuramento.

In un importante contributo al Symposion 2009 (Legal Procedure in Gortyn,
Wien 2010, p. 127 ss.), Gagarin aveva gia respinto la mia tesi, lasciando pero aperto
uno spiraglio. A suo avviso le singole prescrizioni del CdG riguardanti la modalita di
giudizio vanno interpretate alla lettera. Di conseguenza se il Codice prescrive che il
giudice si pronunci tramite omnunta krinen o semplicemente non preveda una specifica
modalita di giudizio, come accade nella col. II in materia di reati sessuali, non si potra
trasformare il giudizio in un dikazen tramite testimonianza o giuramento a meno che la
legge non lo preveda espressamente (disponendo omnunta krinen a meno che non vi sia
la dichiarazione di un testimone). Viceversa, quando la legge prescrive una
dichiarazione da parte di un testimone, la mancata testimonianza non lascia al giudice
altra possibilita che condannare la parte che non ha presentato il testimone, senza
possibilita di trasformare in omnunta krinen il dikazen vincolato all’esito della
testimonianza. Lo spiraglio che Gagarin 2010 lascia aperto lo aveva gia formulato nella
relazione presentata al Symposion 1985 (The function of Witnesses at Gortyn, Weimar
1989, p. 29 ss.): “...accidental witnesses were probably allowed to testify in any case
at Gortyn, though their testimony is only mentioned explicitly in a few cases”. Per
comprendere questa affermazione bisogna ricordare che questo primo contributo di
Gagarin era diretto a mettere in discussione la tesi, avanzata da J.W. Headlam (7he
Procedure of the Gortynian Inscription, JHS 13, 1892/93), secondo cui nel CdG “the
word maitures refers to formal witnesses of processual or contractual acts”, mai a
testimoni di fatti rilevanti per la causa (definiti appunto ‘accidental witnesses’). Dopo
aver dimostrato che in realta il diritto processuale gortinio contempla anche testimoni
‘accidentali’, la conclusione a cui giunge Gagarin 2010 cit., p. 133, ¢ la seguente: dove
la legge richiede testimoni ‘formali’, la loro assenza fa si che il giudice dichiari
vittoriosa la controparte; viceversa 1’assenza di testimoni ‘accidentali’ non influisce
sull’esito del giudizio, come aveva gia enunciato in Gagarin 1989 (mentre niente di
sostanzialmente nuovo aggiunge la breve trattazione della testimonianza in Gagarin-
Perlman, Laws of Ancient Crete, p. 138-139). A mio parere l’attribuzione alle
testimonianze di effetti cosi nettamente differenziati pone un problema. In particolare
nei casi in cui la legge fa dipendere il giudizio su una controversia da una testimonianza
non meglio qualificata (ai apoponioi maitus), non si capisce perché una testimonianza
di carattere ‘accidentale’ non dovrebbe determinare un dikazein vincolato al tenore del
suo contenuto alla pari di una testimonianza ‘formale’.

Ritorniamo ora alla critica di Pelloso all’opinione da me espressa in Maffi 2002-
2003 cit., secondo cui da col. I 20-24 ¢ possibile ricavare il principio che le parti sono
sempre ammesse a presentare testimoni anche quando la legge prevede (esplicitamente
o implicitamente) che il giudice pronunci la sua sentenza nella modalita definita
omnunta krinen. L’ A. ritiene che questa facolta sia limitata all’ipotesi della controversia
riguardante la proprieta di uno schiavo conteso perché in questo caso 1’azione che viene
intentata presenta la struttura di una diadikasia. In questo tipo di azione ciascuna delle
parti avanza una pretesa uguale e contraria (col. I 19-20) con conseguente “onere di
provare quanto positivamente affermato” (Pelloso 2018, p. 147). Viceversa, nelle
controversie in cui una parte, 1’attore, afferma una propria pretesa, e la controparte, il

Dike - 21 (2018): 117-193



179 Alberto Maffi

convenuto, nega la pretesa dell’attore, “non ¢ mai previsto dal legislatore come
possibile un contrasto tra testimoni” (ibid., p. 148). E cio in forza del principio, che
dobbiamo ritenere vigente anche nel diritto processuale del CdG, secondo cui 1’onere
della prova incumbit ei qui dicit et non ei qui negat (ibid., p. 147). A ci0 si aggiunge
che, secondo I’A. (in particolare ibid., p. 148 n. 59) nel diritto di Gortina “potrebbe
supporsi altresi come pienamente vigente ... il principio ... ‘negativa non sunt
probanda’ sia per ‘formal witnesses’, sia per ‘accidental witnesses”. Come esempio
dell’applicazione di questi principi viene addotta (Pelloso 2018, p. 148-149, conforme
a Pelloso 2016, p. 506-508) col. I 12-14, in cui si stabilisce che se la persona accusata
di essersi illegalmente impossessato della persona del cui status o della cui proprieta si
discute, nega di aver compiuto tale atto, “il giudice decida giurando a meno che un
testimone non renda testimonianza (ai me apoponioi maitus)”. In base ai due principi
sopra ricordati, I’A. ritiene: a) che qui non si possa pensare a un eventuale contrasto fra
testimoni dell’una e dell’altra parte (come si desume dall’uso del singolare maitus); b)
che spetti a colui che chiede la liberazione della persona oggetto dell’impossessamento
presentare un testimone che certifichi il comportamento illecito della controparte. Non
sono sicuro che gli argomenti addotti dall’A. siano cosi solidi come potrebbero
sembrare. Per quanto riguarda a) osservo prima di tutto che anche a proposito della
controversia riguardante la proprieta di uno schiavo, la prima ipotesi che la legge
formula, in termini analoghi € che soltanto una delle parti in causa presenti un testimone
(col. I 20-21). In secondo luogo, nel processo riguardante I’accertamento dello status
libertatis (col. I 15-18) non si ha propriamente “una contrapposizione tra due domande
de eadem re di accertamento positivo inter se incompatibili” (Pelloso 2016, p. 505),
formulazione che si attaglia propriamente a descrivere la controversia fra due
rivendicazioni contrapposte di proprieta di uno schiavo. Per quanto riguarda b), che a
Gortina vigano i1 due principi enunciati dall’A. ¢ affermato alla luce di una razionalita
processuale avulsa da un contesto storico preciso, ma ¢ in realta affermazione tutta da
dimostrare sulla base dei dati testuali. A proposito del principio che I’onere della prova
gravi sulla pars quae dicit, va ricordato che, in base a col. XI 26-31, la sentenza del
giudice risultera vincolata (dando luogo a un dikazen) dal giuramento purgatorio del
convenuto, non da una prova presentata dall’attore (si noti perd che la clausola
orkioteros implica logicamente che, in determinati casi, sia offerta all’attore la
possibilita di concludere la lite tramite il proprio giuramento). Cio € ben chiaro anche
all’A, 2016, p. 513, che pero non vi scorge il segnale che anche la testimonianza che
vincola il giudice a decidere tramite dikazen possa essere una testimonianza presentata
dal convenuto.

Si noti inoltre che in col. IX 51-54, qualora vengano meno le testimonianze a
favore dell’attore, il convenuto sara invitato dall’attore o a negare mediante giuramento
il suo debito o a fornire altro mezzo di prova che la lacuna del testo non ci permette di
identificare: resta il fatto che I’impossibilita per 1’attore di presentare la prova richiesta
dalla legge non segna la conclusione automatica del processo a favore del convenuto.
Per quanto riguarda la prova di un fatto negativo, possiamo anche qui sottolineare un
dato testuale: qualora colui che ¢ stato sorpreso in flagrante moicheia atfermi di essere
stato attirato in una trappola, col. II 36-45 impone a chi lo ha imprigionato di giurare
solennemente di averlo sorpreso nell’atto di compiere moicheia e di non averlo attirato
in una trappola (col. II 44-45): contenuto positivo e contenuto negativo sono

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 180

strettamente intrecciati nella testimonianza giurata dell’accusato e dei suoi testimoni.
Occorre quindi tenere conto che la negazione da parte del convenuto/accusato puo
assumere configurazioni diverse che non si riducono a una pura e semplice negazione
della pretesa/accusa, magari rafforzata da giuramento (apomoton secondo col. XI 26-
31), ma si traducono appunto nel ricorso alla prova testimoniale di un fatto che
contraddice quanto affermato dall’attore/accusatore. Prendiamo col. II 16-20, un passo
la cui interpretazione resta assai incerta e controversa: “Se 1’accusato replica di essersi
unito con una donna libera con la complicita di un parente, paghera dieci stateri qualora
vi sia un testimone (che attesti tale circostanza)” (mia traduzione). Senza entrare in
un’esegesi dettagliata del testo (per cui rinvio a A. Maffi, Nuove riflessioni su IC IV 72
col. II 16-20, in J. C. Bermejo Barrera — M. Garcia Sanchez (eds.), AEXMOI PIAIAY
Bonds of friendship. Studies in ancient history in honour of Francisco Javier Fernandez
Nieto, Barcelona 2017, p. 223-233), mi rifaro qui in particolare all’interpretazione del
ruolo del testimone proposta da Gagarin 1989 cit., p. 41 ss., e ribadita in Gagarin-
Perlman, The Laws of Ancient Crete, 2016, p. 349. In sintonia con la dottrina dominante
che riconduce epiperetai al verbo epipeiraomai, Gagarin ritiene che il comportamento
sanzionato in questa norma consista nel tentativo di seduzione (“attempted seduction’:
Gagarin 1989 cit., p. 41). Contro I'interpretazione di Headlam 1892/1893 cit. p. 59,
secondo cui si tratta di un testimone ‘formale’ del fatto che il parente della donna ¢ stato
formalmente nominato suo tutore, Gagarin obietta che non ¢ attestata a Gortina
I’esigenza di provare la legittimazione ad agire. Conclude Gagarin: “It is much more
likely ... that we should understand that the witness would be required to testify the fact
of the crime having been committed” (Gagarin 1989 cit., p. 42). Gagarin si chiede
quindi perché un testimone sia richiesto solo in questo caso e non nei casi di stupro
disciplinati precedentemente nella col. II. La risposta che propone ¢ che fosse piu
difficile provare un tentativo che un atto portato a compimento. E poiché difficilmente
poteva trattarsi di un testimone puramente ‘accidentale’, la norma tendeva a
incoraggiare le donne a procurarsi uno ‘“chaperon”, il quale “would in some ways
resemble a formal witness” in vista dell’incontro con un possibile pretendente alla loro
mano (Gagarin 1989, p. 42). In Gagarin-Perlman 2016, p. 349, gli autori propongono
una motivazione diversa per la presenza del testimone: “The requirement that a witness
testify suggests that false accusations of attempted seduction may have been a concern”.
Come avevo gia affermato nel mio “// diritto di famiglia nel CdG” (Milano 1997, p. 24
$s.), questa costruzione mi sembrava e continua a sembrarmi alquanto cervellotica. Che
cosa significhi “tentativo di seduzione” non ¢ assolutamente chiaro. Seduzione ¢ un
termine che allude a un tentativo di moicheia, non a un tentativo di violenza. E ancora:
deve manifestarsi in comportamenti o pud anche tradursi in espressioni meramente
verbali? Infine, e soprattutto, se si trattasse di un tentativo di moicheia, la disciplina
dovrebbe essere analoga a quella prevista per la moicheia. L’aspirante seduttore
dovrebbe essere sorpreso dal capo famiglia e il testimone di col. II 19-21 avrebbe la
stessa funzione dei testimoni chiamati a giurare che il moichos non ¢ stato attirato in
una trappola in col. II 36 ss. Solo cosi il testimone potrebbe servire a distogliere da false
accuse (come affermano Gagarin — Perlman cit.). Ma in col. II 16-20 non vi ¢ nessun
elemento che richiami la funzione dei testimoni di col. II 36 ss. Io continuo quindi a
ritenere che si tratti di un congiungimento fisico che, secondo 1’accusato ha luogo grazie
alla complicita o al favoreggiamento di un parente della donna; non necessariamente

Dike - 21 (2018): 117-193



181 Alberto Maffi

colui che esercita sulla donna la potesta familiare, ma comunque un parente che esercita
un ascendente o comunque un’influenza su di lei. Si giustifica cosi che la norma sia
posta a cavallo fra la disciplina dello stupro e quella della moicheia: quella che rileva ¢
la volonta del parente, non quella della donna. Nella prospettiva in cui mi pongo la
testimonianza acquista un significato molto piu incisivo, in quanto si tratta di un
testimone che 1’accusato di stupro o di moicheia, che sia stato o meno sorpreso in
flagrante, presenta a giustificazione del suo comportamento. Abbiamo quindi
nuovamente un testimone che non € a favore di colui che afferma, ossia di colui che
accusa, bensi di colui che nega e si difende. Per poter difendere questa tesi dobbiamo
parare un’obiezione che Gagarin 1989 cit., p. 41 n. 26, mi ha rivolto: “it seems rather
unlikely that a witness to the guardian’s acquiescence in the act of intercourse would
ever exist”, salvo la remota e improbabile possibilita che si trattasse di un “accidental
witness”. lo credo che questa obiezione sia cosi seria da indurci a ripensare la natura e
la funzione dei testimoni nel processo gortinio. Non sara possibile affrontare qui un
tema cosi complesso in tutti i suoi aspetti; tuttavia vorrei accennare agli elementi
suscettibili di orientare I’indagine in questa nuova direzione. Riprendiamo le mosse da
col. IT 16-20 cercando di rispondere all’obiezione sulla natura della testimonianza
sollevata da Gagarin 1989 cit. Abbiamo visto che I’identificazione del testimone con
una sorta di ‘chaperon’ appare assai improbabile; cosi come improbabile appare
I’identificazione del testimone con un testimone ‘accidentale’ del crimine commesso
(Gagarin 1989 cit., p. 42, lo ritiene possibile sia pure con un grado inferiore di
verosimiglianza). Ma anche se si accetta la mia interpretazione della norma, risulta
effettivamente improbabile che ’accordo con il parente della donna possa essere
avvenuto alla presenza di un testimone, ‘formale’ o ‘accidentale’ che sia. Dunque, il
testimone in questione ricopre un ruolo simile a quello di un coniurator: si tratta cio¢
di un soggetto che conferma la verita dell’affermazione della parte a cui favore
interviene. E la parte in questione non puo che essere la persona accusata di essersi
congiunta illegalmente con la donna. Se ’accusato ¢ in grado di presentare un testimone
a proprio favore, 1l giudice sara vincolato dalla testimonianza e condannera 1’accusato
al pagamento della somma ridotta prevista dalla legge. Altrimenti (¢ da supporre)
decidera con il metodo dell’omnunta krinen e la causa potra concludersi con la
condanna dell’accusato alla penalita prevista dal tariffario riguardante 1’adulterio. Se si
accetta la mia interpretazione del ruolo del testimone in col. II 16-20, non solo ci
troviamo di fronte a una testimonianza vincolante per il giudice che proviene
dall’accusato, non dall’accusatore, ma viene meno la rilevanza della distinzione fra
testimoni ‘formali’ (“Sollemnitétszeugen™) e testimoni ‘accidentali’ (“Zufallzeugen”).
Per poter suffragare quest’ultima affermazione dobbiamo mostrare che i tre casi “quite
clearly to refer to accidental witnesses” (Gagarin 1989 cit., p. 35), non sono poi cosi
chiari. Del terzo, cio¢ col. II 16-20, ci siamo testé occupati. Consideriamo quindi il
primo dei tre casi: IC IV 41.5 4-11.

La norma si occupa del danno arrecato da un katakeimenos che coltiva un
terreno altrui o si appropria dei frutti da esso prodotti. Se cido avviene per ordine del
creditore, il katakeimenos non sara tenuto responsabile; se invece il creditore sostiene
che il katakeimenos ha agito di sua iniziativa, “the judge is to decide on oath, if no
witness testify” (Gagarin 1989 cit., p. 36). Ora, Gagarin stesso esclude che possa
trattarsi di un testimone ‘formale’ perché bisognerebbe supporre che un padrone desse

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 182

ordini ai suoi dipendenti in presenza di testimoni, ci0 che appare del tutto improbabile.
Quindi deve trattarsi di un testimone ‘accidentale’, come ad esempio un altro
dipendente (opinione brevemente confermata in Gagarin-Perlman 2016 cit., p. 300). In
realta, a ben guardare, appare alquanto singolare che la possibilita per il creditore di
sottrarsi con certezza alla responsabilita per il danno arrecato dal katakeimenos dipenda
dalla casuale presenza di un testimone accidentale (cio¢ di persone “called to testify in
court about something they happened to have observed”: Gagarin-Perlman 2016 cit., p.
300). Se fosse cosi, ci si aspetterebbe davvero che il creditore impartisse ordini ai propri
dipendenti solo in presenza di testimoni ‘formali’: e ci0 per mettersi al sicuro da future
eventuali contestazioni che potrebbero trovare ascolto in un giudice chiamato a
pronunciarsi in base al proprio libero convincimento. Dunque, si tratta di un testimone
che, in sede processuale, interviene a confermare le dichiarazioni della parte che lo
presenta al giudice senza necessariamente avere una conoscenza diretta di quanto
dichiara di sapere, e soprattutto senza che questa supposta conoscenza sia suscettibile
di verifica (non vi ¢ traccia di azione per falsa testimonianza nel diritto di Gortina).

Il secondo caso addotto da Gagarin ricomprende le varie ipotesi di testimonianza
documentate dal CdG in col. I 12-24 gia citato sopra. Incominciamo da col. I 12-14:
“but if he should deny the seizure, unless a witness should testify, the judge is to decide
on oath” (tr. Gagarin 1989 cit., p. 38). Criticando Headlam, Gagarin nega che possa
trattarsi di ‘formal evidence’ perché il testo di legge non fornisce alcuna indicazione sul
contenuto della testimonianza: di conseguenza dobbiamo ritenere che il testimone era
chiamato a testimoniare “that there was or was not a seizure”, cio¢ qualcosa “about
which he had only accidental knowledge” (Gagarin 1989 cit., p. 39). Ne consegue che
ciascuna delle due parti potrebbe presentare un testimone o anche entrambe. Il giudice
non sarebbe dunque vincolato nemmeno se soltanto una delle due parti presentasse un
testimone. Ora, anche in questo caso valgono le considerazioni che abbiamo svolto
riguardo a IC IV 41.5. Una volta escluso che la legge alluda qui a un testimone
‘formale’, perché sarebbe assurdo che il sequestrante si fosse fatto assistere da un
testimone per compiere un atto vietato dalla legge, ¢ improbabile che si tratti di un
testimone ‘accidentale’ nel senso sopra chiarito da Gagarin. Se infatti nessuno si fosse
trovato presente sul luogo della ‘seizure’ nel momento in cui avveniva, non sarebbe
possibile ottenere una sentenza nella modalita del dikazen. Dunque, deve trattarsi
nuovamente di un testimone che conferma le dichiarazioni della parte che lo presenta
indipendentemente da una diretta conoscenza dei fatti.

A una simile conclusione mi sembra si debba a maggior ragione pervenire se si
considera la disputa riguardante lo status libertatis di colui che si trova in apparente
stato di schiavitu (col. I 15-18). Di testimoni formali si potrebbe parlare forse solo se la
persona contesa fosse uno schiavo liberato alla presenza di testimoni. Come si pud
altrimenti provare lo status libertatis di una persona attraverso testimoni ‘accidentali’
che si basino su conoscenze di fatto? Potrebbero affermare che quella persona ¢ stata
ammessa in un’eteria € in una tribu, o che ha rivestito una magistratura; ma ancora una
volta si tratterebbe di conferme delle dichiarazioni della parte che 1i ha chiamati in
causa, prescindendo da un’effettiva conoscenza personale di fatti che provino
inequivocabilmente lo status libertatis della persona contesa. Cio soprattutto se si tiene
conto che il Codice ammette testimoni che confermeranno invece le dichiarazioni della

Dike - 21 (2018): 117-193



183 Alberto Maffi

controparte tendenti a dimostrare che si tratta di un proprio schiavo (anche in questo
caso senza presupporre una diretta conoscenza dei fatti addotti dalla parte). Se cosi non
fosse, 1’accertamento dello status libertatis dipenderebbe da circostanze meramente
casuali, tanto piu che col. I 15-18 presuppone che la sentenza del giudice sia fondata
sulle testimonianze e non sembra prevedere un omnunta krinen (anche se ¢ molto
probabile che, in assenza di testimoni, il giudice sia comunque tenuto a pronunciarsi
cosi come avviene nel caso di disputa riguardante la proprieta di uno schiavo in col. I
18 ss.).

Infine, quanto al processo intorno alla proprieta di uno schiavo, ¢ nuovamente
in gioco una questione di diritto, alla cui definizione difficilmente potra portare un
contributo un testimone ‘accidentale’. Gagarin 1989 cit., p. 41, faI’esempio di un vicino
di casa, e aggiunge allan. 25, che la distinzione tra fatto e diritto “is not directly relevant
to the question of formal vs. accidental witnesses”. A me sembra pero che un testimone
accidentale non possa dire nulla di rilevante riguardo all’attribuzione della proprieta
sullo schiavo. Il fatto che testimoni contrapposti si annullino vicendevolmente
conferma I’irrilevanza della distinzione fra testimoni formali e accidentali.

Come spiegare allora I’efficacia vincolante della testimonianza quando la legge
la richieda per dar luogo a un dikazen kata maitura? Una spiegazione a cui vien fatto
immediatamente di pensare ¢ che la testimonianza sia resa sotto giuramento, avendo
cosi un effetto decisorio analogo a quello del giuramento di parte. Che i testimoni
fossero tenuti a giurare ¢, come noto, la tesi sostenuta con forza da G. Thiir (v. in
particolare Die Einheit, in “Dike” 9, 2006, p. 44 ss.), secondo cui il giuramento del
testimone ¢ il contenuto della sentenza del giudice (intesa come “Beweisurteil”): si
tratta perod di un’opinione che non ha avuto molta fortuna in dottrina (io stesso 1’ho
criticata in Quarant’anni di studi sul processo greco, in “Dike” 10, 2007, p. 185-267).
A prescindere dall’adesione o meno all’opinione di Thiir, vi sono comunque argomenti
contrari al giuramento del testimone. Prima di tutto il giuramento dei testimoni o va ad
aggiungersi per legge al giuramento della parte (¢ il caso di col. II 36 ss. a proposito
della sorpresa in flagranza del moichos, e di col. III 49-52 per quanto riguarda la
presentazione all’ex-marito del figlio nato dopo il divorzio), mentre non ¢ mai
espressamente richiesto quando la legge menziona semplicemente la testimonianza.
Unica eccezione col. IX 37-40, passo di controversa interpretazione. Ma soprattutto
risulterebbe difficile spiegare la previsione di testimonianze contrapposte in caso di
processo riguardante la proprieta di uno schiavo (col. I 18-24), a meno che il giuramento
del testimone non sia considerato ormai come una semplice formalita, quindi non in
grado di vincolare la sentenza del giudice.

In alternativa si potrebbe allora pensare che in una citta relativamente piccola
(quindi in una societa presumibilmente ‘face to face’) fosse ancora in vigore una
concezione della testimonianza come supporto da parte di parenti, amici, 0 membri
degli stessi raggruppamenti politici e/o sociali (per questa prospettiva si possono
adattare a Gortina gran parte delle osservazioni contenute in S. Humphreys, Social
Relations on Stage: Witnesses in Classical Athens, in History and Anthropology 1985,
vol. 1, 2, p. 313-369, e in L. Rubinstein, Main Litigants and Witnesses in the Athenian
Courts, in Symposion 2001, 2005, p. 99-120). Nei casi ritenuti piu rilevanti la legge
imponeva che i testimoni si assumessero una responsabilita congiunta aggiungendo il

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 184

loro giuramento a quello della parte. Nei casi ordinari, invece, se una parte non riusciva
a trovare un testimone che mettesse in gioco il suo onore per sostenere le sue ragioni,
I’onorabilita di un cittadino rendeva determinante, anche senza giuramento, un’unica
testimonianza a favore della controparte. Una falsa testimonianza avrebbe infatti
comportato un disonore piu temibile delle sanzioni derivanti da un’azione equivalente
alla dike pseudomartyrion ateniese, apparentemente sconosciuta a Gortina. Per
concludere questa breve disamina del contributo di Pelloso, ribadisco che ha avuto il
merito di rimettere in discussione i principi a cui si ispira il sistema probatorio vigente
nella Gortina dell’eta del CdG. Tuttavia, una ricostruzione soddisfacente di tale sistema
non ¢ ancora stata raggiunta. Fra le questioni da chiarire mi pare particolarmente
importante capire quale spazio di manovra fosse concesso alle parti nel determinare
I’assetto probatorio della causa quando il giudice era chiamato a giudicare nella
modalita omnunta krinen.

W. Riess (hrsg.), Colloquia Attica. Neuere Forschungen zur Archaik, zum
athenischen Recht und zur Magie, Hamburger Studien zu Gesellschaften und Kulturen
der Vormoderne. Band 4, Steiner, Stuttgart 2018, p. 284.

Il volume ¢ suddiviso in due parti. La prima (,Neuere Forschungen zur Archaik,
zum athenischen Recht und zur Magie) consta dei seguenti contributi: W. Riess,
Einleitung (p. 11-24); G. Thiir, New Light on Draco and the Cylonian Sacrilege (p. 27-
35); W. Schmitz, Das Gesetz Drakons tiber die Totung in der neueren Forschung (p.
37-59); W. Riess, Solon — der erste europdische Krisenmanager und Reformer? (p. 61-
79); Z. Papakonstantinou, Athletics, Elite, and the State in Late Archaic Athens (p. 81-
95); H. van Wees, Luxury, Austerity and Equality in Archaic Greece (p. 97-121); L.
Rubinstein, The Athenian Amnesty of 403/2 and the ‘Forgotten’ Amnesty of 405/4 (p.
123-144): una sottile e penetrante riconsiderazione della politica dei Trenta sul piano
economico-giuridico; A. Maffi, La struttura giuridica del contratto in Grecia (60 anni
dopo) (p. 145-175); T.H.M. Gellar-Goad, Temple-Raiders and Smoking Altars: Law,
Religion, and the Stage in Menander (p. 177-192); M. Dreher, Recht, Religion und
Magie im antiken Griechenland (p. 193-208): importante tentativo di fare il punto sul
piano metodologico sui rapporti fra religione e diritto nella polis classica. La seconda
parte (‘Projekte und erste Ergebnisse’) contiene i seguenti contributi: J. Curbera/Z.
Papakonstantinou, Six Legal Curse Tablets from Athens (p. 211-224); Z.
Papakonstantinou, Jurors (dikastai) in Athenian Legal Binding Curses (p. 225-235); M.
Dreher, Das Magdeburger Fluchtafel-Projekt (p. 237-245); K. Jahn, Die Datenbank
zur digitalen Erfassung aller Fluchtafeln — Der Thesaurus Defixionum Magdeburgensis
(TheDeMa) (p. 247-259); T. Gellar-Goad/Z. Papakonstantinou/W. Riess, Magic in
Ancient Athens: A Complete Translation of Attic Curse Tablets (p. 261-276); W. Riess,
Zusammenfassung und Ausblicke (p. 277-284). Si tratta della illustrazione di importanti
progetti di catalogazione e pubblicazione delle tabellae defixionum greche.

La prima parte del volume raccoglie una selezione dei contributi presentati in
tre Colloqui (‘Colloquia Attica I-II1") tenutisi presso I’Universita di Amburgo negli anni
2012, 2013, 2014, per iniziativa meritoria di Werner Riess. Qui prendero in esame piu

Dike - 21 (2018): 117-193



185 Alberto Maffi

da vicino soltanto i primi due contributi, entrambi dedicati alla legge di Draconte
sull’omicidio. G. Thiir ribadisce ancora una volta con grande chiarezza e convinzione
I’interpretazione della legge che sviluppa da quasi trent’anni. A mia volta mi ritrovo a
esporre dubbi e perplessita di lunga data. Unitamente a una parte, si direbbe crescente,
della dottrina (v. la bibliografia citata a p. 40 n. 16 del contributo di Schmitz), Thiir
pensa che la legge sia stata concepita in seguito all’esecuzione dei ciloniani,
precisamente per dare un fondamento legale al processo contro Megacle e i suoi
colleghi, che ordinarono di catturare i cospiratori senza aver apparentemente
I’intenzione di ucciderli. Ora, noi non sappiamo se esistesse una legge in materia di
omicidio prima di Draconte. Dobbiamo perd supporre che tale ipotetica legge
prevedesse un processo € una sanzione soltanto per I’omicidio commesso di propria
mano, sia volontario sia involontario. Altrimenti non sarebbe stata necessaria una nuova
legge. Quindi la novita introdotta da Draconte consisterebbe nell’aver previsto processo
e condanna anche per chi avesse ordinato di compiere un atto da cui fosse derivato,
contro la volonta, o almeno contro le aspettative, dell’ordinante, la morte della persona
nei cui confronti I’atto era stato compiuto. Secondo Thiir anche in Antiph. 6. 19 I’accusa
nei confronti del corego ¢ di aver ordinato di somministrare la pozione rivelatasi letale,
senza pero l’intenzione di uccidere (p. 30). Per questo la lacuna alla linea 17
dell’iscrizione viene integrata da Thiir nel modo seguente: “He is responsible for killing
(alternatively) either by having raised a hand (himself) or by having ordered (a measure
causing death) [bouleuein]” (p. 34). Mi sembra tuttavia evidente che bouleuein puod
significare anche “to plan” or “conspire” (p. 30); d’altronde nella stessa traduzione della
legge, che Thiir propone a p. 28, leggiamo: “... the one who ordered (or: planned)”. Se
cosi ¢, la 1. 17 si dovrebbe applicare anche all’omicidio premeditato, ossia all’omicida
ek pronoias che abbia pero incaricato altri (un sicario, un killer) di eseguire 1’omicidio,
o abbia volutamente e consapevolmente fatto bere una bevanda avvelenata alla vittima
(ci0 di cui ¢ accusata la matrigna in Antiph. 1, come lo stesso Thiir, p. 30, riconosce).
Ma se la legge di Draconte, nel testo che possediamo, riguarda solo 1’omicidio
involontario, come ¢ possibile che contempli ’accusa di bouleuein nel senso di
“progettare 1’omicidio”? Una seconda obiezione riguarda 1’altro grande pilastro della
ricostruzione del processo per omicidio da parte di Thiir: il significato di dikazein. Thiir
ribadisce che il dikazein dei basileis va ricollegato non all’attivita dei giudici del
tribunale ateniese dell’eta classica, ma al dikazein dei gerontes omerici (Hom. Il. XVIII
499 ss.) e al giuramento che il giudice di Gortina imponeva alla parte a cui la legge
ordinava di giurare. Ma, come lo stesso Thiir rileva (p. 33), nel caso del giudice omerico
o cretese il giuramento ¢ prestato da una sola parte ed ha efficacia decisoria. Nel caso
dell’omicidio, invece, le diomosiai sono due giuramenti contrari che ciascuna delle parti
presta per suffragare le proprie ragioni. Ma allora che bisogno c’¢ che i basileis
formulino il testo dei giuramenti che le parti devono prestare? Cosi come avverra poi,
in eta classica, si tratta di giuramenti per cosi dire formulari che non richiedono il
dispiegamento di alcuna particolare competenza da parte dei basileis. Le parti stesse
sono perfettamente in grado di formulare il testo del giuramento, come si ricava,
secondo me, da Antiph. 6. 17-19. Inoltre, come mostra la clausola della legge relativa
all’aidesis concessa dai membri della fratria, cid che gli efeti devono decidere,
coerentemente con il contenuto della legge che riguarda solo I’omicidio involontario (o

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 186

giustificato) ¢ se ’omicidio sia stato compiuto volontariamente o meno, non se
I’accusato abbia ucciso o meno.

Nel primo paragrafo del suo contributo anche Winfried Schmitz ritiene che vi
sia una qualche relazione fra la legge di Draconte e 1’episodio dei ciloniani. A partire
dal secondo paragrafo (“Die Regelung der Blutrache durch den Gesetzgeber Drakon™:
p. 41 ss.) entra nel merito del contenuto e dello scopo della legge. A parere dell’A.
occorre distinguere fra “Blutracheverfahren” e “Klage wegen Totung”. La legge di
Draconte regola lo svolgersi della vendetta, non prevede che venga intentata un’azione
per omicidio da parte dei parenti della vittima. I parenti della vittima proclamavano il
ricorso alla vendetta nell’agora e all’omicida era concesso un termine per abbandonare
I’ Attica seguendo un certo percorso in sicurezza. Questa era e rimase la conseguenza di
un omicidio commesso volontariamente e con premeditazione, il che spiega perché la
legge di Draconte si occupa solo dell’omicidio involontario e perché le regole in materia
di riconciliazione si applicano solo all’omicidio involontario (p. 41).

Anche colui che aveva commesso un omicidio involontario o giustificato era
esposto alla vendetta dei parenti dell’ucciso. Tuttavia, se egli riteneva, trattandosi di
omicidio non premeditato, che la vendetta fosse ingiustificata, poteva rifugiarsi in un
santuario in veste di supplice. Poteva pero capitare che i vendicatori non rispettassero
la sacralita del santuario e vi penetrassero per trascinare fuori il supplice (e ucciderlo),
oppure che al supplice venisse impedito di alimentarsi causandone la morte. Se ci0 fosse
accaduto, il santuario sarebbe stato contaminato. Per evitare questa grave conseguenza
1 basileis responsabili del santuario erano sollecitati a mettere in atto un mezzo per
risolvere il conflitto investendo della decisione sulla qualifica dell’omicidio i 51 efeti a
cui I’omicida si appellava. Il fatto che i santuari (collegati poi ai diversi futuri tribunali
di sangue) fossero differenziati a seconda che si trattasse di un omicidio non
premeditato, involontario, o giustificato, ¢ probabilmente da mettere in relazione con
precedenti mitici. In un determinato giorno si riunivano nel santuario 1 basileis in veste
di sacerdoti (credo si possa cosi interpretare la locuzione “priesterliche basileis™),
I’omicida, 1 parenti della vittima e 1 51 efeti, per decidere se si trattava di omicidio non
premeditato, involontario, o giustificato (p. 42). Viceversa, chi commetteva un omicidio
premeditato non poteva far valere la premeditazione come motivo per ottenere asilo in
un santuario come supplice; non gli restava quindi che la via della fuga dal paese. Infine,
risulta chiaro il motivo per cui, nei casi in cui I’autore dell’omicidio restava ignoto o la
morte era stata provocata da un animale o da un oggetto inanimato, il processo non
aveva luogo nel santuario, dove 'uccisore si fosse rifugiato, ma si svolgeva nel
Prytaneion e la decisione era rimessa al basileus e ai quattro phylobasileis (p. 43; questi
sono dunque figure istituzionali, che si differenziano, senza che 1I’A. ne chiarisca il
motivo, dai basileis che sovraintendono ai singoli santuari). Importante ¢ notare che,
dal punto di vista del metodo, questa costruzione, senza dubbio affascinante, viene
modellata dall’A. ispirandosi alla disciplina biblica dell’omicidio. Stando alle
affermazioni dell’A., nell’antico Isracle esistevano tre citta in cui a chi uccideva
involontariamente era consentito rifugiarsi sotto la protezione divina. Se pero
I’omicidio era stato premeditato, I’autore che si rifugiava in uno dei tre luoghi indicati
poteva essere strappato dal luogo sacro e consegnato ai vendicatori (p. 43). Prima di
continuare 1’esame del contributo, chiediamoci quindi preliminarmente se 1’analogia
con I’antico Israele, su cui si basa I’A., sia convincente.

Dike - 21 (2018): 117-193



187 Alberto Maffi

L’A. afferma che chi aveva commesso un omicidio premeditato non aveva
alcuna possibilita di rifugiarsi in un santuario. Ora, come mostra appunto il parallelo
biblico, sembra abbastanza evidente che 1’omicida volontario avra chiesto asilo
adducendo I’involontarieta. Bisognerebbe allora supporre che le autorita preposte al
santuario avessero il potere/dovere di effettuare una valutazione (almeno in via
provvisoria) delle circostanze in cui 1’omicidio era stato commesso e soprattutto
dell’atteggiamento soggettivo del suo autore. Ma di cid non mi risulta vi sia traccia
nelle fonti, in particolare con riferimento ai liberi che si rifugiano in un tempio (si veda
G. Thiir, Gerichtliche Kontrolle des Asylsanspruchs, in M. Dreher, hrsg., Das antike
Asyl, Koln-Weimar-Wien 2003, p. 23 ss., il quale sottolinea come solo la “agogimos-
Klausel” consentiva presumibilmente la sottrazione di un supplice da un santuario).
Oltre tutto, occorrerebbe spiegare come si concili il divieto di frequentare luoghi sacri,
che viene proclamato dall’arconte basileus secondo Dem. 20.158, con il trovare rifugio
in un santuario dove ci si presenta appunto come omicida (si veda quanto 1’A. scrive a
p. 47 in alto; a p. 53, fra le ragioni da cui puo derivare la messa in moto della procedura
prevista da Draconte, aggiunge anche il timore suscitato dalla presenza in un luogo
sacro di una persona contaminata da un omicidio, ma, per motivi che mi sfuggono,
ritiene che si debba trattare di un omicidio premeditato). Quanto alla distinzione fra
omicidio premeditato e involontario, occorre ricordare che in Omero, come dimostra il
caso di Patroclo (Hom. II. 23. 83-88) anche 1’omicida involontario era costretto a
fuggire per evitare la vendetta. L’A. sostiene che, rifugiandosi nel santuario, I’omicida
intende “die Flucht aus Attika vermeiden” (p. 42) ma a p. 46 riconosce che, se
riconosciuto colpevole, avrebbe dovuto lasciare 1’ Attica, salvo concludere 1’ aidesis con
1 parenti della vittima. Infatti soltanto nel caso in cui gli Efeti avessero riconosciuto che
si era trattato di un phonos dikaios 1I’omicida avrebbe potuto evitare I’esilio; in caso di
omicidio involontario, invece, non avrebbe potuto evitarlo. Il fatto di rifugiarsi in un
santuario potrebbe dunque, a mio parere, avere 1’unico scopo di sottrarsi
temporaneamente alla vendetta dei parenti della vittima.

Ma il punto che lascia maggiormente perplessi deriva dalle seguenti
affermazioni dell’A.: in primo luogo, ,sahen sich die fiir die Heiligtiimer
verantwortlichen basileis veranlasst, eine Losung des Konflikts herbeizufiihren®; in
secondo luogo, “der Streit, ob Blutrache ausgelibt werden durfte oder nicht...wurde an
die 51 Epheten iibertragen, die der Tdter mit der Flucht ins Heiligtum geradezu
‘angerufen’ hatte” (p. 42). Sembrerebbe quindi che I’iniziativa di dare una soluzione
‘pubblica’ al conflitto fosse assunta dai basileis per evitare i rischi di contaminazione
sopra ricordati (non ¢ chiaro per di piu da dove risulti che i basileis siano “responsabili
per i santuari”); tuttavia allan. 30 I’’ Anruf’ del supplice viene identificato con I’ephesis
eis to dikasterion (si veda anche p. 56; non mi ¢ chiaro come quello che a tutti gli effetti
si presenta come un atto giuridico formale si possa conciliare con quanto I’A. scrive a
p. 46, dove ribadisce che il procedimento dinanzi agli Efeti ¢ messo in moto
semplicemente dallo svolgersi della vendetta, cio¢ “durch die Flucht in ein Schutz
gewidhrendes Heiligtum™). Tutto ci0 significa che ¢i muoviamo inequivocabilmente su
un terreno processuale. Viene meno cio¢ quel postulato da cui I’A. ha preso le mosse,
cioe che la legge di Draconte si limita a regolare il corso della vendetta e non prevede
un procedimento giudiziario: che I’esito della procedura delineata dall’A. sia quello di

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 188

autorizzare la vendetta qualora il supplice venga riconosciuto colpevole, non toglie che
lo stesso risultato pud derivare da una pronuncia giudiziaria. Il fatto che manchi la
pronuncia di un magistrato, contro cui dovrebbe essere sollevata 1’ephesis, induce
quindi a pensare che siano in realta i parenti della vittima ad agire in giudizio e ad
investire della decisione basileis ed efeti. Mi sembra quindi che si debba ribadire che la
legge di Draconte, contrariamente a quanto sostenuto dall’A., impone un procedimento
giudiziario in caso di omicidio involontario e vieta la vendetta (nel criticare le analoghe
prese di posizione di Phillips e di Holkeskamp, p. 52-53 e n. 72, I’A. ricorre di nuovo
all’unico argomento della comparazione con la disciplina biblica).

Nel § 3 (“Die solonischen Gesetze iiber Totung™: p. 44) I’ A. sostiene, se capisco
bene, che Solone introdusse la dike phonou, di competenza dell’ Areopago, solo per le
accuse di omicidio premeditato. Tuttavia, secondo I’A., il procedimento di regolazione
della vendetta, previsto da Draconte, rimase in vigore anche successivamente, cosicché
“die Angehorigen entscheiden konnten, ob sie dem Téter die Blutrache ankiindigen
oder ihn beim archon basileus anklagen wollten” (p. 44 n. 34). A parte il fatto che,
come ho cercato di mostrare sopra, questa affermazione deriva da una petizione di
principio, ne consegue per forza di cose che Solone avrebbe istituito anche tutti gli altri
tribunali in materia di omicidio. Altrimenti non si capisce come “die von Drakon
geregelten Abldufe bei der Blutrache blieben als Alternative bestehen”, dato che
riguardavano soltanto 1’omicidio involontario o giustificato. Quindi, a mio parere, con
Solone la dike phonou veniva intentata dai parenti della vittima anche in caso di
omicidio involontario o giustificato.

Segue il lungo § 4 (“Neue Publikationen zu Drakons Gesetz iiber die Totung”)
in cui vengono prese in esame prese di posizione recenti sul contenuto della legge. Mi
limitero qui a considerare la discussione relativa al significato di pheugein all’inizio
della legge. Fra ’opinione di coloro che intendono il verbo nel senso di “sich einer
Anklage stellen” (Phillips, Mirhady, Pepe) e 1’opinione tradizionale che lo intende nel
senso di “flichen” nel senso di “Flucht aus Attika”, I’A., coerentemente con la sua tesi
di fondo, propone di intendere il verbo nel senso di “flichen in ein Heiligtum, das eine
Anrufung der basileis und der Epheten bedeutet.” (p. 54). A questa interpretazione di
pheugein si pud obiettare che nel testo della legge siamo di fronte a una formulazione
imperativa, nel senso che si tratta della sanzione che consegue a una condanna, quindi
significa andare in esilio; viceversa I’atto di rifugiarsi in un santuario ¢ una pura
eventualita di cui, sempre nell’ottica dell’A., I’omicida puo avvalersi o non avvalersi.
(Aggiungo a mo’ di postilla che le mie osservazioni sono in gran parte in sintonia con
la critica delle tesi dell’A. che ¢ stata svolta da Martin Dreher, Hykesie, Asylie und das
Totungsgesetz Drakons, in L. Gagliardi and L. Pepe (ed.), Dike. Essays on Greek Law
in Honor of Alberto Maffi, Milano 2019, p. 87-103)

J. Zurbach, Les hommes, la terre et la dette en Grece c. 1400 — c. 500 a.C.,
Ausonius, Bordeaux 2017, vol. I-11, p. 850.

Dike - 21 (2018): 117-193



189 Alberto Maffi

La poderosa ricerca dell’A. costituisce un ambizioso tentativo di tracciare un
quadro sintetico della storia dei regimi fondiari che si sono succeduti in Grecia dal
periodo miceneo alla fine dell’eta arcaica. La prima parte, composta di cinque capitoli,
¢ dedicata all’eta micenea. La seconda parte, composta da un solo capitolo (6), prende
in esame ‘La sociét¢ homérique et la terre’. La terza parte, intitolata ‘Les cités
archaiques et la terre’ ¢ suddivisa in dieci capitoli. Il primo (7) analizza la poesia esiodea
in relazione alla comunita di Ascra. Nei successivi capitoli la materia € ripartita per aree
geografiche: Atene e 1’Attica (cap. 8); Asia minore e isole costiere (cap. 9); Egeo e
Creta (cap. 10); Peloponneso e Grecia centrale (cap. 11); Grecia occidentale e
settentrionale (cap. 12); Propontide e Ponto (cap. 13); L’Occidente (cap. 14); Cirenaica
e Cipro (cap. 15). Nel cap. 16 troviamo un tentativo di sintesi dal titolo ‘La terre dans
les cités archaiques’. Troviamo infine un capitolo conclusivo che costituisce la quarta
parte dell’opera (‘Communautés rurales entre Bronze et Fer’). Seguono Bibliografia,
Indice delle fonti (curiosamente limitato ai soli autori letterari ad esclusione delle
epigrafi), Indice degli autori moderni citati, Indice dei luoghi e Indice dei nomi antichi,
Indice generale. Non ¢ ovviamente possibile dare conto qui di tutto il ricchissimo
contenuto dell’opera. Prenderemo quindi in considerazione, dalla prospettiva giuridica
che ¢ propria di questa rivista, alcuni dei documenti analizzati dall’A. (ovviamente
concentrandosi sulle fonti ‘testuali’ e lasciando da parte le fonti ‘materiali’ per usare la
terminologia rivendicata dall’A. a p. 18). Premetto una breve considerazione
riguardante 1 limiti cronologici del materiale esaminato dall’A. A p. 15 ’A. scrive: “On
s’arrétera dans le courant de la premiére moitié du Ve s.”. E ovvio che la linea di
demarcazione non pud che essere concepita in modo elastico, anche perché molti
documenti non possono essere datati con precisione. Tuttavia, per alcune localita da cui
provengono scarsi ma significativi testi epigrafici, si poteva forse adottare
un’oscillazione piu ampia. Colpisce ad esempio ’assenza, se non ho visto male, di un
importante testo proveniente da Chio — SEG 61.699, su cui si veda M. Faraguna in
“Dike” 8, 2005, p. 89-99.

Dell’Introduzione suscita particolare interesse il paragrafo intitolato ‘Les Grecs
et la terre selon les modernes’ (p. 19-23). Qui I’A. traccia un breve profilo degli studi
sulla terra a partire da Glotz e Fustel de Coulanges, e rivendica come caratteristica
saliente del proprio approccio una prospettiva di continuita fra etda micenea ed eta
arcaica. In questo succinto profilo storico occupa il posto che gli compete un classico
come Guiraud (p. 20). Tuttavia, nel seguito del profilo storico della storiografia, che
stiamo esaminando, i problemi giuridici, a cui Guiraud dedicava un’adeguata
attenzione, tendono a passare in secondo piano, se non a scomparire. Lo conferma il
fatto che nella bibliografia ¢ assente quella che resta la monografia fondamentale in
materia di diritti reali nella Grecia antica, cio¢ Eigentum und Besitz im griechischen
Recht des fiinften und vierten Jahrhunderts v. Chr., Berlin 1963, di A. Krianzlein.

Segnalo subito il grande impegno profuso dall’A. nell’analizzare i documenti in
lineare B nella prima parte, e 1 poemi omerici ed Esiodo nella seconda parte dell’opera.
Qui la mia attenzione sara pero concentrata sul mondo arcaico. Nell’impossibilita di
considerare nel dettaglio la grande mole di dati e di valutazioni contenute anche in
questa parte, prendero come filo conduttore il capitolo 16 soffermandomi su alcuni
punti che mi sembrano di particolare interesse per lo storico del diritto. Nell’ambito del

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 190

paragrafo intitolato “La terre dans I’économie domestique” (p. 681 ss.) prenderd in
considerazione il sottoparagrafo che si intitola ‘La terre et la famille: la dévolution des
biens fonciers’ (p. 690 ss.). Dopo aver sottolineato che la divisione in parti uguali
dell’eredita tra tutti 1 figli appare una caratteristica comune alle citta (ma le figlie non
sono realmente equiparate ai loro fratelli, come I’ A. segnalera piu avanti), I’A. osserva
che “la place des parents agés apres le mariage de I'un ou plusieurs des fils est une
question rarement examinée” (p. 691). L’A. si propone di fare il punto sulla questione
alla luce di due celebri iscrizioni locresi da lui esaminate nel corso del cap. 11: la legge
coloniaria di Naupatto e il c.d. Bronzo Pappadakis. La clausola H del regolamento
relativo al c.d. rinforzo coloniario inviato a Naupatto dalla Locride Ipocnamidia (1G IX
2 3, 718) “prévoit que le colon peut laisser sa partie de biens a son pere”. La traduzione
che I’A. ne propone ¢ infatti la seguente : “Celui qui a laissé son pére, et qui a laissé sa
part des biens a son pére, lorsque celui-ci disparait, il est permis au colon de Naupacte
de retrouver son bien” (p. 539).

Le ipotesi che I’A. avanza per interpretare questa clausola sono due (p. 691). O
il patrimonio (immobiliare) ¢ stato diviso tra i figli maggiorenni, ma il padre ha
conservato una parte delle terre e il figlio che ora parte per Naupatto non ha ricevuto la
sua quota per rimanere accanto ai genitori: in questo caso il padre non fa altro che
riprendere I’amministrazione del patrimonio ridotto della quota assegnata agli altri figli.
Oppure il padre ha conservato una parte delle terre, mentre il figlio ha ricevuto la sua
quota di immobili alla pari dei fratelli: partendo per la colonia il figlio affida al padre
la quota che aveva ricevuto. L’A. ne desume (p. 540) che i coloni, all’atto di partire,
hanno preteso di conservare le loro terre “comme c’était peut-&tre 1’usage dans d’autres
départs coloniaux, au moins pour une génération”. Ora, il fatto che ignoriamo i principi
del diritto successorio locrese non consente di confrontare le ipotesi presentate dall’A.
con testi legislativi. Dobbiamo dunque basarci sulla comparazione, di per sé rischiosa,
con 1 principi ricavabili da testi di legge, pit o meno coevi, provenienti da altre aree.
Mi riferisco in primo luogo al Codice di Gortina, dove leggiamo alcune norme che non
hanno certamente a che fare con la partenza di un figlio per una spedizione coloniale,
ma che disciplinano la divisio inter liberos del patrimonio paterno e materno. In col. IV
23-29 leggiamo: “Il padre abbia il potere sui figli e sulla divisione dei (propri) beni, e
la madre (sulla divisione) dei propri beni. Finché sono vivi non siano costretti a
dividere”. Analizzando questa norma nel mio Diritto di Famiglia nel CdG, Milano 1997
(pp- 35-38), ho concluso che la divisione puod anche essere parziale: si giustificherebbe
cosi che uno dei figli non abbia ricevuto in via anticipata la propria quota ereditaria.
Tuttavia, da un'altra norma del Codice (col. IV 29-31) apprendiamo che “se uno (figlio)
¢ colpito da una condanna, si deve assegnare anticipatamente (la sua quota) al
condannato cosi come ¢ scritto”. Ora, ¢ chiaro che i1 beni che costituiscono tale quota,
fra cui gli eventuali immobili, dovranno essere trasformati in denaro per poter pagare
la somma della condanna (a meno che non si pensi all’ipotesi di una cessione in natura
realizzando una datio in solutum). Desta quindi meraviglia che, con riferimento alla
prima ipotesi formulata dall’A., il figlio in partenza per la colonia non ottenga dal padre
la liquidazione della sua quota. Quanto alla seconda ipotesi avanzata dall’A., il figlio
non avrebbe alcuna difficolta a realizzare la quota che il padre gli ha gia assegnato;
tanto meno si capisce perché dovrebbe affidarne la gestione al padre, per di piu
attraverso un’operazione giuridicamente indefinibile. Per queste ragioni in un

Dike - 21 (2018): 117-193



191 Alberto Maffi

contributo di molti anni fa (Sulla legge coloniaria di Naupatto (ML 20), in Festschrift
Krinzlein, Graz 1986, p. 69-82, rimasto sconosciuto all’A.) ho proposto di tradurre la
clausola in questione nel modo seguente: “Quello dei coloni in partenza per Naupatto
che lascia il padre e la sua quota di beni al padre, nel momento in cui parte (apogenetari)
abbia il diritto di ottenerne la liquidazione”. La partecipazione alla spedizione
coloniaria pud dunque provocare effetti giuridici simili a quelli conseguenti alla
condanna prevista dal Codice di Gortina in col. IV 29-31.

Nel Bronzo Pappadakis (IG IX I? 3, 609), si disciplina, fra I’altro, la successione
ereditaria nei fondi oggetto di una distribuzione straordinaria. L’ordine dei successori
contempla in primo luogo goneis e pais; in assenza di pais, la kora; indi il fratello,
infine 1 membri piu lontani della parentela giuridicamente riconosciuta (anchisteia).
L’A. traduce goneis con “parents” e aggiunge che i genitori del defunto concorreranno
in una parte del fondo insieme al figlio del defunto, se vi sia, e, a maggior ragione,
insieme a tutti i successivi chiamati all’eredita. Temo che vi sia qui un fraintendimento
del meccanismo successorio.

Prima di tutto il plurale goneis non puo che riferirsi ai soli padri, non al padre e
alla madre. In secondo luogo, un concorso fra ascendenti e discendenti del defunto
andrebbe contro 1 principi del diritto successorio di una qualunque citta greca: una
chiamata congiunta di padri e figli del defunto sarebbe possibile soltanto attraverso una
disposizione testamentaria, di cui nel testo locrese non vi ¢ traccia (ricordo che una
successione dei soli ascendenti era postulata per Atene da U.E. Paoli, ma soltanto in
mancanza di discendenti: v. Altri Studi di diritto greco e romano, Milano 1976, p. 344
ss.). Quanto al singolare con cui sono indicati i successivi chiamati, si tratta di una scelta
di stile da parte del legislatore; in realta, come nota giustamente lo stesso A. (p. 554),
ad essere chiamati sono tutti i figli e, in loro mancanza, tutte le figlie (v. gia il mio La
legge agraria locrese... in Studi Biscardi VI, Milano 1987, in particolare p. 382 ss.).
Ma soprattutto, trattandosi chiaramente di una norma che regola la successione
ereditaria, tutti i successori indicati dalla legge saranno chiamati a succedere soltanto
in assenza di coloro che li precedono nella graduatoria. Inoltre, non mi ¢ chiaro perché,
riguarda al diritto a succedere della figlia (kora), I’A. desuma dall’ordine successorio
indicato dalla legge che “rien n’autorise a penser que cette fille ait été une patrouchos
ou épiclere” (p. 554). 1l fatto che il testo ci dia “une liste claire sans aucune restriction”
a mio parere va interpretato nel senso che il legislatore locale da per ovvia e scontata
I’applicazione del principio panellenico dell’epiclerato. La stessa chiamata alla
successione del fratello del padre pud essere interpretata come allusione
all’applicazione dell’epiclerato. Per quanto riguarda poi ’ultima parte dell’iscrizione,
in cui si garantisce il godimento delle terre assegnate a meno che non si decida di
accogliere un nuovo contingente coloniario, riporto la traduzione dell’A.: “A moins
que, sous la contrainte de la guerre, cent un hommes choisis pour leur rang, soit la
majorité, ne décident de faire venir comme nouveaux colons au moins deux cents
hommes aptes au service militaire, celui qui introduirait une proposition de partage ou
lui accorderait son vote a 1’assemblée (en preigai), a la cité (en poli) ou au conseil (en
apoklesiai), ou qui susciterait un soulévement pour le partage des terres, celui-la sera
maudit... ». Ora, nella traduzione che abbiamo qui riportato sembra di capire che
I’assemblea aristocratica sia composta da 101 membri (analogamente ai Mille di

Dike - 21 (2018): 117-193



Rassegna critica 192

Opunte nella legge coloniaria?), anche se poi I’A. intende toi plethei (1. 8) nel senso che
101 sarebbe la maggioranza dell’assemblea (p. 550-551), cosicché, a p. 555, si parla
dei “deux cents hoplites de 1’assemblée aristocratique”. Sembrerebbe quindi che I’A.
accetti la mia interpretazione del rapporto fra 101 e 200, nel senso che centouno va
inteso come la maggioranza di un’assemblea in cui deve essere assicurato il guorum di
almeno duecento partecipanti (v. Maffi, La legge agraria cit., p. 416 ss.). Se cosi ¢,
perod, non si giustifica la traduzione “décident de faire venir ... aux moins deux cent
hommes”.

A parte questa incongruenza riguardante 1 numeri, desta perplessita
I’interpretazione che I’ A. propone della presenza dei tre organi collegiali in cui potrebbe
essere presentata la proposta illegale di procedere a un’ulteriore redistribuzione della
terra. Infatti, secondo I’A., vi sarebbe addirittura un quarto organo collegiale
(innominato), definito “assemblée aristocratique” o “assemblée des meilleures” (p.
555). L’A. sembra prospettare due diverse possibili interpretazioni della composizione
e delle competenze degli organi collegiali menzionati dall’iscrizione. O tutte le
assemblee e tutti i consigli sono composti soltanto dai coloni, oppure solo quella dei
Duecento ¢ I’assemblea dei coloni, mentre delle altre tre fanno parte tutti i cittadini. A
me sembra improbabile che vi sia un’assemblea dei coloni distinta dagli organi
collegiali cittadini (tranne per quanto riguarda i rapporti con la madrepatria opunzia,
ma allora non si capirebbe perché menzionare anche gli altri tre organi collegiali
cittadini), o un’assemblea degli opliti distinta dall’assemblea dei poveri. Penso quindi
che aristindan non si riferisca tanto a un criterio di appartenenza all’aristocrazia, quanto
piuttosto a un requisito di pieno godimento dei diritti di cittadinanza. E probabile,
quindi, che I’organo definito preiga, per il nome stesso che allude alla vecchiaia, si
riferisca a un Consiglio e che polis si riferisca all’assemblea dei cittadini. Quanto ad
apoklesia potrebbe riferirsi a un organo deliberativo ristretto convocato per uno scopo
specifico. In ogni caso si tratta con tutta probabilita degli organi deliberativi ordinari
della citta. In definitiva, per tornare al tema che interessa in particolare I’A., non mi
pare che dall’analisi del Bronzo Pappadakis si possa desumere un’assegnazione di lotti
ineguali ai membri della comunita.

Continuando la lettura della “synthese” entriamo nel paragrafo intitolato “Types
de propriété et d’aliénation” (p. 697 ss.). Prima di tutto I’A. mette in luce come la
nozione di proprieta individuale, che comporta, seguendo Aristotele, la facolta di usare
e di alienare una cosa, sia gia presente fin dalle testimonianze piu antiche (in particolare
in Esiodo). Dopo di che I’A. rivolge la sua attenzione ad altre configurazioni giuridiche
del diritto sulla terra. In particolare, si riferisce alla situazione degli hektemoroi ateniesi
prima di Solone. Come I’A. ha ampiamente illustrato nel lungo paragrafo del capitolo
8, dedicato all’opera di Solone, a suo parere gli horoi abbattuti da Solone segnalavano
il fatto che 1 terreni su cui erano infissi erano oggetto di “propriété partagée” e non che
erano ipotecati a favore dei creditori: infatti da AP 2.2 apprendiamo che i prestiti erano
garantiti dalle persone dei debitori e dei loro familiari, non da beni mobili o immobili.
Scopo degli horoi sarebbe stato dunque quello di “marquer les droits de quelqu’un
d’autre, de celui qui recoit la misthosis sur les récoltes” (p. 361). E ancora : « les droits
des riches a prélever la misthosis relévent d’une propriété éminente qui n’exclut pas la
reconnaissance des droits des hectémores sur les terres qu’ils cultivent » (p. 362). Gli

Dike - 21 (2018): 117-193



193 Alberto Maffi

hektemoroi si trovano infatti in una relazione di clientela (pelates) con il beneficiario
del misthos. Quindi «1’arrachage des bornes » da parte di Solone « doit alors
représenter la fin des droits du patron sur la parcelle concernée ».

Ora, a parte il fatto che lo stesso A. si rende conto che la nozione di «propriété
partagée» ¢ talmente vaga e anacronistica da non riuscire a fornire una spiegazione
convincente della condizione degli hektemoroi (p. 698-699), si possono rilevare
parecchi punti oscuri nella costruzione proposta dall’A. Intanto il termine misthosis
implica I’esistenza di un contratto fra un locatore (unico) proprietario e un affittuario (a
meno di non pensare che ’affitto riguardi solo la quota in proprieta ‘eminente’ del
patrono, ma mi pare una costruzione troppo artificiosa per I’epoca); in secondo luogo
dire che Solone non potrebbe vantarsi di non aver proceduto a una redistribuzione delle
terre se agli hektemoroi non fosse stato riconosciuto “un certain droit de propriété” (p.
362) contrasta con il fatto che i1 proprietari “eminenti” sarebbero stati privati della loro
quota di proprieta sui fondi a favore degli hektemoroi stessi che li coltivavano; quanto
alla nozione di clientela, la sua esistenza in Grecia ¢ notoriamente molto discussa:
andrebbe quindi dimostrato che fra le sue caratteristiche ci fosse quella di imporre sui
fondi appartenenti al cliente un diritto di proprieta eminente del patrono; infine le fonti
parlano di una quota del reddito del fondo, non necessariamente coincidente con la
quota di proprieta sul fondo stesso.

L’A. affronta successivamente uno dei temi piu spinosi riguardanti il regime
fondiario, ossia la questione della inalienabilita della terra. Al termine di una disamina
approfondita I’A. conclude, in modo condivisibile, che “I’inalienabilité n’est pas un
héritage ancestral mais un ensemble de tentatives connues a partir de 1’époque
archaique et suivant diverses modalités » (p. 703). Segue un ampio paragrafo dedicato
alla manodopera agricola (p. 708 ss.), in cui si esaminano la condizione dei salariati,
degli schiavi (la cui condizione viene distinta dalla “servitude pour dettes” quale si
incontra nel Codice di Gortina e dalla schiavitu di tipo ilotico). Seguono i paragrafi su
“Echanges et prélevements” (p. 715 ss.) e sulla colonizzazione (p. 728 ss.). Il capitolo
termina con un interessante paragrafo, intitolato “Conscience paysanne et intégration
civique” (p. 733 ss.) in cui I’A. tenta di mettere in relazione 1 dati relativi ai regimi
fondiari con le pratiche sociali economiche e politiche del mondo greco arcaico. Temo
di non essere riuscito con queste brevi e desultorie annotazioni a rendere tutta la
ricchezza dell’opera in esame. Dalla prospettiva degli studi di diritto greco ritengo che
la sua utilitd consista nel fatto che gli aspetti giuridici dei documenti esaminati sono
sempre messi in relazione con la complessita del quadro socio-economico. E soprattutto
per lo studio del diritto greco arcaico che, indipendentemente dalla validita riconosciuta
alle singole soluzioni proposte, un approccio come quello seguito dall’A. si rivela
prezioso e invita a una piu intensa collaborazione fra storici della societa e storici del
diritto.

Dike - 21 (2018): 117-193



