DOI: https://doi.org/10.54103/2035-7362/28793

Elio Franzini

CRITICITA DEL MEDIOEVO.
PICCOLA GENEALOGIA DI UN PREGIUDIZIO

THE MIDDLE AGES IN QUESTION
A BRIEF GENEALOGY OF A PREJUDICE

Abstract

Il Medioevo che viene raccontato vive una storia contraddittoria: in essa si
dimentica che nel suo contesto nascono le universita, dove prevale una dimen-
sione dialogica. Cercare una breve genealogia dei pregiudizi che attraversano
la dimensione teorica del Medioevo ¢ lo scopo di questo lavoro. La conclusione
¢ che, nelle sue varie direzioni e interpretazioni, una rilettura del Medioevo
deve tener conto della molteplicita di testi di cui una tradizione ¢ costituita:
e questi testi non sono tessere che si pongono a piacere su una scacchiera im-
maginaria, che riflette non I’insieme della storia, bensi soltanto le contingenti
letture del suo contingente autore, bensi devono guardare agli indizi che in
tali testi si rivelano, e che indirizzano I’interpretazione stessa. Solo attraverso
I’individuazione di tali indizi si pud giungere a una ridefinizione dei percorsi
interpretativi.

The Middle Ages that are narrated live a contradictory history: in it we
forget that in its context universities are born, where a dialogical dimension
prevails. To seek a brief genealogy of the prejudices that cross the theoretical
dimension of the Middle Ages is the aim of this work. The conclusion is that, in
its various directions and interpretations, a rereading of the Middle Ages must
take into account the multiplicity of texts that a tradition is made of: and these
texts are not tiles that are placed at will on an imaginary chessboard, which
reflects not the whole of history, but only the contingent readings of its contin-
gent author, but must look at the clues that are revealed in these texts, and that
direct the interpretation itself. Only through the identification of such clues can
we arrive at a redefinition of the interpretative paths.

Keywords
Medioevo; genealogia; pregiudizio

Middle Ages; Genealogy; Prejudice

@ “Doctor Virtualis” n. 20: Pensiero critico e Medioevo (2025)
s ISSN 2035-7362

Questopera ¢ distribuita con Licenza Creative Commons Attribuzione 4.0 Internazionale


Guest
Rectangle


8 Elio Franzini

In un fortunato convegno', in cui si analizzavano alcuni tra i prin-
cipali luoghi comuni che venivano accostati al Medioevo, si sotto-
lineava anche che la loro valutazione era avvolta da un’intera serie
di ambiguita. Il pregiudizio ¢ semplicemente un giudizio che viene
formulato prima di analizzare a fondo un problema. Di tali pregiudi-
zi & densa la storia, che viene avvolta da una serie di considerazioni
pregiudiziali generando quella che I’ermeneutica chiama storia degli
effetti. Il pregiudizio, che di per sé ¢ solo un giudizio immediato e
storicamente diffuso, quasi la traccia del senso comune, ha assunto
un deciso valore negativo quando in tale direzione viene utilizzato
da quello che, genericamente, si potrebbe chiamare un punto di vi-
sta illuministico, senza dubbio primario responsabile di una visione
distorta dell’epoca medievale. Una visione che coinvolge in prima
istanza la dimensione del pensiero, il suo evidente substrato metafi-
sico-religioso, dal momento che, d’altro lato, il Medioevo, di cui vi
sono tracce, spesso straordinarie, in numerose citta europee, viene
mitizzato e reso quasi favolistico, oggetto di pit 0 meno fantasiose
rievocazioni, sagre, rielaborazioni.

Massimo Montanari, introducendo gli atti di tale Convegno, os-
serva che, in questo incrocio di pregiudizi difformi, che suggerisce
immagini positive € negative, il Medioevo difficilmente si collega a
idee precise, a contestualizzazioni controllate e controllabili*. Cio
induce a rivedere la nozione stessa di Medioevo, liberandola dalle
incrostazioni e dai luoghi comuni che da secoli si sono sovrapposti
a quella realta, ridisegnandola in funzione di altre storie, di altre
immagini, di altri interessi. A tal fine, il volume ¢ preceduto da lun-
ghi e autorevoli “esergo”, che ne sottolineano la funzione genetica
per I’Europa, gli apporti etnici, linguistici, politici e culturali. Quella
che si veniva formando era un’Europa non solo meticcia, ma attra-
versata anche da progressive acculturazioni, a segnalare il caratte-
re dinamico e dialogico del periodo. Particolarmente significativo
quel che scrive Enrico Bellone, il quale sottolinea che il Medioevo

! F. Marostica (a cura di), Medioevo e luoghi comuni, Tecnodid, Bologna 2002.
2 Ibidem.


Guest
Rectangle


Criticita del Medioevo 9

non era la camera buia di un’umanita che attendeva mestamente la
fine del mondo prima che arrivasse [’illuminazione della scienza,
bensi un’epoca durante la quale nasceva in Europa un frutto unico
nell’evoluzione culturale: si andavano infatti formando conoscenze
e tecniche nuove e rivoluzionarie, in seno a gruppi di persone che
non conoscevano il latino o il greco dei dotti, ma erano in grado di
fabbricare navi e chiese, fondere metalli e affinare [’arte metallurgi-
ca e le tecniche minerarie, migliorare [ efficienza dei mulini a vento,
produrre manufatti di ogni genere. Peraltro, [’epoca rinascimenta-
le, malgrado si sia dipinta come evoluzione/rivoluzione dei secoli
bui, ospitava ancora al suo interno tale spirito se Leonardo da Vinci
amava definirsi omo sanza lettere. E, se ci si spinge oltre, si pud
osservare che anche il consapevole distruttore di un modello forma-
tivo scolastico-medievale, cioé Cartesio, mantiene in sé la tendenza
fabbrile di una cultura da cui voleva sottrarsi.

Nel momento in cui si esaminano, con spirito analitico, ovvero
senza pregiudizi, tutti gli stereotipi che hanno avvolto il Medioevo’,
ciascuno dei quali ha in sé ottime e circostanziate motivazioni, e
1 suoi precisi responsabili, la curiosa divaricazione, in virtu della
quale il Medioevo ¢ al tempo stesso ricercato e riprodotto, non viene
meno. Si pud invece con evidenza rilevare che la negativita circonda
in modo particolare il piano teorico-politico, come se il Medioevo
fosse vittima di quella stessa rigidita di cui, nel Faust di Goethe,
Homunculus accusa Mefistofele: un prodotto gotico medievale che,
come il demonio, non sa “cambiare” forma, ed ¢ quindi quasi pate-
tico nel non riconoscere né la classicita né la modernita. E 1i in mez-
70, con le sue scissioni che non sa ricomporre, né nella ciclicita del
classico né nella forza simbolica del Moderno, nel suo tempo lineare
e progressivo. In questo suo “stare in mezzo”, che non ¢ mai consi-
derato positivamente, sintomo o di fissita o di indecisione, si trova
paradossalmente al centro di un’ermeneutica (e di una genealogia)
di cui si intende qui cercare di offrire qualche breve traccia.

3 Si veda il saggio di Giuseppe Sergi, L’idea di Medioevo. Fra storia e senso
comune, Donzelli editore, Roma 2005.


Guest
Rectangle


10 Elio Franzini

1. Sulla polemica che, nel 1946, divise aspramente Togliatti e
Vittorini, sino a causare 1’uscita dal Partito Comunista di quest’ul-
timo, si potrebbero sviluppare numerose considerazioni sia nostal-
giche (sulla forza intellettuale di alcuni leader politici, al di 1a delle
posizioni assunte) sia, per cosi dire, intellettuali, considerando che
il dibattito fu profondo e in definitiva direzionato verso un tentativo
di comprendere che cosa si celasse dietro alla nozione gramsciana di
egemonia. Ci si limita, tuttavia, a ricordare il brano di una contro-re-
plica di Vittorini a Togliatti, in cui il primo afferma che la cultura
non deve essere diretta nel senso politico del termine perché cio con-
durrebbe a una sua totale politicizzazione, aggiungendo, tra paren-
tesi, che le conseguenze di tale deriva sarebbero “neo-medievali”,
portando con sé un impoverimento progressivo della politica stessa.

Vittorini vede probabilmente piu in la di Togliatti o, meglio, in-
tuisce a quali conseguenze distruttive possano condurre giudizi po-
litici sulla letteratura, 1’arte ¢ il pensiero, che finirebbero per essere
asserviti a un pensiero unico, guidato da un potere che ¢ unico e
sovrano. Ottant’anni dopo si puo affermare che hanno avuto torto
entrambi, il primo perché presumeva, temendola, una capacita di-
rettiva della politica e il secondo perché la politica, forse per sua
stessa arroganza, tale direzione non ha saputo neppure sfiorare. In
tutto cio, va sottolineato che questa volonta di imporre la forza della
politica sul valore della letteratura, viene definita da Vittorini come
“neo-medievale”, quasi sinonimo di un atteggiamento “riduzioni-
sta”, che mina la liberta della cultura. Pericolo che, con evidenza,
pur senza specifica argomentazione, viene assimilato al Medioevo.

Il passo ¢ un significativo indizio di una sorta di “vulgata” che
domina, anche nel mondo intellettuale non specialista, la valutazio-
ne della dimensione medievale, dove appare quasi ovvio I’asservi-
mento del pensiero a un potere dominante. E tale potere, quando non
¢ temporale, possiede comunque una spiritualita che “teologizza”
la cultura, rendendola dominata e “amministrata”. L’egemonia, nel
Medioevo, non si ottiene attraverso la cultura, bensi tramite la forza
di un’imposizione che ne “normalizza” la presenza.


Guest
Rectangle


Criticita del Medioevo 11

Che il Medioevo sia tutto cid — dominio di un pensiero unificato —
¢ una leggenda culturale: nel Medioevo si dibatteva come in tutte le
epoche e la politica incideva in tali dibattiti in modo spesso violento,
ma non preponderante o, almeno, meno impositivo di quanto sia ac-
caduto in eta moderna. Ciascuno, nel suo lavoro, € lo attesta Dante,
portava se stesso ¢ le sue passioni: ma la Comedia ¢ la testimonianza
vivente di una liberta intellettuale profonda, pur faticosa, come pe-
raltro ogni conquista della verita. Pensiero critico ¢ un’espressione
moderna e settecentesca, che passa in primo luogo attraverso Hume
e, ovviamente, Kant: ma se con essa si intende la relazione aperta tra
il giudizio, il mondo e le facolta intellettuali, oltre che I’esercizio del
pensiero nella relazione tra questi elementi, il Medioevo ¢ insegna-
mento su questo orizzonte per 1’intera storia del pensiero.

Se I’assenza di un “pensiero critico” medievale perdura e pro-
spera come luogo comune, al di 1a di serie ricostruzioni storiche,
non si puo tuttavia ritenerlo esclusivamente come un equivoco che
attraversa, nella sua banalita, i secoli: anche i pregiudizi, come in-
segna I’ermeneutica gadameriana, fanno la storia, ne sono anzi uno
dei protagonisti essenziali dal momento che ¢ qui che evidenziano i
loro effetti. Bisogna allora chiedersi se esista una sorta di presuppo-
sto pregiudiziale che possa giustificare i singolari e pluridecennali
pregiudizi specifici‘.

Questo presupposto (forse il pit banale, ma non per questo meno
verosimile) potrebbe essere, come giad si ¢ accennato, quello “teo-
logico™: alla base del pensiero critico, del libero arbitrio intrinseco
al pensiero medievale, vi sarebbe pur sempre il presupposto servile
di un potere garante, assoluto, indubitabile e non prevaricabile, ov-
viamente la potenza divina. Un presupposto capace di inficiare, o
almeno indebolire, I’autonomia del pensiero, della “cultura” intesa
come capacita formativa. L’obbligata tematizzazione della trascen-
denza viene quindi vista come limitazione della liberta, confermata
da, forse meno frequenti di quanto si ritenga, repressioni dottrinali.

4 Cfr. E. Bellone, Presentazione del Dossier Il medioevo: scienza e magia nei
secoli bui, in “Le Scienze” 420 (agosto 2003).


Guest
Rectangle


12 Elio Franzini

E quasi impossibile eliminare presupposti cosi antichi e radicati,
peraltro rinnovati e ingigantiti da quella sorta di illuminismo “pe-
renne” che sembra impossessarsi del pensiero moderno dal Seicento
in avanti, trovando nel Settecento la sua esplosione, forte dei suoi
profeti, da Montaigne a Bayle in primo luogo, e origine di una ca-
tena che, chiuso in quello che Lukacs avrebbe chiamato cerchio di
coscienza possibile, nega alle altre epoche quello spirito critico che
(paradossalmente) dimostra di non possedere. Cio significa che, an-
che senza aderire ai dogmi ermeneutici, i pregiudizi, siano essi on-
tologici, immanenti, trascendenti o pitt banalmente psicologici, sono
da un lato rassicuranti ma, dall’altro, formano i linguaggi attraverso
1 quali il pensiero si esprime e si diffonde. Non si sta affermando che
Dio — il presupposto medievale — sia soltanto un presupposto lingui-
stico, ma che questa ontologia linguistica (senza dubbio presente,
ma non piu di alcuni stilemi che accompagnano il pensiero odierno,
in primo luogo nell’ambito che si autodefinisce analitico) non ¢ suf-
ficiente per dichiarare annullata e amministrata la liberta del pensare
che si trasmette attraverso quel linguaggio, certo dominatore storico,
ma non per questo di necessita oppressivo (purtroppo la storia del
pensiero filosofico ¢ puntellata da numerosi filosofi che odiano la
storia, inconsapevoli di odiare se stessi: perché la grandezza e la
longevita della filosofia ¢ data dal fatto che una disciplina sincroni-
ca si giustifica e si comprende solo nell’ambito di un’ineliminabile
diacronia).

11 padre stesso dell’ermeneutica novecentesca, Hans Georg Ga-
damer, pur in un contesto connotato da ampia ascendenza platoniz-
zante, riconosce come questo elemento pregiudiziale lasci spazio a
una notevole liberta linguistica. In una parte poco letta di Verita e
metodo, osserva infatti che se Dio esprime perfettamente nella pa-
rola la sua natura e la sua sostanza in pura attualita, invece ogni
pensiero che noi pensiamo ed esprimiamo € un puro accidente dello
spirito’. E se la parola umana non puo rendere la cosa totalmente

5 H.G. Gadamer, Verita e metodo, Bompiani, Milano 1983, p. 488.


Guest
Rectangle


Criticita del Medioevo 13

in sé, il pensiero procede dunque continuamente a nuove concezio-
ni, e non puo mai raggiungere un compimento in nessuna di esse®.
Riconoscere questa non perfezione costituisce la vera infinita dello
spirito, che in ciod trova anche la liberta di costruire sempre nuovi
progetti’. Gadamer prosegue per molte pagine, e con argomentazio-
ni che si riferiscono anche alla Trinita, sottolineando la liberta che
promana dal pensiero scolastico: la differenza tra I’unita della paro-
la divina e la molteplicita delle parole umane apre la questione del
rapporto tra ['uno e il molteplice, che ¢ qui segno di una sorta di
relazione dialettica perché anche la parola di Dio non esclude com-
pletamente il concetto di molteplicita®. La parola stessa si rinnova,
si diffonde, si modifica nei processi di formazione dei concetti. In
sintesi: i/ pensiero scolastico, elaborando la dottrina del verbum,
non puo fermarsi all’idea della formazione del concetto intesa come
imitazione riproduttiva dell ordinamento dell essere’.

2. Un presupposto esiste, dunque, in ogni espressione del pensie-
ro, € ne costituisce un pregiudizio. Il carattere forte e trascendente di
tale presupposto, presente nella molteplicita dialogica del pensiero
medievale, enfatizzato dalle epoche successive, proprio perché frut-
to di altro presupposto attacca la centralita di una metafisica teolo-
gica, derivando da cio¢ una modellizzazione negativa del pensiero
medievale che non possiede, di per sé, apprezzabili ragioni storiche
di convincente rilevanza.

Ne ¢ testimonianza concreta un’altrettanta concreta storia degli
effetti dell’atteggiamento medievale, che si tende a “lateralizzare”
quando si parla di Medioevo, cio¢ la nascita delle Universita. Uni-
versitd come isola di libero pensiero, che proprio in quest’epoca
vede la sua, spesso anch’essa mitizzata, nascita.

Ibidem.
Ibidem.
Ivi, p. 489.
Ivi, p. 490.


Guest
Rectangle


14 Elio Franzini

Si lascia agli storici delle idee la narrazione di tale nascita e dei
suoi sviluppi', che non sono riferibili a un solo modello fondativo,
ma non si pud non osservare che 1’istanza dialogica ¢ alla base dei
presupposti stessi delle universita medievali, all’interno delle quali
si poteva godere sia di una certa liberta di pensiero e argomentazio-
ne sia di un percorso formativo che acquisisce via via una struttura
stabile, contribuendo in modo fondamentale a costituire il tessuto
comune di una civiltd europea. Risulta ovvio, ma il ragionamento
potrebbe essere applicato a tutte le istituzioni storiche, che

il piano politico affiora dai rapporti tra le universita e i centri di
potere, sia quelli ecclesiastici (il papato e la Chiesa cittadina) sia
quelli laici (citta, signorie, principati, impero), variamente inte-
ressati a promuovere queste prestigiose strutture di insegnamento
superiore e a impiegare gli uomini di cultura formatisi negli studia
all’interno dei quadri amministrativi e degli assetti di governo non-
ché in tutti i contesti dove i saperi universitari in ambito giuridico,
medico o filosofico-teologico potevano essere un valido sostegno al
loro agire politico."

L’universita, proprio perché istituzione organizzata, ¢ senza
dubbio figlia di “interessi”, in primo luogo di politica culturale, ma
cid non mette in discussione la sua liberta “interna” e, soprattut-
to, una sorta di struttura che I’universita moderna, humboldtiana e
post-humboldtiana, ha fortemente modificato, ma che, tuttavia, si
mantiene costante, generando una sorta di “aria di famiglia” isti-
tuzionale. Si ¢ infatti ancora all’interno di una comunita (non sem-
pre armonica) di docenti e discenti, organizzata in specifici percorsi
formativi, spesso dibattuti e controversi, quasi a segnare, pur nel
dissidio, una continuita piu profonda, specie per chi all’interno delle
comunita vive, di quanto la distanza quasi millenaria potrebbe far
credere.

10°Si veda per esempio P. Rosso, Le universita nell’ltalia medievale. Cultura,
societa e politica (secoli XII-XV), Carocci, Roma 2021.
i, p. 12


Guest
Rectangle


Criticita del Medioevo 15

La nascita delle universita — dove peraltro I’insegnamento della
teologia non era certo esclusivo (assente anzi per molti anni nell’a-
teneo bolognese) — sembra essere un altro indizio che mette in di-
scussione 1’assenza medievale di ci0 che, sommariamente, si € chia-
mato pensiero critico. Peraltro, se si confrontasse 1’organizzazione
dell’Universita nel Medioevo rispetto a quella moderna, cosi come ¢
rappresentata da Humboldt o, in modo piu chiaro ancora, da Weber,
si potrebbe giungere alla conclusione che ’universita medievale ¢
un esempio dialogico e che ci si onora di provenire da essa. Il mo-
dello negativo, in particolare per Weber, e piu tardi implicitamente
per Heidegger, ¢ quello che proviene dalle Universita d’oltreoceano,
asservite a interessi extra-accademici e, per cosi dire, di “mercato”.
E, senza attribuire ad altri le proprie responsabilita, si potrebbero
elencare, negli ultimi centocinquant’anni almeno, svariati episodi (si
pensi ai giuramenti di fedelta imposti dalle dittature novecentesche)
che metterebbero in serio dubbio, qualunque cosa esso sia, 1’eserci-
zio del pensiero critico nelle sedi universitarie di ogni Paese. Di con-
seguenza, anche in questo caso, i pregiudizi tali sono, e andrebbero
rovesciati: le universita medievali erano piu libere di quelle dei gior-
ni nostri, che avrebbero invece necessita di un serio sguardo critico
(patti formativi, syllabi, questionari, valutazioni, ecc. possono esse-
re vincoli ben piu stringenti, nella loro banale contingenza, di una
trascendenza accettata, ma che si poteva liberamente tematizzare).

3. La formazione superiore moderna, e persino postmoderna, ¢
dunque figlia del Medioevo, a tratti figlia degenere, ma ben diffi-
cilmente riconosce il debito, malgrado non manchino precisi docu-
menti storici: si preferisce piuttosto ripetere il consueto paradigma,
in virtu del quale ¢ esclusa la genesi medievale dell’uomo europeo e
della sua cultura. Non vengono evidenziati quei passaggi temporali
in virtu dei quali si forma quella continuita che permette di racconta-
re una storia unitaria. Si aggiunga che chi studia le istituzioni da un
punto di vista “genealogico”, in primo luogo Michel Foucault, tende
a partire, nel racconto, dall’epoca moderna, liquidando con pochi


Guest
Rectangle


16 Elio Franzini

cenni il passato medievale. E anche chi di tale metodo genealogico ¢
I’autentico padre, cio¢ Nietzsche, che pur confusamente non ignora
affatto la presenza nel modello di uomo europeo di un’ascendenza
medievale, ripercorre gran parte di quei luoghi comuni, di quei pre-
giudizi, che gia si sono incontrati, contribuendo anzi a eternizzarli
sul piano filosofico.

Nietzsche, nel suo colto e geniale dilettantismo, ha il pudore di
non definire mai, propriamente, la genealogia. Se ne assumiamo il
significato che sottolinea un suo interprete contemporaneo, Deleuze,
essa sarebbe valore dell origine e, al tempo stesso, origine dei valo-
ri'?. 11 fulcro di tale percorso assiologico, come Nietzsche attesta nel
suo folgorante Genealogia della morale, del 1887, ¢ la scissione tra
la morale degli schiavi e la morale dei signori, originata, piu che dal
cristianesimo, dalla sua diffusione sociale, che €, inevitabilmente,
medievale. E qui, autenticamente e con risultati che hanno avuto
immani conseguenze storiche, si innesta una genealogia, che ha lo
scopo esplicito, in Foucault ancora piu che in Nietzsche, di opporsi
a una visione metafisico-religiosa del mondo che nel Medioevo si
sarebbe imposta. In questa genealogia il compito del pensiero critico
¢ la distruzione, o la decostruzione, della dimensione metafisica (te-
ologica) e al tempo stesso e, di contro, il tentativo di fornire un piano
assiologico che fornisca gli strumenti, concettuali e terminologici,
perché tale decostruzione sia perennemente operante. Il Medioevo,
e in particolare Agostino, ¢ dunque visto come origine di uno dei
grandi equivoci della filosofia occidentale, ovvero che suo tramite
si possa instaurare il valore della liberta (del libero arbitrio), che
puo attribuire un senso al male e al bene. Nel suo Crepuscolo degli
idoli, Nietzsche definisce infatti il concetto di volonta libera come i/
piu malfamato trucco dei teologi che sia mai esistito, mirante a ren-
dere 'umanita ‘responsabile’ nel senso loro, ossia a renderla loro
soggetta. Da questa “maledizione” il pensiero non si ¢ piu liberato,
generando una scissione etica che ¢ alla base di una genealogia, che

12°G. Deleuze, Nietzsche e la filosofia, Einaudi, Torino 2002, p. 5.


Guest
Rectangle


Criticita del Medioevo 17

ha nel pensiero medievale il suo presupposto, per cosi dire la sua
struttura di potere.

Daun lato, dunque, in essa, ci sono i valori dei buoni — il gregge,
i servi — che vivono nella pieta e nella negazione dei valori corporei.
E, dall’altro, un mondo che incarna i valori cavallereschi: 1a morale
dei padroni. Il medioevo ¢ il periodo in cui si impone un concetto
di purezza astratto, nemico del corpo e del desiderio, nemico di un
elogio del corpo, di un agire forte, libero, giocoso'. La genealogia
della morale nasce in questa scissione e viene portata al suo compi-
mento in una sorta di rovesciamento dei valori operata dal pensiero
giudaico-cristiano divenuto metafisico strumento di potere, in virtu
del quale sono buoni solo i poveri e gli umili, i sofferenti, gli infer-
mi, ecc., lasciando agli altri la crudelta e innescando, appunto, la
dicotomia tra la morale degli schiavi e quella dei potenti, essendo la
prima solo un’illusione del tutto priva di redenzione. E sempre qui
che sorge, tra i sottomessi (che sono in prima istanza i pensatori me-
dievali), una dimensione passionale (che assume anche le vesti della
metafisica, o di una metafisica), che Nietzsche sintetizza con un ter-
mine intraducibile, cio¢ ressentiment, che diviene esso stesso crea-
tore e generatore di valori da parte di coloro a cui la vera reazione,
quella dell’azione, e negata e che si consolano soltanto attraverso
una vendetta immaginaria'*. 1l potere, quello autentico, dominante,
istituzionale, con i suoi ben definiti apparati e dispositivi, parla con
un forte s7, chi non domina ha in suo possesso solo un no, e soltanto
una pallida postuma immagine antagonistica®. E il suo spirito ama
cantucci nascosti, vie traverse, porte segrete, tutto quello che se ne
sta occultato lo incanta quasi fosse quello il suo mondo, la sua sicu-
rezza, il suo refrigerio': e costruisce il malvagio in tutti coloro che
sono fuori dalla sua morale, dalla sua metafisica. Al tempo stesso,
coloro che si sentono stranieri a questo pensiero possono avere una

13 F. Nietzsche, Genealogia della morale, Adelphi, Milano 2017, p. 42.
4 Ibidem.

15 Ibidem.

© Ivi, p. 44.


Guest
Rectangle


18 Elio Franzini

reazione smodata e diventare come belve feroci: assaporano allora
la liberta da tutte le costrizioni sociali, si rifanno, nello stato sel-
vaggio, della tensione dovuta a una lunga segregazione e allo star
rinserrati nella pace della comunita"’.

In questa irredimibile separazione si pone la nascita del buon eu-
ropeo, diviso tra due forme di morale, di ethos, tra loro in lotta, dove
I’una ¢ il rovesciamento dell’altra, che a sua volta pud rovesciarsi,
costruendo nuovi valori, tutti radicati nello spirito medievale-cristia-
no che ¢ alle origini della nostra civilta. E forse, come ricorda Fou-
cault commentando Nietzsche, questo ¢ il motivo per cui, di tribu
in tribu, 'umanita non progredisce lentamente di lotta in lotta fino
ad una reciprocita universale, dove le regole si sostituiranno per
sempre alla guerra; essa insedia ciascuna delle sue violenze in un
sistema di regole, ed avanza cosi di dominazione in dominazione's.
Il tramonto dell’Occidente, che verra ripreso da Spengler, ¢ cosi il
progressivo venir meno di quell’Europa che il Medioevo ha dise-
gnato: il Dio che muore ¢ il Dio cristiano, quello che ha avvolto
I’Europa, come scrive nella Gaia scienza. La nascita di un nuovo
buon europeo ¢ I'utopia, o la distopia, che Nietzsche descrive pro-
prio partendo di un necessario superamento-inveramento di un cri-
stianesimo che va rinnovato nella morte di Dio. E, tale morte, deve
proprio segnare, nella genealogia di Nietzsche, la fine della metafi-
sica, del libero arbitrio, dello stesso spirito critico — tutti retaggi del
mondo medievale.

Questa genealogia (non certo superficiale come un pregiudizio,
ma derivante pur sempre da una mitizzazione astratta del Medioevo)
ha per Nietzsche e i suoi seguaci e interpreti il suo senso non solo
perché deve condurre all’abbandono di una metafisica medievale
che ha avvolto il pensiero occidentale, ma anche in quanto, supe-
randola nel quadro di una decostruzione (di cui Heidegger ¢ profeta)
che deve cambiare il segno stesso del discorso filosofico, presuppo-

" 1vi, p. 46.
8 M. Foucault, Microfisica del potere. Interventi politici, Einaudi, Torino
1973, p. 40.


Guest
Rectangle


Criticita del Medioevo 19

ne I’oblio di quella sua vocazione rappresentazionale e gnoseologica
che proprio il medioevo ha instaurato. Infatti, il rimprovero sottile
che Heidegger rivolgeva a Husserl era quello di avere riprodotto,
con la sua intenzionalita, un modello tomista, su cui si ¢ conferma-
to tutto il pensiero dell’Occidente. Lo dimostra, paradossalmente, il
padre stesso della modernita filosofica, cio¢ Cartesio, che riprende
in modo quasi letterale le prove dell’esistenza di Dio, fondando su
tale presupposto ontologico quella che ¢ la metafisica sostitutiva dei
giorni nostri, ovvero il metodo e 1’autocoscienza dello spirito scien-
tifico.

Siamo cosi in un paradosso, da cui sembra difficile uscire. Il pre-
supposto onto-metafisico-teologico che caratterizza il Medioevo si
pone appunto, come gia si ¢ detto, “in mezzo”, e viene negato da
entrambi i contendenti: da un lato uccide il libero arbitrio, che pur
scopre ¢ attesta nella nascita delle Universita, in una deriva ontolo-
gica e, dall’altro, per il medesimo motivo ma rovesciato di segno,
segna I’abbandono della dimensione autentica dell’Essere, dell’Es-
sere come emersione della verita, ridotto a rappresentazione del
mondo, a conoscenza. Per cui, da un lato Cartesio parla di Dio, ma
dall’altro inserisce le medesime prove medievali della sua esistenza
in un percorso genealogico non cosi difforme da quello che critica,
affermando e negando al tempo stesso la loro origine, ponendosi
come prova concreta non di una cancellazione ma di una sorta di tra-
sfigurazione del Medioevo, che passa attraverso una sorta di deteo-
logizzazione non solo del pensiero filosofico, ma paradossalmente
della teologia stessa. D’altro lato, questo stesso atteggiamento viene
visto, e Nietzsche ne ¢ il profeta, come figlio di un pensiero, quel-
lo medievale che, eternizzando Platone e Aristotele, ha teologizzato
I’Essere, tradendone la portata fondativa, 1’originaria forza mitica.

In entrambi i casi, ¢ spesso parlando di “Dio”, e come spesso
accade nelle storie degli effetti, si mistifica la complessa e varie-
gata identificazione storico-culturale dell’epoca medievale, che ha
coniugato tale complessita in un tormentato, ¢ per nulla unilaterale,
percorso diacronico. Cancellando la storia si inserisce, da entrambi


Guest
Rectangle


20 Elio Franzini

i lati, in unico contenitore quei mille e piu anni in cui quella metafi-
sica e quel Dio erano protagonisti, € certo non in un modo soltanto.

Una genealogia, tantomeno un suo abbozzo, non ha il compito
di individuare i colpevoli perché, come direbbe Foucault, al potere
e alle sue ricadute istituzionali non si sfugge negandoli in modo dia-
lettico (o rivoluzionario). Il conflitto ¢ parte del pensiero occidentale
e tale conflitto impone, attesta, i suoi stessi pregiudizi, che di esso
sono protagonisti e vittime. Gadamer, in un’altra ottica, ma che pur
sempre ha alle spalle 1’asse tra Nietzsche e Heidegger, direbbe che
¢ impossibile uscire dal circolo ermeneutico. Ormai il pregiudizio ¢
parte della storia stessa del Medioevo, della sua rilevante storia degli
effetti. E sorge allora una domanda, quasi obbligata a conclusione
del breve percorso: ¢ davvero impossibile uscire dal circolo, anzi
da questi circoli che forzano il sistema in due direzioni, centripeta e
centrifuga?

4. Si vuole ipotizzare, concludendo, che lo sia, ma in una strada
contraria. I circoli ermeneutici alimentano se stessi e i propri pregiu-
dizi, originando e derivando da un atteggiamento astratto, cio¢ dalla
convinzione che il pensiero filosofico si nutra esclusivamente di dia-
cronia: sedimenta senza dubbio su di sé la storia, e tali sedimenta-
zioni fanno parte della coda di cometa che ciascuna epoca, o ciascun
pensatore rilevante, portano con sé. Affermare che la verita dei testi
non ¢ qualcosa di atemporale, bensi si radica nel metodo storico che
li presenta € cosi un punto importante, che evita deliri di ancor piu
irritante astrattezza. Ma significa anche — ed ¢ un punto controverso
perché puo derivare anche da alcune “attualizzazioni” degli stessi
medievisti, quasi come difesa preventiva dal pregiudizio, e nell’in-
consapevolezza di ricadere in un circolo vizioso — che le interpreta-
zioni radicate in tale storia non solo a volte la subiscono, ma anche
la creano, indipendentemente dalla specificita storica e testuale che
si ha di fronte. Per cui, per esempio, un atteggiamento storico per-
mette di inquadrare un pensatore nel suo particolare alveo, ma non
impedisce che si generino dai suoi testi dimensioni interpretative


Guest
Rectangle


Criticita del Medioevo 21

del tutto irrispettose della specificita di tali testi. Ne sono esempio i
deliri analitici che trattano Kant come un contemporaneo, manche-
vole perché non ha letto gli analitici che lo criticano e, comunque,
perché non scriveva in inglese, privilegiando opere complesse ad ar-
ticoli brevi e autoreferenziali. O descrivono Husserl come un bravo
descrittivista realista, “purtroppo” colpevole di avere, chissa perché
(forse per un retaggio medievale?), una metafisica.

Si potrebbe andare avanti a lungo: e, fuori dagli esempi, ¢ evi-
dente che il Medioevo intero, i suoi teologi e pensatori, sono caduti
come vittime ermeneutiche di una storia pur disposta a riconosce-
re loro, sul medesimo piano, posizioni giustificate e interpretazioni
pregiudiziali. Per questo motivo, come si diceva, bisogna spezzare il
circolo e far uscire i testi e gli autori dall’attualismo cui li costringe
sia il pensiero analitico sia quello ermeneutico sia quello decostrutti-
vo, figli della medesima “debolezza”, di un postmodernismo irritan-
te in quanto non riconosciuto come tale. In modo prosaico: ha senso
interpretare il Medioevo con categorie “altre”, parlare in esso di un
pensiero critico in un periodo in cui neppure esisteva la possibilita di
comprendere tale espressione? Perché entrare in una serie di giochi
linguistici che ciascuno interpreta come vuole seguendo le proprie
casuali letture, tendenze, pregiudizi?

Il Medioevo non possedeva alcuna forma di pensiero critico e
attualizzarlo con la logica disdicevole della “anticipazione” — che
dovrebbe essere bandita da ogni discorso non solo genealogico, ma
storico in sé, dove ogni forma di finalismo, piti 0 meno mascherato,
uccide — e tale termine va sottolineato — il presupposto stesso di un
senso istituzionale, cio¢ il radicamento di un testo nella propria sto-
ria. Se cosi non si facesse saremmo da capo, constatando che mille
anni di storie diverse, di linguaggi diversi, di accenni, per lo piu di-
menticati da gran parte della storiografia filosofica, hanno ridotto il
Medioevo a una postilla per specialisti. Tornerebbe bene in evidenza
il fatto che Cartesio rigetta un determinato modello educativo di ca-
rattere medievale, autorizzando il pensiero moderno a inglobarselo,
dialetticamente cancellandolo, in modo da instaurare dialoghi meno


Guest
Rectangle


22 Elio Franzini

faticosi con il divenire del pensiero. Accettando questo atteggiamen-
to sono spesso alcuni (o una loro appendice mediatizzata e politiciz-
zata) medievisti a uccidere il Medioevo, riducendolo a fenomeno
comunicativo e giornalistico o cercando sempre di nuovo di “giusti-
ficarlo”. Non ¢ giocando con le categorie moderne e contemporanee,
cio¢ rappresentandolo con queste categorizzazioni, che si potra dare
voce al Medioevo.

Cio significa che il Medioevo deve rimanere chiuso in sé per
evitare la cancellazione e I’embricamento? Che tutte le “attualizza-
zioni” sono sbagliate e che vanno rigettate se si vuole porre in atto
qualche presupposto di corretta genealogia? Le risposte valgono per
il Medioevo come per qualsiasi epoca: il pensiero va rispettato at-
traverso il proprio stesso linguaggio ed ¢ tramite il proprio linguag-
gio, e non quello altrui, che puo dialogare con la storia. Anche se le
qualita che Foucault descrive per I’ordine del discorso genealogico
si riferiscono alle sue stesse ricerche, € non a qualsivoglia genealo-
gia, egli ricorda che le cose non si predispongono come se fossero
state concepite “per” il nostro linguaggio: al contrario, riducendole
all’interno di un orizzonte comunque organizzato, si tratta di una
violenza che noi facciamo alle cose, una pratica che imponiamo
loro". La violenza si moltiplica se costringiamo la storia a discorsi
che non le appartengono: significa esercitare una sorta di “potere”
del contemporaneo sulla storia. E se il potere ¢ qualcosa di com-
plesso, che implica istituzioni, processi perversi di soggettivazione
e desoggettivazione, si esercita anche nell’interpretazione dei testi e
delle epoche: e, forse, bisogna rovesciare la credenza banale, osser-
va Foucault, che il potere lavori solo in negativo (esclude, respinge,
astrae, maschera, nasconde, censura) ma che vada ben oltre I’ideo-
logia e si presenti come un’istanza produttiva, che produce campi di
oggetti e rituali di verita®.

La nostra epoca, quando si ¢ trattato di costruire genealogie, di ri-
flettere su supposte verita, si ¢ rivelata sempre figlia di Nietzsche, di

1 M. Foucault, L ordine del discorso, Einaudi, Torino 1972, p. 41.
2 1d., Sorvegliare e punire, Einaudi, Torino 1976, p. 212.


Guest
Rectangle


Criticita del Medioevo 23

Deleuze e di Foucault, padri, inconsapevoli poco importa, dei molti
settarismi che, attraversando la societa attraversano anche la filoso-
fia: sono loro ad avere costruito quei dispositivi, quei pregiudizi, di
cui siamo vittime e protagonisti, che inducono un sospetto nei con-
fronti delle parole su cui la filosofia stessa si ¢ formata, generando il
bisogno di decostruirle, negarle, attualizzarle. E se, a un certo punto,
quasi in un’immotivata invettiva, Baudrillard sente la necessita di
scrivere un saggio dal provocatorio titolo dimenticare Foucault non
¢ per stupire, ma per far valere, al di sotto delle genealogie e dei
suoi criptici poteri, il significato del simulacro, anch’esso invasivo
e ossessivo, ma che forse svela come I’ansia attualizzante sia un in-
ganno, cui nessun interprete sfugge. Non si scappa alla miseria della
critica, come si potrebbe dire parafrasando Marx.

Il Medioevo non ¢ un feticcio, non ¢ un simulacro che possa es-
sere decostruito a piacere, nei suoi linguaggi e nelle sue tradizioni.
Interpretare ha un senso al di sopra delle genealogie e delle loro
forzature, in primo luogo linguistiche, considerando che le opere,
come le epoche, non hanno in sé nulla di linguistico ma sono sol-
tanto sostenute dal linguaggio?'. Cio significa che, in opposizione
a Gadamer, 1’analisi di un periodo storico o di un testo non ¢ par-
te di un circolo interpretativo, bensi deve fondarsi su un principio
di pertinenza fra I’aspetto produttivo e quello ricettivo. Il campo
dell’interpretabile, sostiene Todorov, rischierebbe di estendersi di
continuo se non trovasse i propri limiti nel riferimento a un quadro
ideologico, sul versante dell’interpretazione, e, sul versante della
produzione, nella sottomissione a un genere*.

Ovviamente non esiste, di un testo come di un’epoca, una cor-
retta interpretazione, dal momento che, con questo termine, inten-
diamo, come gia ipotizzava Aristotele, una serie di operazioni che
non si limitano alla ricezione passiva, bensi implicano 1’elaborazio-
ne di nuovi modi espressivi, che tengano conto della divergenza.
Ancora una volta I’esempio dell’Universita medievale ¢ utile: qui il

2l Si veda T. Todorov, Simbolismo e interpretazione, Guida, Napoli 1986.
2 Yyi, p. 25.


Guest
Rectangle


24 Elio Franzini

dibattito pubblico era la modalita comunicativa fondamentale, ed ¢
proprio in questo contesto che, di conseguenza, sorge I’interpreta-
zione, che nasce non a caso, bensi dove vi sono testi, quelli sacri in
primo luogo, che possiedono significati oggettivamente oscuri, testi
cui dunque si tratta di affiancare altri testi, in grado di meglio spie-
garli. L’interpretazione ¢ cosi per definizione costituita da giudizi
non assertori, bensi problematici che, se non comunicati, si perdono
completamente in una apoditticita che la natura stessa dell’oggetto
da interpretare rigetta. Rendere ragione di differenti modalita inter-
pretative significa estendere i confini della conoscenza, che non ha
di per sé una valenza “ontologica”. Lo sguardo dell’interprete non
deve sciogliersi in una fusione di orizzonti, in genealogie decostrut-
tive o che riportano il passato alla contingenza del contemporaneo,
bensi, al contrario, scoprirne la molteplicita, proprio per rendere pit
valida e convincente 1’interpretazione stessa, anche quella prevalen-
te. L’interpretazione ¢ una comprensione rispondente, un dialogo,
che viene meno alla sua stessa natura se non ¢ restituito alla sua
dimensione originaria ¢ fondante, cio¢ I’intersoggettivita pubblica.
Si tratta, come scrive Todorov, di cercare di stabilire un sistema di
riferimenti che consenta di capire come possano esistere teorie dif-
ferenti e suddivisioni non conciliabili: interpretare non ¢ andare alla
ricerca di un qualsivoglia fondamento, di una norma assoluta, bensi
cercare di comprendere, arrivando certo a fondate argomentazioni,
che siano tuttavia in grado di mantenere viva la complessita e la plu-
ralita, un dialogo capace di integrare i piani discorsivi.

Si rischia di dimenticare, se non si guarda a questo modello, che
¢ quello che Goethe insegna e che Weber riprende, che ¢ peraltro
quello stesso dell’universita medievale, un principio ormai morente
nella cultura odierna, nell’Universita stessa, che sembra piu atten-
ta alla cancellazione del pensiero che a sottolineare una sua forza
generativa: il principio del dissenso, della differenza, considerato
come un perturbante che emerge, quindi da reprimere, dimenticare,
edulcorare. Pericoloso perché rifiuta un mondo popolato da fantocci,
marionette, macchine, automi o criceti su una ruota, facendo appari-


Guest
Rectangle


Criticita del Medioevo 25

re come animato da magnifiche sorti e progressive un punto di vista
che in realta mette in luce e critica il formalismo della modernita.
Una frase di Starobinski, applicata a Montesquieu, puo forse spiega-
re un valore temporale della cultura, che era alla base del pensiero
medievale, e che sembra caduto nell’oblio: il metodo scientifico non
pretende mai di accedere alla totalita con una sola occhiata, come
certi mistici accedono a Dio: ha bisogno di tempo, per rendere si-
cure le sue premesse e provare ciascuna delle sue affermazioni®.
Per capire, appunto, si ha bisogno di tempo, e dunque di una stra-
tificazione storica di opinioni, utili proprio per rigettare le opzioni
fideistiche ¢ dogmatiche. La totalita, la metafisica, ¢ un orizzonte
di senso, non una presa immediata, ed ¢ un orizzonte che va con-
quistato attraverso uno svolgersi delle “ragioni” nei fenomeni, nel
confronto con essi, alla ricerca della specificita dei loro principi, in
una costante interazione.

Possiamo dunque arrivare a una (banale) conclusione. Ogni
grande equivoco ha un suo percorso genealogico dal momento che
vive nelle istituzioni e tra i vincoli dei dispostivi, in primo luogo lin-
guistici, ai quali si riferisce. Quando una nozione ¢ generica, come
quella di Medioevo, o di Moderno, vive senza dubbio la molteplicita
delle sue possibili genealogie, spesso estremizzate dalla ricerca di
una criticita o di una sua dogmatica assenza. Tra un estremo e 1’altro
si ¢ osservato che, sul piano linguistico, ma non su quello storico,
I’attualizzazione, in entrambe le direzioni, lascia una liberta teorica
di cui la filosofia, nel corso del tempo, ha spesso abusato. Comunque
lo si voglia intendere, lo spirito critico del Medioevo, sia inteso in
direzioni post-kantiane sia in quelle ispirate a Nietzsche, non pud
non tener conto della molteplicita di testi di cui una tradizione ¢
costituita: e questi testi non sono tessere che si pongono a piacere su
una scacchiera immaginaria, che riflette non I’insieme della storia,
bensi soltanto le contingenti letture del suo contingente autore, bensi
devono guardare agli indizi che in tali testi si rivelano, e che indiriz-

2 J. Starobinski, Montesquieu (1994), trad. it. di M. Marchetti, Einaudi, Torino
2002, p. 32.


Guest
Rectangle


26 Elio Franzini

zano ’interpretazione stessa, in direzioni quasi sempre fantasiose.
Solo attraverso I’individuazione di tali indizi si pud giungere a una
ridefinizione dei percorsi interpretativi.

Todorov sottolinea, a questo proposito, I’esistenza di due grandi
gruppi di indizi testuali: gli uni provengono dalla relazione che il
segmento presente intrattiene con gli altri enunciati che apparten-
gono allo stesso contesto (indizi sintagmatici), i secondi nascono
invece dal rapporto che si istituisce tra segmento presente e sapere
condiviso da una comunita, la memoria collettiva (indizi paradig-
matici) — relazione quest ultima che, contrariamente alle apparen-
ze, non conduce fuori dal testo**. Questo significa, ed ¢ forse cio che
ha generato molti equivoci non solo sul Medioevo, ma sull’impro-
prio dialogo tra epoche, che bisogna tenere conto, per rendere pro-
duttivo questo dialogo, non astrarlo dal suo stile, dai suoi paradigmi,
ma considerare che esso ¢ possibile se, e solo se, si rispettano una
serie di indizi testuali, che sono 1’unica garanzia sia contro un asso-
luto arbitrio interpretativo sia a favore di un dialogo rispettoso della
natura diacronica delle discipline umanistiche. La costruzione di un
“intero” che unisca le epoche tra loro ha la necessita di mostrare
questi vincoli, di unire le parti attraverso nessi testuali e storici, as-
sociandoli tramite legami non arbitrari. L’interpretazione, entrando
nel dialogo tra tali nessi, potra mostrarne la ricchezza, ma solo rima-
nendo aderente all’originaria realta storica e testuale, ai suoi stessi
vincoli. Solo in questo modo si costruisce una fradizione, cio¢ una
capacita di far parlare ancora il proprio passato.

2 T. Todorov, Simbolismo ... cit., p. 26.


Guest
Rectangle


