
DOI: https://doi.org/10.54103/2035-7362/28797

“Doctor Virtualis” n. 20: Pensiero critico e Medioevo (2025)
ISSN 2035-7362

Quest’opera è distribuita con Licenza Creative Commons Attribuzione 4.0 Internazionale

Luca Bianchi, Luca Natali

MARIO DAL PRA E LA STORIOGRAFIA
FILOSOFICA DEL CRISTIANESIMO

MARIO DAL PRA AND THE PHILOSOPHICAL
HISTORIOGRAPHY OF CHRISTIANITY

Abstract

Sulla base di alcuni documenti inediti, ritrovati presso il suo archivio per-
sonale, l’articolo si sofferma sulla riflessione di Mario Dal Pra intorno alla 
storiografia filosofica cristiana. Pensata come seconda parte di una Storia della 
storiografia filosofica mai portata a termine – la prima era uscita col titolo La 
storiografia filosofica antica (1950) –, questa sezione dell’opera, di cui non 
rimangono che pochi ma significativi frammenti, si inserisce in un contesto 
compositivo ben determinato: la nuova stagione degli studi storico-filosofici 
nell’Italia del Dopoguerra e la fase di elaborazione del trascendentalismo della 
prassi. Tenendo conto di questo contesto, l’articolo esamina alcuni snodi con-
cettuali fondamentali sullo sfondo del problema teorico più rilevante: i rapporti 
tra la filosofia e la sua storia.

On the basis of some unpublished texts, found in his personal archive, the 
article focuses on Mario Dal Pra’s thought on Christian philosophical histori-
ography. Conceived as the second part of a Storia della storiografia filosofica 
[History of philosophical historiography] that was never completed – only the 
first part was published under the title La storiografia filosofica antica [An-
cient philosophical historiography] (1950) –, this section of the work, of which 
only a few but significant fragments remain, fits in a well-defined composition-
al context: the new season of historical-philosophical studies in post-war Italy 
and the processing phase of the so called “trascendentalismo della prassi”. 
Against this background, this paper examines some fundamental conceptual 
turning points of the most relevant theoretical issues: the relationship between 
philosophy and its history.

Keywords

Mario Dal Pra; storia della storiografia filosofica; filosofia del cristianesimo

Mario Dal Pra; history of philosophical historiography; philosophy of 
Christianity

Guest
Rectangle



196 Luca Bianchi, Luca Natali

1.

Nel 1950, uno tra gli anni più intensi della sua produzione scien-
tifica1, Mario Dal Pra pubblicava un volume dedicato a La storio-
grafia filosofica antica che, insieme al fortunato libro su Lo scetti-
cismo greco2 dato alle stampe sempre in quel 1950, costituiva il suo 
più importante contributo come antichista. Si tratta di due lavori che 
sono stati da tempo segnalati per la loro ricchezza (ancora oggi co-
stituiscono un riferimento imprescindibile), per il carattere pionieri-
stico delle ricerche su cui si fondavano e per il significato che ebbero 
nel rinnovamento della storiografia filosofica italiana del Secondo 
dopoguerra3.

1  I numeri della produzione scientifica di Dal Pra nel periodo 1949-1952, anche 
al netto di possibili titoli sfuggiti al conteggio, sono impressionanti: 7 monogra-
fie, 34 tra saggi, note, introduzioni, 102 recensioni, più traduzioni e curatele per 
un totale di 146 pubblicazioni. Per la biografia, anche intellettuale, di Dal Pra, si 
veda almeno E.I. Rambaldi, Ricordo di Mario Dal Pra, in “Rivista di storia della 
filosofia” 47 (1992), pp. 9-45 e, per nuove prospettive interpretative fondate anche 
su documentazione inedita, il fascicolo speciale Teoria critica e impegno pratico. 
Mario Dal Pra (1914-1992) e il suo archivio, in “Rivista di storia della filosofia” 79 
(2024), 348 pp., a cura di L. Bianchi, G. Rota e L. Natali. Precisazioni sulla carriera 
accademica di Dal Pra e la sua attività di medievista sono offerte in L. Bianchi, Dal 
Pra, Nardi e l’insegnamento della filosofia medievale nelle università italiane, ivi, 
pp. 35-75.

2  M. Dal Pra, Lo scetticismo greco, Bocca, Milano 1950; seconda edizione in 
2 voll. Laterza, Roma-Bari 1975; terza edizione, in un unico tomo, Laterza, Ro-
ma-Bari 1989.

3  Per questi caratteri delle due opere dalpraiane, sottolineati da diversi lettori 
critici, ci si limita a rinviare agli studi di M. Vegetti, Scetticismo e verità. Mario 
Dal Pra storico della filosofia antica, in M.A. Del Torre (a cura di), Mario Dal Pra 
e i cinquant’anni della “Rivista di storia della filosofia”, Franco Angeli, Milano 
1998, pp. 151-159; E. Spinelli, L’attacco al cuore del dogmatismo: Dal Pra e la 
tropologia di Agrippa, in “Rivista di storia della filosofia” 79 (2024), pp. 17-34. 
Sulla nuova “stagione” della storiografia filosofica italiana del Dopoguerra, di cui 
Dal Pra fu un protagonista di prima grandezza, si vedano almeno P. Rossi, Storia 
e filosofia. Saggi sulla storiografia filosofica, Einaudi, Torino 1975, pp. 58-91; E. 
Donaggio, E. Pasini (a cura di), Cinquant’anni di storiografia filosofica in Italia, 
il Mulino, Bologna 2000; M. Ferrari, Mezzo secolo di filosofia italiana, il Mulino, 

Guest
Rectangle



197Mario Dal Pra e la storiografia filosofica del cristianesimo

L’obiettivo de La storiografia filosofica antica4 stava, specifi-
camente, nel mostrare come, prima della grande sintesi hegeliana, 
già nel pensiero antico, medievale e moderno fossero stati chiariti 
… motivi rilevanti dell’atteggiamento storiografico in ordine alla 
filosofia5. La disamina dalpraiana si muoveva dai presocratici per 
giungere sino al V secolo d.C., con l’᾿Ανϑολόγιον di Stobeo e il Περὶ 
φιλοσόφου ἱστορίας dello Pseudo-Galeno6, in un incalzante susse-
guirsi di brevi ritratti di personalità più o meno rilevanti del pensiero 
classico, che faceva risaltare la loro attitudine al dialogo con la tra-
dizione precedente e la presenza, nelle testimonianze disponibili, dei 
germi di una compiuta pratica storiografica.

L’opera era figlia non solo dell’attività didattica sul pensiero 
antico svolta da Dal Pra7, ma rappresentava la naturale evoluzione 
di una serie di contributi apparsi, sin dalla sua prima annata, sulla 

Bologna 2016, pp. 101-113.
4  Il libro, all’uscita, fu generalmente ben accolto dalla critica, soprattutto per 

quanto riguardava lo scavo storico; qualcosa in più da eccepire i recensori lo aveva-
no riguardo al metodo e alle istanze teoriche esternate nelle pagine d’introduzione. 
Cfr. le recensioni di C. Abranches, in “Revista Portuguesa de Filosofia” 7 (1951), 
pp. 235-236; G.M. Pozzo, in “Giornale di Metafisica” 6 (1951), pp. 200-202; G. 
Soleri, in “Sapienza. Rivista di filosofia e di teologia” 6 (1951), pp. 176-178; A. 
Mansion, in “Revue philosophique de Louvain” 50 (1952), pp. 616-618; M. Schia-
vone, in “Rivista di Filosofia Neo-Scolastica” 44 (1952), p. 171. Anche Rodolfo 
Mondolfo dedicò alla Storia di Dal Pra una recensione, in “Notas y estudios de 
filosofía” 3 (1952), pp. 157-159, per la quale Dal Pra molto ringraziò il filosofo 
esule in Argentina (cfr. Lettera di Mario Dal Pra a Rodolfo Mondolfo, Milano, 14 
settembre 1952, Archivio Rodolfo Mondolfo, II.2.B.131).

5  M. Dal Pra, La storiografia filosofica antica, Bocca, Milano 1950, p. 28.
6  Si cfr. ivi, pp. 286-293; l’ultimo “medaglione” è per Esichio di Mileto, prima 

di una scarna Conclusione di una decina di righe, sulla quale cfr. infra, p. 204.
7  Dal Pra aveva esordito, in Statale, come libero docente per Storia della 

filosofia moderna e Storia della filosofia medievale (aa.aa. 1945-1946, 1946-1947 e 
1947-1948), ma al 1948-1949 risaliva l’incarico per il corso di Storia della filosofia 
antica, confermato per l’a.a. successivo. Cfr. Università degli Studi di Milano, An-
nuario. Anno accademico 1949-1950, Sejmand, Milano 1952, p. 28; L. Bianchi, 
Dal Pra, Nardi e l’insegnamento della filosofia medievale nelle università italiane 
… cit., pp. 37-38.

Guest
Rectangle



198 Luca Bianchi, Luca Natali

“Rivista di storia della filosofia”. Senza avere la pretesa di offrire 
una prospettiva organica, tali contributi si erano andati strutturando 
in una rubrica fissa, le “Note di storia della storiografia filosofica”. 
Tra il 1946 e il 1948, infatti, apparvero a firma di Dal Pra quattro 
densi articoli8, che avevano cominciato a tratteggiare i contorni del 
disegno che animava l’attività del filosofo. Al primo, nel quale ve-
niva esposta distesamente l’opera di Mably De la manière d’écrire 
l’histoire mettendone in risalto la problematica tensione fra ordine 
storico e ordine morale, ne era seguito un secondo, sulla storia della 
filosofia in Giusto Lipsio, cui era riconosciuto un ruolo significativo 
nel tentativo di conciliazione teorica tra cristianesimo e stoicismo. 
L’intervento sull’umanista fiammingo era aperto da due brevi para-
grafi dal taglio più generale, che fornivano le coordinate della sto-
riografia filosofica del secolo XVI, di cui Dal Pra faceva emergere 
due caratteristiche: l’interesse per i pensatori dell’antichità, coerente 
con il ritorno all’antico che contraddistingue la cultura e la vita 
rinascimentali, e i suoi limiti non solo tematici (l’attenzione quasi 
esclusiva verso la filosofia del I secolo d.C.), ma anche metodolo-
gici, derivanti in gran parte da principi ideologici e religiosi: [g]li 
storici della filosofia di questo periodo sono spesso dei settari, dei 
fanatici della setta che studiano9.

Al fondo di quelli che potevano sembrare studi quasi antiquari 
c’era in realtà una motivazione teorico-culturale di ampio respiro, 

8  M. Dal Pra, La teoria storiografica di Mably, in “Rivista di storia della filo-
sofia” 1 (1946), pp. 60-83; Id., Giusto Lipsio [storico della filosofia], in “Rivista di 
storia della filosofia” 1 (1946), pp. 163-189; Id., Th. Stanley storico della filosofia, 
in “Rivista di storia della filosofia” 2 (1947), pp. 152-163; Id., Giovanni Jonsio, in 
“Rivista di storia della filosofia” 3 (1948), pp. 159-169. Per gli articoli non di mano 
di Dal Pra accolti nella rubrica cfr. C. Papa, La storiografia filosofica hegeliana 
in Italia nella seconda metà del secolo XIX, in “Rivista di storia della filosofia” 
1 (1946), pp. 301-320; Id., Il concetto di storia della filosofia in Conti, Rosmini e 
Gioberti, in “Rivista di storia della filosofia” 2 (1947), pp. 6-10; F. Cafaro, La storia 
della filosofia di B. Russell, in “Rivista di storia della filosofia” 3 (1948), pp. 51-71; 
A. Vasa, De Ruggiero e l’interpretazione neo-idealistica italiana della dialettica di 
Hegel, in “Rivista di storia della filosofia” 3 (1948), pp. 275-289.

9  Cfr. Giusto Lipsio [storico della filosofia] … cit., pp. 163-165.

Guest
Rectangle



199Mario Dal Pra e la storiografia filosofica del cristianesimo

che mirava a saggiare, attraverso la concretezza delle evidenze sto-
riche e documentali, il nesso tra filosofia e storia della filosofia, con 
l’obiettivo di isolare il ‘momento storiografico’ … dell’acquisizione 
storica che una filosofia sviluppa nei confronti del suo passato, come 
avrebbe chiarito, molti anni dopo, lo stesso Dal Pra10. Impostazione, 
questa, fortemente debitrice del saggio di Antonio Banfi su Concetto 
e sviluppo della storiografia filosofica11, importante per la rilevanza 
che in esso viene attribuita alla storia della storiografia filosofica e, 
conseguentemente, per l’insistenza posta nel rilevare la non-identità 
dello sviluppo storico della filosofia e dello sviluppo storico della 
consapevolezza storica della filosofia12. Fu infatti la distinzione di 
questi due piani operata da Banfi a sollecitare gli interventi dalpra-
iani sulla “Rivista”13, volti non tanto a ripescare dal mare magnum 
della filosofia moderna figure ormai dimenticate, quanto a indagare 
i metodi della storiografia filosofica vedendoli agire, per così dire, 
in presa diretta e in connessione con le motivazioni e gli scopi degli 
autori presi in esame, cercando, in tal modo, di edificare un ponte tra 
storia della filosofia e storia della storiografia filosofica14. Natural-
mente Dal Pra non si sottraeva all’esercizio della valutazione degli 

10  Cfr. M. Dal Pra, F. Minazzi, Ragione e storia, Rusconi, Milano 1992, p. 189.
11  A. Banfi, Concetto e sviluppo della storiografia filosofica, in “Civiltà mo-

derna” 5 (1933), pp. 392-427, poi in Id., La ricerca della realtà, 2 voll., Sansoni, 
Firenze 1959, vol. I, pp. 101-167.

12  M. Dal Pra, F. Minazzi, Ragione e storia … cit., p. 189.
13  Banfi veniva citato sia nel saggio su Giusto Lipsio [storico della filosofia] 

… cit., p. 165 che in quello su Thomas Stanley storico della filosofia … cit., p. 38.
14  Accanto a quello dei rapporti tra filosofia e storia della filosofia, anche il 

tema dell’intersecarsi di storia della filosofia e storia della storiografia filosofica fu 
infatti molto sentito da Dal Pra. Per una panoramica delle letture critiche su Dal Pra 
storico della filosofia cfr. G. Santinello, Mario Dal Pra e la storiografia filosofica, 
in Mario Dal Pra e i cinquant’anni della “Rivista di storia della filosofia” … cit., 
pp. 209-221; G. Lanaro, Dal Pra e la storia della filosofia come impegno teorico, 
in “Doctor Virtualis” 4 (2005), pp. 41-49; E. I. Rambaldi, Filosofia e filologia nella 
storiografia di Mario Dal Pra, in “ACME” 62 (2009), pp. 253-289; M. Ferrari, 
“Storia e verità della filosofia”. Mario Dal Pra e la storiografia filosofica italiana, 
in “Filosofia italiana” 17 (2022), pp. 115-129.

Guest
Rectangle



200 Luca Bianchi, Luca Natali

storici-filosofi che leggeva. Stanley, per esempio, avulso com’era, 
nel suo accostarsi ai filosofi, dal volerli assoggettare a un assunto 
teoretico o religioso, aveva rappresentato un passo avanti verso una 
storiografia più aperta e concreta15, mentre Giovanni Jonsio aveva 
affrontato il suo lavoro con una chiara consapevolezza metodolo-
gica, distinguendo nettamente la storiografia che ha per oggetto la 
filosofia dalla storia che può essere oggetto di filosofia16.

Alla radice della decisione di allargare l’orizzonte d’indagine, 
estendendolo a un tempo storico più ampio e definito come quello 
dell’antichità, c’era la convinzione, contenuta in nuce in quelle Note 
sulla “Rivista”, che lo studio della storia della storiografia filosofica 
fosse importante anche dal punto di vista strettamente filosofico17. 
Erano quelli, infatti, gli anni a partire dai quali l’impegno teorico di 
Dal Pra si sarebbe fatto sempre più intenso, rivolto com’era all’e-
laborazione, con l’amico Andrea Vasa, del trascendentalismo della 
prassi18. Le pagine introduttive della Storia del 1950, in questo sen-
so, costituivano una sua messa alla prova in campo storiografico; e 
desta una qualche curiosità leggerle oggi, anteposte, com’erano, a 
un lavoro di ricerca dossografica, di minuta informazione storico-fi-
lologica eppure venate dai temi e dalle espressioni, un po’ baroc-
cheggianti, propri di quella visione teoretica19.

15  Cfr. M. Dal Pra, Th. Stanley storico della filosofia … cit., pp. 46-47.
16  M. Dal Pra, Giovanni Jonsio … cit., p. 167
17  M. Dal Pra, La storiografia filosofica antica … cit., p. 7.
18  Il trascendentalismo della prassi è stato ampiamente dibattuto tra i lettori 

critici di Dal Pra. Non potendo fornire in questa sede una bibliografia completa, si 
segnalano un paio dei contributi più recenti: M.G. Sandrini, Andrea Vasa e Mario 
Dal Pra teorici del trascendentalismo della prassi, in Mario Dal Pra nella “Scuola 
di Milano”, a cura di F. Minazzi, Mimesis, Milano-Udine 2018, pp. 233-250; L. 
Natali, Il «senso primario del valore come impegno»: il permanere del trascenden-
talismo della prassi in Dal Pra, in “Rivista di storia della filosofia” 79 (2024), pp. 
229-268.

19  Poco prima della sua scomparsa Dal Pra sarebbe tornato sulla rilevanza della 
sua Storiografia filosofica antica e ne avrebbe definito il fine nel suo essere rivolta a 
verificare se in un periodo nel quale il livello di consapevolezza era tutto sommato 
relativamente minore, si fosse giunti egualmente ad avere una consapevolezza di 

Guest
Rectangle



201Mario Dal Pra e la storiografia filosofica del cristianesimo

Già nella Prefazione salta agli occhi l’accento polemico contro le 
filosofie che si limitano a contemplare una verità che ritengono già 
acquisita, qui chiamate in causa nella forma specifica dello storici-
smo dei nostri tempi, al quale – avendo di mira ben altro – Dal Pra 
imputava ironicamente la stasi degli studi sulla storiografia filosofi-
ca antica:

deve essersi alquanto fossilizzato; forse si è troppo pacificamente 
assiso nella certezza della sua verità; perciò scarsamente lo inte-
ressa il dialettizzare i fondamenti della propria considerazione del-
la filosofia, mediante ricerche larghe e pazienti intorno ai termini 
storici di tale dialettica.20

Nel più ampio saggio introduttivo21, Dal Pra scopriva subito le 
carte riguardo ai rapporti filosofia-storia della filosofia. Come avreb-
be scritto a chiare lettere nel saggio che apriva l’annata 1951 della 
“Rivista” – il noto Cinque anni di vita, sul quale più di un critico ha 
indugiato, rilevando un parallelo con la dottrina del circolo gentilia-
no22 –, essi dovevano essere molto stretti: l’universalità del discorso 

questo collegamento fra un’età e l’altra, fra un autore e l’altro, fra una corrente e 
l’altra, per imbastire i criteri dai quali poi la storia della filosofia veniva succes-
sivamente messa in considerazione. Su questo terreno la delineazione della storia 
della filosofia come sapere critico consente di delineare anche una prospettiva di 
storia della storiografia filosofica. Ed è per questa ragione che si può dire con suffi-
ciente approssimazione che la “Rivista” è nata fondamentalmente dall’esigenza di 
sviluppare questi due ordini di studi per rinnovare profondamente la comprensione 
critica del passato nell’ambito della storia del pensiero filosofico (cfr. M. Dal Pra, 
F. Minazzi, Ragione e storia … cit., p. 190). Che poi questo programma fosse stato 
favorito da quello, parallelo, del trascendentalismo della prassi, Dal Pra ammetteva 
senza remore (cfr. ivi, p. 191).

20  M. Dal Pra, La storiografia filosofica antica … cit., pp. 7-8.
21  I testi della Prefazione e della Introduzione alla Storiografia filosofica antica 

si possono leggere anche in M. Dal Pra, Storia della filosofia e della storiografia 
filosofica. Scritti scelti, a cura di M.A. Del Torre, Franco Angeli, Milano 1996, pp. 
121-133.

22  C’è stato chi ha rimarcato fortemente la vicinanza di Dal Pra alla tesi genti-
liana, come ad esempio P. Rossi, Mario Dal Pra e i rapporti tra storia e filosofia, 

Guest
Rectangle



202 Luca Bianchi, Luca Natali

filosofico ha bisogno del dialogo e dell’integrazione tra filosofia e 
storia della filosofia, argomentava Dal Pra, rinvenendo queste nei 
due momenti dell’acquisizione storica e della concentrazione cre-
ativa23. Ogni autentica filosofia sarà perciò anche storia della filo-
sofia e sarà tanto più universale quanto più spiccata sarà la sua ca-
pacità storica, ovvero la forza di acquisizione del pensiero passato 
e di chiarificazione del problema del relativo sviluppo24. Secondo 
Dal Pra tale capacità può essere adoperata anche quando l’oggetto 
dell’indagine storica non siano le filosofie del passato globalmente 
considerate, ma il loro atteggiamento storico connesso colla costi-
tuzione dell’indagine filosofica. Si arriva, così, a porre un risultato 
circa il problema stesso dell’acquisizione del passato da parte della 
filosofia, a porre cioè un risultato intorno al problema della storicità 
della filosofia25; e ciò – chiariva Dal Pra – significa assumere una 
posizione filosofica determinata sulla quale, in definitiva, si fonda-
no tanto le ricerche di storia della filosofia quanto quelle di storia 
della storiografia filosofica. Interrogarsi sull’atteggiamento di una 
filosofia rispetto alle filosofie (passate) è quindi vagliare la filosofia 
che ogni filosofia, implicitamente o esplicitamente, fa di se stessa, è 
scandagliare l’autopercezione del problema della sua validità, ossia 
il problema della giustificazione del suo valore rispetto all’esserci 
delle altre filosofie: la storia della storiografia filosofica è, insomma, 
storia della filosofia della filosofia26.

Non è perciò neutro lo sguardo sulle filosofie che lo storico della 
filosofia e della storiografia filosofica si accinge a gettare sul pas-
sato27 e così giustificava Dal Pra la presenza di un punto di vista 

in Mario Dal Pra e i cinquant’anni della “Rivista di storia della filosofia” … cit., 
pp. 177-195, e chi, invece, ne ha ridimensionato la portata: si veda in particolare G. 
Paganini, Storia della filosofia e “interesse filosofico”. Riflessioni su un presunto 
“circolo”, in Mario Dal Pra nella “Scuola di Milano” … cit., pp. 139-149.

23  Cfr. M. Dal Pra, La storiografia filosofica antica … cit., pp. 11-12.
24  Ivi, p. 14.
25  Ivi, p. 16.
26  Ivi, p. 17.
27  Su questo cfr. ivi, pp. 19-20.

Guest
Rectangle



203Mario Dal Pra e la storiografia filosofica del cristianesimo

filosofico … [a]nche nelle opere che si dicono di erudizione e che 
hanno attinenza alla filosofia ed ai filosofi, dove non si riesce inte-
ramente a liberarsi dalla filosofia28. Del resto, l’approdo a una tesi 
sul processo di storicizzazione della filosofia, che si incarna in una 
specifica forma di filosofia, non può, per essere davvero risultato 
della ricerca, chiarirsi a giochi fatti, dopo la ricostruzione storica, 
ma deve costruirsi, per così dire, durante il lavoro. Chi vuole trovare 
una chiave interpretativa deve avere una filosofia della filosofia, ma 
– va da sé – ne esistono di buone e meno buone.

Dal Pra indicava come particolarmente nociva – ed è motivo ri-
corrente nella sua fase trascendentalista – l’approccio teoricistico, 
che pretende che il sapere filosofico colga la genuina realtà dell’es-
sere come un elemento dato, conosciuto una volta per tutte e desti-
nato alla sola contemplazione. La storicità del pensiero, sotto questo 
manto teoretico, è condotta contraddittoriamente –  lascia intendere 
Dal Pra – fuori dalla dimensione storica stessa, imbrigliata nell’a-
storicità dell’identità o nella substoricità dell’errore, in cui sono 
incasellate, rispettivamente, le filosofie che hanno condiviso o non 
condiviso il nucleo filosofico ritenuto latore della Verità29. Il teori-
cismo è dunque inservibile, perché non spiega l’esistenza di diverse 
filosofie, e distruttivo, perché le annulla, assorbendole in una unità 
indistinta o espellendole da essa.

Non costituisce certamente un coup de théâtre, per chi conosce 
gli scritti di Dal Pra dei primi anni Cinquanta, trovare di seguito, op-
posta alla teoricistica, la considerazione … trascendentalistico-pra-
tica della filosofia, che vuole il valore dell’essere non eternamente 
dato ma perennemente costruito, per integrazione, dall’attività pra-
tica umana. Senza ora soffermarci sullo scarto che, per Dal Pra, pro-
duce nell’opera storiografica una logica pratica rispetto a una logica 
teorica30, ciò che conta qui sottolineare è la capacità di acquisizione 

28  Ivi, pp. 20-21.
29  Cfr. ivi, pp. 22-23.
30  Si cfr., per questo, il denso e di poco successivo saggio Logica teorica e lo-

gica pratica nella storiografia filosofica, in “Rivista critica di storia della filosofia” 

Guest
Rectangle



204 Luca Bianchi, Luca Natali

e di comprensione che la prima permette di raggiungere. Le filosofie 
del passato divengono, da precorritrici o rami secchi, una fonte ine-
sauribile di motivi, di occasioni di ripensamento e, quindi, contributi 
a una comprensione unitaria della storia, non presupposta in quanto 
data, ma ricercata perché creduta e sperata. Esse concorrono alla 
generale chiarificazione del problema del significato del reale:

E tanto più tale costruzione avrebbe di validità, quanto più l’in-
tegrazione che attraverso di essa si esplicasse, fosse storicamente 
ricca degli apporti del passato. S’andrebbe così verso una filoso-
fia della filosofia, in cui appunto la filosofia si presenterebbe come 
compito integrativo ed unificante delle filosofie, verso un criterio 
di valutazione delle filosofie identificabile colla loro capacità di 
assumere e risolvere la libera autonomia delle filosofie passate … 
Si può anzi dire che il problema della filosofia, così intesa, è la 
costruzione di un significato possibile dell’esistenza del maggior 
numero possibile di filosofie. Una storia della storiografia filosofica 
così orientata si presenta pertanto come l’elaborazione d’un possi-
bile significato unitario degli sforzi compiuti dalle varie filosofie per 
giustificare l’esistenza propria e delle altre filosofie.31

Non occorre sottolineare che simili riflessioni vanno collocate 
nell’atmosfera del trascendentalismo della prassi. Meno banale è 
notare, invece, che nelle pagine di apertura del volume manca qual-
siasi riferimento alla specificità del contesto antico. Documenti alla 
mano questa caratteristica non si deve tanto imputare alla natura te-
orica/generale di quelle osservazioni introduttive – ovviamente più 
comprensive sul piano storico perché trascendenti la dimensione 
concreta della periodizzazione tradizionale – quanto a un più esteso 
disegno compositivo all’origine del progetto dalpraiano.

L’affrettata Conclusione – una decina di righe – stride per le di-
mensioni e per il tono un po’ sbrigativo rispetto al resto dell’opera 

6 (1951), pp. 177-208 (pubblicato anche in A. Banfi et al., Problemi di storiografia 
filosofica, Bocca, Milano 1951, pp. 33-64).

31  M. Dal Pra, La storiografia filosofica antica … cit., p. 27.

Guest
Rectangle



205Mario Dal Pra e la storiografia filosofica del cristianesimo

e alla ben più articolata Introduzione, quasi a suggerirne un inseri-
mento incidentale e posticcio32. Nel chiudere l’Introduzione Dal Pra 
aveva precisato che l’analisi della filosofia antica da lui condotta 
secondo una prospettiva di storia della storia della filosofia aveva 
un preciso e inaggirabile limite, l’esclusione del pensiero cristiano:

Rimane fuori della presente trattazione la storiografia filosofica del 
cristianesimo, anche quella che, nel corso dei secoli dal II al VI, 
ebbe stretti rapporti colla filosofia antica; la presenza infatti della 
prospettiva cristiana ha fatto sorgere dei problemi nuovi nell’atteg-
giamento storiografico rispetto alla filosofia precedente, problemi 
in gran parte estranei anche al tardo sviluppo della stessa filosofia 
antica.33

2. 

In effetti nella Prefazione, datata 21 giugno 1950, Dal Pra aveva 
esortato altri studiosi a proseguire le ricerche sia sui temi qui solo 
proposti o troppo rapidamente trattati, sia anche sulla storia della 
storiografia filosofica del cristianesimo come su quella delle età mo-
derna e contemporanea34. Sembrerebbe quindi che egli avesse ac-
cantonato sin dalla prima metà del 1950 l’idea di fornire un quadro 
della storia della storiografia filosofica che abbracciasse l’intero arco 
temporale della filosofia occidentale. Diciamo accantonato perché 
l’archivio personale di Dal Pra, conservato presso la Biblioteca di 
Filosofia dell’Università degli studi di Milano, registra, almeno par-
zialmente, questa volontà: ne sono testimoni gli inediti frammenti 
di una storia della storiografia filosofica del cristianesimo che qui si 
presentano per la prima volta35.

32  Cfr. ivi, p. 293.
33  Ivi, p. 28.
34  Ivi, p. 8.
35  Il documento, un dattiloscritto con annotazioni manoscritte autografe, si tro-

va nel Fondo Mario Dal Pra alla segnatura II, 274. Cfr. l’inventario pubblicato in 

Guest
Rectangle



206 Luca Bianchi, Luca Natali

Spia di come Dal Pra avesse cambiato idea in corso d’opera è 
la copertina, da lui stesso preparata e riportante la titolazione Sto-
ria della Storiografia filosofica / vol. I / La storiografia filosofica 
antica. Si trattava, evidentemente, del libro poi dato alle stampe, 
al quale però Dal Pra doveva originariamente aver previsto di ac-
cludere una sezione sulla storiografia cristiana e, per questo, aveva 
anche predisposto un apposito frontespizio: indice, forse, della vo-
lontà di occuparsene in un tomo a parte. Se quest’ipotesi è corretta, 
la trattazione non avrebbe dovuto essere troppo breve, tanto più che, 
verosimilmente, avrebbe dovuto abbracciare anche l’intero pensiero 
medievale36. Le note pubblicate sulla “Rivista” nel triennio ’46-’48, 
dedicate ad autori di epoca moderna, inducono del resto a pensare 
che il quadro si dovesse ulteriormente ampliare per includere (alme-
no) il pensiero dell’evo moderno37. Merita di essere ricordato in pro-
posito come lo stesso Dal Pra lamentasse che non esistevano lavori 
di riferimento nemmeno per la storiografia filosofica dell’antichità, a 
eccezione della prima parte del già citato saggio di Banfi su Concet-
to e sviluppo della storiografia filosofica e di La pensée grecque et 

Fondo Mario Dal Pra, a cura di G. Barreca e P. Giordanetti, Cisalpino, Milano 
2005, p. 157.

36  Lo suggerisce il fatto che, nel passo della Prefazione sopra citato, Dal Pra 
invitasse a occuparsi della storiografia filosofica del cristianesimo nonché di quelle 
delle età moderna e contemporanea. E si veda anche la nt. 1, infra p. 223, nella qua-
le però la precisa indicazione delle pagine dell’Introduzione al libro stampato nel 
1950 porterebbe a credere che Dal Pra, dopo averla scritta, abbia pensato, ancora 
per un po’, di completare il suo primitivo disegno. Certo è anche possibile – e pro-
babile –, che il dattiloscritto su La storiografia filosofica del cristianesimo e le note 
manoscritte ad essa collegate siano stati predisposti dall’autore avendo sottomano 
le bozze della Storiografia filosofica antica e che le righe della Prefazione siano 
state inserite quando il libro era già stato impaginato.

37  Nell’archivio di Dal Pra si trova anche traccia di un progetto, di cui fu ab-
bozzata solo una fisionomia di massima, per una “Breve storia” della Storiografia 
filosofica (titolo modificato dal precedente Compendio di Storia della storiografia 
filosofica), da strutturarsi in tre parti – Breve storia, Studi storici particolari, Que-
stioni di metodo – per un totale, previsto, di circa 200 pagine. Preparando questa 
Breve storia, Dal Pra scrisse anche delle, poco più che accennate, schedine biblio-
grafiche. Cfr. FMDP, II, 118.

Guest
Rectangle



207Mario Dal Pra e la storiografia filosofica del cristianesimo

les origines de l’esprit scientifique di Léon Robin38. E mentre, per gli 
aspetti teoretici, Dal Pra rinveniva un interlocutore in Gustav Kafka 
e nella sua Geschichtsphilosophie der Philosophiegeschichte39, non 
era invece in grado di indicare alcuna sintesi complessiva sulla sto-
riografia filosofica. Si trattava di una grave lacuna di cui si sarebbe 
lagnata, ancora nel 1976, anche l’allieva Maria Assunta Del Torre: 
fa specie anzi vedere che nel suo Le origini moderne della storio-
grafia filosofica tra i non … numerosi studi consacrati alla disciplina 
– divenuta nel frattempo insegnamento universitario40 – viene citato, 
oltre al libro di Dal Pra e al saggio di Banfi, solo un altro volume41. 
Nonostante la sua istituzionalizzazione accademica bisognerà così 
attendere l’ultimo quarto del secolo scorso per veder sviluppare, 
grazie a Giovanni Santinello e a un nutrito gruppo di studiosi gra-
vitanti intorno all’Università di Padova, un impegnativo progetto di 
ricerca sulla storia della storiografia filosofica, il cui risultato più 

38  L. Robin, La pensée grecque et les origines de l’esprit scientifique, La Re-
naissance du Livre, Paris 1923 (Dal Pra cita l’edizione Albin Michel, Paris 1948). 
Cfr. con La storiografia filosofica antica … cit., p. 295.

39  G. Kafka, Geschichtsphilosophie der Philosophiegeschichte, Junker & 
Dünnhaupt, Berlin 1933. Per una succinta presentazione di Kafka, che tra il 1921 
e il 1933 promosse la pubblicazione, presso l’editore Reinhardt di Monaco, di una 
serie di fortunate monografie consacrate a singole figure della storia della filosofia 
(Kafka Geschichte der Philosophie in Einzeldarstellungen), si veda il breve profilo 
di W.J. Revers, Gustav Kafka: 1883-1953, in “The American Journal of Psycholo-
gy” 66 (1953), pp. 642-644.

40  Guardando, nello specifico, alla Milano di Dal Pra, l’insegnamento di Storia 
della storiografia filosofica sarebbe stato acceso dalla Facoltà di Lettere e filosofia 
nel 1968 e affidato per incarico a un suo allievo: Arrigo Pacchi. A partire dal 1970 
la disciplina fu insegnata dalla Del Torre, prima da professoressa incaricata e poi da 
associata (1982-1989). Cfr. E.I. Rambaldi, Gli studi di Maria A. Del Torre, in “Ri-
vista di storia della filosofia” 62 (2007), pp. 109-126; Id., Gli insegnamenti filosofici 
nella Facoltà di Lettere (1924-1968), in “Annali di Storia delle Università italiane”, 
vol. 11, 2007, pp. 127-151.

41  M.A. Del Torre, Le origini moderne della storiografia filosofica, La Nuova 
Italia, Firenze 1976, p. 5, che più avanti, però, aggiungeva: ricerche specifiche nel 
campo della Storia della storiografia filosofica stanno … conquistando in Italia 
un loro spazio in ambienti qualificati e non mancano di stimolare nuovi interessi.

Guest
Rectangle



208 Luca Bianchi, Luca Natali

notevole è senza dubbio costituito dai corposi volumi della Storia 
delle storie generali della filosofia pubblicati a partire dal 1979 e 
successivamente tradotti in inglese42.

Tornando al progetto di uno specifico lavoro su La storiografia 
filosofica del cristianesimo, i materiali conservati nella Biblioteca di 
Filosofia della “Statale” di Milano non permettono di ricostruirne la 
struttura complessiva che, comunque, non doveva differire troppo da 
quella del libro pubblicato sulla storiografia filosofica antica. L’esor-
dio, nella cornice di una presentazione generale della storiografia fi-
losofica dell’età apostolica, era anche un avvertimento al lettore: nel 
libro non si sarebbe parlato solo di quei casi nei quali il ripensamento 
dell’evoluzione del pensiero precedente aveva condotto a una com-
piuta forma di storiografia; non meno importante era ritenuto infatti 
comprendere come il pensiero cristiano, confrontandosi con quello 
precedente, venne configurando se stesso in dipendenza, maggiore 
o minore, dalle dottrine precedenti43. Questo confronto rappresenta 
però, nella lettura di Dal Pra, anche un problema: nell’ottica di una 
posizione che vuole essere e imporsi come definitiva, l’esistenza di 
un pensiero filosofico non cristiano e i meccanismi del suo assorbi-
mento costituiscono una sfida e portano il cristianesimo a riflettere 
sulla sua validità universale44.

Tradotta nel linguaggio del trascendentalismo della prassi, era 
qui sottesa una difficoltà già rilevata: confrontarsi con una dialettica 
interna al pensiero cristiano fra storicità e verità del cristianesimo, 

42  Cfr. Storia delle storie generali della filosofia, a cura di G. Santinello [a 
partire dal vol. IV/1, di G. Piaia], I. Dalle origini rinascimentali alla “historia phi-
losophica”, La Scuola, Brescia 1981; II. Dall’età cartesiana a Brucker, ivi 1979; 
III. Il secondo illuminismo e l’età kantiana, 2 tt., Antenore, Padova 1988; IV/1. 
L’età hegeliana. La storiografia filosofica nell’area tedesca, ivi 1995; IV/2. L’età 
hegeliana. La storiografia filosofica nell’area neolatina, danubiana e russa, Ante-
nore, Roma-Padova 2004; V. Il secondo Ottocento, ivi 2004. L’edizione in lingua 
inglese, sotto il titolo di Models of the History of Philosophy, è apparsa presso 
l’editore Springer.

43  Infra, p. 222.
44  Ibidem.

Guest
Rectangle



209Mario Dal Pra e la storiografia filosofica del cristianesimo

fra esistenza ed universalità del medesimo, fra il suo presentarsi nel 
tempo e l’esigenza di sovrastare tutti i tempi sia passati che futuri. 
Era nata da questa dialettica – notava Dal Pra – una sensibilità stori-
ca del cristianesimo che si era via via accentuata, rendendo possibile 
la nascita di una storiografia filosofica cristiana più strettamente in-
tesa, tale da offrirsi quale sua logica interna45.

Per apprezzare meglio quanto il trascendentalismo della prassi 
abbia fornito le strutture concettuali tramite le quali venne costru-
ito anche questo testo inedito basta prendere in considerazione il 
paragrafo immediatamente successivo, intitolato Dogmatismo ed 
umanesimo cristiani. Dal Pra vi introduceva due avvertenze gene-
rali intorno all’atteggiamento storiografico del pensiero cristiano 
rispetto al pensiero antecedente. La prima riguardava il carattere di 
autonomia relativa del cristianesimo, inteso sia come forma di reli-
giosità sia come movimento, rispetto alla sua dimensione storica. Il 
pensiero cristiano possiede – argomentava Dal Pra – delle specificità 
tali da consentirgli di stagliarsi sulle dottrine che l’hanno preceduto, 
imponendosi come novità sostanziale; cionondimeno quelle dottrine 
avevano servito da fondamenta alla struttura teorica cristiana, che fu 
debitrice di una tradizione in mezzo alla quale [essa] delineò il suo 
sforzo di rinnovamento. La rivoluzione cristiana, dunque, non poteva 
configurarsi, sul piano storico-concettuale, come indipendenza asso-
luta: ciò avrebbe richiesto una frattura insanabile nel tempo storico, 
una sospensione della storia precedente che consentisse l’inizio ex 
novo d’una storia tutt’affatto diversa. Balza però agli occhi il fatto 
che a catalizzare l’attenzione di Dal Pra fosse il secondo momento 
della polarità dipendenza-autonomia. Sciolta in poche righe la dove-
rosa e accorta dichiarazione di parziale dipendenza, egli si tratteneva 
proprio sull’aspetto della discontinuità, riconoscendo al cristianesi-
mo di aver compiuto un atto di libertà che lo portò a individuare 
una nuova prospettiva di salvazione, quindi ad assumere una viva 
coscienza della distanza tra sé e gli altri movimenti religiosi. Se-

45  Infra, p. 223.

Guest
Rectangle



210 Luca Bianchi, Luca Natali

condo Dal Pra proprio questa coscienza consentì al cristianesimo di 
appropriarsi del passato: fu la percezione della propria originalità e 
della conseguente contrapposizione al mondo storico antecedente 
a favorire l’assimilazione di quest’ultimo, nel tentativo di colmare 
uno iato la cui impellenza era direttamente proporzionale alla frattu-
ra tra le concezioni del mondo che si fronteggiavano.

L’ipoteca sull’avvenire della filosofia cristiana non era foriera di 
un’unica propensione rispetto al pensiero passato; a partire dalla co-
scienza della propria diversità e in forza della piattaforma di libertà 
di cui era portatrice, essa si sarebbe potuta incarnare in due diversi 
atteggiamenti:

per un lato avrebbe potuto prestare il fianco all’irrigidimento dog-
matico teoricistico, volto all’identificazione della novità storica cri-
stiana con un dato vero, obiettivamente definito, esclusivo di altre 
verità; per un altro lato avrebbe potuto offrire la piattaforma per 
una libera comprensione della storia del mondo non già sulla base 
d’una verità assoluta e definitiva, ma in uno spirito di tollerante e 
comprensiva liberalità. Giova però non identificare il libero slan-
cio cristiano per il rinnovamento del mondo con l’atteggiamento 
dogmatico che indubbiamente ne ebbe a derivare, col suo seguito 
di intolleranze e di esclusivismi. L’atteggiamento storiografico che 
consegue al dogmatismo non è pertanto da considerare conseguen-
za diretta della libera originalità cristiana.46

Purtroppo non possiamo leggere molto oltre, perché il dattilo-
scritto si interrompe. Per cercare di comprendere i contorni della 
sua interpretazione generale della storiografia filosofica cristiana è 
però utile ricordare quanto Dal Pra, quasi parallelamente, scriveva 
della filosofia del cristianesimo. In un saggio di quel 1950, fortemen-
te critico nei confronti della (neo-)Scolastica – per lui espressione 
emblematica di un approccio teoricista – e volto a mostrare come 
autenticamente autonomo non è che l’impegno ontologico-pratico 

46  Infra, p. 224.

Guest
Rectangle



211Mario Dal Pra e la storiografia filosofica del cristianesimo

di cui la filosofia non può essere che strumento, Dal Pra osservava 
che fu proprio il cristianesimo a suscitare nella storia del pensiero 
la persuasione della funzionalità pratica della filosofia, negandone 
l’autonomia radicale:

La fede si è presentata come il principio pratico limitante la fon-
dazione della filosofia e la sua autonomia. Ma la fede si è presen-
tata sulle prime come impegno pratico, come fides qua creditur ed 
alla stessa credenza s’è conferito non tanto un carattere teoricistico 
quanto un carattere pratico. Il successivo riaffermarsi dell’orien-
tamento teoricistico nel seno stesso del pensiero e della cultura 
cristiani ha portato alla trasformazione sia del significato e valore 
della fede, sia conseguentemente del rapporto di dipendenza del-
la filosofia dalla fede. Dalla fides qua creditur si è passati alla fi-
des quae creditur, dalla fede impulso pratico si è passati alla fede 
oggetto di una forma particolare di contemplazione. Sicché la di-
pendenza della filosofia dalla fede non si è più presentata come di-
pendenza dei fondamenti del filosofare dall’impegno pratico, bensì 
come dipendenza della filosofia da una superiore conoscenza; non 
si trattava più di rivendicare il primato della prassi sulla teoresi, 
quanto di sovrapporre una teoresi ad un’altra teoresi, tornando 
così, in ultimo, al primato della teoresi. Il limite della fede è stato 
mantenuto, ma esso ha perduto il suo schietto significato pratico 
in un processo di lenta teoricizzazione. La radice di quel signifi-
cato pratico non è venuta mai meno del tutto ed ha giocato anche 
quando esso risultò quasi interamente distrutto. Fu proprio quando 
il significato pratico del limite extra teoretico della fede si venne 
affievolendo che rinacque il desiderio d’una fondazione autonoma 
completa della filosofia; e la scolastica s’accinse al compito dietro 
la guida del pensiero classico; e si sforzò di giungere a dei primi 
principii a se stanti, realmente autonomi anche rispetto al mondo 
della fede.47

47  M. Dal Pra, Filosofia scolastica e filosofia autonoma, in “Rivista critica di 
storia della filosofia” 5 (1950), pp. 135-137, qui p. 135.

Guest
Rectangle



212 Luca Bianchi, Luca Natali

3. 

I frammenti de La storiografia filosofica del cristianesimo non 
si limitano alle osservazioni preliminari sulle quali ci siamo soffer-
mati. Dal Pra infatti iniziò a stendere anche qualche scheda su sin-
goli autori o testi, secondo il metodo che aveva già sperimentato nel 
trattare la storiografia filosofica antica. Una prima scheda, dedicata 
a Gesù, è solo abbozzata: poche righe, corredate da una bibliografia 
scarna e abbastanza datata, dove è curioso notare l’assenza di un ri-
ferimento al Gesù Cristo e il cristianesimo di Piero Martinetti, quan-
do la letteratura critica indicata da Dal Pra è un vero e proprio calco 
di quella contenuta in una nota del volume martinettiano48. Segue 
un primo capitolo dedicato ai padri dell’età apostolica. Dopo aver 
osservato che nei loro scritti non viene ancora esplicitamente posto 
il problema del rapporto tra la verità cristiana e il pensiero greco, 
Dal Pra si sofferma sull’Epistola Barnabae e sulla Epistola a Dio-
gneto. Sottolineato come all’interno di quest’ultimo testo emergesse 
il tema d’una verità che, affermandosi assoluta in un dato istante del 
tempo, esclude automaticamente da sé le generazioni vissute prima 
di quel momento, Dal Pra rileva come l’autore contrapponesse in 
modo assai rigido i risultati della riflessione razionale umana al det-
tato della rivelazione divina, finendo per ridurre l’intero sviluppo del 
pensiero precristiano a una sorta di storia dell’errore49.

Non ci è dato sapere come Dal Pra avrebbe proseguito il lavoro. 
Anche in un complementare documento inedito, intitolato Note di 
storia della storiografia filosofica nel pensiero cristiano50 e destinato 
probabilmente alla “Rivista”51, troviamo soprattutto considerazioni 

48  Cfr. infra, p. 225 nt. 2 con P. Martinetti, Gesù Cristo e il cristianesimo, Edi-
zioni della “Rivista di Filosofia”, Milano 1934, p. 118 nt. 13.

49  Cfr. infra, p. 231.
50  Cfr. FMDP, II, 322; Fondo Mario Dal Pra … cit., p. 163.
51  Probabilmente Dal Pra, una volta messa da parte l’idea di completare la sua 

Storia della Storiografia filosofica, rimise mano a quanto aveva scritto e decise di 
proporlo ai lettori della “Rivista” nella forma di Note. Lo suggerisce in primis il ti-
tolo scelto, che richiama quello già utilizzato (cfr. supra) sul periodico per gli inter-

Guest
Rectangle



213Mario Dal Pra e la storiografia filosofica del cristianesimo

di ordine molto generale sul concetto di storiografia filosofica e sul 
rapporto filosofia-teologia. Si tratta di pagine dense e stilisticamente 
pesanti ma non prive di interesse – specie se lette in parallelo all’ar-
ticolo del 1955 su Fede e ragione nell’interpretazione della filosofia 
medievale52 – e che per questa ragione abbiamo deciso di pubblica-
re53. Esse tuttavia non ci aiutano a capire come Dal Pra intendesse 
sviluppare la sua analisi né ci danno indicazioni sulla lista degli au-
tori che si proponeva di esaminare. In queste Note Dal Pra dichiara 
apertamente di non condividere l’atteggiamento di quanti ritengo-
no che, per parlare propriamente d’un pensiero cristiano, si debba 
fermare l’attenzione soltanto al II secolo dell’era cristiana, e ciò è 
in piena sintonia con quanto parzialmente realizzato nei frammenti 
de La storiografia filosofica del cristianesimo. Resta che, almeno 
nello stato in cui ci sono giunti, questi frammenti si soffermano sul 
I e II secolo d.C. ma poi compiono un notevole salto cronologi-
co. Dopo l’analisi, relativamente ampia, dell’Epistola a Diogneto 
incontriamo infatti solo due brevissimi “medaglioni” su Calcidio e 
Giovanni Filopono. Del primo Dal Pra analizza la celebre e influen-
tissima traduzione commentata al Timeo, tramite di idee pitagoriche 
e platoniche rilette con un intento esegetico che solo indirettamente 

venti di storia della storiografia filosofica (negli anni successivi sarebbero divenute 
Note metodologiche). Il fatto poi che i fogli su cui il testo è stato battuto siano gli 
stessi che registrano la Storiografia filosofica del cristianesimo – al recto troviamo 
la medesima intestazione (cfr. infra la Nota al testo) – suggerisce una prossimità 
temporale che porta a considerare le Note strettamente collegate alle vicende com-
positive della Storia. Si tenga infine presente il contenuto della nt. 2 (cfr. infra, p. 
234), dove Dal Pra rinvia al suo scritto Logica teorica, apparso nel 1951 nel volume 
Problemi di storiografia filosofica, indicandolo però con il titolo di Logica specula-
tivistica e lasciando in bianco il riferimento ai numeri di pagina, evidenza della non 
avvenuta pubblicazione. Si dovrà quindi ritenere la Storia che qui si pubblica come 
antecedente al 1951 e le Note di poco posteriori a quella e vicine temporalmente al 
contributo stampato su Problemi di storiografia filosofica.

52  Cfr. M. Dal Pra, Fede e ragione nell’interpretazione della filosofia medieva-
le, in “Rivista critica di storia della filosofia” 10 (1955), pp. 89-92.

53  Si veda infra, pp. 234-244.

Guest
Rectangle



214 Luca Bianchi, Luca Natali

si può dire che affronti il problema della storicità del pensiero54. Del 
secondo – attivo presso la scuola di Alessandria nei primi decenni 
del VI secolo d.C. – ricorda le digressioni dossografiche del com-
mento al De anima, ma non si sofferma su quelle del commento alla 
Fisica né sull’interessante difesa dell’idea cristiana di creazione nei 
trattati sull’eternità del mondo contro Aristotele e Proclo. Purtroppo 
mancano schede su altre figure fondamentali, come Ambrogio e so-
prattutto Agostino, che è senza dubbio il pensatore che ha giocato il 
ruolo più rilevante per l’elaborazione della concezione cristiana del-
la storia e i cui excursus storico-filosofici nel De civitate Dei avreb-
bero rappresentato una fonte essenziale per tutto il medioevo: un’età 
nella quale per quanto priva dello status di disciplina autonoma, 
una storiografia filosofica … è tuttavia esistita.

Queste parole sono tratte dal libro “Vestigia philosophorum”: il 
medioevo e la storiografia filosofica, pubblicato nel 1983 da Grego-
rio Piaia, le cui ricerche nacquero dalla constatazione che mentre gli 
studi sulla trasmissione e la ricezione della cultura filosofica antica 
nell’età medievale vantano una ricca e gloriosa tradizione, l’eserci-
zio della storiografia filosofica nel medioevo non è stato sinora og-
getto di indagini specifiche55. Piaia, che prendeva le mosse proprio 
da Agostino, non poteva sapere che sin dagli anni Cinquanta Dal Pra 
si era posto il problema di come il pensiero cristiano, ancor prima 
dell’inizio del cosiddetto medioevo, aveva cercato di ricostruire lo 
sviluppo del pensiero antecedente56, ed aveva avviato indagini su 
questo tema allora sostanzialmente inesplorato. Sebbene non le ab-
bia condotte a termine, è notevole che Dal Pra avesse mostrato una 
così precoce consapevolezza dell’esistenza di una importante lacuna 
che, solo di recente, si sta colmando57. Nel 1982, contribuendo al 

54  Infra, p. 232.
55  G. Piaia, “Vestigia philosophorum”: il medioevo e la storiografia filosofica, 

Maggioli Editore, Rimini 1983: le citazioni sono rispettivamente da p. 14 e da p. 7.
56  Infra, p. 222.
57  Non essendo questa la sede per presentare la bibliografia sul tema, ci li-

mitiamo a segnalare come esso sia stato affrontato non tanto con riferimento al 

Guest
Rectangle



215Mario Dal Pra e la storiografia filosofica del cristianesimo

volume La storiografia filosofica e la sua storia con un saggio che 
ricostruiva come essa si fosse sviluppata nell’Italia novecentesca 
sino a diventare una disciplina autonoma, egli del resto aveva ripre-
so contatto con i suoi studi degli anni Quaranta e Cinquanta, aveva 
citato le sue Note, il Banfi di Concetto e sviluppo, il libro dell’allieva 
Del Torre e, finalmente, i diversi nuovi apporti degli studiosi del-
la generazione successiva. Lo aveva fatto con occhi diversi, senza 
spinte teoretiche. In poche righe e senza alcun rinvio bibliografico 
– indice della lacuna che si è segnalata – non si era dimenticato di 
richiamare le specificità della prospettiva storiografica cristiana:

Il periodo in cui ebbe la prevalenza l’impostazione trascendentistica 
del cristianesimo è anche caratterizzato da un prevalente raffronto 
della verità filosofica con la verità religiosa; ma è anche la matrice 
in cui si venne preparando un nuovo ricupero dell’immanenza e del 
senso storico; per la filosofia ciò significò la ripresa della possibi-
lità di una sua relazione con i modi finiti della secolarizzazione e 
specialmente con le nuove forme della cultura.58

pensiero cristiano dei primi secoli, bensì a quello medievale: si vedano ad esempio 
Th. Ricklin, La mémoire des philosophes: les débuts de l’historiographie de la 
philosophie au Moyen Age, in La mémoire du temps au Moyen Age, éd. par A. 
Paravicini Bagliani, SISMEL – Edizioni del Galluzzo, Firenze 2005, pp. 249-310; i 
contributi dello stesso Ricklin, di G. Piaia e di G. Fioravanti in L’antichità classica 
nel pensiero medievale, a cura di A. Palazzo, FIDEM, Porto 2011.

58  M. Dal Pra, Storia della filosofia e storia della storiografia filosofica, in M. 
Dal Pra, E. Garin, L. Braun, L. Geldsetzer, G. Santinello, La storiografia filosofica 
e la sua storia, Antenore, Padova 1982, pp. 13-37, qui p. 33; si può leggere anche 
in M. Dal Pra, Storia della filosofia e della storiografia filosofica … cit., pp. 134-
154, qui p. 151.

Guest
Rectangle



216 Luca Bianchi, Luca Natali

APPENDICE DOCUMENTARIA

a cura di Luca Natali

Nota al testo

Documenti

M. Dal Pra, La storiografia filosofica del cristianesimo 
(Fondo Mario Dal Pra, II, 274)

Dattiloscritto su fogli sciolti (mm 275 x 215) con annotazioni 
manoscritte autografe. Solo una carta risulta numerata («2»), quella 
che contiene il capoverso Essi sono preoccupati … dialet‹t›izzata. 
(cfr. infra, p. 227-228). Il testo risulta battuto a macchina sul verso 
di fogli con al recto intestazione Saffa / […] Milano – via moscova, 
18. Risulta quasi interamente composto con inchiostro blu; fanno 
eccezione il frontespizio (cfr. infra, p. 220) e le schede su Calcidio e 
Filopono (in nero). Gli interventi manoscritti, a penna nera, trovano 
posto per lo più nell’interlinea superiore, introducendo varianti alla 
forma-base del testo.

Su fogli della stessa tipologia sono riportate, manoscritte (sem-
pre a penna nera), le note.

Il testo della «copertina» è invece manoscritto su un foglio di 
diversa tipologia, bianco, riportante al verso un elenco di autori con 
indicazioni bibliografiche.

Le carte (complessivam. ff. 14) sono da inquadrare cronologi-
camente a ridosso della pubblicazione de La storiografia filosofica 
antica (per altro direttamente citata in una nota, cfr. infra, p. 223 
nt. 1), come testimonia la loro omogeneità tematica rispetto al libro 
uscito nel 1950. In particolare si tratta, con ogni probabilità, di quan-

Guest
Rectangle



217Mario Dal Pra e la storiografia filosofica del cristianesimo

to resta della seconda parte di quell’opera, messa in cantiere, ma mai 
portata a termine. Non vi sono argomenti interni che possano portare 
ad ipotizzare una diversa datazione, pur tenendo conto della natura 
composita del dattiloscritto; anche la costituzione materiale dei fogli 
è coerente con una loro composizione tra la fine degli anni Quaranta 
e i primi mesi del 1950.

M. Dal Pra, Note di storia della storiografia filosofica 
nel pensiero cristiano (Fondo Mario Dal Pra, II, 322)

Dattiloscritto su fogli sciolti (mm 275 x 215), numerati ‹1›-6, con 
annotazioni manoscritte autografe. Anch’esso risulta composto sul 
verso di fogli con, al recto, l’intestazione Saffa / […] Milano – via 
moscova, 18. L’inchiostro utilizzato è, questa volta, di colore nero.

A penna nera sono invece state inserite, in interlinea, le varianti 
testuali e paratestuali. Manoscritto è anche il titolo generale, come 
lo definisce l’autore in una annotazione presente al margine sinistro.

Un foglio a parte, non numerato, contiene il testo manoscritto 
delle note (penna nera).

Anche per questo documento (complessivam. ff. 7) si dovrà in-
dicare la La storiografia filosofica antica come punto di riferimento 
temporale, dati i contenuti. Tutto lascia poi supporre, vista la mag-
giore coerenza interna e la migliore strutturazione, pur trattandosi di 
un testo mutilo, che Dal Pra avesse ripreso in mano i frammenti del-
la seconda parte mai stampata di quel volume – ricordiamo che sono 
battute sulla medesima tipologia di carta – e li avesse rielaborati 
onde trovargli spazio sulla “Rivista”. La seriorità di queste Note – il 
titolo è la spia della progettata e mai realizzata nuova destinazione – 
rispetto alla Storia è confermata anche da un rinvio (cfr. infra, p. 234 
nt. 2) al saggio Logica teorica e logica pratica nella storiografia 
filosofica pubblicato da Dal Pra nel 1951. Un rinvio che ci fornisce 
un ulteriore prezioso elemento di datazione, ovvero l’erronea lezio-
ne del titolo, dove al posto di teorica leggiamo speculativistica. Il 
contributo doveva quindi essere in fase avanzata di revisione, forse 
anche in stampa, ma comunque non al suo stato ultimo, vista anche 

Guest
Rectangle



218 Luca Bianchi, Luca Natali

la mancanza del riferimento preciso alle pagine del volume che lo 
accolgono. Si è così portati a pensare che questo dattiloscritto sia 
stato predisposto in un tempo assai prossimo all’uscita di Logica 
teorica.

Criteri di trascrizione

La trascrizione dei documenti è stata condotta seguendo criteri 
conservativi: sono state pertanto rispettate la punteggiatura e le gra-
fie originali, nonché gli elementi paratestuali. Ci si è limitati ad alcu-
ni, minimi, interventi di modernizzazione (per es. poichè → poiché). 
I sottolineati originali sono stati trasformati in corsivi.

Si è deciso di presentare l’ultima forma del testo indicata dall’au-
tore e di non registrare le varianti in un apparato. In un unico caso 
(infra, p. 244), si è scelto di riprodurre, tra parentesi uncinate rove-
sciate (><), una porzione cassata di testo.

Si sono utilizzate le parentesi angolate (‹›) per sciogliere le ab-
breviazioni e integrare porzioni di testo mancanti.

Le note preparate da Dal Pra sono riprodotte a piè di pagina.

Guest
Rectangle



219Mario Dal Pra e la storiografia filosofica del cristianesimo

copertina p. 1

Mario Dal Pra

Storia
della

Storiografia filosofica

vol. I
La storiografia filosofica antica

sigla edit.

Milano
Fratelli Bocca editori

1950

Guest
Rectangle



220 Luca Bianchi, Luca Natali

Mario Dal PRA

La storiografia filosofica
del cristianesimo

Fratelli Bocca editori – Milano

Guest
Rectangle



221Mario Dal Pra e la storiografia filosofica del cristianesimo

La storiografia filosofica cristiana dell’età apostolica

1. Sul concetto di storiografia filosofica in relazione al pensiero 
cristiano

Non si intende qui esaminare, in un primo tentativo di storia della 
storiografia filosofica nel pensiero cristiano, soltanto le opere che, 
ispirate dalla visione cristiana del mondo, hanno preso ad oggetto 
della propria considerazione la evoluzione storica del pensiero fi-
losofico precedente in forma completa ed esplicita. Atteggiamento 
storiografico o di acquisizione storiografica nei confronti del pensie-
ro antecedente si ha infatti, nell’ambito del pensiero cristiano, anche 
laddove manca un risultato organico e complessivo di tale atteggia-
mento. Si tratta di vedere quale spiegazione volta a volta il pensiero 
cristiano abbia tentato di dare dell’esistenza del pensiero precedente 
e quale concreto inserimento esso abbia volta a volta realizzato del 
pensiero precedente nel pensiero cristiano e pertanto del pensiero 
cristiano nel pensiero precedente. Si tratta, in altri termini, di con-
siderare l’evoluzione storica del pensiero cristiano in relazione allo 
svolgersi del suo senso critico sotto la spinta dell’esistenza saputa 
della storia del pensiero. In una storia della storiografia filosofica del 
pensiero cristiano entra pertanto anzitutto la considerazione dell’ac-
quisizione che il pensiero cristiano è venuto facendo di dottrine 
attinte allo sviluppo del pensiero antecedente; è tale acquisizione 
infatti che ha mano a mano allargato i confini del pensiero cristiano, 
che ha concretata la stessa esistenza del pensiero cristiano in quanto 
pensiero, collocandolo in un settore preciso della tradizione storica 
del pensiero; insomma l’esistenza del pensiero antecedente non fu 
senza risultato per la conformazione del pensiero cristiano, il quale, 

Guest
Rectangle



222 Luca Bianchi, Luca Natali

in tal modo, venne configurando se stesso in dipendenza, maggiore 
o minore, dalle dottrine precedenti; così il passato venne ad influire 
sul nuovo presente della visione cristiana del mondo e questa, con 
più o meno di consapevolezza, diede atto concreto al pensiero an-
tecedente della sua esistenza e del suo valore; sotto totale rispetto 
la storia della storiografia filosofica diviene la storia della feconda-
zione del pensiero presente operata dal pensiero passato, la storia 
della dialettica intima creata nell’ambito del pensiero cristiano dal 
versarsi in esso del pensiero precedentemente elaborato; è insomma 
la storia della crescita interna d’un pensiero sul quale vengono a 
premere dei precedenti pensieri nella loro esistenza storica, la storia 
d’un pensiero che tenta quindi di risolvere in se [sic] l’esistenza dei 
molteplici pensieri ad esso antecedenti. Sotto un secondo rispetto, la 
storia della storiografia filosofica cristiana si presenta come esplicita 
esigenza di risolvere il problema dell’esistenza d’un pensiero filoso-
fico non cristiano; occorre dire come e perché sia esistito tale pen-
siero e quale funzione gli possa essere assegnata nel quadro d’una 
verità che intende presentarsi come esaustiva di tutto il reale storico 
ed umano; ciò stimola lo stesso pensiero cristiano ad affrontare il 
problema interno di se stesso, ossia il problema della sua stessa va-
lidità universale, della sua presenzialità storica; sotto tale rispetto il 
cristianesimo si trova nella necessità di chiarire l’eventuale accordo 
fra la sua pretesa di assumere nella sua verità la totalità dei tempi e 
l’esistenza di tempi concretamente esterni all’unica verità; la sto-
ria della storiografia filosofica cristiana diviene, sotto tale profilo, 
la storia della dialettica interna al pensiero cristiano fra storicità e 
verità del cristianesimo, fra esistenza ed universalità del medesimo, 
fra il suo presentarsi nel tempo e l’esigenza di sovrastare tutti i tempi 
sia passati che futuri; sotto l’impulso di tale dialettica, il pensiero 
cristiano si viene mediando criticamente ed arricchendo di sensibi-
lità storica. È da tale approfondimento critico che nasce la storio-
grafia filosofica cristiana più strettamente intesa, ossia il tentativo 
di ricostruire lo sviluppo del pensiero antecedente. Tale tentativo 
potrà obbedire a semplice curiosità culturale o risultare criticamente 

Guest
Rectangle



223Mario Dal Pra e la storiografia filosofica del cristianesimo

informato; in modo più o meno diretto esso comporta comunque un 
approfondimento dell’orizzonte del pensiero cristiano e l’esercizio 
d’una sua vitale acquisizione storica. Se si tengono presenti tutti e 
tre questi aspetti indicati, la storiografia filosofica cristiana non può 
non presentarsi come la logica interna dello stesso pensiero cristiano 
e la storia della storiografia filosofica cristiana conseguentemente 
come la storia di tale logica interna1.

Dogmatismo ed umanesimo cristiani

Premetteremo due avvertenze generali intorno all’atteggiamento 
storiografico del pensiero cristiano rispetto al pensiero antecedente. 
La prima deve richiamare il carattere relativamente autonomo del 
movimento cristiano ed il suo parziale distacco dal mondo religioso 
e di pensiero antecedente. Non si tratta certo d’una totale autonomia, 
la quale potrebbe avere luogo soltanto in un’ipotetica sospensione 
della storia precedente che consentisse l’inizio ex novo d’una storia 
tutt’affatto diversa; per contro è ben noto quanto il movimento cri-
stiano abbia desunto dalla tradizione in mezzo alla quale delineò il 
suo sforzo di rinnovamento, quanto abbia attinto all’evoluzione in 
atto della cultura e della civiltà, pur imprimendo ad esse una nuova 
forma ed un nuovo indirizzo. Ora la parziale autonomia del cristiane-
simo, l’atto di libertà che lo portò ad individuare una nuova prospet-
tiva di salvazione dette al movimento cristiano la coscienza del suo 
distacco dagli altri movimenti religiosi e di cultura, anzi la coscienza 
della sua contrapposizione ad essi; e ciò sia quando il cristianesimo 
si trovò in posizione di minoranza, sia quando, più tardi, esso riu-
scì ad imprimere la sua fisionomia al mondo, avendo trionfato dei 
propri avversari. Di qui la novità del movimento cristiano, l’affer-

1  Per le questioni attinenti al concetto e ai confini della storiografia filosofi-
ca qui sommariamente richiamate rinvio al mio La storiografia filosofica antica, 
Bocca, Milano 1950 (particolarmente Introduzione pp. 9-22) che è l’antecedente 
naturale del presente studio.

Guest
Rectangle



224 Luca Bianchi, Luca Natali

mazione della sua originalità. D’altronde è appunto tale coscienza 
della propria originalità che consente fin dalle origini al cristianesi-
mo di staccarsi dalla storia, di proporre la propria novità al mondo; 
soltanto da questo distacco e da questa contrapposizione deriva la 
possibilità per il cristianesimo di volgersi al mondo storico ante-
cedente, per tentarne l’acquisizione; quanto più rigido il distacco, 
tanto più impellente sarebbe divenuta l’esigenza di colmarlo. In una 
storia della storiografia filosofica nell’ambito del pensiero cristiano 
non bisogna pertanto perdere di vista l’originalità del cristianesimo, 
la sua piattaforma di libertà, il suo slancio di anticipo sulla storia 
del tempo, la sua ipoteca sull’avvenire. Ovviamente tale slancio di 
libera antecipazione sul senso del reale avrebbe potuto dar luogo a 
due diversi atteggiamenti: per un lato avrebbe potuto prestare il fian-
co all’irrigidimento dogmatico teoricistico, volto all’identificazione 
della novità storica cristiana con un dato vero, obiettivamente defini-
to, esclusivo di altre verità; per un altro lato avrebbe potuto offrire la 
piattaforma per una libera comprensione della storia del mondo non 
già sulla base d’una verità assoluta e definitiva, ma in uno spirito 
di tollerante e comprensiva liberalità. Giova però non identificare 
il libero slancio cristiano per il rinnovamento del mondo con l’at-
teggiamento dogmatico che indubbiamente ne ebbe a derivare, col 
suo seguito di intolleranze e di esclusivismi. L’atteggiamento storio-
grafico che consegue al dogmatismo non è pertanto da considerare 
conseguenza diretta della libera originalità cristiana, alla quale poté 
storicamente far seguito un ben diverso atteggiamento storiografico 
non meno autenticamente

2. Gesù

È noto quale somma di difficoltà incontri oggi chiunque voglia 
affrontare il problema storico di Gesù e del suo pensiero. Ci atter-
remo pertanto, nella presente trattazione, a quello che può risultare 
più facilmente ammesso concordemente dagli studiosi che hanno 

Guest
Rectangle



225Mario Dal Pra e la storiografia filosofica del cristianesimo

affrontato in sede storica il problema di Gesù.
A considerare anzitutto i temi principali della predicazione di 

Gesù, si può desumere che nella sua preparazione dovette avere 
scarsissimo rilievo il mondo ellenistico e la tradizione di pensiero 
ad esso collegata2.

2  Sulla preparazione di Gesù alla sua missione si possono vedere: W. Schubart, 
Das Weltbild Jesu, ‹Hinrichs, Leipzig› 1928, p. 26 sgg.; P. Wernle, Die Anfänge 
unserer Religion, ‹Mohr, Tübingen› 1904, pp. 1 sgg.; P. Wernle, Jesus, ‹Mohr, Tüb-
ingen› 1917, pp. 1-36.

Guest
Rectangle



226 Luca Bianchi, Luca Natali

Capitolo I. I padri dell’età apostolica

1. Caratteri generali

Il gruppo di scritti che va sotto il nome dei padri dell’era Apo-
stolica3, non rivela ancora, nel suo insieme, l’esplicita presenza di 
una problematica filosofica. La vicinanza dell’esperienza religiosa 
originale ed il fatto che la massima parte di questi scrittori non pro-
viene da una specifica formazione culturale conferiscono agli scritti 
in questione un carattere eminentemente pragmatico, interno alla 
vita della nuova comunità religiosa; non che i padri dell’età aposto-
lica non abbiano ben presto dovuto affrontare delle lotte contro il 
giudaismo, come contro la gnosi ed il docetismo; ma la loro reazio-
ne a queste deviazioni è di natura più religioso-pragmatica che non 
religioso-speculativa. Proprio la limitazione dell’orizzonte di questi 
scrittori nell’ambito della comunità cristiana, proprio il fatto che gli 
stessi movimenti contrari essi vedono soltanto dall’esterno più sotto 
il lato della loro pericolosità immediata che non sotto l’aspetto della 
difesa della verità, contribuiscono a togliere le premesse per l’ela-
borazione d’una prospettiva storica di maggiore respiro. Se ciò va 
detto, in linea generale, per quanto concerne l’evoluzione storica, va 
ripetuto più espressamente per quanto attiene all’evoluzione storica 
del pensiero. Il pensiero greco non è largamente noto agli scrittori 
dell’età apostolica; gli scrittori che escono dagli ambienti cristiani di 
Roma (come Clemente ed Erma) e dell’Asia Minore (come Ignazio, 
Policarpo e Papia) lo ignorano quasi integralmente; più vicini alla 
conoscenza della tradizione filosofica appaiono invece gli scrittori 
dell’ambiente alessandrino (come Barnaba e l’autore della lettera a 

3  Si vedano le edizioni: Patrum Ap‹ostolicorum› Opera, edd. O. de Gebhardt, 
A. Harnack, Th. Zahn, 3 fasc., Lipsia 1875-1878; ed. minor Lipsia 1887 (19206); 
The Apost‹olic› Fathers by J. Lightfoot, 2 vol., Londra 1885-1890; ed. minor 1891 
(19072 rived. da J. Harmer); SS. Patrum Ap‹ostolicorum› Opera, ed. S. Colombo, 
Torino 1934.

Guest
Rectangle



227Mario Dal Pra e la storiografia filosofica del cristianesimo

Diogneto). Ma non essendo divenuto, in alcuno di essi, il pensiero 
greco elemento integrante e sostanziale d’una formazione culturale 
completa, non poté in alcuno di questi scritti impostarsi in forma 
esplicita il problema del rapporto tra la verità cristiana ed il pensiero 
greco. Il problema era invece molto sentito negli ambienti filosofici 
pagani, che non dovettero mancare di farlo presente agli esponenti 
del movimento cristiano; ma la risposta che venne loro da questa 
parte non fu che estrinseca, proprio perché coloro cui il problema 
veniva posto non erano in grado di intenderne tutta la concretezza in 
dipendenza della loro formazione.

2. Le due vie

Un tema che ricorre con notevole frequenza negli scritti dei padri 
dell’età apostolica è quello delle due vie: esso regge l’impostazione 
in tutta la prima parte (il catechismo morale) della Διδαχὴ4 e ritorna 
nella parte conclusiva della Epistola Barnabae5. Indubbiamente la 
dottrina delle due vie è soprattutto di natura morale e religiosa; gli 
scrittori che la espongono intendono contrapporre soprattutto due 
metodi di vita, quello cristiano e quello pagano; il primo viene as-
similato alla via della vita ed il secondo alla via della morte. Ma, 
almeno indirettamente, questa dottrina dicotomica del reale sottende 
anche l’atteggiamento dei padri dell’età apostolica nei confronti del 
mondo pagano in generale e del pensiero greco in particolare. Essi 
sono preoccupati di segnare nettamente i confini fra i due mondi, per 
il timore che il mondo cristiano perdesse la coscienza della sua no-
vità, della sua totale autonomia rispetto alla storia precedente; di qui 
l’insistenza sulla contrapposizione, che era d’altro canto rafforzata 
dall’atteggiamento ostile del mondo pagano nei confronti del movi-
mento cristiano. Non si discute nemmeno sulla giustificazione della 
struttura dicotomica del reale, come non si discute sulla giustifica-

4  Διδαχὴ, I, 1.
5  Epist‹ola› Barnabae, XVIII, 1-2; XIX, 1-12; XX, 1-2.

Guest
Rectangle



228 Luca Bianchi, Luca Natali

zione dell’identificazione fra la posizione cristiana e la via della vita 
o fra la posizione pagana e la via della morte; ma tutto ciò proprio 
perché si vive in una fase di rottura ed il movimento cristiano poggia 
essenzialmente sulla vigoria della sua fede, come convinzione non 
discussa della novità ed autonomia del suo compito nella storia. La 
seconda via, non soltanto dal punto di vista morale-religioso, ma 
anche dal punto di vista filosofico, non può tuttavia non fare la sua 
comparsa; sia pure ai margini e vista dal di fuori, essa si fa presen-
te. Condannata fin da principio e per principio, non viene tuttavia 
taciuta. Quanto più nettamente anzi il movimento cristiano cercava 
nel suo senso di autonomia la base per il distacco del suo mondo 
dal mondo storico antecedente, tanto più nettamente il problema del 
rapporto con quel mondo e quello della sua giustificazione avrebbe 
finito per imporsi. Già infatti nell’epistola a Diogneto, di cui convie-
ne dire brevemente a parte, la rigida impostazione dogmatico-pole-
mica delle due vie risulta più dialet‹t›izzata.

3. L’Epistola a Diogneto

L’antico documento cristiano che va sotto il titolo di “Epistola a 
Diogneto”6, sia che si tratti effettivamente di opera epistolografica, 

6  Il testo greco del documento fu conservato fino al 1870 in un codice mano-
scritto del sec. XIII o XIV esistente nella biblioteca di Strasburgo e contenente le 
opere di S. Giustino martire; in quell’anno il documento fu distrutto da un incendio, 
scoppiato durante l’assedio della città. L’editio princeps di esso fu pubblicata da 
E. Stefano (Parisiis, 1592); altre edizioni: in ‹J. K. T. v.› Otto, Corspus Apologe-
tarum Christianorum, III, Jenae 1879, pp. 158-211; in ‹J.P.› Migne, P‹atrologia› 
G‹raeca›, 2, pp. 1167-1186; S. Colombo, SS. Patrum Apostolicorum Opera graece 
et latine, Torino 1934, pp. 268-297; traduz. Italiana di E. Vaina De Pava, in “Padri 
della chiesa” 2, Genova 1912. Tra gli studi più importanti sul documento si vedano: 
H. Kihn, Der Ursprung des Briefes an Diognet, Freiburg i. Br. 1882; L. Radford, 
The epistle to Diognetus, London 1908; J. Geffcken, Der Brief an Diognetos, Hei-
delberg 1928; E. Molland, Die literatur- und Dogmengeschichtliche Stellung des 
Diognet-briefes, in “Zeitschr‹ift› f‹ür die› neut‹estamentliche› Wiss‹enschaft›”, 
1934, pp. 189-312. Fra le trattazioni di carattere generale, si veda specialmente ‹O.› 

Guest
Rectangle



229Mario Dal Pra e la storiografia filosofica del cristianesimo

sia che, secondo l’opinione più attendibile, lo scritto debba assimi-
larsi al genere apologetico7, risale con tutta probabilità alla seconda 
metà del II secolo d. C. Le circostanze che possono orientare in-
torno all’epoca della lettera sono principalmente le seguenti: a) il 
destinatario dello scritto è un Diogneto che risulta persona colta e 
probabilmente filosofo, e Diogneto si chiamava il filosofo stoico che 
fu maestro di Marco Aurelio8; b) si fa allusione nel documento al 
fatto che i cristiani venivano puniti perché non volevano rinnegare 
i loro dio9, con riferimento esplicito ad una situazione che si venne 
a creare nell’impero soltanto dopo la morte di Traiano, quindi dopo 
il 117; c) il documento in questione parla ampiamente della vita re-
ligiosa dei giudei10, la cui grande sollevazione sotto Bar Cochba, 
domata da Adriano, si svolse fra il 133 ed il 135; d) è stata rilevata11 
la somiglianza dell’epistola con l’apologia di Aristide che, come è 
noto, risale al 140 d. C. Nessuno di questi elementi può tradursi in 
una precisa indicazione cronologica, mentre tutti insieme essi ser-
vono ad individuare gli ultimi anni della prima metà del secolo ed i 
primi della seconda metà come l’epoca più probabile dello scritto. 
Anche se non si possono addurre argomenti decisivi a favore della 
identità fra il destinatario della lettera e il filosofo stoico maestro 
di Marco Aurelio, non v’è dubbio che l’autore del documento tie-
ne conto di preoccupazioni tipicamente filosofiche avanzategli da 

Bardenhewer, Geschichte d‹er› altkirchl‹ichen› Literatur, I2, 1913, pp. 319-325. 
Che il documento in questione non recasse un’opera di Giustino martire fu dappri-
ma sospettato e poi ritenuto per certo; gli argomenti addotti sono principalmente i 
seguenti: a) lo stile del documento è profondamente diverso e di molto superiore a 
quello usato da Giustino; b) tra lo scritto in questione e il pensiero di Giustino quale 
ci risulta dalle altre sue opere si possono riscontrare divergenze troppo rilevanti.

7  La trattazione è infatti una difesa del modo di vivere e di pensare dei cristiani 
secondo il concetto ispiratore delle apologie e ciò anche se la forma esterna dell’e-
sposizione si risolve in una lettera a Diogneto.

8  M. Aurelio, Ricordi, I, 6.
9  Ad Diognetum, X, 7.
10  Ad Diognetum, III-IV.
11  Si veda I. P. Bock, Quibus rationibus suadetur identitas apologetae Aristidis 

et auctoris epistolae ad Diognetum, in “Bogoslovska smotra” (1931), pp. 1-16.

Guest
Rectangle



230 Luca Bianchi, Luca Natali

Diogneto. Questi, tra l’altro, doveva aver chiesto quale spiegazione 
i cristiani fossero in grado di dare del fatto che la verità cristiana 
s’era presentata nella storia soltanto da poco e non prima12. Ciò si-
gnificava mettere la verità cristiana di fronte alla storia del pensiero 
greco e proporre il problema del rapporto tra la validità assoluta cui 
la verità cristiana aspirava e la sua apparizione temporale. L’ignoto 
autore della lettera a Diogneto risponde all’obbiezione formulando 
una dottrina cristiana della storia, un’interpretazione cristiana del si-
gnificato dello sviluppo storico antecedente al cristianesimo, consi-
derandolo dal punto di vista dell’evoluzione dei valori umani in ge-
nerale, più che dal punto di vista specifico del pensiero; ma non v’è 
dubbio che quest’ultimo punto di vista doveva giudicarsi compreso 
nel precedente. Esiste, egli afferma, un piano divino, un’economia 
divina della storia; Dio ha lasciato che gli uomini, per un certo pe-
riodo di tempo, restassero abbandonati ai loro mezzi umani, agitati 
dai moti disordinati della loro natura corrotta; è questo il periodo 
dell’iniquità e della colpa, periodo che Dio non approva, ma che 
tollera in quanto atto a dimostrare all’uomo l’inconsistente risultato 
dell’iniziativa umana abbandonata a se stessa. E venne la pienezza 
dei tempi, ossia il tempo scelto da Dio per manifestare la sua bontà 
e potenza, una volta che risultava manifesto all’uomo la sua impo-
tenza in ordine alla salvazione. E venne la verità colla redenzione13. 
In sostanza, la risposta dell’autore dell’epistola alla difficoltà pro-
spettata da Diogneto è la seguente: la storia va divisa in due periodi, 
uno durante il quale Dio lasciò parere ch’egli trascurasse del tutto 
il genere umano ed uno nel quale finalmente egli intervenne diretta-
mente nella storia coll’opera redentrice. Naturalmente la speculazio-
ne greca rientra nel primo periodo, essa deve giudicarsi una ricerca 
a vuoto, proprio perché ricerca condotta con energia semplicemente 
umana; pure essa aveva avuto un suo significato, quello di mostrare 
la vuotezza d’una ricerca su basi puramente umane. Un po’ dapper-

12  Ad Diognetum, I: καὶ τί δή ποτε καινὸν τοῦτο γένος ἢ ἐπιτήδευμα εἰσῆλθεν 
εἰς τὸν βίον νῦν καὶ οὐ πρότερον.

13  Ad Diognetum, IX, 1-2.

Guest
Rectangle



231Mario Dal Pra e la storiografia filosofica del cristianesimo

tutto nella lettera traspare la contrapposizione fra la dottrina che è 
risultato dell’indagine umana e quella che è risultato della rivela-
zione divina14; il cristianesimo incomincia a rendere testimonianza 
alla speculazione greca, sia pure facendole assolvere nella storia una 
funzione negativa; esso pone se stesso nella pienezza dei tempi e 
colloca in una sorta di storia dell’errore tutta l’indagine precedente. 
Questo stesso criterio discriminativo viene presentato, naturalmen-
te, come frutto d’una sapienza divina, in contrapposizione a tutti i 
risultati del conoscere umano; e qui la discussione per il cristiano 
trova il suo termine e la sua legittima conclusione. Con l’epistola a 
Diogneto siamo dunque ancora, per ciò che attiene al problema della 
storicità del pensiero, alla fase polemica, della contrapposizione tra 
il passato erroneo ed il presente che si muove nella luce della verità. 
Non si avverte ancora, in questo documento, la preoccupazione di 
assegnare a tutto il pensiero passato una funzione negativa e posi-
tiva soltanto nella sua negatività; questo appunto era il problema 
presente nell’obbiezione di Diogneto, il problema d’una verità che, 
affermandosi assoluta in un dato istante del tempo, esclude automa-
ticamente da sé le generazioni vissute prima di quel momento.

14  Ad Diognetum, V, 3; VII, 1.

Guest
Rectangle



232 Luca Bianchi, Luca Natali

Calcidio

L’età di Calcidio non è sicura; quasi certamente egli visse però nel 
IV secolo d. C. È molto noto quale commentatore del Timeo platoni-
co. Il suo punto di vista, per quel tanto che sembra potersi desumere 
dal commento, è impastato di elementi sincretistici e neo-platonici; 
al pari degli altri commentatori, egli cerca di facilitare la compren-
sione del grande dialogo platonico, oltre che facendo ricorso a chia-
rimenti lessicali, raccogliendo notizie intorno alle dottrine ed alle 
correnti di pensiero che pensava potessero opportunamente prepara-
re l’approdo alla dottrina platonica; ciò va detto in particolare per le 
dottrine pitagoriche nella cui atmosfera il sincretismo neo-platonico 
si muoveva a proprio agio. Numenio viene frequentemente nomina-
to da Calcidio; ciò ha fatto pensare appunto che Numenio sia stata la 
fonte più utilizzata da lui; non è tuttavia difficile scorgere l’affinità 
fra le notizie di Calcidio e quelle raccolte da Censorino. È ben noto 
l’influsso esercitato dal commento di Calcidio sul medio-evo; per 
lungo tempo il Platone di Calcidio fu l’unico Platone conosciuto e 
studiato, un Platone, naturalmente, neo-platonizzato. Le notizie di 
storia della filosofia da Calcidio raccolte sono tenute insieme, come 
è facile immaginare, dall’intento esegetico che solo indirettamente 
si può dire che affronti il problema della storicità del pensiero15.

15 

Guest
Rectangle



233Mario Dal Pra e la storiografia filosofica del cristianesimo

Filopono

Giovanni Filopono, o Giovanni Grammatico visse nel VI secolo 
d. C. ad Alessandria; egli va qui ricordato come commentatore di 
Aristotele; nel suo De anima reca una sommaria indicazione del-
le varie opinioni nutrite dai filosofi antecedenti intorno alla natura 
dell’anima; non si tratta però che di un’elaborazione o compilazione 
ricavata da un anonimo commento al De anima di Aristotele, rifa-
centesi a sua volta, in ultima analisi, al testo dei Vetusta Placita. Il 
tono generale di questa breve esposizione storica è quello caratteri-
stico di simili narrazioni quando si trovino inserite nei commenti ad 
opere classiche16.

16  Il testo di Filopono ed alcuni rilievi critici sono in DIELS, Doxographi, p. 
214.

Guest
Rectangle



234 Luca Bianchi, Luca Natali

Note di storia della storiografia filosofica nel pensiero 
cristiano

1. Sul concetto di storiografia filosofica

Un generale chiarimento intorno al concetto della storiografia fi-
losofica e pertanto intorno al compito della storia della storiografia 
filosofica abbiamo indicato nell’introduzione alla nostra storia della 
storiografia filosofica nell’antichità1; in un successivo studio intorno 
agli sviluppi della logica speculativistica e di quella pratica nella 
storiografia filosofica2 abbiamo cercato di mostrare entro quali limiti 
le rispettive logiche consentano una spiegazione del problema della 
storicità in generale e della storicità del pensiero in particolare; l’ap-
profondimento di questa questione ha indicato, per quanto in termini 
sommari, il punto di vista cui si ispira, in generale, la nostra storio-
grafia filosofica e pertanto anche la nostra storia della storiografia fi-
losofica. Per quanto, sulla base delle premesse ora nominate, il senso 
e lo sfondo del presente studio possano risultare, o ci inganniamo, 
sufficientemente chiari, gioverà aggiungere qui qualche dilucidazio-
ne e determinazione.

Quando indichiamo, come oggetto del nostro studio, la storio-
grafia filosofica (e qui, in particolare, la storiografia filosofica del 
pensiero cristiano, relativamente al periodo storico in cui esso do-
minò l’orientamento generale della filosofia e della cultura: il me-
dio-evo), non intendiamo fermare la nostra attenzione soltanto sulle 

1  M. Dal Pra, La storiografia filosofia antica, Milano 1950.
2  M. Dal Pra, Logica speculativistica e logica pratica nella storiografia filoso-

fica, in Problemi di storiografia filosofica, vol. I delle Pubblicazioni del seminario 
di storia della filosofia dell’Università di Milano, Milano 1951 pp. … {Su questa 
nota di Dal Pra si cfr. supra, p. 213 nt. 51. N. d. C.}.

Guest
Rectangle



235Mario Dal Pra e la storiografia filosofica del cristianesimo

opere nelle quali i pensatori cristiani abbiamo tracciato, in modo 
esteso e completo, una storia del pensiero antecedente, per indicarne 
il senso e la direzione; da questo punto di vista limitato, la materia 
da considerare risulterebbe piuttosto scarsa. Indubbiamente laddove 
un pensatore si accinga a tracciare una sua interpretazione comples-
siva della storia del pensiero, nel tentativo di includere in essa il 
più ampiamente possibile le varie posizioni dottrinali, si potrà più 
facilmente cogliere il senso che egli conferisce alla evoluzione del 
pensiero e pertanto ai risultati della medesima. Ma raramente si può 
incontrare, come nell’antichità, così nel medio-evo, un’opera stori-
ca di così vasto e completo respiro, elaborata nei particolari e ben 
solida nelle promesse e con l’attenzione rivolta a tutto il complesso 
della storia della filosofia.

Il più delle volte per contro, l’attenzione prestata alle filosofie 
precedenti si contrae e si limita o ad un singolo problema o ad un 
singolo pensatore, o a un periodo; naturalmente risulta più difficile 
cogliere una prospettiva generale intorno allo sviluppo del pensiero 
attraverso delle indagini così determinate; quanto più si delimita il 
campo della ricerca storica, tanto più, in un certo senso, si limita an-
che il risultato, implicito o esplicito, della ricerca stessa e pertanto la 
portata filosofica del medesimo. Molte sono d’altra parte le ragioni 
che inducono a tali ricostruzioni storiche delimitate. D’altra parte 
però la scelta stessa del periodo che si studia, o del pensatore che 
si approfondisce giova a dare, a volte, un’indicazione più diretta ed 
immediata circa il generale atteggiamento filosofico dello storico-fi-
losofo. La storia della storiografia filosofica non potrà comunque 
trascurare di considerare anche quelle opere o parti di opere in cui 
i filosofi son venuti tracciando delle prospettive parziali di storia 
del pensiero. Sotto tale rispetto, la storia della storiografia filosofica 
abbraccia un largo campo, la cui ampiezza quantitativa è vasta al 
punto da comprendere sia la trattazione che si sforzi di abbracciare 
l’intera storia del pensiero precedente, sia quella che tocchi soltanto 
d’un problema, d’un autore, d’un momento storico.

Guest
Rectangle



236 Luca Bianchi, Luca Natali

Se questo può dirsi per quanto riguarda la estensione quantitativa 
dell’oggetto del nostro studio, maggiore interesse presenta quanto 
può dirsi per la sua estensione qualitativa. Si tratta pur sempre di 
muovere dalla concreta ricostruzione storica del pensiero, completa 
o parziale che sia dal punto di vista quantitativo; né si insisterà mai 
abbastanza sull’opportunità di possedere tutto quanto possa giovare 
a rendere determinata tale concretezza, sia in ordine all’epoca in cui 
l’opera che si esamina fu scritta, sia in ordine al materiale di cui 
essa poteva disporre, sia alla tradizione culturale e letteraria nella 
quale essa cercava di inserirsi; l’acquisizione filologica di tutti gli 
elementi atti a chiarire il concreto tessuto storico d’una determinata 
opera di storiografia filosofica, o d’una parte in qualsivoglia modo 
delimitata di un’opera più ampia che risulti dedicata all’approfondi-
mento d’una questione storiografica in ordine alla filosofia, non sarà 
mai abbastanza raccomandata. Senza che tuttavia si possa ritenere 
di aver compiuto il lavoro propriamente di storia della storiografia 
filosofica quando si sia acquisito tutto il materiale filologico più op-
portuno. Una storia della storiografia filosofica non può mancare, 
infatti, d’una prospettiva filosofica; e ciò comporta che l’oggetto che 
essa indaga venga non soltanto designato attraverso la giustappo-
sizione dei vari materiali che possono concorrere alla sua indivi-
duazione, ma venga anche storicamente giudicato, collocato in un 
determinato momento d’un processo, avente un suo criterio di unità. 
Ciò indica che si approfondiscano le ragioni ed il fondamento delle 
varie opere di storiografia filosofica (ormai è chiaro che col termine 
di “opere di storiografia filosofica” intendiamo non soltanto le opere 
espressamente ed interamente dedicate alla storiografia filosofica, 
quanto anche quelle parti che, in opere di maggior respiro, possano 
considerarsi dedicate a questioni di acquisizione storiografica del 
pensiero precedente).

Può essere che lo storico della filosofia che diviene oggetto della 
nostra considerazione abbia articolato il suo punto di vista, il suo cri-
terio, nella ricostruzione storica con molta adesione alla stessa, sen-
za minimamente insistere o lasciare intravvedere i suoi presupposti; 

Guest
Rectangle



237Mario Dal Pra e la storiografia filosofica del cristianesimo

può essere, per contro, che egli abbia in modo più esplicito messo in 
evidenza il suo criterio; il quale potrà perfino apparire scarsamente 
mediato colla narrazione storica, fino a dar l’impressione di sovrap-
porsi ad essa dall’esterno, arbitrariamente; e tale arbitrarietà consi-
ste, in questo punto, non già nell’arbitrarietà intrinseca del criterio 
che lo storico adotti, quanto in una sorta di arbitrarietà storiografica 
dello stesso, ossia nella sua scarsa vigoria storica, nella sua sterilità 
in ordine all’acquisizione e all’ordinamento del complesso materiale 
filologico. Lo storico della storiografia filosofica ha da considerare 
pertanto sia la trascrizione storiografica del criterio filosofico dello 
storico che esamina (e quindi la sua efficienza come criterio organiz-
zatore del materiale storico), quanto la concretezza del criterio preso 
per se stesso. Anche quando lo storico-filosofo protesti che egli non 
obbedisce ad alcun criterio, che quindi egli si limita ad esporre la 
storia del pensiero anche quando, senza fare alcuna asserzione in 
merito, egli si conduca come se non avesse alcun criterio cui badare, 
soltanto e sempre immerso nel contenuto della sua narrazione, in 
realtà il criterio non manca, come non manca la forma del contenu-
to. Spetta allo storico della storiografia filosofica mettere in luce il 
criterio eventualmente implicito e sottaciuto, nonché, come si disse, 
la sua efficienza propriamente storiografica.

Dire criterio della narrazione di storia della filosofia e dire un 
concetto della storicità del pensiero è la stessa cosa; sicché spetta 
allo storico della storiografia filosofica indagare intorno al concetto 
della storicità del pensiero che implicitamente o esplicitamente lo 
storico-filosofo abbia adottato. Per fare un esempio, Aristotele non 
solo ha tracciato una storia del pensiero greco antecedente a lui nel 
I libro della Metafisica, ma ha anche svolto alcune considerazioni 
esplicite intorno al problema della storicità del pensiero, proprio a 
chiarimento della sua stessa storia e come da essa spinto; per contro 
Diogene Laerzio solo in pochi passi delle sue Vite accenna al crite-
rio che l’ha guidato nella sua ricostruzione storica; ma è importante 
notare che non si scrive una storia del pensiero, quantitativamen-
te ampia o ristretta, senza far giocare nella propria narrazione un 

Guest
Rectangle



238 Luca Bianchi, Luca Natali

criterio della stessa, cioè un concetto della storicità del pensiero. 
Ovviamente si può incontrare, nella storia della filosofia, anche la 
discussione sul concetto della storicità del pensiero, senza che ad 
essa si accompagni una concreta storia del pensiero (sia pur varia 
nel raggio quantitativo). Anche di tale discussione deve tener conto 
la storia della storiografia filosofica, dal momento che essa intende 
occuparsi non soltanto della esplicazione storiografica, ma anche 
delle sue premesse e della sua fondamentazione filosofica. Ora il 
contributo che può recare al chiarimento del problema della storicità 
del pensiero la discussione limitata alla questione della storicità del 
pensiero non va disperso o trascurato, per il fatto che ad essa non è 
seguita una trascrizione dei risultati conseguiti in sede teoretica nel 
campo dell’indagine storica. 

Ma la piena fisionomia d’un concetto della storicità del pensiero 
non può aversi che commisurando lo stesso alla logica di fonda-
mentazione d’una determinata prospettiva filosofica; è la logica a 
cui obbedisce una filosofia nella sua auto-affermazione che imprime 
il carattere determinante a tutti i concetti di quella filosofia, e con-
seguentemente anche al concetto della storicità del pensiero che in 
essa trovi posto. E lo storico della storiografia filosofica, come per 
cogliere il fondamento della narrazione storica intorno alla filoso-
fia passata, deve richiamarsi al concetto della storicità del pensiero, 
così per chiarire il concetto della storicità del pensiero nelle sue im-
plicazioni deve richiamarsi alla logica che fonda una determinata 
filosofia. Si badi che diciamo: logica che fonda una filosofia e non 
già logica fondata da una filosofia. La seconda coincide con quella 
visione del reale che la stessa filosofia presenta come autentica e va-
lida; è, per così dire, la logica garantita dalla filosofia; ma v’è una lo-
gica che garantisce la stessa filosofia, appunto la logica in funzione 
della quale la filosofia si ritiene fondata e valida; si tratta, certamen-
te, del fondamento ultimo della sua validità. Ora tale fondamento 
ultimo non può non far sentire il proprio peso sul sistema filosofico 
tutto intero e quindi su tutte le sue articolazioni, ossia su tutti i suoi 
concetti; ivi compreso quello della storicità del pensiero.

Guest
Rectangle



239Mario Dal Pra e la storiografia filosofica del cristianesimo

Tale la logica di fondazione d’una filosofia si può dire, tale il 
concetto di storicità e del pensiero che da essa deriva e di fatto ispi-
ra o potrebbe ispirare una ricostruzione storica del pensiero ed una 
indicazione del suo senso e del suo valore. Sia pure indirettamente 
dunque, la storia della storiografia filosofica comporta una consi-
derazione storica della logica di fondazione delle varie filosofie. Si 
rifletta sul valore della connessione fra logica di fondamentazione 
d’una filosofia e suo concetto della storicità del pensiero: da tale 
connessione nasce concretamente il problema del valore di verità 
d’una filosofia rispetto alle filosofie precedenti, ossia del rapporto 
filosofie-filosofia, o filosofie-verità. E poiché nell’ambito d’una fi-
losofia la considerazione delle filosofie passate e del loro valore si 
svolge insieme colla fondazione della stessa filosofia, così la con-
creta considerazione storica delle filosofie precedenti può intaccare 
la logica di fondazione d’una filosofia, al modo stesso in cui questa 
può intaccare e modificare la ricerca storica intorno al pensiero an-
tecedente. La giustificazione del pensiero passato in relazione alla 
propria prospettiva presente viene a trovarsi in stretta connessione 
colla concreta efficacia esercitata dal pensiero passato sulla stessa 
formazione ed articolazione del punto di vista presente; in certo sen-
so, la giustificazione maggiore d’un pensiero passato si ha quando 
esso viene assunto a motivo integrante d’una prospettiva presente. 
Alla storia della storiografia filosofica si offre così l’indagine circa il 
progressivo approfondirsi della logica di fondazione delle varie filo-
sofie in forza del peso che su di esse venga esercitato dall’esistenza 
delle filosofie passate; l’acquisizione storica del pensiero precedente 
costituisce, per così dire, il nutrimento della ricerca filosofica; quan-
to più una posizione filosofica risulta criticamente approfondita, 
tanto meno essa risulta capace di prescindere da tale nutrimento. Il 
pensiero passato non ha certamente forza bastante per imporsi ne-
cessariamente al pensiero in atto; ma in varie forme e con diversi 
equilibri esso viene interferendo nella formazione del pensiero in 
atto, allargandone la logica iniziale, facendo pressione contro i suoi 
confini. La filosofia tende all’universalità; un ostacolo alla stessa è 

Guest
Rectangle



240 Luca Bianchi, Luca Natali

costituito dal profilarsi, al margine d’ogni filosofia, dell’esistenza 
delle altre filosofie storicamente concrete; di qui nasce lo sforzo del 
pensiero per giustificare ed includere in una prospettiva universale 
anche l’esistenza delle molteplici dottrine filosofiche; anche la tota-
lità storica diviene così elemento integrante dell’universalità filoso-
fica. Lo studio del concretarsi storico della dialettica esercitata dal 
pensiero passato nella formazione del pensiero presente, e quindi 
della capacità del pensiero stesso, nei vari momenti storici, di con-
servare il risultato della speculazione passata integrandola e prose-
guendola è quello che può degnamente coronare il compito della 
storia della storiografia filosofica.

Tenendo presenti le domande formulate fin qui ed interrogando 
intorno ad esse la storia del pensiero filosofico cristiano, si potranno 
indicare le linee essenziali d’una storia della storiografia filosofica 
cristiana.

2. Teologia e filosofia

Frequentemente gli studiosi del pensiero cristiano si attengono 
ad una rigorosa distinzione fra il campo della teologia e quello del-
la filosofia, sottinten‹den›do che il primo non può che sfuggire ad 
un’indagine filosofica, o di storia della filosofia, o almeno che esso 
va considerato a parte, nell’ambito della ricerca storica, rispetto alla 
restante problematica filosofica. Di qui l’opportunità, in relazione 
ad una storia della storiografia filosofica cristiana, d’un chiarimento 
generale intorno ai rapporti fra religione e filosofia, fra filosofia e te-
ologia, oltre che fra teologia e religione. Nessun dubbio sulla natura 
religiosa del cristianesimo; ma appunto per questo, importa delimi-
tare con precisione il compito della nostra indagine intorno a tale 
campo. Noi ci dobbiamo occupare, anzitutto, del pensiero cristiano, 
ossia di tutte le dottrine o teorie che si vennero formulando in seno 
al cristianesimo; la presenza del pensiero nell’esperienza cristiana 
si concreta ben presto in dottrine; l’ambito della filosofia è preci-

Guest
Rectangle



241Mario Dal Pra e la storiografia filosofica del cristianesimo

samente quello della dottrina e teoria; laddove dunque nell’ambito 
dell’esperienza cristiana si giunge alla formulazione di teorie, ivi 
ha inizio la filosofia del cristianesimo. È ovvio che le teorie in que-
stione potranno essere più o meno ampiamente svolte, più o meno 
esplicitate; quello che importa è la loro presenza, sia pure contratta, 
di teorie. Così si può parlare, a nostro avviso, di teorie cristiane vere 
e proprie fin dai primordi dell’esperienza religiosa cristiana, fin dal 
Vangelo di Giovanni, fin dalle lettere di san Paolo. Non condivi-
diamo pertanto l’atteggiamento di quanti ritengono che, per parlare 
propriamente d’un pensiero cristiano, si debba fermare l’attenzione 
soltanto al II secolo dell’era cristiana3; anche quando, essi rilevano, 
prima di quella data, degli scrittori cristiani adottano dei termini fi-
losofici, non fanno che adattarsi ad una necessità umana, ma sostitu-
iscono al senso filosofico delle formule da loro usate un significato 
nuovo, che non bisogna lasciarsi sfuggire. Al che si può rispondere 
che non è qui tanto da vedere se il significato che gli scrittori cristia-
ni primitivi attribuiscono a delle formule filosofiche da loro usate sia 
o non sia nuovo, rispetto alla tradizione del pensiero antecedente, 
quanto al fatto che, in entrambi i casi, essi fanno ricorso a delle dot-
trine, vecchio o nuove che siano; è proprio l’emergere della teoria 
all’interno dell’esperienza religiosa che porta quest’ultima sul piano 
del pensiero. Se col termine di teologia si intende l’affermarsi della 
dottrina nell’ambito della esperienza religiosa, se, pertanto, col ter-
mine in questione si indica non propriamente, in senso esclusivo, la 

3  A questo atteggiamento si accosta anche il Gilson nell’introduzione al suo 
libro La philosophie au moyen âge (Payot, Paris 1947) in cui scrive (p. 9): La 
religion chrétienne a pris contact avec la philosophie au IIᵉ siècle de notre ère, 
dès qu’il y eut des convertis de culture grecque. Ou pourrait remonter plus haut 
encore et chercher quelles notion d’origine philosophique se rencontrent dans les 
livres du Nouveau Testament, le Quatrième Évangile et les épîtres de saint Paul 
pour exemple. Ces recherches ont leur importance, quoique ceux qui s’y livrent 
soient exposés à bien des erreurs de perspective. Le Christianisme est une reli-
gion; en usant parfois de certains termes philosophiques pour exprimer leur foi, 
les écrivains sacrés cédaient à une nécessité humaine, mais il substituaient au sens 
philosophique ancien de ces termes, un sens religieux nouveau.

Guest
Rectangle



242 Luca Bianchi, Luca Natali

dottrina di Dio, quanto, in generale, la dottrina che mira a chiarire la 
problematica dell’esperienza religiosa, allora si può dire che la teo-
logia nasce molto presto nell’ambito del cristianesimo; ed il nascere 
della teologia non può essere allora che identificato col nascere della 
filosofia del cristianesimo. Anche se si vuole conferire al termine 
“teologia” un significato più ristretto, per cui essa indichi solo la 
dottrina di Dio, ancora varrà l’affermazione che essa si identifica 
colla filosofia. Se poi si osserverà che la teologia propriamente detta 
ha il suo fondamento nella rivelazione, mentre la filosofia si appella 
all’indagine razionale, si potrà rispondere che tale distinzione fra 
fonte soprannaturale e fonte razionale della dottrina cristiana è a sua 
volta una dottrina affermatasi storicamente, proprio nel processo di 
organizzazione del pensiero cristiano è che tale dottrina ha una sua 
giustificazione, ossia si presenta come una dottrina avente il suo si-
gnificato filosofico; è insomma il pensiero, nell’indagine intorno ai 
fondamenti del cristianesimo, che è giunto alla conclusione intorno 
alla necessità della distinzione fra origine sovrannaturale ed origine 
naturale o razionale della verità; conviene perciò appunto non por-
si pregiudizialmente al di qua di tale distinzione, ma indagarla nel 
suo farsi e nel suo evolversi, appunto come una tipica dottrina del 
pensiero cristiano; per questo tutte le più tipiche dottrine teologiche, 
o considerate tali normalmente, quali, ad esempio, la dottrina della 
trinità, la dottrina della natura di Cristo ecc., sono dottrine filosofi-
che non fosse altro per il fatto che il pensiero è chiamato a dare ad 
esse un fondamento diverso da quello considerato più propriamente 
filosofico ed è spinto a considerarle secondo una determinata inter-
pretazione dei testi sacri. Anziché dunque collocare le cosiddette 
questioni teologiche su un terreno diverso da quello delle questioni 
chiamate filosofiche, conviene esaminare l’origine filosofica della 
distinzione fra filosofia e teologia; proprio in quanto tale distinzio-
ne è il risultato d’una dottrina e d’un pensiero essa assume veste 
filosofica; ed in questo senso appunto si può dire che filosofia e teo-
logia non possono differenziarsi nell’ambito del pensiero cristiano. 
Certamente non si può fare confusione tra teologia e religione; così 

Guest
Rectangle



243Mario Dal Pra e la storiografia filosofica del cristianesimo

l’esperienza religiosa cristiana non può identificarsi senz’altro colla 
teologia cristiana; l’esperienza religiosa non è tutta riconducibile al 
mondo delle dottrine; così essa non è tutta riducibile all’ambito della 
teologia o della filosofia.

Coloro che ritengono che soltanto nel II secolo dell’era cristia-
na si possa riscontrare l’esistenza d’una filosofia del cristianesimo, 
giustificano la loro asserzione col rilevare che soltanto allora si ebbe 
l’incontro dell’esperienza cristiana colla filosofia greca, nella perso-
na di quei cristiani che vennero al cristianesimo dopo esser passati 
attraverso una organica formazione filosofica secondo la tradizio-
ne greca. Ma in questo modo di pensare si nasconde un equivoco. 
Che un incontro formale fra esperienza cristiana e pensiero greco si 
sia avuto nella forma e nel tempo indicati da questo atteggiamento 
si può senz’altro accordare; ma non si può accettare pacificamen-
te che, prima del suo incontro colla filosofia greca, il cristianesimo 
non abbia pensato, non abbia formulato delle teorie atte a chiarire e 
ad approfondire la propria esperienza; quasi che alla filosofia greca 
spettasse in forma esclusiva il compito di ridestare il cristianesimo 
alla riflessione, quasi che la filosofia greca detenesse il monopolio 
del pensato e del pensabile. Non v’è dubbio circa la dipendenza del 
cristianesimo dal giudaismo, oltre che da tutta la tradizione religio-
sa ebraica ad esso antecedente; ebbene, non si può affermare che 
in questa amplissima esperienza religiosa sia mancata la funzione 
del pensiero come teorizzatore, che quindi tutta la tradizione ebrai-
co-giudaica debba intendersi alla luce d’una pura esperienza reli-
giosa, priva di elementi dottrinali veri e propri. Ed è ben ovvio che 
il pensiero cristiano abbia tratto spunto dalla tradizione del pensiero 
ebraico-giudaico, ancor prima che dalla tradizione del pensiero gre-
co, in quanto tale; d’altra parte, è anche noto che il pensiero greco 
esercitò un influsso rilevante nella stessa compagine della religio-
sità ebraico-giudaica, prima ancora che questa potesse esercitare a 
sua volta un influsso preciso sulla formazione del pensiero cristiano. 
Per queste buone ragioni, non pensiamo che sia storicamente consi-
gliabile considerare il cristianesimo isolato nella sua pura empiricità 

Guest
Rectangle



244 Luca Bianchi, Luca Natali

religiosa, in attesa che l’incontro col pensiero greco gli consentisse 
di muovere i primi passi nel mondo del pensiero. Ogni esperienza 
infatti ha la possibilità di muovere verso il pensiero e la dottrina; 
l’esperienza religiosa cristiana non dovette mancare di questa pos-
sibilità. Comunque, limitatamente al nostro compito di storici della 
storiografia filosofica cristiana, dobbiamo estendere la nostra con-
siderazione alla filosofia del cristianesimo nella sua completezza, 
quindi a tutte le dottrine avanzate dal cristianesimo nel corso della 
sua formazione, siano dottrine attinenti a Dio o all’uomo, dottrine 
più propriamente teologiche o meno; e si tratterà appunto di fermare 
l’attenzione su quelle, di tali dottrine, che esprimano qualche teoria 
intorno alla spiegazione dell’esistenza di altre dottrine precedenti 
quella cristiana; verrà in luce così la storia dei modi o criteri diversi 
coi quali il pensiero cristiano ha ritenuto di prendere atto dell’esi-
stenza storica di dottrine diverse, viste in funzione della sua propria 
verità.

>3. Il Cristianesimo e la storia<

Guest
Rectangle


