
Andrea Padovani

ABELARDO CRITICO
DELLA LEGISLAZIONE ECCLESIASTICA.

NUOVE RICERCHE E PROSPETTIVE DI INDAGINE

ABELARD'S CRITICISM OF ECCLESIASTICAL LEGISLATION. 
NEW RESEARCHES AND PERSPECTIVES OF RESEARCH

DOI: https://doi.org/10.54103/2035-7362/28824

“Doctor Virtualis” n. 20: Pensiero critico e Medioevo (2025)
ISSN 2035-7362

Quest’opera è distribuita con Licenza Creative Commons Attribuzione 4.0 Internazionale

Abstract

Nelle Collationes (ca. 1136), Pietro Abelardo affida al filosofo una critica 
severa non solo alla straordinaria frequenza con la quale i pontefici emanano a 
getto continuo nuove decretali, ma pure alla prassi di concedere dispense che, 
egli ritiene, rendono lecito ciò che prima era illecito e viceversa, così violando 
la lex naturae. Se è comprensibile e documentato il primo rilievo, più difficile è 
comprendere i motivi che ispirano il secondo. Si può supporre che esso scatu-
risse dalla protesta di Abelardo avverso la cacciata di Eloisa e delle consorelle 
dal monastero di Argenteuil. Operazione, questa, condotta dal potente abate di 
St. Denis, Sugero, sulla base di documenti verosimilmente spuri, ma comun-
que ritenuti affidabili dall’assemblea convocata (1129) a St. Germain-des-Prés, 
senza tener conto delle leggi canoniche che tutelavano, da molto tempo, le 
ragioni delle monache.

In his Collationes (ca. 1136), Peter Abelard entrusts to the philosopher 
two severe criticisms concerning first the impressive bulk of decretals uninter-
ruptedly issued by the popes and secondarily the custom of conceding dispen-
sations that – he assumes – make lecit what before was illegal and viceversa, 
so infringing the lex naturae. If the first argument is understable and really 
documented, is more difficult to explain the second one. One can suppose that 
it was suggested by Abelard’s indignation against the expulsion of Eloisa and 
her sisters away from the monastery of Argenteuil, declared by the synod of St. 
Germain-des-Prés (1129). A decision inspired and directed by Suger, powerful 
abbot of St. Denis, seemingly relying on documents probably false, neverthe-
less credited by the members of the religious assembly, so neglecting the ordi-
nary canon law that granted, by time, the good reasons of the nuns.

Keywords
Abelardo; dispense ecclesiastiche; Eloisa; Sugero; lex naturae; Argenteuil
Abelard; ecclesiastical dispensations; Eloisa; lex naturae; Argenteuil

Guest
Rectangle



36 Andrea Padovani

Nelle Collationes Abelardo pone in bocca al filosofo, in discus-
sione col cristiano, le seguenti parole:

Anche i pontefici romani e i sinodi dei vescovi ogni giorno emanano 
nuovi decreti o concedono alcune dispense per cui voi [cristiani] 
affermate che diviene lecito ciò che prima era illecito e viceversa, 
come se Dio avesse dato ad essi il potere, coi loro precetti o i loro 
permessi, di rendere buono o cattivo ciò che prima non lo era e la 
loro autorità possa contravvenire alla legge della natura.1

La critica rivolta alla legislazione e alla prassi giurisdizionale ca-
nonica è duplice. Per un verso essa colpisce la straordinaria frequen-
za con la quale pontefici e sinodi emanano a getto continuo nuove 
disposizioni; per l’altro, biasima l’irrazionalità degli atti di dispensa 
che contraddicono non solo la legislazione precedente, ribaltandola 
e stravolgendola, ma addirittura la stessa legge di natura.

Il primo rilievo coglie indubitabilmente nel segno, se si pensa 
che nell’arco di 47 anni – dal pontificato di Urbano II fino a metà 
degli anni trenta del secolo XII, sotto Innocenzo II – ho contato (ma 
il calcolo può essere modificato da una più accurata indagine) più di 
1500 provvedimenti licenziati dalla curia romana. Seppur di natura 

1  La traduzione è mia, seguendo il testo esibito da Peter Abelard, Collationes, 
II.135, a cura di J. Marenbon-G. Orlandi, Clarendon Press, Oxford 2003 (Oxford 
Medieval Texts. General Editors J.W. Binns, W.J. Blair, M. Lapidge, T. Reuter), 
p. 146: Romani quoque pontifices uel sinodales conuentus cotidie noua condunt 
decreta uel dispensationes aliquas indulgent, quibus licita prius iam illicita uel e 
conuerso fieri autumatis, quasi in eorum potestate Deus posuerit ut preceptis suis 
uel permissionibus bona uel mala esse faciant que prius non erant, et legi nature 
possit eorum auctoritas preiudicare. Mi distacco pertanto dalla traduzione offerta 
in Pietro Abelardo, Dialogo tra un filosofo, un giudeo e un cristiano, cur. G. Dotto, 
trad. it. di V. Franzone, Nardini, Firenze 1991, p. 187 e in Pietro Abelardo, Dialogo 
tra un filosofo un giudeo e un cristiano, trad. it. di C. Trovò, Testo latino a fronte, 
Rizzoli, Milano 2000, p. 211 che seguendo l’edizione Thomas (Abelardus, Dialo-
gus inter philosophum, judaeum et christianum. Textkritische Edition von R. Tho-
mas, Frommann-Holzboog, Stuttgart-Bad Cannstatt 1970, p. 125) hanno entrambi 
accolto la versione legis nostrae, del tutto incongrua. 

Guest
Rectangle



37Abelardo critico della legislazione ecclesiastica

formalmente diversa (epistole, rescritti, decretali, bolle ecc.) nella 
sostanza essi sono accomunati dalla volontà di dirigere il corpo ec-
clesiale nella varietà delle situazioni locali, secondo precise direttive 
giuridiche o pastorali dettate ad hoc2. Proprio la moltitudine degli 
interventi pontifici, destinata ad accrescersi ulteriormente e tumul-
tuosamente fino ai primi decenni del secolo XIII3, imporrà il lavoro 
di ordinamento e risistemazione condotto da alcuni canonisti nelle 
Quinque Compilationes Antiquae, premessa fondamentale all’ema-
nazione del Liber Extra di Gregorio IX (1234).

Prima ancora, l’impressionante congerie di norme contenute nel-
lo ius vetus ereditato dalla Chiesa nell’arco di alcuni secoli aveva 
posto con urgenza la necessità di comporle in ordine razionalmente 
accettabile al di là delle apparenti o talora reali contraddizioni. Com-
pito assunto dallo stesso Abelardo nel Sic et non, ma ultimato infine 
da Graziano in quella Concordia discordantium canonum destinata 
a straordinaria diffusione col nome di Decreto.

La valutazione dell’altro rilievo, mosso dal filosofo, riguardo 
all’abuso dei provvedimenti di dispensa, merita un’indagine più 

2  Senza dire della moltitudine di cause agitate davanti alla curia pontificia. Si 
veda Bernardo di Chiaravalle, De consideratione ad Eugenium Papam. La consi-
derazione a Eugenio papa, trad. it. di F. Gastaldelli, in S. Bernardo, Trattati (Opere 
di s. Bernardo a cura di F. Gastaldelli), Città Nuova, Milano 1984: Appellatur de 
toto mundo ad te. L’incremento e la varietà dei casi fanno sì che il cardinale Ai-
merico chieda a Bulgaro, nel 1135, di redigere un quadro del processo romano 
giustinianeo. Si veda K. Pennington, The ‘Big Bang’: Roman Law in the Early 
Twelfth-Century, in “Rivista Internazionale di Diritto Comune” 18 (2007), pp. 43-
70, in particolare 48-52.

3  Cfr. K. Pennington, The Decretalists 1190 to 1234, in The History of Medie-
val Canon Law in the Classical Period, 1140-1234. From Gratian to the Decretals 
of Pope Gregory IX, a cura di W. Hartmann-K. Pennington, CUA, Washington D.C. 
2008, p. 212: Papal decretals had begun to occupy an even more important position 
in canon law since the 1160s. Sul finire del secolo, sotto Alessandro III, si conteran-
no tra 7000 (G. Fransen, Decretales et collections de decretales, Brepols, Turnhout 
1972, p. 13) e 12000 decretali (G. Drossbach, Die Entwicklung des Kirchenrechts 
als Raumübergreifendes Kommunicationsmodell, in G. Drossbach-H.J. Schmidt (a 
cura di) Zentrum und Netzwerk, De Gruyter, Berlin 2008, pp. 43-63) prodotte dalla 
Curia romana.

Guest
Rectangle



38 Andrea Padovani

approfondita. Emanati fin dal V secolo4, essi sono attestati con 
maggiore frequenza a partire dal pontificato di Urbano II5, proba-
bilmente dietro suggerimento dell’amico Bernoldo di Costanza, e 
ancor più sotto Pasquale II (1099-1118) che, della dispensa, si serve 
largamente per affermare, al seguito di Gregorio VII, il primato della 
Sede Apostolica, anzi, del papa, sulla legislazione antica, recente e 
perfino recentissima.

Ormai, nell’ottica di questo pontefice, la validità della legge non 
consiste in sé, ma dipende dall’autorità di cui essa è emanazione, al 
punto che la norma può consistere nella sua eccezione6. Eccezione 
giustificata – come scrive Ivo di Chartres nel prologo al suo Decreto 
(1094) – dalla necessitas o utilitas Ecclesiae, fermo restando il limi-

4  S. Kuttner, Urban II and the Doctrine of Interpretation: A Turning point?, in 
“Studia Gratiana” 15 (1982), pp. 64-66, ora in S. Kuttner, The History of Ideas and 
Doctrines of Canon Law in the Middle Ages, Ashgate, London 1980, p. IV.

5  Cfr. J. Brys, De dispensatione in Iure Canonico praesertim apud Decreti-
stas et Decretalistas usque ad medium saeculum decimum quartum, Beyaert, Bru-
gis-Wetteren 1925 (Universitas Catholica Lovaniensis. Dissertationes ad gradum 
doctoris in Facultate Theologica consequendum conscriptae, s. II, t. 14), pp. 46, 
62-63; A. Fliche, La riforma gregoriana e la riconquista cristiana (1057-1123), 
2a ed. italiana a cura di A. Vasina, SAIE, Torino 1972 (Storia della Chiesa dalle 
origini ai nostri giorni, VIII), p. 304; R. Somerville, Mercy and Justice in the Early 
Months of Urban II’s Pontificate, in Chiesa diritto e ordinamento della ‘Societas 
christiana’ nei secoli XI e XII. Atti della nona settimana internazionale di studio, 
Mendola, 28 agosto-2 settembre 1983, Vita e Pensiero, Milano 1986, pp. 140-41, 
ora in R. Somerville,  Papacy, Councils and Canon Law in the 11th-12th Centuries, 
Variorum, Aldershot 1990, IV; O. Capitani, ‘Ecclesia Romana’ e Riforma: ‘utilitas’ 
in Gregorio VII, in Chiesa diritto e ordinamento della ‘Societas christiana’ ... cit., 
p. 53, ora in O. Capitani, Tradizione ed interpretazione: dialettiche ecclesiologiche 
del sec. XI, Jouvence, Roma 1990, pp. 185-232: 217 e in Gregorio VII: il papa 
epitome della Chiesa di Roma, a cura di B. Pio, CISAM, Spoleto 2015 (Uomini e 
mondi medievali. Collana del Centro italiano di studi sul basso medioevo – Acca-
demia Tudertina, 43; reprint 8), p. 188.

6  Cfr. G. Cantarella, Manuale della fine del mondo. Il travaglio dell’Europa 
medievale, Einaudi, Torino 2015, pp. 156, 159. Cfr. A. Padovani, Abelardo critico 
della legislazione ecclesiastica, in B. Pio (a cura) La riforma della Chiesa. A dieci 
anni dalla scomparsa di Ovidio Capitani, di prossima pubblicazione per il CISAM, 
Spoleto.

Guest
Rectangle



39Abelardo critico della legislazione ecclesiastica

te invalicabile posto dalla lex eterna7 e sul suo prolungamento, dal 
diritto naturale8.

Eppure, secondo il filosofo delle Collationes, parrebbe che pro-
prio questo facciano papi e sinodi, rendendo lecito quanto prima era 
illecito e viceversa, quasi che la loro autorità possa violare la lex 
naturae. Cosa inammissibile e purtuttavia passivamente tollerata dai 
fedeli. Posto davanti a questa netta e cruda affermazione il cristiano, 
nel Dialogo, non sa e non può ribattere alcunché, come pure ave-
va fatto altrove in situazioni analoghe. Semplicemente, tace, come 
punto sul vivo. Abelardo, sdoppiato, insieme e simultaneamente, nel 
personaggio del filosofo e del cristiano, non ha elementi da opporre: 
perché sa che le cose stanno effettivamente così, per esperienza.

Eppure, nel prologo al Sic et non il maestro palatino aveva scrit-
to, proprio a riguardo delle dispense:

 
Distinguenda quoque tempora sunt et dispensationum causae, quia 
saepe quod uno tempore est concessum, alio reperitur prohibitum; 
et quod ad rigorem saepius praecipitur, ex dispensatione nonnu-
mquam temperatur. Hec autem in institutionibus ecclesiasticorum 
decretorum vel canonum distingui maxime necesse est.9

Ivi il discorso è pacato, il tono è sereno, senz’ombra di polemica. 
Le nubi non oscurano ancora il cielo. Supporre – come fa Mews10 – 

7  Edizione provvisoria di M. Brett-B. Brasington, htpps://ivo-of-chartres.gi-
thub.io p. 6 (consultata il 7.11.2022): Multa quoque principes ecclesiarum pro te-
nore canonum districtius iudicant, multa pro temporum necessitate tolerant, multa 
pro personarum utilitate vel strage populorum vitanda dispensant.

8  Se ne farà portavoce Graziano, d.a. D. 13, c. 1: Adversus naturale ius nulla 
dispensatio admittitur.

9  Ouvrages inédits d’Abélard pour servir a l’histoire de la philosophie scho-
lastique en France publiés par M.V. Cousin, Imprimerie Royale, Paris 1836 (Col-
lection de documents inédits sur l’histoire de France publiés par ordre du Roi et par 
les soins du Ministre de l’Instruction Publique, s. II. Histoire des lettres et sciences), 
p. 10. Negli stessi termini il passo figura in Peter Abailard, Sic et non, a cura di B. 
Boyer-R. Mc Kean, 1, University of Chicago, Chicago-London 1976, p. 96.

10  C.J. Mews, On dating the Works of Peter Abelard, in “Archives d’histoire 

Guest
Rectangle



40 Andrea Padovani

che il Sic et non e le Collationes siano coeve (rispettivamente 1121-
26 e 1125-26) non rende ragione della profonda diversità dei due 
testi per la parte che ci interessa. Si spiega, viceversa, se si ammette, 
come ho tentato di mostrare altrove11, che le Collationes sono opera 
tarda, composta verso il 1136.

Qualcosa, dunque, dev’essere accaduto tra il 1121-26 e un de-
cennio dopo, tale da mutare radicalmente il pensiero del maestro 
palatino riguardo alla prassi delle dispense, infine giudicata del tutto 
negativamente. Ma cosa?

Gli anni che precedono il ritorno di Abelardo a Parigi, nel 1136, 
sono tra i più dolorosi, segnati dalla sofferta esperienza, come abate, 
vissuta a St. Gildas, ove monaci corrotti avevano tentano addirittura 
di ucciderlo. Scampato alla morte, gli giunge notizia che Sugero, 
potente abate di St. Denis, è riuscito a scacciare da Argenteuil la 
priora Eloisa – già sua moglie – e le consorelle, costringendole alla 
dispersione:

Accidit namque ut abbas noster sancti scilicet Dyonisii predictam 
illam Argenteoli abbatiam, in qua religionis habitum nostra illa iam 
in Christo soror potius quam uxor Heloysia susceperat, tamquam 
ad ius monasterii antiquitus pertinentem quocumque modo acquire-
ret, et conventum inde sanctimonialium, ubi illa comes nostra prio-
ratum habebat, violenter expelleret.12

Per riuscire nel suo intento Sugero aveva inviato a papa Onorio II 
alcuni messaggeri recanti certe antiche carte che documentavano la 

doctrinale et littéraire du Moyen Âge” 52 (1985), p. 131, ora in C.J. Mews, Abelard 
and his Legacy, Variorum reprints, Aldershot-Burlington 2001, p. VII.

11  Intorno alla controversa ed ancora non definitivamente risolta datazione 
dell’opera mi soffermo in Intrecci inattesi: giustizia e virtù in Abelardo e Irnerio, 
“Rivista Internazionale di Diritto Comune” 33 (2022), pp. 35-57: 36 nota 7. Re-
centemente Ch. Grellard, Abélard et la justice. Aequitas, utilitas, caritas, in “Re-
cherches de théologie et philosophie médiévales” 88/1 (2021), p. 56, ha proposto 
l’anno 1132.

12  Historia calamitatum, The latin Library, https://www.thelatinlibrary.com 
15va consultato il 28.8.2024.

Guest
Rectangle



41Abelardo critico della legislazione ecclesiastica

fondazione di Argenteuil ad opera di Ermenrico, domestico di Clo-
doveo e di sua moglie Numma. In esse vi si leggeva che l’abbazia 
apparteneva a St. Denis, ma per una serie di complesse vicende il 
luogo era stato poi perso. Poiché la risposta da Roma tardava, all’i-
nizio del 1129 Sugero riunisce una sinodo a St, Germain-des-Prés 
alla presenza di molti alti prelati e soprattutto di Luigi VI13. L’as-
semblea doveva occuparsi, in generale, della riforma degli ordini 
religiosi: ma subito il dibattito si incentra, in particolare, sul caso di 
Argenteuil che, dal 1120, sotto Eloisa, si diceva infetto di fornica-
zione e vita scandalosa. A quel punto, le pergamene brandite in alto 
dalle mani di Sugero – che dovevano attestare la proprietà di St. De-
nis sopra il monastero femminile – perdono importanza, né alcuno 
ha il coraggio di vagliarle o almeno di ottenerne lettura.

Su consiglio del re il legato Matteo d’Albano fa redigere l’atto 
di restituzione ordinando al vescovo di Parigi, Stefano di Senlis, di 
informare il papa14. Il 23 aprile Onorio II conferma la disposizione 
adottata dal legato raccomandando tuttavia a Sugero di procurare 
alle monache un luogo ove ravvedersi15. A questa intimazione prov-
vide, più che Sugero, lo stesso Abelardo, pronto ad accogliere alcu-
ne religiose nel suo Paracleto, donato espressamente a questo scopo. 
Le altre ripararono a Malnoue nella Brie, non lontano da Lagny.

13  Cfr. R. Bur, L’abate Sugero. Statista e architetto della luce. Prefazione di 
I. Biffi, Jaca Book, Milano 1995, pp. 118-20; R. Pernoud, Eloisa e Abelardo, Jaca 
Book, Milano 1991, pp. 124-26.

14  Sacrorum Conciliorum nova et amplissima collectio in qua, praeter ea quae 
Phil. Labbeus et Gabr. Cossartius S.J. et novissime Nicolaus Coleti in lucem edi-
dere, ea omnia insuper suis in locis optime disposita exhibentur, quae Joannes 
Dominicus Mansi, archiepiscopus Lucensis, evulgavit, editio novissima ab eodem 
optime merito praesule potissimum favorem etiam et opem praestante Em.mo Car-
dinali Dominico Passioneo Sanctae Sedis Apostolicae Bibliothecario aliisque item 
eruditissimis viris manus auxiliatrices ferentibus curate Novorum Conciliorum 
Novorumque Documentorum additionibus locupletata ad Ms. Codices Vaticanos, 
Lucenses, aliosque recensita et perfecta … Tomus Vigesimus Primus Ab anno MCIX 
usque ad ann. MCLXVI exclusive, apud Antonius Zatta, Venetiis 1776 col. 379.

15  Ivi, col. 380. Segue, coll. 380-82 l’ulteriore conferma di Luigi VI.

Guest
Rectangle



42 Andrea Padovani

Pur senza aver avuto – verosimilmente – la possibilità di visiona-
re i documenti sbandierati da Sugero, Abelardo ha la netta percezio-
ne che la restituzione di Argenteuil a St. Denis è stata solo un’ope-
razione violenta (violenter expelleret). Se ne avesse avuto modo si 
sarebbe forse accorto – lo hanno fatto recentemente, per lui, Wald-
mann e Benton16 – che le carte erano probabilmente un abile falso o, 
almeno, erano state interpretate in maniera distorta dall’interessata 
immaginazione dell’abate, abile nel solleticare l’aspirazione del re a 
riposare, da morto, nel sacello degli avi.

Ma in fin dei conti, nella decisione del sinodo, più che i docu-
menti avevano pesato le insinuazioni sulla vita scandalosa delle mo-
nache. Abelardo ne è a tal punto persuaso da concludere la narra-
zione del fatto (e infine della stessa Historia) con una celebrazione 
della virtus, religio, prudentia, patientia, mansuetudo di cui Eloisa e 
le consorelle danno prova nella nuova sede del Paracleto. Per la di-
sciplina cui si sottopongono, esse hanno acquistato tale benevolenza 
tra i fedeli da raccogliere in un solo anno quanto lo stesso Abelar-
do non avrebbe potuto in cento. Tutto, in verità, è stato ordito per 
la maldicenza degli invidiosi, dimentichi degli esempi di virtù dati 
dalle donne celebrate nella Sacra Scrittura e negli scritti dei Padri 
della Chiesa.

Per il maestro palatino questa è stata un’esperienza bruciante 
dalla quale, verso il 1132, quando redige l’Historia calamitatum, 
s’è ripreso soltanto a gran fatica, dopo lungo e tormentato travaglio 
interiore17.

Se il ricordo della violenza subìta dall’amata Eloisa e infine, di 
riflesso, da lui stesso lo tormenta per molti anni, diviene possibi-

16  T. Waldmann, Abbot Suger and the Nuns of Argenteuil, in “Traditio” 41 
(1985), pp. 239-72; J.F. Benton, Introduction: Suger’s Life and Personality, in P.L. 
Gerson (a cura), Abbot Suger and Saint-Denis. A Symposium, The Metropolitan 
Museum of Art, New York 1987, p. 5.

17  Historia calamitatum, fol. 16rd: Hoc ego apud me sepius pertractando … 
de estu huius tempestatis ad quendam tranquillitatis portum recurrerem atque ibi 
aliquantulum respirarem.

Guest
Rectangle



43Abelardo critico della legislazione ecclesiastica

le – a mio parere – spiegare le dure affermazioni contenute nelle 
Collationes. Più ancora che sulle dispensationes elargite dai ponte-
fici, qui l’accento pare cadere sulle sinodi episcopali: come appunto 
quella che, nel 1129, ha orchestrato, per diretta ispirazione dell’in-
viso Sugero, la spogliazione dei diritti che le monache vantavano su 
Argenteuil.

Tutto si è svolto con palese violazione delle leggi canoniche e 
della stessa giustizia. Ciò che prima era conforme alle leggi, improv-
visamente è divenuto illecito: perché la separazione di Argenteuil 
da St. Denis durava – lo aveva ammesso lo stesso Sugero – da più 
di trecento anni. Per diritto canonico sarebbe bastato il decorso di 
trenta o quarant’anni a rendere intangibile il possesso del monastero 
per chi lo deteneva al presente18. Senza dire, poi, delle innumerevoli 
disposizioni che, da gran tempo, la Chiesa romana aveva emanato a 
tutela dei beni ecclesiastici contro ogni tipo di usurpazione o vexatio 
compiuta da laici e religiosi di qualunque grado e dignità.

Quel ch’è peggio, la decisione della sinodo parigina è stata presa 
inaudita altera parte, senza concedere alle monache – o a un loro 
rappresentante – alcuna possibilità di difendersi dalle accuse rivolte 
contro di loro. In mancanza di testimoni, è bastato il prestigio di 
Sugero e il credito accordato ad una diceria diffusa ad arte. Di lì a 
pochi decenni i decretisti non esiteranno a dire che la violazione del 
diritto di difesa, in giudizio, è principio tutelato dal diritto naturale19.

Non è, tuttavia, questa elementare considerazione a reggere l’ar-
gomentazione di Abelardo. Quando egli scrive che non è consentito 
a papi e sinodi, con i loro precetti o i loro permessi, di bona vel mala 
esse facere que prius non erant, et legi nature possit eorum auctori-
tas preiudicare, ha in mente altro che non attiene al diritto naturale: 
è legge di natura che

18  Ivo, Decreto, III, 131, 144, 146-47, 212B. La regola sarà ribadita da Grazia-
no a C. 16, q. 4, c. 2.

19  Attestato da Gen. 3, 9-13. Cfr. K. Pennington, The Prince and the Law, 1200-
1600. Sovereignty and Rights in the Western Legal Tradition, California University 
Press, Berkeley-Los Angeles 1993, pp. 142-43.

Guest
Rectangle



44 Andrea Padovani

que vero substantialiter ex propria natura bona dicuntur aut mala, 
ita impermixta perenniter manent, ut quod semel bonum est num-
quam malum fieri potest vel econverso.20

La positiva iustitia – come, in particolare, si è manifestata nella 
sinodo parigina – può invocare l’utilitas21, la necessitas, la tempo-
rum diversitas per giustificare la violazione delle leggi, ma non fino 
al punto di sovvertire la natura delle cose sulla quale si regge la logi-
ca che, ad essa, si riferisce necessariamente ed imprescindibilmente. 
È la naturae veritas o la natura rerum a fare sì che quod videtur 
ita esse … aliter esse non potest22. Tutta la logica dipende dalla lex 
naturae23 e dalle sue leggi per cui si vera est affirmatio, falsa est 
negatio e viceversa.

Prius – pertanto – rerum proprietas est investiganda. Sed cum ab his 
rerum natura non pro se, sed pro vocum impositione requiritur, ita 
eorum intentio referenda est ad logicam.24

20  Peter Abelard, Collationes ... cit., p. 132, 116.
21  Afferma esplicitamente Matteo d’Albano che compete alla sua potestà im-

munda cuncta eliminare, utilia quoque studiose supplantare (Mansi, t. XXI, col. 
379).

22  Pietro Abelardo, Scritti filosofici. Editio super Porphyrium-Glossae in Ca-
tegorias-Super Aristotelem De Interpretatione-De divisionibus-Super Topica glos-
sae, a cura di M. Dal Pra, Bocca, Roma-Milano 1954, pp. 300, 307, 309; Petrus 
Abaelardus, Dialectica. First complete Edition of the Parisian Manuscript a cura di 
L.M.De Rijk, Van Gorcum, Assen 1956 pp. 194 e 460.

23  Petrus Abaelardus, Dialectica ... cit., p. 280. Ancora sulla rerum natura pp. 
211 e 256.

24  Pietro Abelardo, Scritti filosofici ... cit., p. 308. Cf. p. 303: Duo enim sunt ne-
cessaria ad hoc ut de veritate propositionis certi simus, ut videlicet sciamus propo-
sitionem dicere id quod dicit et ita esse in re sicut ipsa dicit. Sulla stretta relazione 
tra phisica e logica, in Abelardo, cfr. M.M. Tweedale, Abelardo e il culmine della 
«Logica Vetus», in I. Boh, S. Ebbesen, D.P. Henry, S. Knuuttila, N. Kretzmann, S. 
de Libera, C. Normore, G. Nuchelmans, J. Pinborg, L.M. de Rijk, P.V. Spade, E. 
Stump, M.M. Tweedale (a cura), La logica nel medioevo, (The Cambridge History 
of later medieval Philosophy a cura di N. Kretzmann, A. Kenny, J. Pinborg), Jaca 
Book, Milano 1999, pp. 51-52, 60-61.

Guest
Rectangle



45Abelardo critico della legislazione ecclesiastica

Il problema attiene alla logica, alla ragione che aderisce alla 
realtà fattuale, ignorata o stravolta a St. Germain-des-Prés. Che le 
monache di Argenteuil vivessero scandalosamente è affermazione 
contraria alla verità delle cose: e non solo a giudizio di Abelardo. In 
tutta la corrispondenza intessuta tra lui ed Eloisa25 non si rinviene la 
minima allusione al disordine in cui avrebbero vissuto le monache, 
eventualmente favorito o almeno tollerato da Eloisa. Quando, a cuo-
re aperto e con estremo rigore morale ella ripercorre i momenti della 
sua travagliata esistenza, ella si rimprovera solo l’abbandono ad un 
amore che prima l’ha spinta ad umiliare il proprio corpo offrendosi 
al suo seduttore come concubina, poi – ormai monaca – a rimpian-
gere la dolcezza dei trascorsi abbracci. Non una parola riguardo alla 
presunta negligenza che avrebbe macchiato la sua funzione di priora 
ad Argenteuil.  Il desiderio coltivato al Paracleto, di vivere – lei e le 
consorelle – come buone cristiane26 appare prosecuzione di uno stile 
di vita già praticato in precedenza, non una rottura o conversione 
forzata a seguito del provvedimento imposto da Matteo d’Albano.

Nel 1134 il vescovo di Melun, Manasse, giunge a riservare alcu-
ne delle decime riscosse nella sua diocesi per alleviare, almeno in 
parte, l’indigenza delle povere serve di Cristo che devotamente lo 
onorano al Paracleto.27 Lo stesso Luigi VI, l’anno seguente, elargi-
sce al monastero alcune donazioni: ed è uno dei tanti, meno illustri, 
che fanno altrettanto, per nulla frenati, nella loro generosità, dalla 
fama tenebrosa che aveva accompagnato il nome delle monache.

Quando, infine, Pietro il Venerabile comunica ad Eloisa la morte 
del marito, non esita a dirle d’averla sempre amata ed ammirata fin 
dalla giovinezza, nel corso di molti anni. Parole non dettate da adu-
lazione, ma dalla constatazione del bene operato da Eloisa per tutta 
la sua vita.

25  Non entro nel dibattito sull’autenticità dell’epistolario. Per S. Ernst, Petrus 
Abaelardus (1073-1142). Person, Werk und Wirkung, Aschendorff, Munster 2003, 
le lettere 2-10 sono degli anni 1132-37; la 11 è del 1121.

26  Ep. VI: ne plus quam Christianae appeteremus esse.
27  R. Pernoud, Eloisa e Abelardo ... cit., pp. 158-60.

Guest
Rectangle



46 Andrea Padovani

Per oscure macchinazioni e interessi di parte quel bene, secondo 
Abelardo, è stato chiamato male, in spregio alla realtà dei fatti, dun-
que alla logica e alla giustizia. Di più: in spregio alla lex naturae, 
per cui ciò che è buono non cessa d’essere tale, né può convertirsi 
nel suo opposto, nemmeno in forza dell’autorità di quanti, ai vertici 
della Chiesa istituzionale, si arrogano poteri divini.

La critica all’ecclesiologia inaugurata da Gregorio VII non po-
trebbe essere più netta e radicale. Su questo versante – per quanto ne 
so, ancora inesplorato – dovranno pur avviarsi future ed auspicabili 
ricerche storiografiche.

Guest
Rectangle


