DOI: https://doi.org/10.54103/2035-7362/28831

Laura Busetto

ERIUGENA SULL’AUTORITA DI AGOSTINO:
RATIONEM PRIOREM ESSE NATURA,
AUCTORITATEM UERO TEMPORE DIDICIMUS.

ERIUGENA ON AUGUSTINE'S AUTHORITY:
RATIONEM PRIOREM ESSE NATURA,
AUCTORITATEM UERO TEMPORE DIDICIMUS.

Abstract

La validita di una teoria, nell” alto Medioevo era determinata soprattutto
dalla conformita al pensiero di figure autorevoli come i Padri della Chiesa. Tra
questi, Agostino d’Ippona rivestiva un ruolo di spicco nel contesto occidentale.
Giovanni Scoto Eriugena, pur riconoscendo il prestigio dell’autorita agostinia-
na, ne ridiscusse il valore assoluto, attraverso un’analisi critica, compiuta per
mezzo della ragione. Questo articolo indaga il metodo filosofico di Eriugena,
mettendo in luce il suo approccio all’autorita di Agostino. Le principali opere
del pensatore irlandese, come il De praedestinatione liber e il Periphyseon,
testimoniano, infatti, I’equilibrio tra 1’esercizio del pensiero critico e il rispetto
per la tradizione.

In the early Middle Ages, the validity of a theory was primarily determined
by its conformity with the thought of authoritative figures such as the Church
Fathers. Among them, Augustine of Hippo held a prominent position in the
Western tradition. John Scottus Eriugena, while acknowledging the prestige of
Augustinian authority, critically reassessed its absolute value through the ex-
ercise of reason. This article examines Eriugena’s philosophical method, high-
lighting his approach to Augustine'’s authority. The Irish thinker s major works,
such as the De praedestinatione liber and the Periphyseon, reveal his attempt to
strike a balance between critical reasoning and reverence for tradition.

Keywords
Eriugena; Agostino; auctoritas; ragione; pensiero critico

Eriugena,; Agostino; Auctoritas, Reason, Critical Thought

@ “Doctor Virtualis” n. 20: Pensiero critico e Medioevo (2025)
s ISSN 2035-7362

Questopera ¢ distribuita con Licenza Creative Commons Attribuzione 4.0 Internazionale


Guest
Rectangle


48 Laura Busetto

1. Introduzione

Nel pensiero medievale, 1’auctoritas rappresentava un principio
fondante, capace di conferire legittimita alle dottrine teologiche e
speculative. La veridicita di una teoria era identificata con 1’ade-
sione a principi consolidati, considerati autentici grazie alla loro at-
tribuzione a figure di grande prestigio come i Padri della Chiesa.
Tra questi, Agostino d’Ippona occupava una posizione di assoluto
rilievo, tanto da essere considerato un punto di riferimento impre-
scindibile per I’elaborazione del sapere. La tendenza a riferirsi ai
grandi nomi era necessaria in un’epoca in cui I’ortodossia religiosa
doveva confrontarsi con movimenti giudicati eretici. I testi ritenuti
autorevoli, come quelli dei Padri della Chiesa, infatti, custodivano
gli elementi della dottrina ufficiale e avevano il compito di guidare
e correggere eventuali deviazioni da essa. Tuttavia, il rigido vincolo
all’autorita non rimase immune da interrogativi e riflessioni critiche,
come testimonia I’opera di Giovanni Eriugena.

Questo articolo analizza il rapporto tra I’auctoritas agostiniana
e la riflessione critica della ragione nel pensiero di Giovanni Sco-
to Eriugena, maestro d’arti liberali, di origine irlandese, giunto alla
corte di Carlo il Calvo a meta del IX secolo. Eriugena, pur ricono-
scendo il prestigio di Agostino, 0s0 confrontarsi con il suo insegna-
mento attraverso 1’analisi dell’ipse dixit, mettendo in discussione
I’assolutizzazione dell’autorita e proponendo un metodo di ricerca
che invitava a vagliare la tradizione mediante il filtro della ragione.
Il suo sistema filosofico, benché radicato nella cultura carolingia,
apre ad una riflessione nuova sulla tensione tra dogma e ragione,
autorita e pensiero critico, anticipando tematiche che risuoneranno
nei secoli successivi.


Guest
Rectangle


Eriugena sull’autorita di Agostino 49

2. Il metodo critico di Eviugena nei confronti delle auctoritates

Laricerca filosofica e teologica di Eriugena si sviluppa attraverso
un costante dialogo con i Padri della Chiesa, nella complessa rela-
zione tra la tradizione latina e quella greca. E Eriugena stesso, grazie
alle sue competenze nella lingua greca, che riporta le antiche lettere
orientali nell’Occidente latino dominato dall’auctoritas agostinia-
na. Proprio grazie alla possibilita di utilizzare nelle sue opere un
duplice riferimento, Eriugena, a differenza dei suoi contemporanei,
rielabora criticamente il pensiero agostiniano alla luce dei dispostivi
speculativi e teologici acquisiti per mezzo delle lettere greche. Se
¢ vero che a partire dagli anni Ottanta' si ¢ andata affermando una
prospettiva interpretativa che valorizza un certo tipo di continuita
dell’opera eriugeniana con la tradizione carolingia e con il pensiero
di alcuni autori a lui precedenti come Alcuino e Rabano Mauro, o
successivi, come Remigio d’Auxerre; questi stessi studi non inten-
dono negare ’assoluta eccezionalita dell’opera di Giovanni Scoto,
che resta un unicum, per la sua profondita speculativa e I’impiego di
fonti orientali, nel panorama intellettuale del suo tempo®. Secondo

' Emblematico in questo senso ¢ il convegno dell’ Accademia Tudertina tenuto-
sinel 1987, 1 cui atti sono raccolti in: C. Leondardi, E. Menesto (a cura), Giovanni
Scoto nel suo tempo. L organizzazione del sapere in eta carolingia. Atti del XXIV
Convegno storico internazionale, Todi, 11-14 ottobre 1987, Centro Italiano di Studi
sull’Alto Medioevo, Spoleto 1989.

2 Cfr. A. Bisogno, Il metodo carolingio. Identita culturale e dibattito teologi-
co nel secolo nono, Brepols, Turnhout 2008, p. 343: La composizione delle opere
speculative di Giovanni Scoto segna, nel tracciato dell evoluzione della teologia
carolingia, un momento tanto unico per competenze e capacita speculative dell au-
tore, quanto pienamente coerente con il contesto in cui egli visse e con la tradizione
nel rispetto della quale venne educato. La coesistenza di competenze cosi diverse,
unite ad una notevole cifra filosofica personale, permette di evidenziare l'indubbia
grandezza di Giovanni Scoto, senza sottovalutare I'importanza del suo rapporto
con il contesto culturale nel quale la sua personalita intellettuale ebbe modo di
formarsi ed esprimersi. Cfr. J. Marenbon, From the Circle of Alcuin to the School
of Auxerre, Cambridge University Press, Cambridge 1981, p. 10: Historians have
in general been content to portray John in grand isolation, an Irishman, working


Guest
Rectangle


50 Laura Busetto

Gaetano Lettieri, I’Irlandese, attraverso un processo di assimilazio-
ne delle categorie filosofiche di Agostino in quelle dei Padri greci,
crea una sintesi tra le due tradizioni, privilegiando I’adesione a quel-
la orientale®. Al contrario, Giulio d’Onofrio sostiene che Eriugena
non operi una gerarchia tra le due, preferendo piuttosto una sintesi
dialettica progressiva che bilancia le dottrine discordanti dei Padri,
senza schierarsi esplicitamente da una parte o dall’altra®. Infatti,
come Eriugena stesso afferma esplicitamente nel Periphsyeon, egli
sottopone ogni sua fonte, greca o latina che sia, ad un’analisi razio-
nale, sostenendo come la ragione sia prioritaria rispetto al mero ipse
dixi’. Diversi studiosi hanno analizzato 1’influenza di Agostino sul
pensiero di Giovanni Scoto Eriugena, evidenziando come quest’ul-
timo non si limiti a utilizzare 1’autorita dell’Ipponate passivamente,
ma rielabori i temi agostiniani in modo originale. Brian Stock® e
Robert P. Russell’, ad esempio, hanno sottolineano I’importanza del

at the court of a foreign king, who brought Greek Neoplatonism to its final deve-
lopment. ... More recently, scholars such as Jeauneau and Contreni have published
evidence of John's contacts with some of his contemporaries and of his infuence
upon them. John's discussion ... is the most thorough and bold of the carly Middle
Ages; but neither is it free from the confusions characteristic of his contemporaries,
nor are they entirely lacking in John's typical originality.

3 Cftr. G. Lettieri, Eriugena e il transitus di Agostino nei Padri Greci. Apoka-
tastasis ed epektasis nel V libro del Periphyseon, in “Adamantius” 22 (2016), pp.
349-397, in particolare p. 362.

4 Cfr. G. d’Onoftrio, La concordia di Agostino e Dionigi. Per un’ermeneutica
del dissenso tra le fonti patristiche nel “Periphyseon” di Giovanni Scoto Eriugena,
in “Medioevo. Rivista di storia della filosofia medievale” 19 (1993), p. 10: La ra-
zionalita e oggetto della controversia, non soggetto, e non potra dunque porsi come
arbitra tra i due contendenti.

5 Eriugena, Periphyseon, I, 513a-513c¢ ed. P. Dronke, trad. M. Pereira, Fonda-
zione Lorenzo Valla/ Mondadori, Milano 2012, pp. 202-203; da questo momento
in poi ogni citazione del Periphyseon, sia in italiano che in latino, verra tratta da
questa edizione.

¢ Cfr. B. Stock, Observations on the Use of Augustine by Johannes Scottus
Eriugena, in “The Harvard Theological Review” 60 (1967), pp. 213-220.

7 Cfr. R.P. Russell, Some Augustinian Influences in Eriugena’s De diuisione
naturae, in J.J. O’Meara, L. Bieler (a cura), The Mind of Eriugena. Papers of a Col-


Guest
Rectangle


Eriugena sull’autorita di Agostino 51

pensiero agostiniano nel Periphyseon riguardo alla gnoseologia e
all’escatologia. John J. O’Meara®, come d’Onofrio, si € concentrato,
invece, su come Eriugena realizzi una sintesi tra la tradizione occi-
dentale e quella greca. Enrico Moro, infine, analizzando un passo
specifico del Periphyseon, mostra come Eriugena adoperi Agostino
in modo strumentale, attribuendo al Padre latino posizioni che in
realta divergono dal suo pensiero’.

L’Irlandese applica un autentico metodo critico, che utilizza si-
stematicamente nelle sue riflessioni e che emerge con particolare
evidenza nel Periphyseon, la sua opera magistrale. Questo metodo si
compone di tre istanze, declinate a seconda del tema e del contesto:

1. analizzare una determinata affermazione o una dottrina, scio-
gliendo analiticamente gli argomenti che la compongono e
valutandone la coerenza logica o gli eventuali nodi proble-
matici;

2. mettere a confronto le affermazioni dell’auctoritas con altre
fonti per determinare se I’autorita in questione stia sostenen-
do una posizione valida o se vi siano alternative migliori;

3. proporre controargomenti solidi, basati anzitutto sulla coe-
renza logica e poi sul supporto di altre auctoritates (spesso
la Sacra Scrittura) giudicate piu veridiche in base al contesto.

Il metodo di analisi, che applicato ad ogni fonte cui Eriugena si
riferisce, ¢ utilizzato maggiormente per 1’autorita di Agostino d’Ip-
pona, figura che, nell’Alto Medioevo occidentale, assunse il ruolo
di riferimento intellettuale e teologico per eccellenza. La fortuna di

loquium, Dublin, 14-18 July 1970, Irish University Press for Royal Irish Academy,
Dublin 1973, pp. 31-40.

8 Cfr. J.J. O’Meara, Studies in Augustine and Eriugena, Catholic University of
America Press, Washington DC 1992.

9 Cfr. E. Moro, Falso d’auctoritas? Su un caso di eredita agostiniana in Eriu-
gena (Periph., I, 4464-451C), in V. Limone, G. Maspero (a cura), Agostino e la sua
eredita. Teologia, filosofia e letteratura, Morcelliana, Brescia 2021, pp. 111-128.


Guest
Rectangle


52 Laura Busetto

Agostino in questo periodo si deve a molteplici fattori, che si posso-
no distinguere in aspetti teologici e speculativi da un lato, e in ele-
menti storico-culturali dall’altro'. Tra le motivazioni ascrivibili al
primo aspetto, spicca il ruolo centrale di Agostino nelle controversie
dottrinali e dogmatiche, come testimoniano I’impegno contro cor-
renti eretiche quali il manicheismo, il pelagianesimo e il donatismo.
Attraverso le sue opere, infatti, Agostino affrontd questioni fonda-
mentali per lo strutturarsi della teologia cristiana, come ad esempio
il problema del peccato originale, il rapporto tra grazia divina e li-
bero arbitrio e la natura della Chiesa. Dal punto di vista storico-cul-
turale, il predominio dell’autorita di Agostino va compresa nel con-
testo del progressivo isolamento politico e culturale dell’Occidente
latino, in seguito alle invasioni barbariche e alla frammentazione
dell’Impero romano. In un quadro caratterizzato dalla crisi delle isti-
tuzioni e dalla necessita di preservare 1’identita culturale e religiosa,
le opere dell’Ipponate furono percepite come un baluardo di autorita
e ortodossia.

Per queste ragioni, Agostino emerge certamente come auctoritas
di riferimento'" anche per Giovanni Scoto, come si puo notare sia
nel primo trattato giovanile del pensatore irlandese, il De praedesti-
natione liber, che nel Periphyseon.

3. Dissentire da Agostino nel De praedestinatione liber

Eriugena inizia a confrontarsi con I’autorita dell’Ipponate a par-
tire dal gia menzionato opuscolo sulla predestinazione, attraverso

10" Cfr. Eriugena, “De Praedestinatione liber”, Dialettica e teologia all apogeo
della rinascenza carolingia, ed. e trad. it. di E.S. Mainoldi, SISMEL Edizioni del
Galluzzo, Firenze 2003, p. XXVIIL.

' Cfr. G. Madec, Jean Scot et ses auteurs. Annotations érigeniénnes, Etudes
Augustiniennes, Paris 1988, in particolare pp. 63-137. Nelle pagine dello studio
qui indicate vengono riprese tutte le citazioni agostiniane che Eriugena inserisce
nel Periphyseon.


Guest
Rectangle


Eriugena sull’autorita di Agostino 53

il quale il pensatore prende parte ad una delle maggiori controver-
sie dottrinali dell’eta carolingia. La disputa si puo riassumere come
scontro tra diverse interpretazioni date dai pensatori carolingi ad al-
cuni passi agostiniani sul tema della preordinazione dell’uomo al
bene o al male.

La questione della predestinazione era stata sollevata una deci-
na di anni prima dell’intervento di Eriugena, quando Godescalco
d’Orbais, monaco di origine sassone, diffuse la tesi secondo cui Dio
avrebbe destinato gli uomini giusti al Paradiso e gli empi all’Infer-
no, sulla base, soprattutto, dell’esegesi di alcuni passi agostiniani.

Godescalco fu condannato per eresia a Magonza nel 848, e poi,
I’anno successivo, durante il sinodo di Querzy, ma continud a far
circolare le proprie tesi. Incmaro, vescovo di Reims, si vide, allora,
costretto a promulgare 1’Ad simplices, una lettera pastorale attraver-
so cui sosteneva la teoria dell’unica predestinazione al bene. A so-
stegno di questa posizione, il vescovo di Reims chiese I’intervento
di altri teologi, tra cui Prudenzio di Troyes, il quale, tuttavia, pro-
pose una formulazione piu moderata della duplice preordinazione,
anch’essa sulla base dell’esegesi di alcuni passi agostiniani'>. Dopo
una serie di richieste d’intervento inevase da parte di figure influenti
dell’epoca, si rese necessario I’intervento di Giovanni Scoto. All’e-
poca, Eriugena godeva di una solida reputazione nel contesto cul-
turale carolingio. La sua partecipazione alla disputa fu fortemente
voluta da Carlo il Calvo, il quale percepiva la controversia sulla pre-
destinazione come una minaccia alla solidita politica del suo regno,
che si ergeva sull’unita religiosa come strumento di governo. Nono-
stante ’intervento di Eriugena fosse stato richiesto principalmente
per questioni politiche e dogmatiche, nella prefazione dell’opuscolo,
I’Irlandese specifica che il suo obiettivo non ¢ tanto quello di par-
teggiare per una o 1’altra fazione, quanto piuttosto di corroborare la

12 Per un approfondimento dettagliato della disputa sulla predestinazione divi-
na, nelle sue diverse fasi, si veda I’introduzione di Ernesto Mainoldi in: Eriugena,
De praedestinatione liber, Dialettica e teologia all’apogeo della rinascenza caro-
lingia ... cit., in particolare pp. X-XLI.


Guest
Rectangle


54 Laura Busetto

verita di fede per mezzo della ragione. Il suo intento ¢ quindi pura-
mente speculativo'.

Nel De divina praedestinatione liber, Giovanni Scoto contesta la
concezione agostiniana di una dualita nella volonta divina, poiché
ritiene che la perfezione di Dio non possa implicare divisioni. At-
traverso una rilettura cristiana del monismo neoplatonico dei Padri
greci, Eriugena cerca di superare il dualismo agostiniano, appianan-
do la geminopredestinazione verso I'unita dei destini escatologici
che vengono ricompresi nella misericordia e nella carita divina.
Inoltre, secondo I’Irlandese, I’idea che la volonta del Padre operi
in sequenza temporale ¢ contraddittoria, dato che in Dio non esi-
ste tempo, come affermato da Boezio'*. Di conseguenza, Eriugena
rifiuta la visione di una punizione infernale inflitta direttamente da
Dio, il quale, essendo il bene assoluto, non puo volere il male per le
sue creature’. Cio non significa che nel sistema eriugeniano non vi
sia una differenza escatologica tra chi ha agito correttamente in vita
e chi ha peccato. La punizione celeste non ¢ completamente assente,
bensi essa consiste nella volonta delle anime di perseverare nell’es-
sere lontane dal Creatore anche nell’aldila'®. Non ¢ Dio che punisce,
ma 1’'uomo che si autoinfligge questa pena.

Il trattato si articola in due sezioni principali. Nella pars de-
struens, Eriugena, attraverso 1’uso di argomenti dialettici, scioglie
le tesi di Godescalco evidenziando gli errori nell’interpretazione
di Agostino proposta dal monaco sassone. Nella pars construens,
il pensatore irlandese sostiene e sviluppa le proprie tesi. In questo
modo, Eriugena non si limita a redigere un testo mirato esclusiva-
mente a confutare le teorie di Godescalco, ma elabora una critica piu
ampia e strutturata nei confronti del metodo esegetico predominante

13 Cfr. B.J. Matz, Augustine in the Predestination Controversy of The Ninth
Century, Part II: The Single Predestinarians John Scotus Eriugena and Hincmar of
Rheims, “Augustinian Studies” 47 (2016), pp. 17-40.

14 Cfr. Eriugena, De praedestinatione liber, X1, 393C ... cit., p. 98-99.

15 Cfr. Ivi, 111, 366A-366B, pp. 26-29.

16 Cfr. Ivi, 111, 369A, p. 35.


Guest
Rectangle


Eriugena sull’autorita di Agostino 55

al suo tempo. Egli, infatti, osserva che I’approccio esegetico utiliz-
zato dai suoi contemporanei non € esaustivo e imputa questa incom-
pletezza a due ragioni principali: da un lato il mancato impiego delle
arti del trivium (grammatica, retorica e dialettica) come strumento
della ragione, e dall’altro 1’ignoranza della tradizione greca, le cui
riflessioni avrebbero potuto arricchire il dibattito teologico e fornire
strumenti concettuali utili ad affrontare la questione sulla predesti-
nazione.

Credo che l'imperdonabile errove di quelli che volgono gli inse-
gnamenti dei venerabili Padri, e soprattutto di sant’Agostino, in
modo confuso — e percio dannoso — al proprio distorto pensiero,
abbia preso origine dall’ignoranza di quelle utili discipline che la
Sapienza stessa ha voluto che fossero sue compagne e investigatrici
nonché dalla mancanza di conoscenza dei testi in lingua greca, nei
quali linterpretazione della predestinazione non incontra alcuna
difficolta dovuta ad ambiguita di sorta."

Agli occhi di Eriugena, questa doppia carenza metodologica —
I’assenza dell’utilizzo delle arti e I’ignoranza della cultura greca'®
—rendeva ’esegesi del suo tempo limitata, imprecisa e ambigua. A
causa di ci0, venivano quindi veicolate interpretazioni errate, come
dimostrava il caso di Godescalco e dei suoi sostenitori.

Il trattato di Eriugena, pertanto, si configura come tentativo di
ridefinire i criteri e le premesse fondamentali dell’indagine teologica
e speculativa, oltre che di difendere sulla base dell’argomentazione
razionale la teoria di un’unica predestinazione al bene per I’'uomo.

7 Tvi, XVIII, 430C, pp. 188-189: Errorem itaque seuissimum eorum qui ue-
nerabilium pattum maximeque sancti augustini sententias confuse, ac per hoc
mortifere, ad suum prauissimum sensum redigunt, ex utilium disciplinarum igno-
rantia, quas ipsa sapientia suas comites inuestigatricesque fieri uoluit, crediderim
sumpsisse primordia, insuper etiam grecarum litterarum inscitia, in quibus prede-
stinationis interpretatio nullam ambiguitatis caliginem gignit.

18 A proposito delle fonti utilizzate da Eriugena nell’opuscolo sulla predesti-
nazione si veda: E.S. Mainoldi, Le Fonti del De praedestinatione liber di Giovanni
Scoto Eriugena, in “Studi medievali” Terza serie/2 (2004), pp. 651-697.


Guest
Rectangle


56 Laura Busetto

4. L autorita al vaglio della ragione

Nell’opuscolo sulla predestinazione ¢ possibile riscontrare due
diversi approcci adottati da Eriugena nei confronti dell’autorita ago-
stiniana. Il primo, pit in linea con il metodo utilizzato al suo tempo,
consiste nel ricorso a lunghe citazioni tratte dalle opere dell’Ippona-
te per sostenere e rafforzare le proprie argomentazioni. Il secondo si
caratterizza invece per una maggiore reinterpretazione critica delle
tesi agostiniane, che si intensifica soprattutto nella seconda meta
dell’opuscolo.

Confrontando due passaggi del De divina praedestinatione liber,
dove Eriugena utilizza i diversi approcci, emerge chiaramente il rap-
porto che egli instaura con 1’autorita di Agostino: pur riconoscendo-
ne il valore, non si limita ad accettarne passivamente le idee, ma le
sottopone a un’attenta analisi critica.

Il primo passaggio ¢ estrapolato dal quinto capitolo del trattato,
nel quale si discute del libero arbitrio. Eriugena sostiene che 1’uo-
mo ¢ stato creato libero di scegliere se compiere il bene o il male,
e che quindi la sua volonta non ¢ determinata dalla prescienza o
dalla predestinazione divina. Questo capitolo ¢ costruito in modo
simmetrico: nella prima meta Eriugena si impegna a mostrare come
I’uomo non sia spinto da Dio a compiere il peccato; nella seconda
meta, invece, di come 1’uomo non sia costretto a vivere pienamente
secondo rettitudine. Le due tesi sono anzitutto dimostrate attraverso
argomenti logici che portano ad una conclusione, seguendo un pro-
cedimento dialettico: Per queste ragioni si conclude che Dio diede
al primo uomo una tale volonta e che la creo in lui libera®. Dopo-
diché, viene introdotta I’autorita agostiniana per confermare la tesi
che Eriugena ha appena dimostrato attraverso 1’uso rigoroso dell’ar-
gomentazione razionale:

1 Eriugena, De praedestinatione liber, V, 379B ... cit., pp. 62-63: His ergo
rationibus confectum est deum primo homini talem uoluntatem et dedisse et in eo
eam condidisse in tantum liberam.


Guest
Rectangle


Eriugena sull’autorita di Agostino 57

A proposito, dice Agostino nel libro Sulla vera religione: Se questa
mancanza, che viene chiamata peccato, ponesse un ostacolo contro
la volonta, come ad esempio la febbre, a ragion veduta sarebbe in-
giusta la pena che il peccatore conseguirebbe, la quale viene chia-
mata dannazione. Ma ora, essendo il peccato un male volontario,
esso non sarebbe in alcun modo peccato se non fosse volontario.*

La priorita della ragione rispetto al ricorso all’auctoritas € sinto-
matica del metodo di Eriugena, che — come vedremo — verra espli-
citato nel Periphyseon.

Il secondo passaggio ¢ tratto dall’undicesimo capitolo del tratta-
to, in cui Eriugena affronta il tema di come debba essere condotta
I’esegesi, sia dell’autorita scritturale, sia di quella umana, riguardo
alla questione della predestinazione:

Siccome il santo padre Aurelio Agostino, autore sovrabbondante
di eloquenza cristiana, sagacissimo ricercatore della verita, nobi-
lissimo maestro nelle espressioni letterali e metaforiche, le quali
sono volte all’istruzione di coloro che ne intraprendono lo studio,
ha talvolta detto nei suoi scritti che Dio ha predestinato gli empi
alla rovina o alle pene — e a causa di cio, mentre per coloro che lo
comprendono egli diviene, come dice 1’Apostolo, “odor di vita a
vita”, per quelli che non lo comprendono invece “odor di morte a
morte” -, dobbiamo motivare questo uso verbale riprendendo le sue
parole come per contraddirlo, cosicché il lettore intelligente possa
comprendere con maggiore facilita in base a quale tipo di espres-
sione retorica egli abbia affermato che la predestinazione divina
riguarda entrambi i generi di uomini, cioe gli eletti per grazia e
gli abbondanti per giustizia. Abbiamo ritenuto opportuno utilizzare
estese parole con cui - abusandone - ’eretico si sforza di affermare

20 1vi, V, 379D, pp. 62-63: Hinc augustinus in libro de uera religione: Defectus
autem iste, ait, quod peccatum vocatur, si tanquam febris inuitum occupare, recte
iniusta poena uideretur; que peccantem consequitur et quae damnatio nuncupatur.
Nunc vero usque adeo peccatum voluntarium malum est, ut nullo modo sit pecca-
tum, si non sit uoluntarium.


Guest
Rectangle


58 Laura Busetto

il suo perfido errore, affinché questi receda, ferito dalle stesse frec-
ce con cui, sconsiderato, ha trafitto gli animi semplici.*'

In questo passaggio, Eriugena spiega in che modo siano da com-
prendere i passi agostiniani sulla predestinazione, cio¢ per mezzo di
uno strumento interpretativo che appartiene alla grammatica e alla
retorica: 1’antifrasi. Tale strumento viene impiegato sul piano ese-
getico come tecnica ermeneutica. L’obiettivo dell’Irlandese ¢ quello
di evitare una lettura eccessivamente letterale dei testi agostiniani,
come quella di Godescalco. Cosi, Eriugena riesce a sostenere la pro-
pria tesi, preservando al contempo I’autorevolezza di Agostino, che
viene sottilmente e con grande eleganza contraddetto.

L’argomentazione inizia con una citazione agostiniana nella qua-
le ¢ esplicitamente affermato che Dio abbia predestinato al casti-
go gli empi. Da cio scaturisce un dilemma: se la predestinazione al
castigo non ¢ un dono, allora o ¢ falsa I’affermazione di Agostino
oppure bisogna intendere 1’espressione predestinazione al castigo in
senso improprio, secondo antifrasi.

In sintesi dice: Ha predestinato al castigo, e, ha predestinato alla
grazia. Cosa risponderesti qualora ti chiedessimo se il predestinare
gli empi al castigo competa alla giustizia di Dio oppure alla Sua
grazia? Risponderai — credo — che compete alla Sua giustizia; infat-
ti Agostino dice: coloro che ha giustamente predestinato al castigo.

2 Tvi, X1, 399B-399D, pp. 112-115: Quoniam uero sanctus pater aurelius au-
gustinus eloquentie christiane copiosissimus auctor, sollertissimus ueritatis inqui-
sitor, propie translateque locutionis ad exercitium eorum qui eum lecturi essent
nobilissimus doctor, aliquotiens in suorum librorum serie inuenitur dixisse deum
predestinasse impios ad interitum seu poenas, ac per hoc intelligentibus eum, ut
ait apostolus, factus est odor uite in uitam, non intelligentibus uero odor mortis
in mortem, praesentis cause ratio postulat ipsius uerba quasi sibimet repugnan-
tia ponamus, uti lector intelligens facilius intendat, quo genere locutionis dixerit
predestinationem divinam utrique hominum generi conuenire, uidelicet electis per
gratiam, relictisque per iustitiam, eademque dista quibus male utendo hereticys
erroris sui perfidiam conatur astruere, ponenda esse iudicaumus, ut eisdem sagittis,
quas in corda simplicium incautus extorserat uulneratus recedat.


Guest
Rectangle


Eriugena sull’autorita di Agostino 59

Non compete dunque alla grazia. Percio, se la predestinazione della
pena non e un dono di Dio, bensi il giudizio del peccato, consegue
necessariamente che o e falso cio che dice lo stesso Agostino — cioé:
La predestinazione di Dio, che ¢ nel bene, ¢ la preparazione della
grazia —, oppure che la predestinazione dei castighi va intesa per
antifrasi. Ora é vero e irrefutabile quel che egli ha detto, cioé che
la predestinazione di Dio, che ¢ nel bene, ¢ la preparazione della
grazia: dunque ha voluto che si intendesse per antifrasi quando af-
fermava che Egli ha predestinato al castigo.?

Nel proseguimento dell’argomentazione, Eriugena sostiene che
la definizione della predestinazione non possa valere sia per il bene
che per il male, poiché secondo le regole della dialettica, una stessa
definizione non puo riferirsi a due realta contrarie. Inoltre, ogni pre-
destinazione di Dio ¢ una preparazione ai suoi doni, ed ogni dono ¢
grazia. Ne deriva che la predestinazione divina ¢ un dono, ¢ dunque,
preparazione della grazia. In conclusione: Dunque non vi é prede-
stinazione della pena, poiché, se vi fosse, non sarebbe pena bensi
grazia. Invece é pena, e dunque di essa non vi é predestinazione®.

In queste righe del trattato sono chiari i tre elementi del metodo
critico utilizzato da Eriugena®*: analisi della posizione agostiniana
in merito alla predestinazione e al castigo; ricorso alla ragione per
mezzo di una dimostrazione logica che tiene conto della definizione

2 1vi, XII, 402C, p. 121: Ecce in una eademque sententia: Predestinauit - in-
quit - ad poenam, praedestinauit ad gratiam. Vbi, quesumus, respondeas ad ea que
interrogamus, utrum ad iustitiam dei an ad eius gratiam pertineat predestinare
impios ad poenam? Respondebis, credo, ad iustitiam, ait enim: quos iuste prae-
destinauit ad poenam, non igitur ad gratiam. Ac per hoc, si poene praedestinatio
donum dei non est sed peccati iudicium, necessario sequitur ut aut falsum sit quod
ipse augustinus ait: Predestinatio dei que in bono est gratie est praeparatio, aut e
contrario accipietur predestinatio poenarum. Est autem verum et immutabile quod
dixit, praedestinatio dei que in bono est gratie est preparatio. E contrario igitur
intelligi uoluit quod posuit: predestinauit ad poenam.

% Tvi, XII, 403B, p. 123: Non est igitur predestinatio poene, quod, si esset, non
esset poena sed gratia. Est autem poena, non est igitur predestinatio eius.

2 Cfr. infra, p. 51.


Guest
Rectangle


60 Laura Busetto

di predestinazione e dell’impossibilita che una definizione possa va-
lere per due elementi contrari; contro argomento, che in questo caso
¢ di tipo ermeneutico, basato sull’utilizzo dell’antifrasi.

5. Dissentire da Agostino nel Periphyseon

Nel Periphyseon, il legame tra Eriugena e Agostino risulta par-
ticolarmente evidente dal momento che il vescovo di Ippona viene
citato direttamente dall’autore ben ottantasei volte. In quest’opera,
I’autorita di Agostino ¢ analizzata in modo piu critico e sistematico
rispetto al De praedestinatione liber. Questo approccio piu esplicito
¢ ascrivibile sia al fatto che I’Irlandese, giunto ormai nella fase piu
matura della sua speculazione, riesce ad esporre le proprie teorie con
piu chiarezza e forza, sia al diverso carattere dell’opera. Il Periphy-
seon, composto di cinque libri, € strutturato in forma di dialogo tra
un maestro (il Nutritor) e il suo discepolo (I’ Alumnus), che indagano
la totalita della natura nelle sue divisioni dinamiche. Essa ¢ intesa
come movimento di uscita e di ritorno a Dio che ¢ principio e fine
di ogni cosa. Il Periphyseon affronta la relazione tra I’'uomo, la divi-
nita e I’'universo, tentando di conciliare da un lato il neoplatonismo
con la tradizione cristiana, e dall’altro la Patristica greca con quella
latina.

Nel primo libro, Eriugena presenta in maniera programmatica il
suo approccio nei confronti delle autorita. Secondo il suo pensiero,
il riferimento alle auctoritates non deve ridursi a mero dogmatismo,
bensi queste ultime devono essere analizzate e criticate attraverso
I’esercizio della ragione:

A. Mi hai decisamente convinto della ragionevolezza di questi di-
scorsi. Ma vorrei che, per consolidarli, tu aggiungessi a sostegno
qualche rinforzo dell autorita dei santi padri.

N. Non ignori, mi pare, che ha un peso maggiore cio che viene pri-
ma per natura rispetto a cio che viene prima nel tempo ... Ebbene,
abbiamo appreso che la ragione viene prima per natura, mentre


Guest
Rectangle


Eriugena sull’autorita di Agostino 61

["autorita ci precede soltanto nel tempo. Per quanto infatti la natura
sia stata creata insieme al tempo, [’autorita non é esistita fin dall’i-
nizio della natura e del tempo, mentre la ragione ha avuto origine
insieme alla natura e al tempo, fin dall inizio del mondo.

A. Questo lo insegna la ragione stessa. L autorita, in effetti, é sem-
pre derivata dalla vera ragione, mentre la vera ragione non deri-
va dall’autorita. Infatti ogni autorita che non sia confermata dalla
vera ragione pare debole; mentre la vera ragione, che si convalida
da sé ed e salda e immutabile, non ha bisogno di essere sostenuta
dal puntello di nessuna autorita. Del resto, mi pare che una vera
autorita non sia nient altro che una verita scoperta dalla forza del-
la ragione e affidata dai santi padri alla scrittura a beneficio della
posteriorita ...

N. ... Per questo negli argomenti che intendiamo affrontare proce-
deremo prima con la ragione e poi con l’autorita.

In questo passo del dialogo, il Maestro ¢ il Discepolo si soffer-
mano sull’importante compito di delineare il rapporto tra ragione
e autorita nella ricerca della verita, sottolineando la priorita della
prima rispetto alla seconda.

Per Eriugena, Dio si rivela nel mondo attraverso le teofanie, ma-
nifestazioni divine che risultano accessibili e interpretabili mediante

% Eriugena, Periphyseon, 1, 513a-513c ... cit., pp. 202-203: 4. Admodum urges
me talia rationabiliter fateri. Sed auctoritate sanctorum patrum aliquod munimen
ad haec roboranda uellem inseras. N. Non ignoras, ut opinor, maioris dignitatis
esse quod prius est natura quam quod prius est tempore. A. Hoc paene omnibus
notum est. N. Rationem priorem esse natura, auctoritatem uero tempore didicimus.
Quamuis enim natura simul cum tempore creata sit, non tamen ab initio temporis
atque naturae cepit esse auctoritas, ratio uero cum natura ac tempore ex principio
rerum orta est. A. Et hoc ipsa ratio edocet. Auctoritas siquidem ex vera ratione pro-
cessit, ratio uero numquam ex auctoritate. Omnis enim auctoritas quae uera ratio-
ne non approbatur infirma uidetur esse; uera autem ratio, quoniam suis uirtutibus
rata atque immutabilis munitur, nullius auctoritatis astipulatione roborari indiget.
Nil enim aliud uidetur mihi esse uera auctoritas, nisi rationis uirtute reperta ueri-
tas et sanctis patribus ob posteritatis utilitatem litteris commendata. Sed forte tibi
aliter uidetur? N. Nullo modo. Ideoque prius ratione utendum est in his quae nunc
instant, ac deinde auctoritate.


Guest
Rectangle


62 Laura Busetto

I’uso della ragione. La ragione, pur essendo una facolta essenziale
nel processo gnoseologico, non € perd assoluta: essa rappresenta una
delle tre componenti dell’anima, assieme all’intelletto, che la prece-
de e guida, e al senso, che la segue e attualizza?. La ragione, pur oc-
cupando una posizione fondamentale per I’indagine della verita, re-
sta comunque limitata e fallibile. Cosi, anche le autorita del passato
hanno cercato di interpretare e spiegare la realta facendo i conti con
la propria limitatezza epistemica. Per questo motivo, secondo Eri-
ugena, anche esse sono incorse in errori e fraintendimenti. Di con-
seguenza, diventa indispensabile riesaminare le loro tesi alla luce
di un’indagine razionale che si costruisce per mezzo dello scambio
reciproco tra intelletti. L’interpretazione della verita, infatti, non ¢
un dato imprescindibile né un’eredita da accettare passivamente,
bensi ¢ un percorso che richiede un costante dialogo critico, radicato
nell’uso della ragione come strumento per avvicinarsi al divino.

6. Agostino a confronto con le altre autorita patristiche

Nel Periphyseon, il pensiero di Agostino non solo viene analizza-
to in modo critico ma, ancor piu che nel De praedestinatione liber,
il Vescovo di Ippona viene messo a confronto con le altre autorita
patristiche cui Eriugena sovente si riferisce.

In un passo del quarto libro, I’Irlandese mostra in modo chiaro la
contraddizione insita nella dottrina agostiniana circa la natura cor-
porea e animale del primo uomo. Senza entrare nel merito della que-
stione discussa?’, ¢ interessante vedere come I’Irlandese, attraverso
le parole del Magister, si ponga in aperto contrasto con la visione

2 Tvi, I1, 570b-570d, pp. 88-89.

7 Per questioni di brevita non ¢ possibile dilungarsi sul tema della natura ani-
male o spirituale di Adamo prima del peccato né sulla questione della divisione tra
i due sessi come prelapsario o postlapsario. A questo proposito si veda: C. Steel,
Lost Simplicity.: Eriugena on sexual difference, in “Mediaevalia. Textos e Estudos”
7-8 (1995), pp. 103-126.


Guest
Rectangle


Eriugena sull’autorita di Agostino 63

di Agostino secondo cui, anche prima del peccato originale, 1’uo-
mo possedeva un corpo animale. Al contrario, Eriugena si conforma
alla dottrina proposta da Gregorio di Nissa, ovvero che ['uomo pri-
migenio era caratterizzato da una natura essenzialmente spirituale.
Infine, I’Irlandese evidenzia una contraddizione interna al pensiero
di Agostino stesso, il quale, pur affermando che il corpo prelapsario
fosse di natura animale, lo descrive comunque come beato e, di con-
seguenza, dotato di caratteristiche spirituali:

A me e ate, se sei d’accordo, deve essere sufficiente leggere quanto
hanno scritto i santi padri a proposito della costituzione dell 'uvomo
prima del peccato e indagare con cauta e attenta ricerca che cosa
ciascuno di loro abbia sostenuto. Comporre le divergenze fra loro,
ovvero dar ragione a questo, o dar torto a quest altro, non ¢é affar
nostro, dato che sappiamo che dopo i santi apostoli non vi fu tra i
commentatori greci della divina scrittura un autore piu importante
del teologo Gregorio, e fra i latini nessuno piu di Aurelio Agostino.
E che dire, se volessimo in qualche modo appianare questa specie
di controversia fra i due grandi uomini? ... Eppure non cesso di
meravigliarmi. perché chiama animale quel corpo, che esalta con
tante lodi come se fosse spirituale e beato?*

In queste righe, Eriugena dichiara esplicitamente che i due mag-
giori Padri della tradizione latina e greca, Agostino ¢ Gregorio di
Nissa, esprimono posizioni non concordi circa il tema in questione.
Tuttavia, I’Irlandese sottolinea che queste differenze non devono
essere utilizzate per creare contrapposizioni polemiche, né devono

2 Eriugena, Periphyseon, IV, 804c-805b ... cit., pp.168-169: Mihi autem et
tibi, si placet, sufficiat sententias sanctorum patrum de constitutione hominis ante
peccatum legere, et quid unusquisque eorum uoluit cauta ac diligenti inquisitio-
ne quaerere. Lites autem inter eos constituere, hunc autem refellere, scientes post
sanctos apostolos nullum apud graecos fuisse in expositionibus diuinae scripturae
maioris auctoritaris Gregorio theologo, nullum apud romanos Aurelio Augustino.
Et quid, si in hac ueluti controuersia magnorum uirorum quendam consensum ue-
limus machinari.


Guest
Rectangle


64 Laura Busetto

essere forzatamente armonizzate con il rischio di cadere in contrad-
dizione dal punto di vista argomentativo.

Secondo Eriugena, il compito di chi cerca la verita ¢ quello di
esaminare le teorie dei Padri con rigore per comprenderne il signifi-
cato e valutarne la correttezza. Questo approccio riflette il desiderio
di superare le divisioni teologiche, privilegiando un’indagine aperta
che metta al centro la ricerca della verita e non I’ipse dixit.

Nel quinto libro, che ha come tema quello del ritorno delle cre-
ature in Dio, Eriugena riprende nuovamente la questione sulla pre-
destinazione. In queste righe, il quadro entro cui vengono indagate
le auctoritates ¢ quello escatologico. Le dottrine patristiche dei de-
stini ultimi mostrano chiaramente la tensione tra la tradizione latina
e quella greca. In questo passaggio, Eriugena contraddice la teoria
della dannazione delle anime, di nuovo partendo dall’uso della ra-
gione®:

Se poi qualcuno affermasse che una parte della natura umana ritor-
nera in dio, e una parte vimarra sempre in mezzo ai castighi, quanti
inconvenienti contrari alla vera ragione conseguiranno alla sua
affermazione? Di sicuro sara costretto a dire che il dio verbo non
assunse la totalita della natura umana ma una parte di essa, e che
percio non volle salvare e non salvo l’intero genere umano. Cosa
che é assurdo credere. E ancora, la vera ragione con la corretta
speculazione sulle cose deridera chi divide in parti la semplicita
della natura umana e insegna che essa é composta come di molte
cose diverse oppure simili, mentre invece é una sola, semplice e
libera da ogni composizione, diversita e molteplicita di parti. Al-
trimenti non sarebbe stata fatta a immagine di dio, ma secondo la
varieta multiforme dei corpi mortali e corruttibili, e pensare questo
é un’enorme sciocchezza e perversione, completamente estranea
alla verita.*

% Primo elemento del metodo critico eriugeniano.

30 Tvi, V, 922a- 922b, pp. 172-173: Si uero quis asseruerit partem humanae na-
turae in deum redituram, partem in poenis semper mansuram, quanta incommoda
ueraeque rationi reluctantia assertionem eius consequentur? Cogetur siquidem fa-


Guest
Rectangle


Eriugena sull’autorita di Agostino 65

A questo punto, dopo aver presentato la propria tesi’!, I’Irlandese
introduce il pensiero di diverse autorita a sostegno di essa’:

E se qualcuno ritenesse che ho affermato la semplicita e I'indivisi-
bilita dell’umanita senza aver avuto prima il sostegno dell autorita
dei santi padri, ascolti il beato Origene nel terzo libro sull epistola
ai Romani ... Legga anche il teologo Gregorio nel diciassettesimo
capitolo Sull’immagine ... Dionigi Areopagita nel settimo capitolo
dei Nomi Divini ... Il beato Ambrogio nel commento a Luca, citando
[’Apostolo.*

Nell’elenco dei Padri, viene rappresentata sia la tradizione gre-
ca che quella latina, ma quest’ultima non attraverso il nome della
sua autorita per eccellenza: Agostino. L’argomentazione sulla pre-
destinazione si conclude con una nota che sembra voler giustificare
questa omissione: Riportare qui le opinioni di tutti gli altri padri
richiede di dilungarsi troppo e non é necessario®. 1 esclusione
dell’Ipponate dalle fonti citate sulla predestinazione appare in realta
non come una semplice scelta di sintesi, ma come una presa di posi-

teri deum uerbum non totam humanam naturam sed partem eius sumpsisse, ac per
hoc neque totum humanum genus saluare uoluisse nec saluasse. Quod absurdum
est credere. Vera item ratio puraque rerum speculatio eum deridebit simplicitatem
humanae naturae in partes diuidentem ac ueluti ex multis dissimilibus uel similibus
compositam esse docentem, cum sit una et simplex omnique compositione et dissi-
militudine et multiplicitate partium libera. Alioqui non iam ad imaginem dei facta
est, sed ad mortalium et corruptibilium corporum multiformem uarietatem, quod
existimare et stultissimum est et turpissimum et omnino a ueritate alienum.

31 Secondo elemento del metodo critico utilizzato da Eriugena.

32 Terzo elemento del metodo critico.

3 1vi, V, 922a-925b, pp. 172-181: Et si quis humanitatis simplicitatem et im-
partibilitatem me dixisse nulla praerogatiua sanctorum patrum auctoritate adiu.
tus existimet, audiat beatum Origenem in libro tertio in epistola ad romanos ... Ma-
gnum quoque theologum Gregorium in XVII kapitulo sermonis De imagine dispu-
tantem de humanitate legat, ubi ait ... Dionysius Ariopagita kapitulo VII De diuinis
nominibus ... Beatus Ambrosius in exposition in Lucam, introducens Apostolum.

3% 1vi, V, 925b, pp.180-181: Caeterorum patrum sententias de hoc ponere lon-
gum est et non necessarium.


Guest
Rectangle


66 Laura Busetto

zione. Se consideriamo, infatti, in primo luogo che il dibattito sulla
predestinazione si era innescato proprio a partire dall’esegesi delle
opere di Agostino, e in secondo luogo che Eriugena stesso, poche
righe sopra, aveva riconosciuto Agostino come massima autorita tra
i Padri latini, il mancato riferimento al Vescovo di Ippona ¢ signi-
ficativo. L’Irlandese tenta, infatti, di allinearsi alla tradizione greca,
ponendosi in contrasto con quella agostiniana.

Un altro tema rispetto al quale 1’autorita di Agostino viene mes-
sa in dubbio riguarda la resurrezione dei corpi fisici. Ad esempio,
nel quinto libro del Periphyseon, Eriugena utilizza la tradizione el-
lenica, contrastando la teoria riconducibile ad Agostino ed esposta
del ventesimo capitolo del De civitate Dei secondo la quale i corpi
nell’aldila acquisiranno la loro forma migliore, rimanendo pero fisi-
ci e non spirituali:

Ma quando leggo queste cose nei libri dei santi padri, mi fermo
stupefatto, non so piu che fare, e, scosso dall orrore piu profon-
do, ho le vertigini. E mentre rifletto dentro di me sul perché uomi-
ni specialissimi, capaci di elevarsi oltre tutte le opinioni sulle idee
spaziali e temporali, e di superare tutto il mondo sensibile con la
potenza della contemplazione, abbiano affidato cose del genere ai
loro scritti tramandandoli ai posteri, con una certa facilita sono
indotto a credere che fossero invogliati a pensarle e a scriverle non
per altro motivo, se non per poter elevare almeno cosi al pensiero
delle cose spirituali quanti sono dediti a pensieri terreni e carnali, e
quanti si nutrono soltanto dei rudimenti di una fede semplice. Infatti
quelli che pensano che nulla esista al di la di questo mondo sensi-
bile sono piu pronti a negare che a professare una dottrina veritiera
della natura. ... Sembra piu tollerabile per quanti pensano secondo
la carne credere a una transizione dei corpi terreni in corpi cele-
sti, piuttosto che la negazione totale della corporeita. Nello stesso
modo condiscendente |’Apostolo, credo, ha parlato della resurre-
zione dei corpi: Quello che ¢ seminato» dice «& un corpo animale,
quello che risorgera ¢ un corpo spirituale (I Ep. Cor. 15,44). ... Cosi
molti, anzi quasi tutti, interpretano queste parole dell’Apostolo:
da terreno diventera celeste, da corporale spirituale, tuttavia sara


Guest
Rectangle


Eriugena sull’autorita di Agostino 67

sempre un corpo, ... Ma chiunque esamini con attenzione le affer-
mazioni di Sant’Ambrogio e del teologo Gregorio nonché del suo
commentatore (voglio dire Massimo), vi trovera certamente non il
mutamento del corpo terreno in un corpo celeste, ma una transizio-
ne completa nello spirito stesso — non spirito nel senso dell etere,
ma dell’intelletto.*

In queste righe, Maestro e Discepolo riflettono sul significato
delle interpretazioni dei Padri riguardo alla resurrezione dei corpi,
applicando i tre passaggi del metodo critico elaborato da Eriugena.
Anzitutto, viene analizzata la tesi in oggetto: il Nutritor esprime stu-
pore e turbamento leggendo alcune opere e chiedendosi perché uo-
mini cosi illuminati abbiano tramandato tali idee. Il riferimento, in
modo velato, ¢ qui certamente Agostino, che ripropone la teoria pa-
olina della distinzione tra corpo animale e spirituale, affermando che
nell’aldila permarra solo il secondo. Dopodiché si mettono in luce
i nodi problematici, cercando in questo caso le ragioni dell’incor-

35 1vi, V, 986b-987b, pp. 345-347: Sed dum talia in libris sanctorum patrum
lego, stupefactus haesito, maximoque horrore concussus titubo. Et dum intra me ip-
sum cogito cur spetialissimi uiri, ultra omnes opiniones localium temporaliumque
cogitationum ascendentes totumque sensibilem mundum uirtute contemplationis
superantes, huiusmodi dicta suis scriptis commendauerunt posteritatique tradide-
runt, facilius ducor existimare non aliam ob causam ad haec excogitanda et scri-
benda attractos fuisse, nisi ut saltem uel sic terrenis carnalibusque cogitationibus
deditos simplicisque fidei rudimentis nutritos ad spiritualia cogitanda subleuarent.
Nam qui ultra hunc mundum sensibilem nihil esse excogitant promptiores sunt ad
negandam quam ad confitendam ueridicam naturarum preculationem. ... Tolera-
bilior quippe carnaliter cogitantibus uidetur ad credendum terrenorum corporum
in caelestia transitio, quam totius corporalitatis negatio. Eodem condescensionis
modo locutus est Apostolus, ut existimo, de resurrectione terreni corporis dispu-
tans: Seminatur, inquit corpus animale, surget corpus spirituale. ... Sic multi ac
paene omnes haec uerba Apostoli uolunt intelligere: de terreno erit caeleste, de
corporali erit spirituale, semper tamen corpus erit. ... Quisquis autem sancti Am-
brosii Gregoriique theologi necnon expositoris eius (Maximi dico) diligentius dicta
inspexerit, inueniet profecto non mutationem corporis terreni in caeleste corpus,
sed omnino transitum in ipsum spiritum, non in illum qui aether, sed in illum qui
intellectus uocitatur.


Guest
Rectangle


68 Laura Busetto

rettezza: 1’ipotesi che il Maestro formula riguardo alla trasmissione
errata della dottrina della trasmutazione ¢ che tali scritti siano stati
concepiti con scopo pedagogico, per aiutare le persone semplici ad
innalzarsi verso una dimensione spirituale superiore. Per coloro che
non hanno raffinatezza intellettuale ¢ piu accettabile credere nella
trasformazione dei corpi terreni in corpi celesti piuttosto che nega-
re completamente la corporeita. A questo punto, il Maestro, analiz-
zando attentamente le opinioni di Ambrogio, Gregorio e Massimo,
propone la sua visione: il passaggio del corpo nell’aldila non impli-
ca una trasformazione materiale ma una completa trasmutazione in
spirito, inteso come intelligenza e pensiero puro.

Il passaggio mette in luce un ulteriore aspetto del rapporto tra
Giovanni Scoto e il pensiero di Agostino. L’Irlandese sembra citare
esplicitamente 1’ Ipponate quando vi ¢ armonia con le sue posizioni.
Al contrario, quando vi sono divergenze di pensiero o dottrine non
pienamente condivise da Eriugena, il riferimento ad Agostino tende
a rimane implicito®.

Questa scelta potrebbe essere interpretata come un esempio di
reticenza della scrittura’’, tuttavia va notato che nell’ambiente in-
tellettuale dei centri carolingi le dottrine di Agostino erano ben note
e quindi facilmente riconoscibili. Pertanto, il silenzio di Eriugena
non implica un tentativo di dissimulazione per evitare qualsivoglia
accusa, bensi potrebbe trattarsi plausibilmente di un gesto di rispetto
verso una figura che, pur non condividendone egli sempre le posi-
zioni, rimane per lui un riferimento imprescindibile.

3¢ Cfr. G. Lettieri, Eriugena e il transitus di Agostino nei Padri Greci ... cit., p.
353; lo studioso sostiene che la tendenza di Eriugena a citare Agostino solo quando
¢ d’accordo con la sua posizione sia un aspetto assoluto. Tuttavia, il passo cita-
to poco sopra sembra contraddire questa visione, suggerendo che sarebbe piu ap-
propriato parlare di una tendenza generale. Eriugena sembra muoversi in maniera
flessibile, adattando il suo approccio a seconda delle circostanze e dei temi trattati.

37 Concetto sviluppato da Leo Strauss secondo cui i pensatori evitano di espri-
mersi in maniera diretta su questioni controverse o potenzialmente rischiose per il
contesto in cui operano. Cfr. L. Strauss, Persecution and the Art of Writing, Univer-
sity of Chicago Press, Chicago 1988.


Guest
Rectangle


Eriugena sull’autorita di Agostino 69

7. Conclusione

In conclusione, si ¢ cercato di mostrare come Eriugena sviluppi
un metodo di analisi volto al confronto con 1’autorita. Questo ap-
proccio puo essere considerato come pensiero critico, caratterizzato
dalla volonta di integrare e, quando necessario, rielaborare le dot-
trine delle autorita in modo originale, senza limitarsi ad accettarle
passivamente. L’indipendenza intellettuale che Eriugena rivendica
gli consente di confrontarsi con la tradizione, ed in particolar modo
con ’autorita di Agostino, lasciandosi guidare dalla ragione e dalla
coerenza logica degli argomenti.

Nel trattato De praedestinatione liber, si ¢ mostrato come Eri-
ugena impieghi strumenti logici, tra cui I’antifrasi, per analizzare
1 passi agostiniani che si prestano ad ambiguita sul tema della pre-
destinazione. Nel Periphyseon, invece, Eriugena presenta in modo
esplicito quale dovrebbe essere il metodo corretto di indagine della
verita: affidarsi anzitutto alla ragione, e in secondo luogo alle aucto-
ritates, purché anche esse siano conformi alla ragione stessa.

Cio che rende Eriugena un pensatore critico ¢ dunque la capacita
di sviluppare le proprie argomentazioni sulla base della valutazio-
ne e reinterpretazione del pensiero delle auctoritates. Egli si mostra
capace di interagire con le sue fonti, nella tensione tra tradizione
patristica greca e latina, e di proporre nuove istanze speculative. Per
questa ragione, e non solo, Eriugena ¢ riconosciuto come la voce piu
rilevante nella riflessione filosofica della sua epoca.


Guest
Rectangle


