
Laura Busetto

ERIUGENA SULL’AUTORITÀ DI AGOSTINO:
RATIONEM PRIOREM ESSE NATURA,

AUCTORITATEM UERO TEMPORE DIDICIMUS.

ERIUGENA ON AUGUSTINE'S AUTHORITY:
RATIONEM PRIOREM ESSE NATURA,

AUCTORITATEM UERO TEMPORE DIDICIMUS.

DOI: https://doi.org/10.54103/2035-7362/28831

“Doctor Virtualis” n. 20: Pensiero critico e Medioevo (2025)
ISSN 2035-7362

Quest’opera è distribuita con Licenza Creative Commons Attribuzione 4.0 Internazionale

Abstract

La validità di una teoria, nell’ alto Medioevo era determinata soprattutto 
dalla conformità al pensiero di figure autorevoli come i Padri della Chiesa. Tra 
questi, Agostino d’Ippona rivestiva un ruolo di spicco nel contesto occidentale. 
Giovanni Scoto Eriugena, pur riconoscendo il prestigio dell’autorità agostinia-
na, ne ridiscusse il valore assoluto, attraverso un’analisi critica, compiuta per 
mezzo della ragione. Questo articolo indaga il metodo filosofico di Eriugena, 
mettendo in luce il suo approccio all’autorità di Agostino. Le principali opere 
del pensatore irlandese, come il De praedestinatione liber e il Periphyseon, 
testimoniano, infatti, l’equilibrio tra l’esercizio del pensiero critico e il rispetto 
per la tradizione. 

In the early Middle Ages, the validity of a theory was primarily determined 
by its conformity with the thought of authoritative figures such as the Church 
Fathers. Among them, Augustine of Hippo held a prominent position in the 
Western tradition. John Scottus Eriugena, while acknowledging the prestige of 
Augustinian authority, critically reassessed its absolute value through the ex-
ercise of reason. This article examines Eriugena’s philosophical method, high-
lighting his approach to Augustine’s authority. The Irish thinker’s major works, 
such as the De praedestinatione liber and the Periphyseon, reveal his attempt to 
strike a balance between critical reasoning and reverence for tradition.

Keywords

Eriugena; Agostino; auctoritas; ragione; pensiero critico

Eriugena; Agostino; Auctoritas; Reason; Critical Thought

Guest
Rectangle



48 Laura Busetto

1. Introduzione

Nel pensiero medievale, l’auctoritas rappresentava un principio 
fondante, capace di conferire legittimità alle dottrine teologiche e 
speculative. La veridicità di una teoria era identificata con l’ade-
sione a principi consolidati, considerati autentici grazie alla loro at-
tribuzione a figure di grande prestigio come i Padri della Chiesa. 
Tra questi, Agostino d’Ippona occupava una posizione di assoluto 
rilievo, tanto da essere considerato un punto di riferimento impre-
scindibile per l’elaborazione del sapere. La tendenza a riferirsi ai 
grandi nomi era necessaria in un’epoca in cui l’ortodossia religiosa 
doveva confrontarsi con movimenti giudicati eretici. I testi ritenuti 
autorevoli, come quelli dei Padri della Chiesa, infatti, custodivano 
gli elementi della dottrina ufficiale e avevano il compito di guidare 
e correggere eventuali deviazioni da essa. Tuttavia, il rigido vincolo 
all’autorità non rimase immune da interrogativi e riflessioni critiche, 
come testimonia l’opera di Giovanni Eriugena.

Questo articolo analizza il rapporto tra l’auctoritas agostiniana 
e la riflessione critica della ragione nel pensiero di Giovanni Sco-
to Eriugena, maestro d’arti liberali, di origine irlandese, giunto alla 
corte di Carlo il Calvo a metà del IX secolo. Eriugena, pur ricono-
scendo il prestigio di Agostino, osò confrontarsi con il suo insegna-
mento attraverso l’analisi dell’ipse dixit, mettendo in discussione 
l’assolutizzazione dell’autorità e proponendo un metodo di ricerca 
che invitava a vagliare la tradizione mediante il filtro della ragione. 
Il suo sistema filosofico, benché radicato nella cultura carolingia, 
apre ad una riflessione nuova sulla tensione tra dogma e ragione, 
autorità e pensiero critico, anticipando tematiche che risuoneranno 
nei secoli successivi.

Guest
Rectangle



49Eriugena sull’autorità di Agostino

2. Il metodo critico di Eriugena nei confronti delle auctoritates

La ricerca filosofica e teologica di Eriugena si sviluppa attraverso 
un costante dialogo con i Padri della Chiesa, nella complessa rela-
zione tra la tradizione latina e quella greca. È Eriugena stesso, grazie 
alle sue competenze nella lingua greca, che riporta le antiche lettere 
orientali nell’Occidente latino dominato dall’auctoritas agostinia-
na. Proprio grazie alla possibilità di utilizzare nelle sue opere un 
duplice riferimento, Eriugena, a differenza dei suoi contemporanei, 
rielabora criticamente il pensiero agostiniano alla luce dei dispostivi 
speculativi e teologici acquisiti per mezzo delle lettere greche. Se 
è vero che a partire dagli anni Ottanta1 si è andata affermando una 
prospettiva interpretativa che valorizza un certo tipo di continuità 
dell’opera eriugeniana con la tradizione carolingia e con il pensiero 
di alcuni autori a lui precedenti come Alcuino e Rabano Mauro, o 
successivi, come Remigio d’Auxerre; questi stessi studi non inten-
dono negare l’assoluta eccezionalità dell’opera di Giovanni Scoto, 
che resta un unicum, per la sua profondità speculativa e l’impiego di 
fonti orientali, nel panorama intellettuale del suo tempo2. Secondo 

1  Emblematico in questo senso è il convegno dell’Accademia Tudertina tenuto-
si nel 1987, i cui atti sono raccolti in: C. Leondardi, E. Menestò (a cura), Giovanni 
Scoto nel suo tempo. L’organizzazione del sapere in età carolingia. Atti del XXIV 
Convegno storico internazionale, Todi, 11-14 ottobre 1987, Centro Italiano di Studi 
sull’Alto Medioevo, Spoleto 1989.

2  Cfr. A. Bisogno, Il metodo carolingio. Identità culturale e dibattito teologi-
co nel secolo nono, Brepols, Turnhout 2008, p. 343: La composizione delle opere 
speculative di Giovanni Scoto segna, nel tracciato dell’evoluzione della teologia 
carolingia, un momento tanto unico per competenze e capacità speculative dell’au-
tore, quanto pienamente coerente con il contesto in cui egli visse e con la tradizione 
nel rispetto della quale venne educato. La coesistenza di competenze così diverse, 
unite ad una notevole cifra filosofica personale, permette di evidenziare l’indubbia 
grandezza di Giovanni Scoto, senza sottovalutare l’importanza del suo rapporto 
con il contesto culturale nel quale la sua personalità intellettuale ebbe modo di 
formarsi ed esprimersi. Cfr. J. Marenbon, From the Circle of Alcuin to the School 
of Auxerre, Cambridge University Press, Cambridge 1981, p. 10: Historians have 
in general been content to portray John in grand isolation, an Irishman, working 

Guest
Rectangle



50 Laura Busetto

Gaetano Lettieri, l’Irlandese, attraverso un processo di assimilazio-
ne delle categorie filosofiche di Agostino in quelle dei Padri greci, 
crea una sintesi tra le due tradizioni, privilegiando l’adesione a quel-
la orientale3. Al contrario, Giulio d’Onofrio sostiene che Eriugena 
non operi una gerarchia tra le due, preferendo piuttosto una sintesi 
dialettica progressiva che bilancia le dottrine discordanti dei Padri, 
senza schierarsi esplicitamente da una parte o dall’altra4. Infatti, 
come Eriugena stesso afferma esplicitamente nel Periphsyeon, egli 
sottopone ogni sua fonte, greca o latina che sia, ad un’analisi razio-
nale, sostenendo come la ragione sia prioritaria rispetto al mero ipse 
dixit5. Diversi studiosi hanno analizzato l’influenza di Agostino sul 
pensiero di Giovanni Scoto Eriugena, evidenziando come quest’ul-
timo non si limiti a utilizzare l’autorità dell’Ipponate passivamente, 
ma rielabori i temi agostiniani in modo originale. Brian Stock6 e 
Robert P. Russell7, ad esempio, hanno sottolineano l’importanza del 

at the court of a foreign king, who brought Greek Neoplatonism to its final deve-
lopment. ... More recently, scholars such as Jeauneau and Contreni have published 
evidence of John’s contacts with some of his contemporaries and of his infuence 
upon them. John’s discussion ... is the most thorough and bold of the carly Middle 
Ages; but neither is it free from the confusions characteristic of his contemporaries, 
nor are they entirely lacking in John’s typical originality. 

3  Cfr. G. Lettieri, Eriugena e il transitus di Agostino nei Padri Greci. Apoka-
tastasis ed epektasis nel V libro del Periphyseon, in “Adamantius” 22 (2016), pp. 
349-397, in particolare p. 362. 

4  Cfr. G. d’Onofrio, La concordia di Agostino e Dionigi. Per un’ermeneutica 
del dissenso tra le fonti patristiche nel “Periphyseon” di Giovanni Scoto Eriugena, 
in “Medioevo. Rivista di storia della filosofia medievale” 19 (1993), p. 10: La ra-
zionalità è oggetto della controversia, non soggetto, e non potrà dunque porsi come 
arbitra tra i due contendenti.

5  Eriugena, Periphyseon, I, 513a-513c ed. P. Dronke, trad. M. Pereira, Fonda-
zione Lorenzo Valla/ Mondadori, Milano 2012, pp. 202-203; da questo momento 
in poi ogni citazione del Periphyseon, sia in italiano che in latino, verrà tratta da 
questa edizione. 

6  Cfr. B. Stock, Observations on the Use of Augustine by Johannes Scottus 
Eriugena, in “The Harvard Theological Review” 60 (1967), pp. 213-220.

7  Cfr. R.P. Russell, Some Augustinian Influences in Eriugena’s De diuisione 
naturae, in J.J. O’Meara, L. Bieler (a cura), The Mind of Eriugena. Papers of a Col-

Guest
Rectangle



51Eriugena sull’autorità di Agostino

pensiero agostiniano nel Periphyseon riguardo alla gnoseologia e 
all’escatologia. John J. O’Meara8, come d’Onofrio, si è concentrato, 
invece, su come Eriugena realizzi una sintesi tra la tradizione occi-
dentale e quella greca. Enrico Moro, infine, analizzando un passo 
specifico del Periphyseon, mostra come Eriugena adoperi Agostino 
in modo strumentale, attribuendo al Padre latino posizioni che in 
realtà divergono dal suo pensiero9. 

L’Irlandese applica un autentico metodo critico, che utilizza si-
stematicamente nelle sue riflessioni e che emerge con particolare 
evidenza nel Periphyseon, la sua opera magistrale. Questo metodo si 
compone di tre istanze, declinate a seconda del tema e del contesto:

1.	 analizzare una determinata affermazione o una dottrina, scio-
gliendo analiticamente gli argomenti che la compongono e 
valutandone la coerenza logica o gli eventuali nodi proble-
matici; 

2.	 mettere a confronto le affermazioni dell’auctoritas con altre 
fonti per determinare se l’autorità in questione stia sostenen-
do una posizione valida o se vi siano alternative migliori; 

3.	 proporre controargomenti solidi, basati anzitutto sulla coe-
renza logica e poi sul supporto di altre auctoritates (spesso 
la Sacra Scrittura) giudicate più veridiche in base al contesto. 

Il metodo di analisi, che applicato ad ogni fonte cui Eriugena si 
riferisce, è utilizzato maggiormente per l’autorità di Agostino d’Ip-
pona, figura che, nell’Alto Medioevo occidentale, assunse il ruolo 
di riferimento intellettuale e teologico per eccellenza. La fortuna di 

loquium, Dublin, 14-18 July 1970, Irish University Press for Royal Irish Academy, 
Dublin 1973, pp. 31-40.

8  Cfr. J.J. O’Meara, Studies in Augustine and Eriugena, Catholic University of 
America Press, Washington DC 1992.

9  Cfr. E. Moro, Falso d’auctoritas? Su un caso di eredità agostiniana in Eriu-
gena (Periph., I, 446A–451C), in V. Limone, G. Maspero (a cura), Agostino e la sua 
eredità. Teologia, filosofia e letteratura, Morcelliana, Brescia 2021, pp. 111-128.

Guest
Rectangle



52 Laura Busetto

Agostino in questo periodo si deve a molteplici fattori, che si posso-
no distinguere in aspetti teologici e speculativi da un lato, e in ele-
menti storico-culturali dall’altro10. Tra le motivazioni ascrivibili al 
primo aspetto, spicca il ruolo centrale di Agostino nelle controversie 
dottrinali e dogmatiche, come testimoniano l’impegno contro cor-
renti eretiche quali il manicheismo, il pelagianesimo e il donatismo. 
Attraverso le sue opere, infatti, Agostino affrontò questioni fonda-
mentali per lo strutturarsi della teologia cristiana, come ad esempio 
il problema del peccato originale, il rapporto tra grazia divina e li-
bero arbitrio e la natura della Chiesa. Dal punto di vista storico-cul-
turale, il predominio dell’autorità di Agostino va compresa nel con-
testo del progressivo isolamento politico e culturale dell’Occidente 
latino, in seguito alle invasioni barbariche e alla frammentazione 
dell’Impero romano. In un quadro caratterizzato dalla crisi delle isti-
tuzioni e dalla necessità di preservare l’identità culturale e religiosa, 
le opere dell’Ipponate furono percepite come un baluardo di autorità 
e ortodossia.

Per queste ragioni, Agostino emerge certamente come auctoritas 
di riferimento11 anche per Giovanni Scoto, come si può notare sia 
nel primo trattato giovanile del pensatore irlandese, il De praedesti-
natione liber, che nel Periphyseon. 

3. Dissentire da Agostino nel De praedestinatione liber

Eriugena inizia a confrontarsi con l’autorità dell’Ipponate a par-
tire dal già menzionato opuscolo sulla predestinazione, attraverso 

10  Cfr. Eriugena, “De Praedestinatione liber”, Dialettica e teologia all’apogeo 
della rinascenza carolingia, ed. e trad. it. di E.S. Mainoldi, SISMEL Edizioni del 
Galluzzo, Firenze 2003, p. XXVII. 

11  Cfr. G. Madec, Jean Scot et ses auteurs. Annotations érigeniénnes, Études 
Augustiniennes, Paris 1988, in particolare pp. 63-137. Nelle pagine dello studio 
qui indicate vengono riprese tutte le citazioni agostiniane che Eriugena inserisce 
nel Periphyseon.

Guest
Rectangle



53Eriugena sull’autorità di Agostino

il quale il pensatore prende parte ad una delle maggiori controver-
sie dottrinali dell’età carolingia. La disputa si può riassumere come 
scontro tra diverse interpretazioni date dai pensatori carolingi ad al-
cuni passi agostiniani sul tema della preordinazione dell’uomo al 
bene o al male. 

La questione della predestinazione era stata sollevata una deci-
na di anni prima dell’intervento di Eriugena, quando Godescalco 
d’Orbais, monaco di origine sassone, diffuse la tesi secondo cui Dio 
avrebbe destinato gli uomini giusti al Paradiso e gli empi all’Infer-
no, sulla base, soprattutto, dell’esegesi di alcuni passi agostiniani. 

Godescalco fu condannato per eresia a Magonza nel 848, e poi, 
l’anno successivo, durante il sinodo di Querzy, ma continuò a far 
circolare le proprie tesi. Incmaro, vescovo di Reims, si vide, allora, 
costretto a promulgare l’Ad simplices, una lettera pastorale attraver-
so cui sosteneva la teoria dell’unica predestinazione al bene. A so-
stegno di questa posizione, il vescovo di Reims chiese l’intervento 
di altri teologi, tra cui Prudenzio di Troyes, il quale, tuttavia, pro-
pose una formulazione più moderata della duplice preordinazione, 
anch’essa sulla base dell’esegesi di alcuni passi agostiniani12. Dopo 
una serie di richieste d’intervento inevase da parte di figure influenti 
dell’epoca, si rese necessario l’intervento di Giovanni Scoto. All’e-
poca, Eriugena godeva di una solida reputazione nel contesto cul-
turale carolingio. La sua partecipazione alla disputa fu fortemente 
voluta da Carlo il Calvo, il quale percepiva la controversia sulla pre-
destinazione come una minaccia alla solidità politica del suo regno, 
che si ergeva sull’unità religiosa come strumento di governo. Nono-
stante l’intervento di Eriugena fosse stato richiesto principalmente 
per questioni politiche e dogmatiche, nella prefazione dell’opuscolo, 
l’Irlandese specifica che il suo obiettivo non è tanto quello di par-
teggiare per una o l’altra fazione, quanto piuttosto di corroborare la 

12  Per un approfondimento dettagliato della disputa sulla predestinazione divi-
na, nelle sue diverse fasi, si veda l’introduzione di Ernesto Mainoldi in: Eriugena, 
De praedestinatione liber, Dialettica e teologia all’apogeo della rinascenza caro-
lingia ... cit., in particolare pp. X-XLI. 

Guest
Rectangle



54 Laura Busetto

verità di fede per mezzo della ragione. Il suo intento è quindi pura-
mente speculativo13. 

Nel De divina praedestinatione liber, Giovanni Scoto contesta la 
concezione agostiniana di una dualità nella volontà divina, poiché 
ritiene che la perfezione di Dio non possa implicare divisioni. At-
traverso una rilettura cristiana del monismo neoplatonico dei Padri 
greci, Eriugena cerca di superare il dualismo agostiniano, appianan-
do la geminopredestinazione verso l’unità dei destini escatologici 
che vengono ricompresi nella misericordia e nella carità divina. 
Inoltre, secondo l’Irlandese, l’idea che la volontà del Padre operi 
in sequenza temporale è contraddittoria, dato che in Dio non esi-
ste tempo, come affermato da Boezio14. Di conseguenza, Eriugena 
rifiuta la visione di una punizione infernale inflitta direttamente da 
Dio, il quale, essendo il bene assoluto, non può volere il male per le 
sue creature15. Ciò non significa che nel sistema eriugeniano non vi 
sia una differenza escatologica tra chi ha agito correttamente in vita 
e chi ha peccato. La punizione celeste non è completamente assente, 
bensì essa consiste nella volontà delle anime di perseverare nell’es-
sere lontane dal Creatore anche nell’aldilà16. Non è Dio che punisce, 
ma l’uomo che si autoinfligge questa pena. 

Il trattato si articola in due sezioni principali. Nella pars de-
struens, Eriugena, attraverso l’uso di argomenti dialettici, scioglie 
le tesi di Godescalco evidenziando gli errori nell’interpretazione 
di Agostino proposta dal monaco sassone. Nella pars construens, 
il pensatore irlandese sostiene e sviluppa le proprie tesi. In questo 
modo, Eriugena non si limita a redigere un testo mirato esclusiva-
mente a confutare le teorie di Godescalco, ma elabora una critica più 
ampia e strutturata nei confronti del metodo esegetico predominante 

13  Cfr. B.J. Matz, Augustine in the Predestination Controversy of The Ninth 
Century, Part II: The Single Predestinarians John Scotus Eriugena and Hincmar of 
Rheims, “Augustinian Studies” 47 (2016), pp. 17-40.

14  Cfr. Eriugena, De praedestinatione liber, XI, 393C ... cit., p. 98-99. 
15  Cfr. Ivi, III, 366A-366B, pp. 26-29. 
16  Cfr. Ivi, III, 369A, p. 35. 

Guest
Rectangle



55Eriugena sull’autorità di Agostino

al suo tempo. Egli, infatti, osserva che l’approccio esegetico utiliz-
zato dai suoi contemporanei non è esaustivo e imputa questa incom-
pletezza a due ragioni principali: da un lato il mancato impiego delle 
arti del trivium (grammatica, retorica e dialettica) come strumento 
della ragione, e dall’altro l’ignoranza della tradizione greca, le cui 
riflessioni avrebbero potuto arricchire il dibattito teologico e fornire 
strumenti concettuali utili ad affrontare la questione sulla predesti-
nazione.

Credo che l’imperdonabile errore di quelli che volgono gli inse-
gnamenti dei venerabili Padri, e soprattutto di sant’Agostino, in 
modo confuso – e perciò dannoso – al proprio distorto pensiero, 
abbia preso origine dall’ignoranza di quelle utili discipline che la 
Sapienza stessa ha voluto che fossero sue compagne e investigatrici 
nonché dalla mancanza di conoscenza dei testi in lingua greca, nei 
quali l’interpretazione della predestinazione non incontra alcuna 
difficoltà dovuta ad ambiguità di sorta.17

Agli occhi di Eriugena, questa doppia carenza metodologica – 
l’assenza dell’utilizzo delle arti e l’ignoranza della cultura greca18 
– rendeva l’esegesi del suo tempo limitata, imprecisa e ambigua. A 
causa di ciò, venivano quindi veicolate interpretazioni errate, come 
dimostrava il caso di Godescalco e dei suoi sostenitori. 

Il trattato di Eriugena, pertanto, si configura come tentativo di 
ridefinire i criteri e le premesse fondamentali dell’indagine teologica 
e speculativa, oltre che di difendere sulla base dell’argomentazione 
razionale la teoria di un’unica predestinazione al bene per l’uomo.

17  Ivi, XVIII, 430C, pp. 188-189: Errorem itaque seuissimum eorum qui ue-
nerabilium pattum maximeque sancti augustini sententias confuse, ac per hoc 
mortifere, ad suum prauissimum sensum redigunt, ex utilium disciplinarum igno-
rantia, quas ipsa sapientia suas comites inuestigatricesque fieri uoluit, crediderim 
sumpsisse primordia, insuper etiam grecarum litterarum inscitia, in quibus prede-
stinationis interpretatio nullam ambiguitatis caliginem gignit.

18  A proposito delle fonti utilizzate da Eriugena nell’opuscolo sulla predesti-
nazione si veda: E.S. Mainoldi, Le Fonti del De praedestinatione liber di Giovanni 
Scoto Eriugena, in “Studi medievali” Terza serie/2 (2004), pp. 651-697.

Guest
Rectangle



56 Laura Busetto

4. L’autorità al vaglio della ragione

Nell’opuscolo sulla predestinazione è possibile riscontrare due 
diversi approcci adottati da Eriugena nei confronti dell’autorità ago-
stiniana. Il primo, più in linea con il metodo utilizzato al suo tempo, 
consiste nel ricorso a lunghe citazioni tratte dalle opere dell’Ippona-
te per sostenere e rafforzare le proprie argomentazioni. Il secondo si 
caratterizza invece per una maggiore reinterpretazione critica delle 
tesi agostiniane, che si intensifica soprattutto nella seconda metà 
dell’opuscolo.  

Confrontando due passaggi del De divina praedestinatione liber, 
dove Eriugena utilizza i diversi approcci, emerge chiaramente il rap-
porto che egli instaura con l’autorità di Agostino: pur riconoscendo-
ne il valore, non si limita ad accettarne passivamente le idee, ma le 
sottopone a un’attenta analisi critica.

Il primo passaggio è estrapolato dal quinto capitolo del trattato, 
nel quale si discute del libero arbitrio. Eriugena sostiene che l’uo-
mo è stato creato libero di scegliere se compiere il bene o il male, 
e che quindi la sua volontà non è determinata dalla prescienza o 
dalla predestinazione divina. Questo capitolo è costruito in modo 
simmetrico: nella prima metà Eriugena si impegna a mostrare come 
l’uomo non sia spinto da Dio a compiere il peccato; nella seconda 
metà, invece, di come l’uomo non sia costretto a vivere pienamente 
secondo rettitudine. Le due tesi sono anzitutto dimostrate attraverso 
argomenti logici che portano ad una conclusione, seguendo un pro-
cedimento dialettico: Per queste ragioni si conclude che Dio diede 
al primo uomo una tale volontà e che la creò in lui libera19. Dopo-
diché, viene introdotta l’autorità agostiniana per confermare la tesi 
che Eriugena ha appena dimostrato attraverso l’uso rigoroso dell’ar-
gomentazione razionale: 

19  Eriugena, De praedestinatione liber, V, 379B ... cit., pp. 62-63: His ergo 
rationibus confectum est deum primo homini talem uoluntatem et dedisse et in eo 
eam condidisse in tantum liberam. 

Guest
Rectangle



57Eriugena sull’autorità di Agostino

A proposito, dice Agostino nel libro Sulla vera religione: Se questa 
mancanza, che viene chiamata peccato, ponesse un ostacolo contro 
la volontà, come ad esempio la febbre, a ragion veduta sarebbe in-
giusta la pena che il peccatore conseguirebbe, la quale viene chia-
mata dannazione. Ma ora, essendo il peccato un male volontario, 
esso non sarebbe in alcun modo peccato se non fosse volontario.20

La priorità della ragione rispetto al ricorso all’auctoritas è sinto-
matica del metodo di Eriugena, che – come vedremo – verrà espli-
citato nel Periphyseon. 

Il secondo passaggio è tratto dall’undicesimo capitolo del tratta-
to, in cui Eriugena affronta il tema di come debba essere condotta 
l’esegesi, sia dell’autorità scritturale, sia di quella umana, riguardo 
alla questione della predestinazione:

Siccome il santo padre Aurelio Agostino, autore sovrabbondante 
di eloquenza cristiana, sagacissimo ricercatore della verità, nobi-
lissimo maestro nelle espressioni letterali e metaforiche, le quali 
sono volte all’istruzione di coloro che ne intraprendono lo studio, 
ha talvolta detto nei suoi scritti che Dio ha predestinato gli empi 
alla rovina o alle pene – e a causa di ciò, mentre per coloro che lo 
comprendono egli diviene, come dice l’Apostolo, “odor di vita a 
vita”, per quelli che non lo comprendono invece “odor di morte a 
morte” -, dobbiamo motivare questo uso verbale riprendendo le sue 
parole come per contraddirlo, cosicché il lettore intelligente possa 
comprendere con maggiore facilità in base a quale tipo di espres-
sione retorica egli abbia affermato che la predestinazione divina 
riguarda entrambi i generi di uomini, cioè gli eletti per grazia e 
gli abbondanti per giustizia. Abbiamo ritenuto opportuno utilizzare 
estese parole con cui - abusandone - l’eretico si sforza di affermare 

20  Ivi, V, 379D, pp. 62-63: Hinc augustinus in libro de uera religione: Defectus 
autem iste, ait, quod peccatum vocatur, si tanquam febris inuitum occupare, recte 
iniusta poena uideretur; que peccantem consequitur et quae damnatio nuncupatur. 
Nunc vero usque adeo peccatum voluntarium malum est, ut nullo modo sit pecca-
tum, si non sit uoluntarium.

Guest
Rectangle



58 Laura Busetto

il suo perfido errore, affinché questi receda, ferito dalle stesse frec-
ce con cui, sconsiderato, ha trafitto gli animi semplici.21

In questo passaggio, Eriugena spiega in che modo siano da com-
prendere i passi agostiniani sulla predestinazione, cioè per mezzo di 
uno strumento interpretativo che appartiene alla grammatica e alla 
retorica: l’antifrasi. Tale strumento viene impiegato sul piano ese-
getico come tecnica ermeneutica. L’obiettivo dell’Irlandese è quello 
di evitare una lettura eccessivamente letterale dei testi agostiniani, 
come quella di Godescalco. Così, Eriugena riesce a sostenere la pro-
pria tesi, preservando al contempo l’autorevolezza di Agostino, che 
viene sottilmente e con grande eleganza contraddetto.

L’argomentazione inizia con una citazione agostiniana nella qua-
le è esplicitamente affermato che Dio abbia predestinato al casti-
go gli empi. Da ciò scaturisce un dilemma: se la predestinazione al 
castigo non è un dono, allora o è falsa l’affermazione di Agostino 
oppure bisogna intendere l’espressione predestinazione al castigo in 
senso improprio, secondo antifrasi.

In sintesi dice: Ha predestinato al castigo, e, ha predestinato alla 
grazia. Cosa risponderesti qualora ti chiedessimo se il predestinare 
gli empi al castigo competa alla giustizia di Dio oppure alla Sua 
grazia? Risponderai – credo – che compete alla Sua giustizia; infat-
ti Agostino dice: coloro che ha giustamente predestinato al castigo. 

21  Ivi, XI, 399B-399D, pp. 112-115: Quoniam uero sanctus pater aurelius au-
gustinus eloquentie christiane copiosissimus auctor, sollertissimus ueritatis inqui-
sitor, propie translateque locutionis ad exercitium eorum qui eum lecturi essent 
nobilissimus doctor, aliquotiens in suorum librorum serie inuenitur dixisse deum 
predestinasse impios ad interitum seu poenas, ac per hoc intelligentibus eum, ut 
ait apostolus, factus est odor uite in uitam, non intelligentibus uero odor mortis 
in mortem, praesentis cause ratio postulat ipsius uerba quasi sibimet repugnan-
tia ponamus, uti lector intelligens facilius intendat, quo genere locutionis dixerit 
predestinationem divinam utrique hominum generi conuenire, uidelicet electis per 
gratiam, relictisque per iustitiam, eademque dista quibus male utendo hereticys 
erroris sui perfidiam conatur astruere, ponenda esse iudicaumus, ut eisdem sagittis, 
quas in corda simplicium incautus extorserat uulneratus recedat.

Guest
Rectangle



59Eriugena sull’autorità di Agostino

Non compete dunque alla grazia. Perciò, se la predestinazione della 
pena non è un dono di Dio, bensì il giudizio del peccato, consegue 
necessariamente che o è falso ciò che dice lo stesso Agostino – cioè: 
La predestinazione di Dio, che è nel bene, è la preparazione della 
grazia –, oppure che la predestinazione dei castighi va intesa per 
antifrasi. Ora è vero e irrefutabile quel che egli ha detto, cioè che 
la predestinazione di Dio, che è nel bene, è la preparazione della 
grazia: dunque ha voluto che si intendesse per antifrasi quando af-
fermava che Egli ha predestinato al castigo.22

Nel proseguimento dell’argomentazione, Eriugena sostiene che 
la definizione della predestinazione non possa valere sia per il bene 
che per il male, poiché secondo le regole della dialettica, una stessa 
definizione non può riferirsi a due realtà contrarie. Inoltre, ogni pre-
destinazione di Dio è una preparazione ai suoi doni, ed ogni dono è 
grazia. Ne deriva che la predestinazione divina è un dono, e dunque, 
preparazione della grazia. In conclusione: Dunque non vi è prede-
stinazione della pena, poiché, se vi fosse, non sarebbe pena bensì 
grazia. Invece è pena, e dunque di essa non vi è predestinazione23.

In queste righe del trattato sono chiari i tre elementi del metodo 
critico utilizzato da Eriugena24: analisi della posizione agostiniana 
in merito alla predestinazione e al castigo; ricorso alla ragione per 
mezzo di una dimostrazione logica che tiene conto della definizione 

22  Ivi, XII, 402C, p. 121: Ecce in una eademque sententia: Predestinauit - in-
quit - ad poenam, praedestinauit ad gratiam. Vbi, quesumus, respondeas ad ea que 
interrogamus, utrum ad iustitiam dei an ad eius gratiam pertineat predestinare 
impios ad poenam? Respondebis, credo, ad iustitiam; ait enim: quos iuste prae-
destinauit ad poenam, non igitur ad gratiam. Ac per hoc, si poene praedestinatio 
donum dei non est sed peccati iudicium, necessario sequitur ut aut falsum sit quod 
ipse augustinus ait: Predestinatio dei que in bono est gratie est praeparatio, aut e 
contrario accipietur predestinatio poenarum. Est autem verum et immutabile quod 
dixit, praedestinatio dei que in bono est gratie est preparatio. E contrario igitur 
intelligi uoluit quod posuit: predestinauit ad poenam.

23  Ivi, XII, 403B, p. 123: Non est igitur predestinatio poene, quod, si esset, non 
esset poena sed gratia. Est autem poena, non est igitur predestinatio eius.

24  Cfr. infra, p. 51.

Guest
Rectangle



60 Laura Busetto

di predestinazione e dell’impossibilità che una definizione possa va-
lere per due elementi contrari; contro argomento, che in questo caso 
è di tipo ermeneutico, basato sull’utilizzo dell’antifrasi. 

5. Dissentire da Agostino nel Periphyseon

Nel Periphyseon, il legame tra Eriugena e Agostino risulta par-
ticolarmente evidente dal momento che il vescovo di Ippona viene 
citato direttamente dall’autore ben ottantasei volte. In quest’opera, 
l’autorità di Agostino è analizzata in modo più critico e sistematico 
rispetto al De praedestinatione liber. Questo approccio più esplicito 
è ascrivibile sia al fatto che l’Irlandese, giunto ormai nella fase più 
matura della sua speculazione, riesce ad esporre le proprie teorie con 
più chiarezza e forza, sia al diverso carattere dell’opera. Il Periphy-
seon, composto di cinque libri, è strutturato in forma di dialogo tra 
un maestro (il Nutritor) e il suo discepolo (l’Alumnus), che indagano 
la totalità della natura nelle sue divisioni dinamiche. Essa è intesa 
come movimento di uscita e di ritorno a Dio che è principio e fine 
di ogni cosa. Il Periphyseon affronta la relazione tra l’uomo, la divi-
nità e l’universo, tentando di conciliare da un lato il neoplatonismo 
con la tradizione cristiana, e dall’altro la Patristica greca con quella 
latina. 

Nel primo libro, Eriugena presenta in maniera programmatica il 
suo approccio nei confronti delle autorità. Secondo il suo pensiero, 
il riferimento alle auctoritates non deve ridursi a mero dogmatismo, 
bensì queste ultime devono essere analizzate e criticate attraverso 
l’esercizio della ragione: 

A. Mi hai decisamente convinto della ragionevolezza di questi di-
scorsi. Ma vorrei che, per consolidarli, tu aggiungessi a sostegno 
qualche rinforzo dell’autorità dei santi padri.
N. Non ignori, mi pare, che ha un peso maggiore ciò che viene pri-
ma per natura rispetto a ciò che viene prima nel tempo ... Ebbene, 
abbiamo appreso che la ragione viene prima per natura, mentre 

Guest
Rectangle



61Eriugena sull’autorità di Agostino

l’autorità ci precede soltanto nel tempo. Per quanto infatti la natura 
sia stata creata insieme al tempo, l’autorità non è esistita fin dall’i-
nizio della natura e del tempo, mentre la ragione ha avuto origine 
insieme alla natura e al tempo, fin dall’inizio del mondo. 
A. Questo lo insegna la ragione stessa. L’autorità, in effetti, è sem-
pre derivata dalla vera ragione, mentre la vera ragione non deri-
va dall’autorità. Infatti ogni autorità che non sia confermata dalla 
vera ragione pare debole; mentre la vera ragione, che si convalida 
da sé ed è salda e immutabile, non ha bisogno di essere sostenuta 
dal puntello di nessuna autorità. Del resto, mi pare che una vera 
autorità non sia nient’altro che una verità scoperta dalla forza del-
la ragione e affidata dai santi padri alla scrittura a beneficio della 
posteriorità ...
N. ... Per questo negli argomenti che intendiamo affrontare proce-
deremo prima con la ragione e poi con l’autorità.25

In questo passo del dialogo, il Maestro e il Discepolo si soffer-
mano sull’importante compito di delineare il rapporto tra ragione 
e autorità nella ricerca della verità, sottolineando la priorità della 
prima rispetto alla seconda. 

Per Eriugena, Dio si rivela nel mondo attraverso le teofanie, ma-
nifestazioni divine che risultano accessibili e interpretabili mediante 

25  Eriugena, Periphyseon, I, 513a-513c ... cit., pp. 202-203: A. Admodum urges 
me talia rationabiliter fateri. Sed auctoritate sanctorum patrum aliquod munimen 
ad haec roboranda uellem inseras. N. Non ignoras, ut opinor, maioris dignitatis 
esse quod prius est natura quam quod prius est tempore. A. Hoc paene omnibus 
notum est. N. Rationem priorem esse natura, auctoritatem uero tempore didicimus. 
Quamuis enim natura simul cum tempore creata sit, non tamen ab initio temporis 
atque naturae cepit esse auctoritas, ratio uero cum natura ac tempore ex principio 
rerum orta est. A. Et hoc ipsa ratio edocet. Auctoritas siquidem ex vera ratione pro-
cessit, ratio uero numquam ex auctoritate. Omnis enim auctoritas quae uera ratio-
ne non approbatur infirma uidetur esse; uera autem ratio, quoniam suis uirtutibus 
rata atque immutabilis munitur, nullius auctoritatis astipulatione roborari indiget. 
Nil enim aliud uidetur mihi esse uera auctoritas, nisi rationis uirtute reperta ueri-
tas et sanctis patribus ob posteritatis utilitatem litteris commendata. Sed forte tibi 
aliter uidetur? N. Nullo modo. Ideoque prius ratione utendum est in his quae nunc 
instant, ac deinde auctoritate. 

Guest
Rectangle



62 Laura Busetto

l’uso della ragione. La ragione, pur essendo una facoltà essenziale 
nel processo gnoseologico, non è però assoluta: essa rappresenta una 
delle tre componenti dell’anima, assieme all’intelletto, che la prece-
de e guida, e al senso, che la segue e attualizza26. La ragione, pur oc-
cupando una posizione fondamentale per l’indagine della verità, re-
sta comunque limitata e fallibile. Così, anche le autorità del passato 
hanno cercato di interpretare e spiegare la realtà facendo i conti con 
la propria limitatezza epistemica. Per questo motivo, secondo Eri-
ugena, anche esse sono incorse in errori e fraintendimenti. Di con-
seguenza, diventa indispensabile riesaminare le loro tesi alla luce 
di un’indagine razionale che si costruisce per mezzo dello scambio 
reciproco tra intelletti. L’interpretazione della verità, infatti, non è 
un dato imprescindibile né un’eredità da accettare passivamente, 
bensì è un percorso che richiede un costante dialogo critico, radicato 
nell’uso della ragione come strumento per avvicinarsi al divino.

6. Agostino a confronto con le altre autorità patristiche

Nel Periphyseon, il pensiero di Agostino non solo viene analizza-
to in modo critico ma, ancor più che nel De praedestinatione liber, 
il Vescovo di Ippona viene messo a confronto con le altre autorità 
patristiche cui Eriugena sovente si riferisce. 

In un passo del quarto libro, l’Irlandese mostra in modo chiaro la 
contraddizione insita nella dottrina agostiniana circa la natura cor-
porea e animale del primo uomo. Senza entrare nel merito della que-
stione discussa27, è interessante vedere come l’Irlandese, attraverso 
le parole del Magister, si ponga in aperto contrasto con la visione 

26  Ivi, II, 570b-570d, pp. 88-89.  
27  Per questioni di brevità non è possibile dilungarsi sul tema della natura ani-

male o spirituale di Adamo prima del peccato né sulla questione della divisione tra 
i due sessi come prelapsario o postlapsario. A questo proposito si veda: C. Steel, 
Lost Simplicity: Eriugena on sexual difference, in “Mediaevalia. Textos e Estudos” 
7-8 (1995), pp. 103-126.

Guest
Rectangle



63Eriugena sull’autorità di Agostino

di Agostino secondo cui, anche prima del peccato originale, l’uo-
mo possedeva un corpo animale. Al contrario, Eriugena si conforma 
alla dottrina proposta da Gregorio di Nissa, ovvero che l’uomo pri-
migenio era caratterizzato da una natura essenzialmente spirituale. 
Infine, l’Irlandese evidenzia una contraddizione interna al pensiero 
di Agostino stesso, il quale, pur affermando che il corpo prelapsario 
fosse di natura animale, lo descrive comunque come beato e, di con-
seguenza, dotato di caratteristiche spirituali:

A me e a te, se sei d’accordo, deve essere sufficiente leggere quanto 
hanno scritto i santi padri a proposito della costituzione dell’uomo 
prima del peccato e indagare con cauta e attenta ricerca che cosa 
ciascuno di loro abbia sostenuto. Comporre le divergenze fra loro, 
ovvero dar ragione a questo, o dar torto a quest’altro, non è affar 
nostro, dato che sappiamo che dopo i santi apostoli non vi fu tra i 
commentatori greci della divina scrittura un autore più importante 
del teologo Gregorio, e fra i latini nessuno più di Aurelio Agostino. 
E che dire, se volessimo in qualche modo appianare questa specie 
di controversia fra i due grandi uomini? ... Eppure non cesso di 
meravigliarmi: perché chiama animale quel corpo, che esalta con 
tante lodi come se fosse spirituale e beato?28

In queste righe, Eriugena dichiara esplicitamente che i due mag-
giori Padri della tradizione latina e greca, Agostino e Gregorio di 
Nissa, esprimono posizioni non concordi circa il tema in questione. 
Tuttavia, l’Irlandese sottolinea che queste differenze non devono 
essere utilizzate per creare contrapposizioni polemiche, né devono 

28  Eriugena, Periphyseon, IV, 804c-805b ... cit., pp.168-169: Mihi autem et 
tibi, si placet, sufficiat sententias sanctorum patrum de constitutione hominis ante 
peccatum legere, et quid unusquisque eorum uoluit cauta ac diligenti inquisitio-
ne quaerere. Lites autem inter eos constituere, hunc autem refellere, scientes post 
sanctos apostolos nullum apud graecos fuisse in expositionibus diuinae scripturae 
maioris auctoritaris Gregorio theologo, nullum apud romanos Aurelio Augustino. 
Et quid, si in hac ueluti controuersia magnorum uirorum quendam consensum ue-
limus machinari.

Guest
Rectangle



64 Laura Busetto

essere forzatamente armonizzate con il rischio di cadere in contrad-
dizione dal punto di vista argomentativo. 

Secondo Eriugena, il compito di chi cerca la verità è quello di 
esaminare le teorie dei Padri con rigore per comprenderne il signifi-
cato e valutarne la correttezza. Questo approccio riflette il desiderio 
di superare le divisioni teologiche, privilegiando un’indagine aperta 
che metta al centro la ricerca della verità e non l’ipse dixit. 

Nel quinto libro, che ha come tema quello del ritorno delle cre-
ature in Dio, Eriugena riprende nuovamente la questione sulla pre-
destinazione. In queste righe, il quadro entro cui vengono indagate 
le auctoritates è quello escatologico. Le dottrine patristiche dei de-
stini ultimi mostrano chiaramente la tensione tra la tradizione latina 
e quella greca. In questo passaggio, Eriugena contraddice la teoria 
della dannazione delle anime, di nuovo partendo dall’uso della ra-
gione29:

Se poi qualcuno affermasse che una parte della natura umana ritor-
nerà in dio, e una parte rimarrà sempre in mezzo ai castighi, quanti 
inconvenienti contrari alla vera ragione conseguiranno alla sua 
affermazione? Di sicuro sarà costretto a dire che il dio verbo non 
assunse la totalità della natura umana ma una parte di essa, e che 
perciò non volle salvare e non salvò l’intero genere umano. Cosa 
che è assurdo credere. E ancora, la vera ragione con la corretta 
speculazione sulle cose deriderà chi divide in parti la semplicità 
della natura umana e insegna che essa è composta come di molte 
cose diverse oppure simili, mentre invece è una sola, semplice e 
libera da ogni composizione, diversità e molteplicità di parti. Al-
trimenti non sarebbe stata fatta a immagine di dio, ma secondo la 
varietà multiforme dei corpi mortali e corruttibili, e pensare questo 
è un’enorme sciocchezza e perversione, completamente estranea 
alla verità.30

29  Primo elemento del metodo critico eriugeniano.
30  Ivi, V, 922a- 922b, pp. 172-173: Si uero quis asseruerit partem humanae na-

turae in deum redituram, partem in poenis semper mansuram, quanta incommoda 
ueraeque rationi reluctantia assertionem eius consequentur? Cogetur siquidem fa-

Guest
Rectangle



65Eriugena sull’autorità di Agostino

A questo punto, dopo aver presentato la propria tesi31, l’Irlandese 
introduce il pensiero di diverse autorità a sostegno di essa32: 

E se qualcuno ritenesse che ho affermato la semplicità e l’indivisi-
bilità dell’umanità senza aver avuto prima il sostegno dell’autorità 
dei santi padri, ascolti il beato Origene nel terzo libro sull’epistola 
ai Romani ... Legga anche il teologo Gregorio nel diciassettesimo 
capitolo Sull’immagine ... Dionigi Areopagita nel settimo capitolo 
dei Nomi Divini ... Il beato Ambrogio nel commento a Luca, citando 
l’Apostolo.33

Nell’elenco dei Padri, viene rappresentata sia la tradizione gre-
ca che quella latina, ma quest’ultima non attraverso il nome della 
sua autorità per eccellenza: Agostino. L’argomentazione sulla pre-
destinazione si conclude con una nota che sembra voler giustificare 
questa omissione: Riportare qui le opinioni di tutti gli altri padri 
richiede di dilungarsi troppo e non è necessario34. L’esclusione 
dell’Ipponate dalle fonti citate sulla predestinazione appare in realtà 
non come una semplice scelta di sintesi, ma come una presa di posi-

teri deum uerbum non totam humanam naturam sed partem eius sumpsisse, ac per 
hoc neque totum humanum genus saluare uoluisse nec saluasse. Quod absurdum 
est credere. Vera item ratio puraque rerum speculatio eum deridebit simplicitatem 
humanae naturae in partes diuidentem ac ueluti ex multis dissimilibus uel similibus 
compositam esse docentem, cum sit una et simplex omnique compositione et dissi-
militudine et multiplicitate partium libera. Alioqui non iam ad imaginem dei facta 
est, sed ad mortalium et corruptibilium corporum multiformem uarietatem, quod 
existimare et stultissimum est et turpissimum et omnino a ueritate alienum.

31  Secondo elemento del metodo critico utilizzato da Eriugena.
32  Terzo elemento del metodo critico.
33  Ivi, V, 922a-925b, pp. 172-181: Et si quis humanitatis simplicitatem et im-

partibilitatem me dixisse nulla praerogatiua sanctorum patrum auctoritate adiu. 
tus existimet, audiat beatum Origenem in libro tertio in epistola ad romanos ... Ma-
gnum quoque theologum Gregorium in XVII kapitulo sermonis De imagine dispu-
tantem de humanitate legat, ubi ait ... Dionysius Ariopagita kapitulo VII De diuinis 
nominibus ... Beatus Ambrosius in exposition in Lucam, introducens Apostolum.

34  Ivi, V, 925b, pp.180-181: Caeterorum patrum sententias de hoc ponere lon-
gum est et non necessarium. 

Guest
Rectangle



66 Laura Busetto

zione. Se consideriamo, infatti, in primo luogo che il dibattito sulla 
predestinazione si era innescato proprio a partire dall’esegesi delle 
opere di Agostino, e in secondo luogo che Eriugena stesso, poche 
righe sopra, aveva riconosciuto Agostino come massima autorità tra 
i Padri latini, il mancato riferimento al Vescovo di Ippona è signi-
ficativo. L’Irlandese tenta, infatti, di allinearsi alla tradizione greca, 
ponendosi in contrasto con quella agostiniana.  

Un altro tema rispetto al quale l’autorità di Agostino viene mes-
sa in dubbio riguarda la resurrezione dei corpi fisici. Ad esempio, 
nel quinto libro del Periphyseon, Eriugena utilizza la tradizione el-
lenica, contrastando la teoria riconducibile ad Agostino ed esposta 
del ventesimo capitolo del De civitate Dei secondo la quale i corpi 
nell’aldilà acquisiranno la loro forma migliore, rimanendo però fisi-
ci e non spirituali:

Ma quando leggo queste cose nei libri dei santi padri, mi fermo 
stupefatto, non so più che fare, e, scosso dall’orrore più profon-
do, ho le vertigini. E mentre rifletto dentro di me sul perché uomi-
ni specialissimi, capaci di elevarsi oltre tutte le opinioni sulle idee 
spaziali e temporali, e di superare tutto il mondo sensibile con la 
potenza della contemplazione, abbiano affidato cose del genere ai 
loro scritti tramandandoli ai posteri, con una certa facilità sono 
indotto a credere che fossero invogliati a pensarle e a scriverle non 
per altro motivo, se non per poter elevare almeno così al pensiero 
delle cose spirituali quanti sono dediti a pensieri terreni e carnali, e 
quanti si nutrono soltanto dei rudimenti di una fede semplice. Infatti 
quelli che pensano che nulla esista al di là di questo mondo sensi-
bile sono più pronti a negare che a professare una dottrina veritiera 
della natura. ... Sembra più tollerabile per quanti pensano secondo 
la carne credere a una transizione dei corpi terreni in corpi cele-
sti, piuttosto che la negazione totale della corporeità. Nello stesso 
modo condiscendente l’Apostolo, credo, ha parlato della resurre-
zione dei corpi: Quello che è seminato» dice «è un corpo animale, 
quello che risorgerà è un corpo spirituale (I Ep. Cor. 15,44). ... Così 
molti, anzi quasi tutti, interpretano queste parole dell’Apostolo: 
da terreno diventerà celeste, da corporale spirituale, tuttavia sarà 

Guest
Rectangle



67Eriugena sull’autorità di Agostino

sempre un corpo; ... Ma chiunque esamini con attenzione le affer-
mazioni di Sant’Ambrogio e del teologo Gregorio nonché del suo 
commentatore (voglio dire Massimo), vi troverà certamente non il 
mutamento del corpo terreno in un corpo celeste, ma una transizio-
ne completa nello spirito stesso – non spirito nel senso dell’etere, 
ma dell’intelletto.35 

In queste righe, Maestro e Discepolo riflettono sul significato 
delle interpretazioni dei Padri riguardo alla resurrezione dei corpi, 
applicando i tre passaggi del metodo critico elaborato da Eriugena. 
Anzitutto, viene analizzata la tesi in oggetto: il Nutritor esprime stu-
pore e turbamento leggendo alcune opere e chiedendosi perché uo-
mini così illuminati abbiano tramandato tali idee. Il riferimento, in 
modo velato, è qui certamente Agostino, che ripropone la teoria pa-
olina della distinzione tra corpo animale e spirituale, affermando che 
nell’aldilà permarrà solo il secondo. Dopodiché si mettono in luce 
i nodi problematici, cercando in questo caso le ragioni dell’incor-

35  Ivi, V, 986b-987b, pp. 345-347: Sed dum talia in libris sanctorum patrum 
lego, stupefactus haesito, maximoque horrore concussus titubo. Et dum intra me ip-
sum cogito cur spetialissimi uiri, ultra omnes opiniones localium temporaliumque 
cogitationum ascendentes totumque sensibilem mundum uirtute contemplationis 
superantes, huiusmodi dicta suis scriptis commendauerunt posteritatique tradide-
runt, facilius ducor existimare non aliam ob causam ad haec excogitanda et scri-
benda attractos fuisse, nisi ut saltem uel sic terrenis carnalibusque cogitationibus 
deditos simplicisque fidei rudimentis nutritos ad spiritualia cogitanda subleuarent. 
Nam qui ultra hunc mundum sensibilem nihil esse excogitant promptiores sunt ad 
negandam quam ad confitendam ueridicam naturarum preculationem. ... Tolera-
bilior quippe carnaliter cogitantibus uidetur ad credendum terrenorum corporum 
in caelestia transitio, quam totius corporalitatis negatio. Eodem condescensionis 
modo locutus est Apostolus, ut existimo, de resurrectione terreni corporis dispu-
tans: Seminatur, inquit corpus animale, surget corpus spirituale. ... Sic multi ac 
paene omnes haec uerba Apostoli uolunt intelligere: de terreno erit caeleste, de 
corporali erit spirituale, semper tamen corpus erit. ... Quisquis autem sancti Am-
brosii Gregoriique theologi necnon expositoris eius (Maximi dico) diligentius dicta 
inspexerit, inueniet profecto non mutationem corporis terreni in caeleste corpus, 
sed omnino transitum in ipsum spiritum, non in illum qui aether, sed in illum qui 
intellectus uocitatur.

Guest
Rectangle



68 Laura Busetto

rettezza: l’ipotesi che il Maestro formula riguardo alla trasmissione 
errata della dottrina della trasmutazione è che tali scritti siano stati 
concepiti con scopo pedagogico, per aiutare le persone semplici ad 
innalzarsi verso una dimensione spirituale superiore. Per coloro che 
non hanno raffinatezza intellettuale è più accettabile credere nella 
trasformazione dei corpi terreni in corpi celesti piuttosto che nega-
re completamente la corporeità. A questo punto, il Maestro, analiz-
zando attentamente le opinioni di Ambrogio, Gregorio e Massimo, 
propone la sua visione: il passaggio del corpo nell’aldilà non impli-
ca una trasformazione materiale ma una completa trasmutazione in 
spirito, inteso come intelligenza e pensiero puro.

Il passaggio mette in luce un ulteriore aspetto del rapporto tra 
Giovanni Scoto e il pensiero di Agostino. L’Irlandese sembra citare 
esplicitamente l’Ipponate quando vi è armonia con le sue posizioni. 
Al contrario, quando vi sono divergenze di pensiero o dottrine non 
pienamente condivise da Eriugena, il riferimento ad Agostino tende 
a rimane implicito36.  

Questa scelta potrebbe essere interpretata come un esempio di 
reticenza della scrittura37, tuttavia va notato che nell’ambiente in-
tellettuale dei centri carolingi le dottrine di Agostino erano ben note 
e quindi facilmente riconoscibili. Pertanto, il silenzio di Eriugena 
non implica un tentativo di dissimulazione per evitare qualsivoglia 
accusa, bensì potrebbe trattarsi plausibilmente di un gesto di rispetto 
verso una figura che, pur non condividendone egli sempre le posi-
zioni, rimane per lui un riferimento imprescindibile.

36  Cfr. G. Lettieri, Eriugena e il transitus di Agostino nei Padri Greci ... cit., p. 
353; lo studioso sostiene che la tendenza di Eriugena a citare Agostino solo quando 
è d’accordo con la sua posizione sia un aspetto assoluto. Tuttavia, il passo cita-
to poco sopra sembra contraddire questa visione, suggerendo che sarebbe più ap-
propriato parlare di una tendenza generale. Eriugena sembra muoversi in maniera 
flessibile, adattando il suo approccio a seconda delle circostanze e dei temi trattati.

37  Concetto sviluppato da Leo Strauss secondo cui i pensatori evitano di espri-
mersi in maniera diretta su questioni controverse o potenzialmente rischiose per il 
contesto in cui operano. Cfr. L. Strauss, Persecution and the Art of Writing, Univer-
sity of Chicago Press, Chicago 1988.

Guest
Rectangle



69Eriugena sull’autorità di Agostino

7. Conclusione

In conclusione, si è cercato di mostrare come Eriugena sviluppi 
un metodo di analisi volto al confronto con l’autorità. Questo ap-
proccio può essere considerato come pensiero critico, caratterizzato 
dalla volontà di integrare e, quando necessario, rielaborare le dot-
trine delle autorità in modo originale, senza limitarsi ad accettarle 
passivamente. L’indipendenza intellettuale che Eriugena rivendica 
gli consente di confrontarsi con la tradizione, ed in particolar modo 
con l’autorità di Agostino, lasciandosi guidare dalla ragione e dalla 
coerenza logica degli argomenti. 

Nel trattato De praedestinatione liber, si è mostrato come Eri-
ugena impieghi strumenti logici, tra cui l’antifrasi, per analizzare 
i passi agostiniani che si prestano ad ambiguità sul tema della pre-
destinazione. Nel Periphyseon, invece, Eriugena presenta in modo 
esplicito quale dovrebbe essere il metodo corretto di indagine della 
verità: affidarsi anzitutto alla ragione, e in secondo luogo alle aucto-
ritates, purché anche esse siano conformi alla ragione stessa.

Ciò che rende Eriugena un pensatore critico è dunque la capacità 
di sviluppare le proprie argomentazioni sulla base della valutazio-
ne e reinterpretazione del pensiero delle auctoritates. Egli si mostra 
capace di interagire con le sue fonti, nella tensione tra tradizione 
patristica greca e latina, e di proporre nuove istanze speculative. Per 
questa ragione, e non solo, Eriugena è riconosciuto come la voce più 
rilevante nella riflessione filosofica della sua epoca.

Guest
Rectangle


