
Francesco Gaglioti

LA POTENTIA ABSOLUTA DEI
E LA CRITICA DEGLI UNIVERSALI

NEL PENSIERO DI GUGLIELMO DI OCKHAM

THE POTENTIA ABSOLUTA DEI AND THE CRITIQUE OF UNI-
VERSALS IN WILLIAM OF OCKHAM’S THOUGHT

DOI: https://doi.org/10.54103/2035-7362/28995

“Doctor Virtualis” n. 20: Pensiero critico e Medioevo (2025)
ISSN 2035-7362

Quest’opera è distribuita con Licenza Creative Commons Attribuzione 4.0 Internazionale

Abstract

Il presente studio esplora il ruolo giocato dalla potentia absoluta Dei, inte-
sa come strumento per ridefinire le possibilità metafisiche, nella confutazione 
ockhamista degli universali. In primo luogo sono analizzati alcuni esempi te-
stuali dove il ricorso alla potentia absoluta serve per smascherare la natura il-
lusoria di entità superflue. La critica ockhamista, considerando il mondo come 
un insieme di cose singolari prive di legami ontologici verticali, stimola una 
lettura comparata tra il commento del francescano all’Isagoge di Porfirio e il 
saggio L’Antiporfirio di Umberto Eco. Pur nell’indiscutibile differenza dei due 
paradigmi culturali, è possibile individuare un fil rouge che accomuna la diver-
sità dei loro obiettivi polemici. 

This study explores the role played by the potentia absoluta Dei, understood 
as an instrument for redefining metaphysical possibilities, in Ockham’s refu-
tation of universals. First, several textual examples are analyzed in which the 
appeal to the potentia absoluta serves to unmask the illusory nature of super-
fluous entities. The Ockhamist critique, considering the world as a collection 
of singular things devoid of vertical ontological ties, prompts a comparative 
reading between the Franciscan’s commentary on Porphyry’s Isagoge and Um-
berto Eco’s essay L’Antiporfirio. Despite the indisputable difference between 
the two cultural paradigms, a fil rouge can be identified that unites the diversity 
of their polemical aims.

Keywords

Guglielmo di Ockham; potentia absoluta Dei; universali; albero di Porfirio; 
ontologia del singolare; Umberto Eco 

William of Ockham; God’s absolute power; Universals; Porphyrian tree; 
Ontology of the singular; Umberto Eco

Guest
Rectangle



110 Francesco Gaglioti

Così Dio conosce il mondo, perché lo ha concepito
nella sua mente, come dall’esterno, prima che fosse creato,
mentre noi non ne conosciamo la regola, perché vi viviamo

dentro trovandolo già fatto
(Umberto Eco)

Introduzione

Non è un mistero che Ockham sia uno dei più accaniti oppositori 
di ogni forma di realismo; credo sia decisamente meno conosciuto 
l’impatto che una distinzione concettuale di origine teologica – po-
tentia ordinata e absoluta Dei – esercita all’interno della critica agli 
universali e, più in generale, all’interno del progetto ockhamista di 
riduzione delle categorie aristoteliche. La capacità dell’onnipoten-
za divina di generare, secondo una finzione mentale, dei mondi al-
ternativi retti da leggi diverse da quelle attuali è stata ampiamente 
sottolineata, ad esempio, nel campo della filosofia naturale – dove 
consentiva dei ragionamenti secundum imaginationem1. Ghisalberti2 
ha messo in rilievo la funzione critica e costruttiva che la nozione di 
potentia absoluta svolge nel pensiero di Ockham: nella fisica – ove 
serve per criticare il principio di pienezza e la teoria dei luoghi na-
turali –, nell’etica – dove Dio può ingiungere a un uomo di odiarlo 
e questo, obbedendo al suo comando, compierebbe paradossalmente 

1  Appare ancora valido, almeno in termini generali, il giudizio di Grant (Le ori-
gini medievali della scienza moderna, Einaudi, Torino 2001, p. 126): l’idea dell’on-
nipotenza divina diventò un comodo veicolo per l’introduzione di questioni sottili 
e puramente immaginarie, che spesso generarono risposte nuove. Queste risposte 
esclusivamente speculative non portarono al rovesciamento della concezione del 
mondo aristotelica, ma indussero molti pensatori a metterne in discussione alcuni 
principi e assunti fondamentali. Per una serie di considerazioni critiche sull’effet-
tivo impatto dei ragionamenti de potentia absoluta sullo sviluppo di tesi fisiche 
rivoluzionarie, vedi L. Bianchi, Il vescovo e i filosofi, Pierluigi Lubrina Editore, 
Bergamo 1990, pp. 127-132.

2  Cfr. A. Ghisalberti, Onnipotenza divina e contingenza del mondo in Gugliel-
mo di Ockham, in M.T. Fumagalli Beonio Brocchieri (a cura), Sopra la volta del 
mondo. Onnipotenza e potenza assoluta di Dio tra Medioevo e età Moderna, Pier-
luigi Lubrina Editore, Bergamo 1986, pp. 40-48.

Guest
Rectangle



111La potentia absoluta Dei e la critica degli universali

un atto di amore –, e ancora nell’ambito gnoseologico, dove si con-
figura la possibilità dell’intuizione di un oggetto solo illusoriamente 
presente3. L’assente più eminente in tale analisi è proprio l’ambito 
logico-ontologico, ed è tanto più stupefacente quanto l’unica re-
gola che funge da vincolo alla potenza divina appartiene proprio a 
quest’area. Nella volontà di colmare questa lacuna, passerò in ras-
segna alcune dense argomentazioni teoriche per mettere in luce la 
capillarità di tale nozione in opere diverse e la sua importante fun-
zione nella costituzione di un’ontologia del singolare. Cercando di 
cogliere “sul fatto” i puntuali meccanismi di impiego, si avrà modo 
di corroborare la tesi di Dal Pra per cui l’assoluta libertà dell’atto 
creatore e lo smantellamento di entità universali costituiscono due 
mosse speculari e convergenti, le quali obbediscono a un disegno 
generale unitario: la riconduzione delle cose e degli esseri alla loro 
individualità4. Risalterà così come motivi critici apparentemente 
lontani sorgano in realtà dal medesimo humus di pensiero.

Ma se gli universali non esistono, che ne è dell’albero di Porfirio? 
Nella seconda parte, elaborerò un confronto critico tra il commento 
all’Isagoge del Doctor Invinicibilis e il saggio l’Antiporfirio di Um-
berto Eco, scritti che, nonostante l’abisso temporale che li separa e 
la differenza degli scopi, manifestano sorprendenti arie di famiglia. 
Ciò metterà in luce alcune peculiarità della critica ockhamista nella 
ridefinizione semiotico-linguistica della classificazione metafisica di 
Porfirio.

3  C. Panaccio, D. Piché, Ockham’s reliabilism and the intuition of non-existen-
ts, in A. Speer (a cura), Rethinking the history of Skepticism, Brill, Leiden-Boston 
2010, pp. 96-118.

4  M. Dal Pra, La critica di Occam alla dottrina teocratica, in M.T. Fumagalli 
Beonio Brocchieri (a cura), La Chiesa invisibile, Feltrinelli, Milano 1978, p. 238.

Guest
Rectangle



112 Francesco Gaglioti

1. Gli intrecci collaborativi tra potentia absoluta e riduzionismo 
ontologico

1.1 Indicazioni sul senso ockhamista della distinzione

Anche se il focus primario non è la definizione astratta della po-
tenza assoluta, essa è indispensabile per restituire una mappatura del 
concetto. Vediamo cosa dice Ockham in uno dei passi più significa-
tivi:

Et ideo, licet potentia Dei sit una, tamen propter diversam locu-
tionem dicitur quod Deus aliqua potest de potentia absoluta, quae 
tamen numquam faciet de potentia ordinata (hoc est, de facto num-
quam faciet); quemadmodum essentia et potentia, et similiter esse 
et posse, non sunt diversa in Deo, et tamen Deus potest multa, non 
obstante quod non sint illa multa, quae potest.5

Non si tratta di due modi di agire essenzialmente differenti di 
Dio, quanto di due modi loquendi adoperati per figurarsi la radica-
le infinità e inesauribilità della potenza divina, rispetto alla quale 
l’ordine attuale del mondo si configura come una manifestazione di 
eguale contingenza a tutte le altre, rimaste allo stato di pura poten-
zialità, in mente Dei. Contrariamente alla concezione scotista, viene 
inoltre specificato che non esiste il concreto rischio che Dio scon-
volga l’ordo da lui stesso imposto. E questo non solo perché nella 
sua onniscienza Egli ha pianificato all’inizio dei tempi anche quegli 
accadimenti che dalla nostra prospettiva umana paiono straordinari 
e fuori dalla norma (si faceret, et praeordinasset et praescivisset se 
facturum), ma specialmente perché non può esistere alcuna forma di 
comunicazione tra le due potenze, che non sono due diverse forme 
di espressioni dell’attività ad extra, ma due modalità di considerare 

5  Guglielmo di Ockham, Tractatus contra Benedictum, in Tractatus contra Be-
nedictum, in Guillelmi de Ockham Opera Politica, III, ed. H.S. Offler , Manchester 
University Press, Manchester 1974, p. 234.

Guest
Rectangle



113La potentia absoluta Dei e la critica degli universali

la stessa cosa ex parte creaturarum, espedienti frutto della necessità 
umana di esprimere la contingenza del creato. Questa considerazio-
ne lo conduce a elaborare una terza differenza capitale rispetto all’i-
dea scotista6: l’azione divina de potentia absoluta si colloca in un 
tempo precedente alla ‘scelta’ dell’ordine del mondo … si tratta di 
un prius logico, non reale7. Fare riferimento alla potenza divina nel 
corso di un’argomentazione significa dunque mettersi nei panni di 
Dio nell’esatto istante della creazione, nel non-ancora del solamente 
ipotetico, godendo di una visione il cui carattere di indeterminatezza 
consente di attuare una vera e propria sospensione del giudizio sulle 
caratteristiche peculiari e positive dell’essere, indagando il dominio 
della pura possibilità appartenente a ogni non ancora realizzata me-
tafisica. Come si vedrà, anche un semplice inciso – saltem per po-
tentiam divinam – serve, nelle pagine di Ockham, ad attuare questo 
repentino rovesciamento di prospettiva e a farci diventare, per così 
dire, momentaneamente padroni della costituzione del cosmo stes-
so. Sotto tale luce, la potentia absoluta Dei presuppone un cammino 
opposto a quello della teologia negativa8: se questa, attraverso la 
predicazione negativa, rimuove ogni difetto mondano nel tentativo 
di proiettare un’immagine fedele e accurata di Dio, la prima si in-
nalza ex abrupto alla prospettiva divina per scrutare la combinatoria 
degli elementi e ottenere così una conoscenza incrementata della 
realtà. È indubbiamente vero perciò affermare che: 

Per Ockham, come per quanti come lui videro nella distinzione uno 
strumento logico più che teologico, ragionare delle cose possibili 
de potentia absoluta è una operazione fondamentale: che serve a 
costruire combinazioni non contradditorie, non incompossibili, en-
tro le quali sta l’eterna struttura, la immutabile soluzione che Dio 

6  Per un elenco delle principali differenze della concezione di potentia Dei ab-
soluta, vedi E. Randi, Il sovrano e l’orologiaio. Due immagini di Dio nel dibattito 
sulla «potentia absoluta» fra XIII e XIV secolo, La Nuova Italia, Firenze 1987, p. 
108.

7  Ivi, p. 67. 
8  Paragone sfruttato in modo diverso in A. Ghisalberti, op cit., p. 49.

Guest
Rectangle



114 Francesco Gaglioti

ha imposto al gioco dell’universo; per questo motivo l’argomento 
viene usato con tanta abbondanza … : perché è un sistema per ave-
re maggiori informazioni sulla ordinatio.9

Pertanto, la nozione teologica in questione dev’essere conside-
rata più come un potente outil teorico, facilmente maneggiabile e 
adattabile a diversi scopi, che come un oggetto dai contorni nitidi e 
definiti, in grado di generare una dottrina uniforme. Tale giudizio, 
nonostante gli sforzi in senso contrario, si imponeva già all’atten-
zione di Randi: l’idea di potentia absoluta non fu forse che un raffi-
nato strumento, variamente impiegato a seconda della concezione 
filosofica cui di volta in volta apparteneva10. A differenza, però, del 
suo impiego in altri rami del sapere, ove questo concetto è adope-
rato per argomentare a favore di una moltiplicazione degli stati di 
cose possibili (ad esempio, l’ipotesi di una pluralità di mondi contro 
l’opinione di Aristotele, o quella di un ordine morale completamen-
te diverso dal nostro), nel campo dell’ontologia la potenza di Dio 
svolge un ruolo di regolazione e limitazione, perché la maggior parte 
delle volte si deduce, dalla sua incapacità di realizzare determinate 
condizioni fattuali, un’impossibilità assoluta. Gli sforzi maggiori di 
Ockham in questa direzione erano, se si vuole, sul limite esterno tra 
impossibilità e possibilità per stabilire lo stato necessario o con-
tingente delle proposizioni opposte entro il caso in questione11. Da 
questo punto di vista, il ragionamento si presenta spesso come una 
reductio ad absurdum della tesi contraria attraverso la dimostrazio-
ne a) della sua non necessità b) della sua impossibilità.

9   E. Randi, op cit., p. 77.
10  Ivi, p. 123.
11  W.J. Courtenay, La dialettica dell’onnipotenza divina, in G. Briguglia (a 

cura), Medioevo in discussione, Unicopli, Milano 2001, p. 215.

Guest
Rectangle



115La potentia absoluta Dei e la critica degli universali

1.2. Gli effetti della trascendenza. Tre categorie di argomenti

Nec beatitudini eius rerum conditio conferre aliquid potuit, cum 
ita per se et in se sit plenus atque perfectus, ut nec existente 

creatura sibi aliquid accedat, nec ea pereunte decedat. Omnia 
siquidem flumina intrant in mare, et mare non redundant eis

(Pier Damiani)

Già il Tractatus de principiis theologiae, un anonimo compendio 
di filosofia ockhamista redatto intorno al 1350, elencava le molte-
plici conseguenze ontologiche e semantiche del principio di fede 
Deus potest facere omne quod fieri non includit contradictionem. 
Tra queste, vi è il riconoscimento della falsità della reificazione di 
alcune entità:

Sequitur quod relationes,  modi numeri, ut duplum, dimidium et 
huiusmodi non sunt res aliae ab absolutis de quibus dicuntur … 
Et idem est de omnibus relationibus quae sine contradictione non 
possent non esse, suis extremis positis in esse.12

Come puntualmente osservava Paul Vignaux, il collegamento 
stabilito dal Tractatus tra il non-realismo degli universali e la poten-
za divina spinge ad approfondire il legame fra ontologia dell’indivi-
duo e teologia della creazione13. Dal momento che i contesti testua-
li in cui l’appello alla potenza divina contribuisce a consolidare la 
confutazione di ipotesi ontologiche antagoniste risultano molteplici, 
si procederà a una classificazione in tre tipologie argomentative, che 
saranno analiticamente distinte e segnalate.

Il primo ordine di obiezioni ha un’ispirazione decisamente teolo-
gico-biblica. Teologica, perché evoca immediatamente l’intervento 

12  Guglielmo di Ockham, Le Tractatus de principiis theologiae attribué à G. 
D’Ockham, ed. L. Baudry, Vrin, Paris 1936, p. 47.

13  P. Vignaux, Il nominalismo medievale e alcuni problemi filosofici attuali, 
in G. Briguglia (a cura), Medioevo in discussione, Unicopli Milano 2001, p. 245.

Guest
Rectangle



116 Francesco Gaglioti

divino nel ragionamento; biblica, perché prende molto sul serio la 
credenza per cui Dio crea ex nihilo. Si parte dall’assunto per cui 
tutto ciò che non dipende essenzialmente da qualcos’altro può esi-
stere senza di esso. Siccome l’universale, per natura, può sussistere 
indipendentemente dalla relazione con uno qualsiasi della serie dei 
singolari S1, S2 … Sn presi uno alla volta, per volontà divina può 
sussistere sic et simpliciter senza l’esistenza di nessuno di questi. Da 
notare la rapidità e l’efficacia dello slittamento da una possibilità ut 
nunc a quella assoluta:

Quando aliqua res realiter distincta ab aliis rebus potest esse sine 
qualibet divisim, et hoc per naturam, et non dependet essentiali-
ter ab aliqua illarum, potest esse sine qualibet illarum coniunctim, 
et hoc per potentiam divinam; sed sine quolibet homine singulari, 
secundum istos, potest realiter exsistere illa res universalis quae 
significatur per hominem; igitur per potentiam divinam posset esse 
illa res universalis sine omni re singulari.14

Si deve giocoforza concedere, tuttavia, che Dio può creare dal 
nulla una nuova entità in un qualsiasi momento del tempo; ad esem-
pio, quest’uomo Paolo. Se esistesse già l’universale uomo, Dio vi 
attingerebbe nell’atto di creare Paolo, in quanto l’umanità è una sua 
caratteristica essenziale e imprescindibile; si sarebbe costretti dun-
que a confessare che Dio, fatta eccezione per il primo individuo di 
ogni specie, non può creare veramente ex nihilo:

Individuum alicuius speciei potest creari de novo quantumcumque 
maneant alia individua eiusdem speciei prius creata vel producta; 
sed creatio est simpliciter de nihilo, ita quod nihil essentiale et in-
trinsecum rei simpliciter praecedat in esse reali; igitur nulla res 
non variata praeexsistens in quocumque individuo est de essentia 

14  Guglielmo di Ockham, Scriptum in librum primum sententiarum. Ordinatio, 
d. 2, q. 4, in Venerabilis Inceptoris Guillelmi de Ockham Opera Theologica, II, ed. 
S. Brown – G. Gal, St. Bonaventure, New York 1970, p. 115.

Guest
Rectangle



117La potentia absoluta Dei e la critica degli universali

istius individui de novo creati, quia si sic, aliquid essentiale isti rei 
praecederet, et per consequens non crearetur.15 

Se, in prima battuta, la capacità della potenza di Dio di separare 
gli assoluti sembrava far pendere la bilancia a favore del realismo 
degli universali, l’entrata in scena di un’altra forma di interventismo 
“eccezionale” – la creazione puntuale di un nuovo individuo – chiu-
de definitivamente i conti. La strategia di Ockham, indubbiamen-
te molto acuta, consiste nel concedere, secondo i principi dei suoi 
avversari, la separabilità e precedenza ontologica dell’universale a 
titolo di ipotesi (omnis res prior alia re realiter distincta ab illa po-
test esse sine ea, sed per te ista est prior et est realiter distincta), per 
successivamente mostrare simultaneamente l’insensatezza logica e 
l’incompatibilità col dato biblico cui questa erroneamente conduce. 
Tale discorso presenta una vena polemica contro quelle forme del 
platonismo cristiano che credono che Dio forgi gli enti particolari 
prendendo a modello le idee universali, preesistenti nel Verbo16. 

La conclusione non cambia se si parte dall’ipotesi della distru-
zione divina di un singolo oggetto. Secondo la definizione boeziana, 
infatti, l’universale è interamente e simultaneamente presente in una 
pluralità di soggetti che lo condividono quale loro parte essenziale17. 
L’annihilatio non implica allora solo la scomparsa dell’essenza, po-
niamo caso, di questo cavallo, ma di tutti gli individui che ‘posseg-
gono’ la cavallinità; e ciò è dovuto proprio alla natura indivisa e non 
moltiplicata dell’universale. Così, paradossalmente, la distruzione 
di un individuo comporterebbe la cancellazione istantanea dell’in-
tera specie, provocando un effetto a catena che minerebbe la stessa 

15  Ibidem.
16  Cfr. O. Todisco, Guglielmo di Occam: filosofo della contingenza, Edizioni 

Messaggero Padova, Padova 1998, pp. 37-39: Non è vero che le creature singolari 
siano copie o forme individuate di modelli perfetti o realizzazione di specie o es-
senze eterne, né che il loro rapporto alla conoscenza divina si debba pensare come 
esemplato ad esemplare … ogni idea divina non contiene altro che la creatura 
singola nella sua irripetibile singolarità.

17  G. Bonino, Universali/Particolari, il Mulino, Bologna 2008, pp. 56-57.

Guest
Rectangle



118 Francesco Gaglioti

conoscenza divina, indebolita dalla sparizione dell’universale ante 
rem. Ecco come il Doctor Invincibilis riesce a coordinare i due mo-
vimenti del suo pensiero in unico momento: 

Nullum individuum posset creari si aliquod individuum praeexiste-
ret, quia non totum caperet esse de nihilo si universale quod est in 
eo prius fuit in alio. Propter idem etiam sequeretur quod Deus non 
posset unum individuum substantiae adnihilare nisi cetera indivi-
dua destrueret, quia si adnihilaret aliquod individuum, destrueret 
totum quod est de essentia individui … et per consequens alia non 
manerent, cum non possent manere sine parte sua.18

Vanno sottolineati due punti di quanto abbiamo incontrato sino-
ra. In primis, la duttilità dello strumento teologico della potenza di-
vina, idoneo a essere utilizzato per tesi diametralmente opposte. In 
secondo luogo, immaginarsi l’eventualità dell’intervento sopranna-
turale equivale a interrogarsi sulle condizioni ontologiche necessarie 
affinché tale effetto divino possa effettivamente realizzarsi. Ciò è 
evidente se si presta attenzione alla potenza distruttrice di Dio: quivi 
l’interconnessione dei principi universali immanenti agli esseri di 
un’ontologia forte pone dei vincoli talmente robusti e adamantini 
da non potere essere spezzati localmente: s’il y avait des universaux 
réels … le monde serait traversé de liens horizontaux, s’organise-
rait en couches selon l’inclusion hiérarchique des essences19. L’on-
nipotenza creatrice e distruttrice di Dio giunge proprio a sciogliere 
questi legami eterni e a diradare gli ingombranti rapporti tra gli enti, 
che vengono restituiti alla propria unicità20. Tale operazione, come 

18  Guglielmo di Ockham, Summa logicae I, c. 15, in Venerabilis Inceptoris 
Guillelmi de Ockham Opera Philosophica, I, ed. P. Boehner – G. Gal – S. Brwn, St. 
Bonaventure, New York 1974, p. 51.

19  P. Alferi, Guillaume d’Ockham. Le singulier, Les Éditions de Minuit, Paris 
1989, p. 127.

20  Tanto che la suggestiva affermazione di Alferi per cui l’absolu singularité 
des étants, leur espacement essentiels ouvre le monde à la liberté divin (ibidem) 
dovrebbe essere letta al contrario, scambiando l’ordine di causalità.

Guest
Rectangle



119La potentia absoluta Dei e la critica degli universali

riconosce Ockham in altro luogo21, sarebbe impossibile se si erges-
se l’universale a parte essenziale costitutiva simultaneamente di più 
enti. Alla struttura piramidale e gerarchica si sostituisce una orga-
nizzazione orizzontale, in cui gli enti sono sullo stesso piano e tutti 
egualmente subordinati alla potestà divina.

La seconda classe di argomenti in cui entra in scena la potenza 
divina è di natura logico-metafisica. Siccome il filosofo inglese è 
qui alle prese con Duns Scoto, esporrò brevemente alcuni elementi 
chiave della sua teoria, peraltro interessante e raffinata. La natura 
communis, considerata in sé stessa, non ha alcuna determinazione 
positiva: non è né in atto né in potenza, né esistente né non esi-
stente. Sebbene non si trovi mai de facto separata da caratteristiche 
come l’universalità o la singolarità, tuttavia non è essenzialmente 
nessuna di queste22. Scoto aggiunge che essa ha un qualche tipo di 
priorità rispetto a tutte queste caratteristiche, ma non nel senso in 
cui può esistere prima degli enti in cui si istanzia. Il senso della sua 
priorità è esclusivamente metafisico-formale: while the identity of 
its instantiations depends on it, its identity does not depend on those 
of its instantiations23. Una volta entrata in composizione con la dif-
ferenza individuale (haecceitas), la natura si contrae, concretizzan-
dosi. Così come il predicato animato è predicato per se di “uomo”, 
anche se si può predicare di “corpo” in modo denominativo, così 
l’unità numerica è predicata per se della differenza individuale ma 

21  Guglielmo di Ockham, Quodlibeta septem 4, q. 32, in Venerabilis Inceptoris 
Guillelmi de Ockham Opera Theologica, IX, ed. J.C. Wey, St. Bonaventure, New 
York 1980, p. 456: Nulla est contradictio quod res absoluta sine omni illo existat 
quod nec est pars eius nec causa eius essentialis.

22  La concezione scotista della natura comune è, sotto questo aspetto, debitrice 
della dottrina dell’essenza indifferente di Avicenna, per cui l’esistenza non è che un 
semplice attributo dell’essenza; quest’ultima, dunque, può essere intuita e analizza-
ta separatamente. Cfr. A. De Libera, Il problema degli universali: da Platone fino 
alla fine del Medioevo, La Nuova Italia, Scandicci 1999, pp. 191-198.

23  R. Cross, Medieval Theories of Haecceity, in The Stanford Encyclopedia of 
Philosophy, first published 31 Jul 2003, revision 18 Jan 2022, URL: https://plato.
stanford.edu/entries/medieval-haecceity/ 

Guest
Rectangle



120 Francesco Gaglioti

in modo denominativo della natura contratta dalla differenza indivi-
duale. 

Dal canto suo, Ockham osserva che tale supposta natura comune, 
se davvero esibisse una forma di priorità, potrebbe ricevere l’es-
se separatamente, almeno per potenza divina; ma ciò è escluso da 
Scoto stesso24. Una volta “incarnatasi”, essa diventa tanto singolare 
quanto lo è la differentia particularis con cui fa tutt’uno; al punto 
che nemmeno Dio potrebbe restituirle la sua indeterminatezza onto-
logica: illud quod per nullam potentiam potest pluribus convenire 
non est realiter et positive commune; igitur si illa res quae est in 
Sorte per nullam potentiam potest esse in alio, non est realiter et 
positive communis25. La non-incompatibilità formale dell’humanitas 
a stare tanto in Socrate quanto in Platone si rivela una mera chimera: 
di fatto, la sua congiunzione con Socrate la priva di qualsiasi tipo di 
universalità. L’imprescindibile singolarità di ogni creatura è sotto-
lineata dall’incapacità divina di rendere qualcosa universale: illud 
quod nec etiam per potentiam divinam potest communicari pluribus, 
non est realiter commune; sed quacumque re demonstrata, illa per 
potentiam divinam non potest communicari pluribus26.

Poco più avanti viene chiesto cosa può essere debitamente chia-
mato universale, e si delineano tre candidati: o un ente reale, o un 
ente di ragione, o un composto dei due. L’esame della seconda al-
ternativa è l’occasione per mettere a nudo l’impossibilità assoluta 
dell’esistenza di un concetto universale: 

Si detur secundum, sequitur quod nulla res est universalis, nec 
completive nec inchoative, nec in actu nec in potentia, quia illud 
quod per potentiam divinam non potest reduci ad complementum et 
actum ut sit aliquale non est tale nec in potentia nec inchoative. Et 

24  Cfr. Guglielmo di Ockham, Scriptum in librum primum sententiarum. Ordi-
natio, d. 2, q. 6 ... cit., p. 193: Omne prius natura alio potest per potentiam divinam 
fieri sine posteriori; sed hoc est impossibile de natura, cum sit eadem realiter cum 
differentia contrahente.

25  Ivi, q. 5, p. 157.
26  Ivi, q. 6, p. 180.

Guest
Rectangle



121La potentia absoluta Dei e la critica degli universali

hoc est verum ubi non ex hoc ipso quod reducitur ad unum actum 
remanet potentia ad alium actum, sicut est in divisione continui in 
infinitum, et quando aliquid est in potentia ad contradictoria.27

Tramutare un ente di ragione in una cosa esistente è naturalmente 
possibile all’Onnipotente; non quando però il primo è dotato di qua-
lità inconciliabili con l’esistenza, come l’universalità. Intraprendere 
un tentativo simile presupporrebbe un tempo infinito, perché non si 
giungerebbe alla creazione di un ente completo capace di un’esi-
stenza in atto. Il fallimento equivale a quello di chi pretendesse osti-
natamente di pervenire a un termine ultimo nel processo di divisione 
di una linea continua, o ad attribuire caratteri contradditori (un qua-
drato rotondo) a uno stesso oggetto28: tali propositi conserverebbero 
un grado di potenzialità che impedirebbe una loro traduzione reale. 
La straordinaria abilità divina di manipolare il mondo, che sembra 
estendersi al punto che, se volesse, potrebbe persino forgiare una 
materia pura, priva di qualsiasi forma29, trova in questi ultimi tre 
casi-studio un limite invalicabile.

Si possono identificare altre due trattazioni in cui la soluzione 
si avvale di un genuino mutamento di sguardo. La prima ha come 
obiettivo polemico la ricerca scotista del principium individuatio-

27  Ivi, p. 182.
28  L’esempio dei contraddittori è particolarmente calzante: esso è diretto a 

colpire quell’indeterminazione ontologica che la natura comune non perderebbe 
neanche dopo la sua unione con la differenza individuale. A questo proposito, vedi 
Guglielmo di Ockham, Scriptum in librum primum sententiarum. Ordinatio, d. 2, 
q. 6 ... cit., pp. 183-186, luogo in cui rivela ancora una volta centrale l’argomento 
teologico biblico: si illa natura quae est in Sorte vere est communis, igitur cum de-
structo Sorte destruatur quodlibet essentiale sibi, sequitur quod aliquod commune 
vere destruatur et adnihiletur (ivi, p. 183).

29  Guglielmo di Ockham, Scriptum in librum primum sententiarum. Ordinatio, 
d. 9, q. 3, in Venerabilis Inceptoris Guillelmi de Ockham Opera Theologica, III, ed. 
G.I. Etzkorn, St. Bonaventure, New York 1977, p. 309: Naturaliter haec materia 
potest esse sine hac forma et sine illa forma, et sic de qualibet divisim sine petitione 
principii infertur quod per potentiam divinam materia potest esse sine omni forma.

Guest
Rectangle



122 Francesco Gaglioti

nis, ovvero un’entità irriducibile, una ultima realitate formae30 – in 
grado di identificare e contraddistinguere gli enti nella loro singo-
larità31. Secondo il Doctor Subtilis, le nature, che fondano la pre-
dicazione essenziale, diventano particolari e circostanziate proprio 
grazie all’unione con tali items individuali; ciò stride però con la 
dottrina di Ockham, per cui le diverse umanità sono per se stesse 
delle res absolutae:

Non est inconveniens quin – saltem per potentiam divinam – quae-
libet res absoluta intuitive videatur absque visione alterius rei ab-
solutae; igitur humanitas quae est in Sorte potest  intuitive  videri 
sine differentia contrahente, et humanitas quae est in Platone eo-
dem modo; sed talis videbit eas distingui loco et situ; igitur videbit 
eas distingui; sed nullus cognoscit in particulari et distincte aliqua 
distingui essentialiter nisi cognoscat in particulari principia distin-
ctiva intrinseca; igitur istae humanitates se ipsis distinguuntur, et 
per consequens sunt se ipsis haec.32

Qui la perfezione della capacità percettiva dell’occhio di Dio di-
venta il criterio assoluto per formulare giudizi di identità e distin-
zione, rivelando superflua la caccia all’individuazione ontologica 
degli enti, fatto indimostrabile e auto-evidente33. Una tattica analoga 

30  Duns Scoto, Ordinatio II, d.3, q. 6, (pars.1), in Doctoris subtilis et mariani 
Ioannis Duns Scoti Opera Omnia, VII, ed. C. Koser (a cura), Typis polyglottis Va-
ticanis, Civitas Vaticana 1973, p. 479

31  Per tale intricato punto dottrinale di Scoto, rimando a P. King, Duns Scotus 
on the Common Nature and the Individual Differentia, in “Philosophical Topics” 
20/2 (1992), pp. 51-76.

32  Guglielmo di Ockham, Scriptum in librum primum sententiarum. Ordinatio, 
d. 2, q. 5 ... cit., p. 156.

33  Ivi, q. 6, p. 197: Et ita quaelibet res extra animam se ipsa erit haec; nec est 
quaerenda aliqua causa individuationis nisi forte causae extrinsecae et intrinsecae, 
quando individuum est compositum, sed magis esset quaerenda causa quomodo 
possibile est aliquid esse commune et universale. Basti pensare che nel loro signifi-
cato naturale – in quanto suppongono personalmente – il termine unum è totalmente 
convertibile con ens, cfr. Guglielmo di Ockham, Scriptum in librum primum senten-
tiarum. Ordinatio, d. 24, q. 1, in Venerabilis Inceptoris Guillelmi de Ockham Opera 

Guest
Rectangle



123La potentia absoluta Dei e la critica degli universali

viene sviluppata per confutare la dottrina di Enrico di Harclay, per 
cui l’universalità non esiste in natura ma è una proprietà secondaria 
che scaturisce da un’apprensione intellettuale confusa dell’oggetto: 
ad esempio Socrate, in quanto confusamente concepito, è un uomo. 
L’assurdità di tale concezione risalta attraverso un paragone: anche 
se la visione del colore bianco consente ai sensi di delimitare percet-
tivamente gli oggetti bianchi grazie a una discontinuità cromatica, 
ciò non significa che i colori siano la causa stessa della distinctio re-
rum; allo stesso modo, l’universalità non è conferita dagli atti intel-
lettivi confusi. Una delle controprove chiama in causa la perfezione 
della conoscenza intuitiva di Dio, in grado di cogliere qualsiasi og-
getto nella sua interezza e specificità. La percezione chiara e distinta 
che l’intelletto divino ha di ogni cosa non gli impedisce certamente 
di formulare giudizi quidditativi su di essa e di riconoscerne la spe-
cie cui appartiene: 

Re praecise intellecta distincte, potest formari propositio in qua 
praedicatur superius de inferiori, sicut si Sortes intuitive videatur 
et quidquid est in Sorte intuitive videatur, saltem per potentiam divi-
nam, adhuc potest talis intellectus scire quod Sortes est homo, quod 
est animal; igitur sine omni intellectione confusa propria alicui ha-
betur superius, et per consequens universale sive commune.34

L’ultima batteria di argomenti cui voglio accennare si situa pie-
namente nel progetto riduzionista e antimetafisico di Ockham. Per 
escludere che la relazione sia una realtà autonoma dai termini relati, 
si immagina una situazione primordiale dove Dio crea il primo uomo 
e successivamente un altro gruppo di uomini. Nel tempo, questi ge-
nereranno una prole, generando molteplici rapporti padre-figlio. Se 
la filiatio fosse una res absoluta, Dio potrebbe decidere di porne 

Theologica, IV, ed. G.I. Etzkorn – F.E. Kelly, St. Bonaventure, New York 1979, p. 
85: Secundo modo dico quod unum non differt ab ente, nec simpliciter nec secun-
dum quid nec formaliter nec quocumque modo, non plus quam ens differt ab ente.

34  Ivi, q. 7, pp. 249-250.

Guest
Rectangle



124 Francesco Gaglioti

una nel primo progenitore, col risultato paradossale per cui la stessa 
persona sarebbe figlia di sé stesso35. Il ragionamento è ripetuto quasi 
verbatim nella Summa logicae, dove viene anche generalizzato in 
una forma più astratta. Si parte infatti dall’assioma della capacità 
divina di creare gli effetti senza le cause loro proprie36 (omnem rem 
quam potest Deus facere mediante causa secunda efficiente potest 
per se facere sine omni causa secunda efficiente), e si ipotizza la 
creazione divina di una relatio priva di qualsiasi causa mondana. 
Ma ciò è impossibile, poiché per definizione stessa ogni rapporto ha 
una causa efficiente cui è legato, in modo che risultano esserci due 
efficienti, contro l’ipotesi di partenza37.

Un esperimento mentale simile è adoperato nella confutazione 
dell’esistenza indipendente della somiglianza: se così fosse, perlo-
meno un intelletto sovra-umano (come quello angelico) dovrebbe 
essere capace di comprenderla isolatamente, senza l’apprensione di 
altri oggetti. Ma se si immagina un mondo contenente un angelo, 
Socrate e la similitudo in eo (per potenza divina), si giunge a una 
contraddizione: la stessa proposizione sarebbe evidente e incerta 
nella mente angelica: 

Si Deus  crearet unum angelum  qui prima cognitione sua videret 
Sortem et similitudinem in eo et nullam aliam rem, ille evidenter 
sciret istam propositionem ‘Sortes est similis’, sicut videns Sortem 
et albedinem in Sorte scit evidenter quod Sortes est albus, et tamen 
ille dubitaret utrum Sortes sit alicui similis, quia aliam similitudi-
nem numquam vidit.38

35  Guglielmo di Ockham, Quodlibeta septem. 4, q. 11, in Venerabilis Inceptoris 
Guillelmi de Ockham Opera Theologica, IX ... cit., pp. 350-351.

36  Si tratta del rovesciamento di un gruppo di proposizioni condannate dal ve-
scovo Tempier del 1277. Una delle più emblematiche è l’articolo 69: Quod Deus 
non potest in effectum causae secundariae sine ipsa causa immediata.

37  Guglielmo di Ockham, Summa Logicae, I, c. 50 ... cit., pp. 161-162.
38  Id., Quodlibeta septem, 6, q. 8 ... cit., p. 613.

Guest
Rectangle



125La potentia absoluta Dei e la critica degli universali

Questo perché il concetto di similitudine sarebbe senza referente 
(a chi è simile Socrate?), e di conseguenza vuoto e inintelligibile. 
Bisogna disfarsi dell’idea che la similitudine sia una res ulteriore 
e distinta dai qualia inerenti ai singoli individui. Come dice enfa-
ticamente il Venerabilis Inceptor accostando il suo funzionamento 
semantico a quello dei termini collettivi, essa designa almeno due 
supposita differenti: similitudo est conceptus relativus significans 
plura coniunctim … Sicut populus est plures homines et nullus 
homo est populus, ita similtudo est plura alba et nullum album est 
similitudo39.

Dall’analisi condotta si possono apprezzare gli effetti dirompenti 
del concetto di potenza assoluta di Dio, la cui funzione critica per-
mette di contrastare l’universale immanente di stampo classico e l’i-
potesi delle idee divine, la natura comune di Scoto, nonché di toglie-
re peso ontologico alla categoria della relazione. L’entrata in scena 
di Dio si configura come un utile surrogato teorico laddove l’espe-
rienza induttiva è muta, per vagliare scrupolosamente la validità di 
ipotesi ontologiche altrimenti inverificabili: il apparait ainsi a priori 
qu’une seule démonstration, indépendante de toute expérience et de 
toute induction causale, permet de déduire le possible et l’impossi-
ble, c’est-à-dire ce qui peut être et ce qui ne peut pas être40.    

2. Una lettura comparata del Commento a Porfirio

In un saggio del 1983 divenuto celebre, Umberto Eco41 ha ana-
lizzato l’Arbor Porphyriana dal punto di vista di una teoria semio-
logica e linguistica, mettendone in luce vari difetti costitutivi che gli 

39  Id., Quodlibeta septem, 6, q. 16 ... cit., p. 639.
40  A. de Muralt, L’enjeu de la philosophie médiévale: Études thomistes, scoti-

stes, occamiennes et grégoriennes, Brill, Leiden 1991, p. 272.
41  Il saggio è apparso nella raccolta G. Vattimo – P.A. Rovatti (a cura), Il pensie-

ro debole, Feltrinelli, Milano 1983, ed è stato ripubblicato con qualche variazione 
in Scritti sul pensiero medievale. In quest’analisi attingerò da entrambe le versioni.

Guest
Rectangle



126 Francesco Gaglioti

impediscono di essere quel che vuole essere42: una mappa degli enti 
nel mondo. Allo scopo ricorre a due nozioni contemporanee, quella 
di dizionario e quella di enciclopedia; il primo aspira ad assegnare 
a ogni termine solo le proprietà necessarie e sufficienti a definir-
lo, senza aggiungere nulla di contingente. In questo senso il termi-
ne “cane” può essere definito come animale, mammifero e canide, 
mentre nella sua definizione non rientrano altre proprietà tipiche. Ad 
esempio: un cane solitamente se disturbato può abbaiare o mordere, 
mentre scodinzola quando vede il suo padrone; ma queste proprietà 
possono essere escluse dalla sua definizione. Così l’uomo è definito 
come animale razionale mortale, e non è necessario menzionare il 
fatto che è capace di cantare o di fare teatro. Queste informazioni le 
possediamo grazie a una conoscenza empirica degli enti nel mondo 
e non appartengono a quelle che si direbbero oggi proprietà anali-
tiche (quando dico “uomo” sto automaticamente dicendo animale 
razionale e viceversa). Il dizionario deve solo rendere ragione di fe-
nomeni quali la sinonimia, la parafrasi, le relazioni di ipo e iperoni-
mia, la differenza tra verità analitiche e sintetiche (dipendenti dalla 
conoscenza del mondo)43. La tesi del saggio è che l’Arbor aspira a 
essere un dizionario perfetto ma non centra l’obiettivo perché l’idea 
pura di un dizionario è nella pratica irrealizzabile, e finisce per in-
cludere inevitabilmente elementi enciclopedici. L’unico assunto su 
cui la dimostrazione si regge è che l’albero porfiriano delle sostanze 
aspira a essere un insieme gerarchico e finito di generi e specie44.

Siccome ciò che si definisce è l’essenza, la difficoltà maggiore 
che tale tipo di struttura richiede è discernere tra gli attributi quali 
sono davvero essenziali a definire le sostanze. La caccia agli attribu-

42  Un punto discutibile, se è vero che Porfirio e la successiva tradizione medie-
vale non paiono interessati a servirsi dell’albero per descrivere l’intero universo 
(C. Marmo, La semiotica di Eco e la filosofia medievale, in A.M. Lorusso (a cura), 
La filosofia di Umberto Eco, La Nave di Teseo, Milano 2021, p. 128).

43  U. Eco, L’antiporfirio, in Il Pensiero debole ... cit., p. 57. 
44  U. Eco, Dall’albero di Porfirio al labirinto enciclopedico, in Scritti sul pen-

siero medievale, Bompiani, Milano 2012, p. 533.

Guest
Rectangle



127La potentia absoluta Dei e la critica degli universali

ti giusti deve proseguire fino al punto che, benché ciascuno di essi 
abbia un’estensione più ampia del proprio soggetto, tutti insieme 
abbiano la stessa estensione del soggetto: e questa sarà l’essenza 
della cosa45. Se dico che l’uomo è un animale sto dicendo una cosa 
corretta, ma non sto ancora circoscrivendo completamente la sua 
essenza, perché per farlo dovrei aggiungere che è mortale e che è 
razionale. Il definiens e il definiendum devono essere coestensivi. 
Con una certa approssimazione, se ci rivolgiamo a Summa logicae 
I, 26-27 scopriamo che anche Ockham ha in mente una “primitiva” 
distinzione tra dizionario ed enciclopedia. Egli spiega il concetto di 
definizione quid rei come un sermo compendiosus, exprimens totam 
naturam rei, nec aliquid extrinsecum rei definitae declarans46. Nul-
la di mancante né nulla di superfluo. Al contrario la descrizione è 
un sermo compendiosus ex accidentibus et propriis compositus … 
descriptio dicitur ut obumbrans et non substantialem exsistentiam 
subiecti manifestans sed consequentia. L’esempio è la descrizione 
di uomo come risibile, erecte ambulativum, latas habens ungues47. 
Le definizioni porfiriane di genere e specie sono assolutamente cor-
relative, come riconoscono sia Eco che Ockham; quest’ultimo così 
ribatte a chi accusi di circolarità della definizione (essendo il ge-
nere definito tramite la specie e viceversa): non est inconveniens 
quod utrumque per alterum definiatur definitione exprimimente quid 
nominis: immo hoc est necessarium, cum correlativa sint simul in 
intellectu – hoc est, non possit sciri quid nominis unius nisi scia-
tur quid nominis alterius48. Ciò che però sorprende è il fatto che 
Ockham non consideri la frase il genere è ciò che è predicato in 
quid di molte cose che differiscono per specie propriamente una de-
finizione, in quanto il definiendum non ha parti e la definizione deve 

45  Ivi, p. 530.
46  Guglielmo di Ockham, Summa Logicae, I, c. 26 ... cit., p. 85.
47  Ivi, c. 27, p. 89.
48  Id., Guglielmo di Ockham, Expositio in librum Porphyry de predicabilibus, 

c. 2, § 2, in Venerabilis inceptoris Guillelmi de Ockham Opera Philosophica, II, ed. 
E.A. Moody, St. Bonaventure, New York 1978, p. 31.

Guest
Rectangle



128 Francesco Gaglioti

proprio esprimere le parti di qualche tutto. Piuttosto è una quae-
dam descriptio notificans et faciens cognosci an aliquid sit genus 
vel non49; il Venerabilis Inceptor non sembra dare molto valore a 
questa osservazione, eppure essa potrebbe celare una notevole forza 
dirompente. Perché allora sembrerebbe che, per sapere se qualcosa 
sia un genere di qualcos’altro, dovrei verificare se è possibile che 
venga predicato di qualcos’altro: ma ciò equivale a dare un criterio 
basilare, una regola empirica per determinare la funzione di genere 
di qualcosa rispetto a qualcos’altro. Usando la terminologia echiana, 
bisognerebbe distinguere tra classificazione e definizione: 

Un semplice artificio classificatorio è quello che appunto incassa 
generi, specie e differenze senza spiegare la natura del definiendum 
… una classificazione non serve a definire un termine ma soltan-
to a permettere di usarlo in modo logicamente corretto. Posto che, 
poniamo, l’immaginaria specie dei Prissidi sia classificata come 
appartenente al genere dei Prosidi e i Prosidi siano specie dei Pro-
ceidi, non è necessario sapere che proprietà abbiano un proceide o 
un proside per poter trarre inferenze (verissime) del tipo se questo 
è un prisside allora è certamente un proside, e non è possibile che 
qualcosa sia un prisside e non sia un proceide. Ma … un conto è 
sapere che cosa sia un proceide, e se ha un significato dire che i 
termini hanno un significato, questo significato la classificazione 
non ce lo fornisce.50

Ockham non è estraneo a questo modo di ragionare, e più volte 
sembra spiegare la predicazione genere-specie in termini di implica-
zione inferenziale. La sua rilettura dell’Isagoge, infatti, piegava un 
vocabolario palesemente metafisico a un unico criterio: la predica-
bilità del singolare. Quando Porfirio dice che il genere è principio 
della specie non vuol dire che esso sia causa della specie; il genere è 
principio in quanto è predicato di più cose singolari rispetto alla spe-

49  Ivi, c. 1, § 5, p. 21.
50  U. Eco, Dall’albero di Porfirio … cit., pp. 543-544.

Guest
Rectangle



129La potentia absoluta Dei e la critica degli universali

cie, dunque è più comune51 di essa; allo stesso modo la specie è detta 
subordinata al genere perché è meno comune di esso, e nessun altro 
senso di subordinazione è qui incluso. Quando è detto che il genere 
contiene la specie, ciò non va inteso nel senso in cui un corpo è una 
totalità composta da ossa e nervi: ‟continere” hic accipitur pro illo 
quod plura significat, et pro communiori52. Quando dice che animale 
è correttamente predicato di uomo, o figura geometrica di triangolo, 
non sta forse stabilendo una relazione simile a quella tra iponimi 
e iperonimi? Sapere che una specie, come triangolo, fa “parte di” 
un genere, quello della figura geometrica, non ci suggerisce nulla 
di nuovo sulla natura della specie e su cosa essa significhi, se non 
che ciò che è indicato dalla specie è indicato anche dal genere su-
periore. Ed esse communior è un’espressione dal chiaro significato 
estensionale, che non definisce esattamente l’essenza della cosa ma 
le provvede un posto corretto all’interno di una struttura a incassa-
mento che si vuole necessaria. Un tale modo di procedere è consono 
a un mondo, come quello ockhamista, totalmente sfornito di essenze 
comuni. Già nel Libellus contra doctrinam Guilelmi Occam, una 
lista di cinquantasei articoli sospetti di eresia redatta nel 1323, l’ex 
cancelliere di Oxford Lutterell denunciava tra le altre la seguente 
tesi: quod genus non est de intraneitate rei, cuius est ·genus et quod 
universaliter superius non est de essentia inferioris53. Effettivamen-
te Ockham fonda la predicabilità non sulle essenze identiche, ma 
sulla dottrina della suppositio: quando è detto “Socrate è un anima-
le‟ e “questa scimmia è animale”, anche se il predicato è lo stesso, 
in re nihil omnino invariatum est idem in Sorte et in asino isto, igitur 
est aliquid aliud. La verità della predicazione non richiede che ciò 

51  Guglielmo di Ockham, Expositio in librum Porphyrii de praedicabilibus, c. 
1, § 4 ... cit., p. 19.

52  Ibidem.
53  Giovanni Lutterell, Libellus contra doctrinam Guilelmi Occam, a. 41-42, 

in Die Schriften des Oxforder Kanzlers Iohannes Lutterell, ed. F. Hoffmann, St. 
Benno, Leizpig 1959, p. 92.

Guest
Rectangle



130 Francesco Gaglioti

che è predicato sia nel soggetto come parte, ma solo che stia per 
quel soggetto.

Altrove Ockham sembra esprimere il sospetto che in fondo il 
nome del definiendum può essere evitato perché è convertibile con 
il definiens: “corpus animatum” non est genus nec species, sed est 
una definitio composita ex genere et differentia; quia tamen illi de-
finitio non est nomen impositum, ideo loco nominis quod deberet 
imponi definito ponitur definitio54. Quello che il francescano evita di 
domandarsi è come mai non ci sia un nome corrispondente alla de-
finizione. È possibile che la sua sia un’osservazione estemporanea, 
ma se si oltrepassasse il comodo recinto dell’ordo predicamenta-
lis canonico, fatto ad hoc per giungere alla definizione di “uomo”, 
ci si accorgerebbe che i nomi son molto meno numerosi di quello 
che crediamo. E peraltro quando diciamo “animale razionale” non 
stiamo forse nominando una specie per mezzo del genere e della 
differenza? È lecito allora domandarsi in che misura questi nomi 
siano necessari. Ora, uno dei punti cardine dell’argomentazione di 
Eco è che i predicabili elencati sono troppi: basterebbero solo defi-
nizione, accidente e proprio. Per quale motivo vanno esclusi genere 
e specie? Perché, escluso forse il genere sommo (sostanza), i restanti 
generi si costituiscono grazie a una divisione binaria di differenze, 
e quindi altro non sono che la risultante di un genere generalissimo 
diviso a ogni snodo da una fitta somma di differenze: Generi e spe-
cie sono fantasmi verbali che coprono la vera natura dell’albero e 
dell’universo che esso rappresenta, un universo di pure differenze55. 
Se l’albero è un artificio che nasconde al suo interno un pulviscolo 
di differenze che si possono ripetere sotto medesimi generi, e se le 
differenze, come riconosce Aristotele, provengono da un altro al-
bero, quello della categoria della qualità; e se le qualità essenziali 
non possono essere conosciute se non attraverso i sensi (osservazio-
ni delle abitudini degli animali, robustezza dei minerali…), allora, 

54  Guglielmo di Ockham, Expositio in librum Porphyrii de praedicabilibus, c. 
2, § 6 ... cit., p. 36.

55  U. Eco, L’antiporfirio ... cit., p. 70.

Guest
Rectangle



131La potentia absoluta Dei e la critica degli universali

conclude l’autore piemontese: il dizionario si dissolve necessaria-
mente, per forza interna, in una galassia potenzialmente disordinata 
e illimitata di elementi di conoscenza del mondo56, trasformandosi di 
fatto in un’enciclopedia. 

In modo similare, Ockham rifiuta continuamente l’idea per la 
quale a un mutamento del significante di una parola corrisponda 
sempre un mutamento di significato. La parola “uomo” non indica 
qualcosa di differente da “umanità”, così come “cavallo” non in-
dica qualcosa di diverso da “cavallinità”. Non è inverosimile allo-
ra ipotizzare che il Venerabilis Inceptor avrebbe accettato l’idea di 
cancellare i nomi delle specie rimpiazzandoli con le rispettive de-
finizioni. Questo discorso può avere una sua validità per l’Albero 
delle sostanze naturali; è assai più controverso per gli alberi delle 
restanti categorie, perché, come ha magistralmente mostrato Panac-
cio contestando la tesi di Spade57, nel caso dei termini connotativi 
(come “bianco”, “vero”, “alto”): A nominal definition is not always 
synonymous with the defined term58. E dunque in quest’ultimo caso 
Ockham verosimilmente non avrebbe incoraggiato la sostituzione 
di un termine come “bianco” con la sua definizione: “un corpo che 
possiede la bianchezza”.

Inoltre, nonostante Ockham credesse nell’indipendenza onto-
logica delle sostanze, tuttavia sapeva che qualsiasi organizzazione 
dell’universo è fatta a partire dalle capacità conoscitive dell’uomo, e 
che quando si tenta di dar conto di tale organizzazione è inevitabile 
fare affidamento sulle proprietà delle cose come segni di riconosci-
mento59. Poco oltre aggiunge: per ipsa accidentia innotescunt nobis 

56  U. Eco, Dall’albero … cit., p. 547. 
57  Cfr. V. Spade, Ockham’s Distinctions between Absolute and Connotative Ter-

ms, in “Vivarium” 13/1 (1975), pp. 55-76.
58  C. Panaccio, Ockham on concepts, Ashgate, Aldershot 2004, p. 86.
59  Guglielmo di Ockham, Expositio in librum Porphyrii de praedicabilibus, c. 

2, § 15 ... cit., p. 52: Ipsa individua extra se ipsis essentialiter distinguuntur, sicut 
Sortes per suam substantiam distinguitur a Platone, et non proprie distinguitur 
per suas proprietas. Tamen distinctio eorum frequenter nobis innotescit per suas 
proprietas, et hoc vocat hic autor distingui per suas proprietas.

Guest
Rectangle



132 Francesco Gaglioti

individua substantiae, quia accidentia directe et in se cognoscuntur 
ab intellecto nostro, non sic autem substantiae60. Se tali riferimenti 
testuali non sono sufficienti a inferire, come fa Eco, che le differenze 
costitutive sono accidenti, perlomeno mostrano una vena scettica 
riguardo l’attingibilità diretta dell’essenze stesse. 

In via conclusiva, mi pare che la riduzione ontologica ockhami-
sta comporti una doppia conseguenza che conduce, da un lato, a un 
rafforzamento della struttura dizionariale dell’albero, e dall’altro a 
una possibile apertura verso il modello enciclopedico. Innanzitutto, 
quale punto di partenza della revisione semiotica dell’albero, la cri-
tica agli universali consente di considerarlo non come un ordine di 
essenze, ma come un ordine concettuale o segnico: 

Ordo praedicamentalis substantiae non est ordo aliquarum rerum 
extra animam quarum quaelibet sit vera substantia, sed ordo ali-
quarum intentionum in anima tamquam signorum ordinatorum se-
cundum communius et minus commune quae ipsas substantias sin-
gulares significant et exprimunt et declarant.61 

La smaterializzazione (o de-reificazione) delle essenze e l’ado-
zione di una teoria del significato piuttosto estensionale sono due 
punti dottrinali vicendevolmente legati. Insieme formano le premes-
se necessarie alla messa in crisi del triangolo semiotico di matrice 
aristotelica: in particolare, concorrono a dimostrare che i nomi di ge-
neri e specie non sono segni biunivocamente congiunti con presunte 
res universali, con le quali intratterrebbero una semplice e chiusa 
relazione a due posti. Tutto al contrario, essi sono concetti o indica-
zioni segnaletiche che consentono di accedere senza mediazioni alla 
varietà inesauribile degli enti nel mondo, in quanto significano di-
rettamente le cose singolari, che sono i loro propriissima contenta62. 

60  Ibidem.
61  Guglielmo di Ockham, Expositio in librum Porphyrii de praedicabilibus, c. 

2, § 6 ... cit., p. 37.
62  Ivi, c. 2, §11, p. 45.

Guest
Rectangle



133La potentia absoluta Dei e la critica degli universali

Ciò conduce, come si è visto, ad accentuare la natura classificatoria 
a scapito di quella definitoria. Secondariamente, il riconoscimento 
che le sostanze ci sono note attraverso le manifestazioni esteriori si-
gnifica assegnare un’importanza decisiva ai qualia intese come dif-
ferenze accidentali. Su questo aspetto, l’accostamento dei due autori 
risulta essere più solido della citazione di Tommaso d’Aquino che 
Eco stesso invoca nel saggio a supporto della sua tesi, scelta aspra-
mente criticata da Marmo63. Infatti, in un mondo dove non esistono 
forme sostanziali comuni64, ma solo sostanze individuali in se inco-
noscibili65, il riferimento alle proprietates come sorgenti primarie 
per la formazione di concetti comuni induce a considerarle come re-
sponsabili del processo astrattivo e, in definitiva, come garanti della 
validità gnoseologica dell’albero66.

63  Cfr. C. Marmo, op cit., pp. 128-130.
64  Non mi sembra scontato in tal senso che Ockham sia uno strenuo difensore 

dell’essenzialismo, qualifica che Marmo ascrive a qualsiasi filosofo medievale (ivi, 
p. 130). 

65  Su tale delicato problema gnoseologico rimando a A. Robert, A Crucial Di-
stinction in William of Ockham’s Philosophy of Mind: Cognitio in se/cognitio in 
alio, in J. Pelletier, M. Roques (a cura), The language of Thought in Late Medieval 
Philosophy, Springer, Leuven 2017, pp. 39-58, dove è in questione proprio la pos-
sibilità dell’intelletto umano di separare concetti sostanziali e accidentali (p. 48). 

66  È proprio la derivazione del concetto dalla cosa concreta e, quindi, il suo 
statuto di segno naturale ad assicurare l’ancoraggio alla realtà singolare del termi-
ne universale. In questo senso, l’efficacia del rimando segnico consente alla teoria 
ockhamista di fare a meno di quel residuo di realismo che sopravviveva nella no-
zione abelardiana di status rei (Vignaux, op cit., p. 243). Come giustamente rilevato 
da Jolivet, è nella diversa articolazione del dominio ontologico, così come nel dif-
ferente peso assegnato ai concetti di suppositio e significatio, che si consuma la dif-
ferenza tra il radicale nominalismo ockhamista e quello più temperato di Abelardo, 
cfr. J. Jolivet, Abélard et Guillaume d’Ockham lecteurs de Porphyre, in “Cahiers de 
la Revue de théologie et de philosophie” (1981), pp. 53-54: pour Abélard, il y a les 
choses, les idées, le sens des noms; l’étude des relations entre ces trois domaines 
conduit à poser des structures essentielles qui sont les status, œuvres de Dieu, plus 
ou moins confusément conçus par l’homme … Pour Ockham il y a les choses et les 
signes; chaque chose est indivise et distincte des autres, absolument; c’est pourquoi 
les universaux signifient les choses en tant qu’ils en sont les signes, et de ce fait les 
représentent dans les propositions où ils sont employés.

Guest
Rectangle


