DOI: https://doi.org/10.54103/2035-7362/28995

Francesco Gaglioti

LA POTENTIA ABSOLUTA DEI
E LA CRITICA DEGLI UNIVERSALI
NEL PENSIERO DI GUGLIELMO DI OCKHAM

THE POTENTIA ABSOLUTA DEI AND THE CRITIQUE OF UNI-
VERSALS IN WILLIAM OF OCKHAM’S THOUGHT

Abstract

Il presente studio esplora il ruolo giocato dalla potentia absoluta Dei, inte-
sa come strumento per ridefinire le possibilita metafisiche, nella confutazione
ockhamista degli universali. In primo luogo sono analizzati alcuni esempi te-
stuali dove il ricorso alla potentia absoluta serve per smascherare la natura il-
lusoria di entita superflue. La critica ockhamista, considerando il mondo come
un insieme di cose singolari prive di legami ontologici verticali, stimola una
lettura comparata tra il commento del francescano all’Isagoge di Porfirio e il
saggio L’ Antiporfirio di Umberto Eco. Pur nell’indiscutibile differenza dei due
paradigmi culturali, ¢ possibile individuare un fi/ rouge che accomuna la diver-
sita dei loro obiettivi polemici.

This study explores the role played by the potentia absoluta Dei, understood
as an instrument for redefining metaphysical possibilities, in Ockham's refir-
tation of universals. First, several textual examples are analyzed in which the
appeal to the potentia absoluta serves to unmask the illusory nature of super-
fluous entities. The Ockhamist critique, considering the world as a collection
of singular things devoid of vertical ontological ties, prompts a comparative
reading between the Franciscan's commentary on Porphyry s Isagoge and Um-
berto Eco’s essay L’ Antiporfirio. Despite the indisputable difference between
the two cultural paradigms, a fil rouge can be identified that unites the diversity
of their polemical aims.

Keywords

Guglielmo di Ockham; potentia absoluta Dei; universali; albero di Porfirio;
ontologia del singolare; Umberto Eco

William of Ockham; God's absolute power, Universals; Porphyrian tree;
Ontology of the singular;, Umberto Eco

@ “Doctor Virtualis” n. 20: Pensiero critico e Medioevo (2025)
s ISSN 2035-7362

Questopera ¢ distribuita con Licenza Creative Commons Attribuzione 4.0 Internazionale


Guest
Rectangle


110 Francesco Gaglioti

Cosi Dio conosce il mondo, perché lo ha concepito
nella sua mente, come dall’esterno, prima che fosse creato,
mentre noi non ne conosciamo la regola, perché vi viviamo

dentro trovandolo gia fatto
(Umberto Eco)

Introduzione

Non ¢ un mistero che Ockham sia uno dei piu accaniti oppositori
di ogni forma di realismo; credo sia decisamente meno conosciuto
I’impatto che una distinzione concettuale di origine teologica — po-
tentia ordinata e absoluta Dei — esercita all’interno della critica agli
universali e, piu in generale, all’interno del progetto ockhamista di
riduzione delle categorie aristoteliche. La capacita dell’onnipoten-
za divina di generare, secondo una finzione mentale, dei mondi al-
ternativi retti da leggi diverse da quelle attuali ¢ stata ampiamente
sottolineata, ad esempio, nel campo della filosofia naturale — dove
consentiva dei ragionamenti secundum imaginationem'. Ghisalberti
ha messo in rilievo la funzione critica e costruttiva che la nozione di
potentia absoluta svolge nel pensiero di Ockham: nella fisica — ove
serve per criticare il principio di pienezza e la teoria dei luoghi na-
turali —, nell’etica — dove Dio puo ingiungere a un uomo di odiarlo
e questo, obbedendo al suo comando, compierebbe paradossalmente

! Appare ancora valido, almeno in termini generali, il giudizio di Grant (Le ori-
gini medievali della scienza moderna, Einaudi, Torino 2001, p. 126): ["idea dell 'on-
nipotenza divina divento un comodo veicolo per ['introduzione di questioni sottili
e puramente immaginarie, che spesso generarono risposte nuove. Queste risposte
esclusivamente speculative non portarono al rovesciamento della concezione del
mondo aristotelica, ma indussero molti pensatori a metterne in discussione alcuni
principi e assunti fondamentali. Per una serie di considerazioni critiche sull’effet-
tivo impatto dei ragionamenti de potentia absoluta sullo sviluppo di tesi fisiche
rivoluzionarie, vedi L. Bianchi, // vescovo e i filosofi, Pierluigi Lubrina Editore,
Bergamo 1990, pp. 127-132.

2 Cfr. A. Ghisalberti, Onnipotenza divina e contingenza del mondo in Gugliel-
mo di Ockham, in M.T. Fumagalli Beonio Brocchieri (a cura), Sopra la volta del
mondo. Onnipotenza e potenza assoluta di Dio tra Medioevo e eta Moderna, Pier-
luigi Lubrina Editore, Bergamo 1986, pp. 40-48.


Guest
Rectangle


La potentia absoluta Dei e la critica degli universali 111

un atto di amore —, e ancora nell’ambito gnoseologico, dove si con-
figura la possibilita dell’intuizione di un oggetto solo illusoriamente
presente®. L’assente pitl eminente in tale analisi ¢ proprio 1’ambito
logico-ontologico, ed ¢ tanto piu stupefacente quanto 1’unica re-
gola che funge da vincolo alla potenza divina appartiene proprio a
quest’area. Nella volonta di colmare questa lacuna, passero in ras-
segna alcune dense argomentazioni teoriche per mettere in luce la
capillarita di tale nozione in opere diverse e la sua importante fun-
zione nella costituzione di un’ontologia del singolare. Cercando di
cogliere “sul fatto” i puntuali meccanismi di impiego, si avra modo
di corroborare la tesi di Dal Pra per cui I’assoluta liberta dell’atto
creatore e lo smantellamento di entita universali costituiscono due
mosse speculari e convergenti, le quali obbediscono a un disegno
generale unitario: la riconduzione delle cose e degli esseri alla loro
individualita®. Risaltera cosi come motivi critici apparentemente
lontani sorgano in realta dal medesimo humus di pensiero.

Ma se gli universali non esistono, che ne ¢ dell’albero di Porfirio?
Nella seconda parte, elaborero un confronto critico tra il commento
all’Isagoge del Doctor Invinicibilis e il saggio I’ Antiporfirio di Um-
berto Eco, scritti che, nonostante 1’abisso temporale che li separa e
la differenza degli scopi, manifestano sorprendenti arie di famiglia.
Cio mettera in luce alcune peculiarita della critica ockhamista nella
ridefinizione semiotico-linguistica della classificazione metafisica di
Porfirio.

3 C. Panaccio, D. Piché, Ockham s reliabilism and the intuition of non-existen-
ts, in A. Speer (a cura), Rethinking the history of Skepticism, Brill, Leiden-Boston
2010, pp. 96-118.

* M. Dal Pra, La critica di Occam alla dottrina teocratica, in M. T. Fumagalli
Beonio Brocchieri (a cura), La Chiesa invisibile, Feltrinelli, Milano 1978, p. 238.


Guest
Rectangle


112 Francesco Gaglioti

1. Gli intrecci collaborativi tra potentia absoluta e riduzionismo
ontologico

1.1 Indicazioni sul senso ockhamista della distinzione

Anche se il focus primario non ¢ la definizione astratta della po-
tenza assoluta, essa ¢ indispensabile per restituire una mappatura del
concetto. Vediamo cosa dice Ockham in uno dei passi piu significa-
tivi:

Et ideo, licet potentia Dei sit una, tamen propter diversam locu-
tionem dicitur quod Deus aliqua potest de potentia absoluta, quae
tamen numquam faciet de potentia ordinata (hoc est, de facto num-
quam faciet);, quemadmodum essentia et potentia, et similiter esse
et posse, non sunt diversa in Deo, et tamen Deus potest multa, non
obstante quod non sint illa multa, quae potest.’

Non si tratta di due modi di agire essenzialmente differenti di
Dio, quanto di due modi loquendi adoperati per figurarsi la radica-
le infinita e inesauribilita della potenza divina, rispetto alla quale
I’ordine attuale del mondo si configura come una manifestazione di
eguale contingenza a tutte le altre, rimaste allo stato di pura poten-
zialita, in mente Dei. Contrariamente alla concezione scotista, viene
inoltre specificato che non esiste il concreto rischio che Dio scon-
volga 1’ordo da lui stesso imposto. E questo non solo perché nella
sua onniscienza Egli ha pianificato all’inizio dei tempi anche quegli
accadimenti che dalla nostra prospettiva umana paiono straordinari
e fuori dalla norma (si faceret, et praeordinasset et praescivisset se
facturum), ma specialmente perché non puo esistere alcuna forma di
comunicazione tra le due potenze, che non sono due diverse forme
di espressioni dell’attivita ad extra, ma due modalita di considerare

5 Guglielmo di Ockham, Tractatus contra Benedictum, in Tractatus contra Be-
nedictum, in Guillelmi de Ockham Opera Politica, 111, ed. H.S. Offler , Manchester
University Press, Manchester 1974, p. 234.


Guest
Rectangle


La potentia absoluta Dei e la critica degli universali 113

la stessa cosa ex parte creaturarum, espedienti frutto della necessita
umana di esprimere la contingenza del creato. Questa considerazio-
ne lo conduce a elaborare una terza differenza capitale rispetto all’i-
dea scotista®: [’azione divina de potentia absoluta si colloca in un
tempo precedente alla ‘scelta’ dell ordine del mondo ... si tratta di
un prius logico, non reale’. Fare riferimento alla potenza divina nel
corso di un’argomentazione significa dunque mettersi nei panni di
Dio nell’esatto istante della creazione, nel non-ancora del solamente
ipotetico, godendo di una visione il cui carattere di indeterminatezza
consente di attuare una vera e propria sospensione del giudizio sulle
caratteristiche peculiari e positive dell’essere, indagando il dominio
della pura possibilita appartenente a ogni non ancora realizzata me-
tafisica. Come si vedra, anche un semplice inciso — saltem per po-
tentiam divinam — serve, nelle pagine di Ockham, ad attuare questo
repentino rovesciamento di prospettiva e a farci diventare, per cosi
dire, momentaneamente padroni della costituzione del cosmo stes-
so0. Sotto tale luce, la potentia absoluta Dei presuppone un cammino
opposto a quello della teologia negativa®: se questa, attraverso la
predicazione negativa, rimuove ogni difetto mondano nel tentativo
di proiettare un’immagine fedele e accurata di Dio, la prima si in-
nalza ex abrupto alla prospettiva divina per scrutare la combinatoria
degli elementi e ottenere cosi una conoscenza incrementata della
realta. E indubbiamente vero percio affermare che:

Per Ockham, come per quanti come lui videro nella distinzione uno
strumento logico piu che teologico, ragionare delle cose possibili
de potentia absoluta ¢ una operazione fondamentale: che serve a
costruire combinazioni non contradditorie, non incompossibili, en-
tro le quali sta [’eterna struttura, la immutabile soluzione che Dio

6 Per un elenco delle principali differenze della concezione di potentia Dei ab-
soluta, vedi E. Randi, Il sovrano e I’orologiaio. Due immagini di Dio nel dibattito
sulla «potentia absoluta» fra XIII e XIV secolo, La Nuova Italia, Firenze 1987, p.
108.

7 1vi, p. 67.

8 Paragone sfruttato in modo diverso in A. Ghisalberti, op cit., p. 49.


Guest
Rectangle


114 Francesco Gaglioti

ha imposto al gioco dell ' universo, per questo motivo l’argomento
viene usato con tanta abbondanza ... : perché é un sistema per ave-
re maggiori informazioni sulla ordinatio.’

Pertanto, la nozione teologica in questione dev’essere conside-
rata pil come un potente outil teorico, facilmente maneggiabile e
adattabile a diversi scopi, che come un oggetto dai contorni nitidi e
definiti, in grado di generare una dottrina uniforme. Tale giudizio,
nonostante gli sforzi in senso contrario, si imponeva gia all’atten-
zione di Randi: /’idea di potentia absoluta non fu forse che un raffi-
nato strumento, variamente impiegato a seconda della concezione
filosofica cui di volta in volta apparteneva'. A differenza, pero, del
suo impiego in altri rami del sapere, ove questo concetto ¢ adope-
rato per argomentare a favore di una moltiplicazione degli stati di
cose possibili (ad esempio, I’ipotesi di una pluralita di mondi contro
I’opinione di Aristotele, o quella di un ordine morale completamen-
te diverso dal nostro), nel campo dell’ontologia la potenza di Dio
svolge un ruolo di regolazione e limitazione, perché la maggior parte
delle volte si deduce, dalla sua incapacita di realizzare determinate
condizioni fattuali, un’impossibilita assoluta. G/i sforzi maggiori di
Ockham in questa direzione erano, se si vuole, sul limite esterno tra
impossibilita e possibilita per stabilire lo stato necessario o con-
tingente delle proposizioni opposte entro il caso in questione''. Da
questo punto di vista, il ragionamento si presenta spesso come una
reductio ad absurdum della tesi contraria attraverso la dimostrazio-
ne a) della sua non necessita b) della sua impossibilita.

° E.Randi, op cit., p. 77.

10 Tvi, p. 123.

""'W.J. Courtenay, La dialettica dell’onnipotenza divina, in G. Briguglia (a
cura), Medioevo in discussione, Unicopli, Milano 2001, p. 215.


Guest
Rectangle


La potentia absoluta Dei e la critica degli universali 115

1.2. Gli effetti della trascendenza. Tre categorie di argomenti

Nec beatitudini eius rerum conditio conferre aliquid potuit, cum
ita per se et in se sit plenus atque perfectus, ut nec existente
creatura sibi aliquid accedat, nec ea pereunte decedat. Omnia
siquidem flumina intrant in mare, et mare non redundant eis
(Pier Damiani)

Gia il Tractatus de principiis theologiae, un anonimo compendio
di filosofia ockhamista redatto intorno al 1350, elencava le molte-
plici conseguenze ontologiche e semantiche del principio di fede
Deus potest facere omne quod fieri non includit contradictionem.
Tra queste, vi ¢ il riconoscimento della falsita della reificazione di
alcune entita:

Sequitur quod relationes, modi numeri, ut duplum, dimidium et
huiusmodi non sunt res aliae ab absolutis de quibus dicuntur ...
Et idem est de omnibus relationibus quae sine contradictione non
possent non esse, suis extremis positis in esse.'?

Come puntualmente osservava Paul Vignaux, il collegamento
stabilito dal Tractatus tra il non-realismo degli universali e la poten-
za divina spinge ad approfondire i/ legame fra ontologia dell’indivi-
duo e teologia della creazione'. Dal momento che i contesti testua-
li in cui I’appello alla potenza divina contribuisce a consolidare la
confutazione di ipotesi ontologiche antagoniste risultano molteplici,
si procedera a una classificazione in tre tipologie argomentative, che
saranno analiticamente distinte e segnalate.

11 primo ordine di obiezioni ha un’ispirazione decisamente teolo-
gico-biblica. Teologica, perché evoca immediatamente 1’ intervento

12 Guglielmo di Ockham, Le Tractatus de principiis theologiae attribué a G.
D’Ockham, ed. L. Baudry, Vrin, Paris 1936, p. 47.

13 P. Vignaux, Il nominalismo medievale e alcuni problemi filosofici attuali,
in G. Briguglia (a cura), Medioevo in discussione, Unicopli Milano 2001, p. 245.


Guest
Rectangle


116 Francesco Gaglioti

divino nel ragionamento; biblica, perché prende molto sul serio la
credenza per cui Dio crea ex nihilo. Si parte dall’assunto per cui
tutto cid che non dipende essenzialmente da qualcos’altro puo esi-
stere senza di esso. Siccome ['universale, per natura, puo sussistere
indipendentemente dalla relazione con uno qualsiasi della serie dei
singolari S1, S2 ... Sn presi uno alla volta, per volonta divina puo
sussistere sic et simpliciter senza |’esistenza di nessuno di questi. Da
notare la rapidita e ’efficacia dello slittamento da una possibilita u?
nunc a quella assoluta:

Quando aliqua res realiter distincta ab aliis rebus potest esse sine
qualibet divisim, et hoc per naturam, et non dependet essentiali-
ter ab aliqua illarum, potest esse sine qualibet illarum coniunctim,
et hoc per potentiam divinam; sed sine quolibet homine singulari,
secundum istos, potest realiter exsistere illa res universalis quae
significatur per hominem; igitur per potentiam divinam posset esse
illa res universalis sine omni re singulari.'*

Si deve giocoforza concedere, tuttavia, che Dio puo creare dal
nulla una nuova entita in un qualsiasi momento del tempo; ad esem-
pio, quest’'uomo Paolo. Se esistesse gia 1'universale uomo, Dio vi
attingerebbe nell’atto di creare Paolo, in quanto 'umanita ¢ una sua
caratteristica essenziale e imprescindibile; si sarebbe costretti dun-
que a confessare che Dio, fatta eccezione per il primo individuo di
ogni specie, non puod creare veramente ex nihilo:

Individuum alicuius speciei potest creari de novo quantumcumque
maneant alia individua eiusdem speciei prius creata vel producta;
sed creatio est simpliciter de nihilo, ita quod nihil essentiale et in-
trinsecum rei simpliciter praecedat in esse reali; igitur nulla res
non variata praeexsistens in quocumque individuo est de essentia

4 Guglielmo di Ockham, Scriptum in librum primum sententiarum. Ordinatio,
d. 2, q. 4, in Venerabilis Inceptoris Guillelmi de Ockham Opera Theologica, 11, ed.
S. Brown — G. Gal, St. Bonaventure, New York 1970, p. 115.


Guest
Rectangle


La potentia absoluta Dei e la critica degli universali 117

istius individui de novo creati, quia si sic, aliquid essentiale isti rei
praecederet, et per consequens non crearetur.

Se, in prima battuta, la capacita della potenza di Dio di separare
gli assoluti sembrava far pendere la bilancia a favore del realismo
degli universali, I’entrata in scena di un’altra forma di interventismo
“eccezionale” — la creazione puntuale di un nuovo individuo — chiu-
de definitivamente i conti. La strategia di Ockham, indubbiamen-
te molto acuta, consiste nel concedere, secondo i principi dei suoi
avversari, la separabilita e precedenza ontologica dell’universale a
titolo di ipotesi (omnis res prior alia re realiter distincta ab illa po-
test esse sine ea, sed per te ista est prior et est realiter distincta), per
successivamente mostrare simultaneamente 1’insensatezza logica e
I’incompatibilita col dato biblico cui questa erroneamente conduce.
Tale discorso presenta una vena polemica contro quelle forme del
platonismo cristiano che credono che Dio forgi gli enti particolari
prendendo a modello le idee universali, preesistenti nel Verbo'®.

La conclusione non cambia se si parte dall’ipotesi della distru-
zione divina di un singolo oggetto. Secondo la definizione boeziana,
infatti, 'universale ¢ interamente e simultaneamente presente in una
pluralita di soggetti che lo condividono quale loro parte essenziale!”.
L’annihilatio non implica allora solo la scomparsa dell’essenza, po-
niamo caso, di questo cavallo, ma di tutti gli individui che ‘posseg-
gono’ la cavallinita; e cio € dovuto proprio alla natura indivisa e non
moltiplicata dell’universale. Cosi, paradossalmente, la distruzione
di un individuo comporterebbe la cancellazione istantanea dell’in-
tera specie, provocando un effetto a catena che minerebbe la stessa

15 Ibidem.

16 Cfr. O. Todisco, Guglielmo di Occam: filosofo della contingenza, Edizioni
Messaggero Padova, Padova 1998, pp. 37-39: Non é vero che le creature singolari
siano copie o forme individuate di modelli perfetti o realizzazione di specie o es-
senze eterne, né che il loro rapporto alla conoscenza divina si debba pensare come
esemplato ad esemplare ... ogni idea divina non contiene altro che la creatura
singola nella sua irripetibile singolarita.

17" G. Bonino, Universali/Particolari, il Mulino, Bologna 2008, pp. 56-57.


Guest
Rectangle


118 Francesco Gaglioti

conoscenza divina, indebolita dalla sparizione dell’universale ante
rem. Ecco come il Doctor Invincibilis riesce a coordinare i due mo-
vimenti del suo pensiero in unico momento:

Nullum individuum posset creari si aliquod individuum praeexiste-
ret, quia non totum caperet esse de nihilo si universale quod est in
eo prius fuit in alio. Propter idem etiam sequeretur quod Deus non
posset unum individuum substantiae adnihilare nisi cetera indivi-
dua destrueret, quia si adnihilaret aliquod individuum, destrueret
totum quod est de essentia individui ... et per consequens alia non
manerent, cum non possent manere sine parte sua.'®

Vanno sottolineati due punti di quanto abbiamo incontrato sino-
ra. In primis, la duttilita dello strumento teologico della potenza di-
vina, idoneo a essere utilizzato per tesi diametralmente opposte. In
secondo luogo, immaginarsi 1’eventualita dell’intervento sopranna-
turale equivale a interrogarsi sulle condizioni ontologiche necessarie
affinché tale effetto divino possa effettivamente realizzarsi. Cio ¢
evidente se si presta attenzione alla potenza distruttrice di Dio: quivi
I’interconnessione dei principi universali immanenti agli esseri di
un’ontologia forte pone dei vincoli talmente robusti ¢ adamantini
da non potere essere spezzati localmente: s il y avait des universaux
réels ... le monde serait traversé de liens horizontaux, s ’organise-
rait en couches selon l’inclusion hiérarchique des essences®. L' on-
nipotenza creatrice e distruttrice di Dio giunge proprio a sciogliere
questi legami eterni e a diradare gli ingombranti rapporti tra gli enti,
che vengono restituiti alla propria unicita?®. Tale operazione, come

18 Guglielmo di Ockham, Summa logicae 1, c. 15, in Venerabilis Inceptoris
Guillelmi de Ockham Opera Philosophica, 1, ed. P. Boehner — G. Gal — S. Brwn, St.
Bonaventure, New York 1974, p. 51.

19 P. Alferi, Guillaume d’Ockham. Le singulier, Les Editions de Minuit, Paris
1989, p. 127.

2 Tanto che la suggestiva affermazione di Alferi per cui /’absolu singularité
des étants, leur espacement essentiels ouvre le monde a la liberté divin (ibidem)
dovrebbe essere letta al contrario, scambiando ’ordine di causalita.


Guest
Rectangle


La potentia absoluta Dei e la critica degli universali 119

riconosce Ockham in altro luogo?!, sarebbe impossibile se si erges-
se I'universale a parte essenziale costitutiva simultaneamente di pit
enti. Alla struttura piramidale e gerarchica si sostituisce una orga-
nizzazione orizzontale, in cui gli enti sono sullo stesso piano e tutti
egualmente subordinati alla potesta divina.

La seconda classe di argomenti in cui entra in scena la potenza
divina ¢ di natura logico-metafisica. Siccome il filosofo inglese ¢
qui alle prese con Duns Scoto, esporrd brevemente alcuni elementi
chiave della sua teoria, peraltro interessante e raffinata. La natura
communis, considerata in sé stessa, non ha alcuna determinazione
positiva: non ¢ né in atto né in potenza, né esistente né non esi-
stente. Sebbene non si trovi mai de facto separata da caratteristiche
come ’universalita o la singolarita, tuttavia non ¢ essenzialmente
nessuna di queste?®. Scoto aggiunge che essa ha un qualche tipo di
priorita rispetto a tutte queste caratteristiche, ma non nel senso in
cui puo esistere prima degli enti in cui si istanzia. Il senso della sua
priorita ¢ esclusivamente metafisico-formale: while the identity of
its instantiations depends on it, its identity does not depend on those
of its instantiations®. Una volta entrata in composizione con la dif-
ferenza individuale (haecceitas), la natura si contrae, concretizzan-
dosi. Cosi come il predicato animato ¢ predicato per se di “uomo”,
anche se si puo predicare di “corpo” in modo denominativo, cosi
I’unita numerica ¢ predicata per se della differenza individuale ma

2 Guglielmo di Ockham, Quodlibeta septem 4, q. 32, in Venerabilis Inceptoris
Guillelmi de Ockham Opera Theologica, 1X, ed. J.C. Wey, St. Bonaventure, New
York 1980, p. 456: Nulla est contradictio quod res absoluta sine omni illo existat
quod nec est pars eius nec causa eius essentialis.

22 La concezione scotista della natura comune €, sotto questo aspetto, debitrice
della dottrina dell’essenza indifferente di Avicenna, per cui I’esistenza non ¢ che un
semplice attributo dell’essenza; quest’ultima, dunque, puo essere intuita ¢ analizza-
ta separatamente. Cfr. A. De Libera, Il problema degli universali: da Platone fino
alla fine del Medioevo, La Nuova Italia, Scandicci 1999, pp. 191-198.

2 R. Cross, Medieval Theories of Haecceity, in The Stanford Encyclopedia of
Philosophy, first published 31 Jul 2003, revision 18 Jan 2022, URL: https://plato.
stanford.edu/entries/medieval-haecceity/


Guest
Rectangle


120 Francesco Gaglioti

in modo denominativo della natura contratta dalla differenza indivi-
duale.

Dal canto suo, Ockham osserva che tale supposta natura comune,
se davvero esibisse una forma di priorita, potrebbe ricevere 1’es-
se separatamente, almeno per potenza divina; ma cio ¢ escluso da
Scoto stesso®*. Una volta “incarnatasi”, essa diventa tanto singolare
quanto lo ¢ la differentia particularis con cui fa tutt’uno; al punto
che nemmeno Dio potrebbe restituirle la sua indeterminatezza onto-
logica: illud quod per nullam potentiam potest pluribus convenire
non est realiter et positive commune, igitur si illa res quae est in
Sorte per nullam potentiam potest esse in alio, non est realiter et
positive communis®. La non-incompatibilita formale dell’ humanitas
a stare tanto in Socrate quanto in Platone si rivela una mera chimera:
di fatto, la sua congiunzione con Socrate la priva di qualsiasi tipo di
universalita. L’imprescindibile singolarita di ogni creatura ¢ sotto-
lineata dall’incapacita divina di rendere qualcosa universale: i/lud
quod nec etiam per potentiam divinam potest communicari pluribus,
non est realiter commune, sed quacumque re demonstrata, illa per
potentiam divinam non potest communicari pluribus®.

Poco piu avanti viene chiesto cosa puo essere debitamente chia-
mato universale, e si delineano tre candidati: o un ente reale, o un
ente di ragione, o un composto dei due. L’esame della seconda al-
ternativa ¢ 1’occasione per mettere a nudo I’impossibilita assoluta
dell’esistenza di un concetto universale:

Si detur secundum, sequitur quod nulla res est universalis, nec
completive nec inchoative, nec in actu nec in potentia, quia illud
quod per potentiam divinam non potest reduci ad complementum et
actum ut sit aliquale non est tale nec in potentia nec inchoative. Et

2 Cfr. Guglielmo di Ockham, Scriptum in librum primum sententiarum. Ordi-
natio, d. 2, q. 6 ... cit., p. 193: Omne prius natura alio potest per potentiam divinam
fieri sine posteriori; sed hoc est impossibile de natura, cum sit eadem realiter cum
differentia contrahente.

% 1vi, q. 5, p. 157.

% 1vi, q. 6, p. 180.


Guest
Rectangle


La potentia absoluta Dei e la critica degli universali 121

hoc est verum ubi non ex hoc ipso quod reducitur ad unum actum
remanet potentia ad alium actum, sicut est in divisione continui in
infinitum, et quando aliquid est in potentia ad contradictoria.”’

Tramutare un ente di ragione in una cosa esistente ¢ naturalmente
possibile all’Onnipotente; non quando pero il primo ¢ dotato di qua-
lita inconciliabili con I’esistenza, come 1’universalita. Intraprendere
un tentativo simile presupporrebbe un tempo infinito, perché non si
giungerebbe alla creazione di un ente completo capace di un’esi-
stenza in atto. Il fallimento equivale a quello di chi pretendesse osti-
natamente di pervenire a un termine ultimo nel processo di divisione
di una linea continua, o ad attribuire caratteri contradditori (un qua-
drato rotondo) a uno stesso oggetto?®: tali propositi conserverebbero
un grado di potenzialita che impedirebbe una loro traduzione reale.
La straordinaria abilita divina di manipolare il mondo, che sembra
estendersi al punto che, se volesse, potrebbe persino forgiare una
materia pura, priva di qualsiasi forma®, trova in questi ultimi tre
casi-studio un limite invalicabile.

Si possono identificare altre due trattazioni in cui la soluzione
si avvale di un genuino mutamento di sguardo. La prima ha come
obiettivo polemico la ricerca scotista del principium individuatio-

2 Tvi, p. 182.

2 L’esempio dei contraddittori ¢ particolarmente calzante: esso ¢ diretto a
colpire quell’indeterminazione ontologica che la natura comune non perderebbe
neanche dopo la sua unione con la differenza individuale. A questo proposito, vedi
Guglielmo di Ockham, Scriptum in librum primum sententiarum. Ordinatio, d. 2,
q. 6 ... cit., pp. 183-186, luogo in cui rivela ancora una volta centrale I’argomento
teologico biblico: si illa natura quae est in Sorte vere est communis, igitur cum de-
structo Sorte destruatur quodlibet essentiale sibi, sequitur quod aliquod commune
vere destruatur et adnihiletur (ivi, p. 183).

» Guglielmo di Ockham, Scriptum in librum primum sententiarum. Ordinatio,
d. 9, q. 3, in Venerabilis Inceptoris Guillelmi de Ockham Opera Theologica, 111, ed.
G.I. Etzkorn, St. Bonaventure, New York 1977, p. 309: Naturaliter haec materia
potest esse sine hac forma et sine illa forma, et sic de qualibet divisim sine petitione
principii infertur quod per potentiam divinam materia potest esse sine omni forma.


Guest
Rectangle


122 Francesco Gaglioti

nis, ovvero un’entita irriducibile, una ultima realitate formae® — in
grado di identificare e contraddistinguere gli enti nella loro singo-
larita®'. Secondo il Doctor Subtilis, le nature, che fondano la pre-
dicazione essenziale, diventano particolari e circostanziate proprio
grazie all’unione con tali ifems individuali; cio stride pero con la
dottrina di Ockham, per cui le diverse umanita sono per se stesse
delle res absolutae:

Non est inconveniens quin — saltem per potentiam divinam — quae-
libet res absoluta intuitive videatur absque visione alterius rei ab-
solutae, igitur humanitas quae est in Sorte potest intuitive videri
sine differentia contrahente, et humanitas quae est in Platone eo-
dem modo; sed talis videbit eas distingui loco et situ; igitur videbit
eas distingui, sed nullus cognoscit in particulari et distincte aliqua
distingui essentialiter nisi cognoscat in particulari principia distin-
ctiva intrinseca; igitur istae humanitates se ipsis distinguuntur, et
per consequens sunt se ipsis haec.’

Qui la perfezione della capacita percettiva dell’occhio di Dio di-
venta il criterio assoluto per formulare giudizi di identita e distin-
zione, rivelando superflua la caccia all’individuazione ontologica
degli enti, fatto indimostrabile e auto-evidente®*. Una tattica analoga

3% Duns Scoto, Ordinatio 11, d.3, q. 6, (pars.1), in Doctoris subtilis et mariani
loannis Duns Scoti Opera Omnia, V11, ed. C. Koser (a cura), Typis polyglottis Va-
ticanis, Civitas Vaticana 1973, p. 479

31 Per tale intricato punto dottrinale di Scoto, rimando a P. King, Duns Scotus
on the Common Nature and the Individual Differentia, in “Philosophical Topics”
20/2 (1992), pp. 51-76.

32 Guglielmo di Ockham, Scriptum in librum primum sententiarum. Ordinatio,
d.2,q.5..cit,p. 156.

3 1vi, q. 6, p. 197: Et ita quaelibet res extra animam se ipsa erit haec, nec est
quaerenda aliqua causa individuationis nisi forte causae extrinsecae et intrinsecae,
quando individuum est compositum, sed magis esset quaerenda causa quomodo
possibile est aliquid esse commune et universale. Basti pensare che nel loro signifi-
cato naturale — in quanto suppongono personalmente — il termine unum ¢ totalmente
convertibile con ens, cfr. Guglielmo di Ockham, Scriptum in librum primum senten-
tiarum. Ordinatio, d. 24, q. 1, in Venerabilis Inceptoris Guillelmi de Ockham Opera


Guest
Rectangle


La potentia absoluta Dei e la critica degli universali 123

viene sviluppata per confutare la dottrina di Enrico di Harclay, per
cui I’'universalita non esiste in natura ma ¢ una proprieta secondaria
che scaturisce da un’apprensione intellettuale confusa dell’oggetto:
ad esempio Socrate, in quanto confusamente concepito, ¢ un uomo.
L’assurdita di tale concezione risalta attraverso un paragone: anche
se la visione del colore bianco consente ai sensi di delimitare percet-
tivamente gli oggetti bianchi grazie a una discontinuita cromatica,
ci0 non significa che i colori siano la causa stessa della distinctio re-
rum; allo stesso modo, I'universalita non ¢ conferita dagli atti intel-
lettivi confusi. Una delle controprove chiama in causa la perfezione
della conoscenza intuitiva di Dio, in grado di cogliere qualsiasi og-
getto nella sua interezza e specificita. La percezione chiara e distinta
che I’intelletto divino ha di ogni cosa non gli impedisce certamente
di formulare giudizi quidditativi su di essa e di riconoscerne la spe-
cie cui appartiene:

Re praecise intellecta distincte, potest formari propositio in qua
praedicatur superius de inferiori, sicut si Sortes intuitive videatur
et quidquid est in Sorte intuitive videatur, saltem per potentiam divi-
nam, adhuc potest talis intellectus scire quod Sortes est homo, quod
est animal; igitur sine omni intellectione confusa propria alicui ha-
betur superius, et per consequens universale sive commune.>

L’ultima batteria di argomenti cui voglio accennare si situa pie-
namente nel progetto riduzionista e antimetafisico di Ockham. Per
escludere che la relazione sia una realta autonoma dai termini relati,
si immagina una situazione primordiale dove Dio crea il primo uomo
e successivamente un altro gruppo di uomini. Nel tempo, questi ge-
nereranno una prole, generando molteplici rapporti padre-figlio. Se
la filiatio fosse una res absoluta, Dio potrebbe decidere di porne

Theologica, 1V, ed. G.1I. Etzkorn — F.E. Kelly, St. Bonaventure, New York 1979, p.
85: Secundo modo dico quod unum non differt ab ente, nec simpliciter nec secun-

dum quid nec formaliter nec quocumque modo, non plus quam ens differt ab ente.
3 1vi, q. 7, pp. 249-250.


Guest
Rectangle


124 Francesco Gaglioti

una nel primo progenitore, col risultato paradossale per cui la stessa
persona sarebbe figlia di sé stesso®®. Il ragionamento & ripetuto quasi
verbatim nella Summa logicae, dove viene anche generalizzato in
una forma piu astratta. Si parte infatti dall’assioma della capacita
divina di creare gli effetti senza le cause loro proprie*® (omnem rem
quam potest Deus facere mediante causa secunda efficiente potest
per se facere sine omni causa secunda efficiente), e si ipotizza la
creazione divina di una relatio priva di qualsiasi causa mondana.
Ma cio ¢ impossibile, poiché per definizione stessa ogni rapporto ha
una causa efficiente cui ¢ legato, in modo che risultano esserci due
efficienti, contro I’ipotesi di partenza®’.

Un esperimento mentale simile ¢ adoperato nella confutazione
dell’esistenza indipendente della somiglianza: se cosi fosse, perlo-
meno un intelletto sovra-umano (come quello angelico) dovrebbe
essere capace di comprenderla isolatamente, senza I’apprensione di
altri oggetti. Ma se si immagina un mondo contenente un angelo,
Socrate e la similitudo in eo (per potenza divina), si giunge a una
contraddizione: la stessa proposizione sarebbe evidente e incerta
nella mente angelica:

Si Deus crearet unum angelum qui prima cognitione sua videret
Sortem et similitudinem in eo et nullam aliam rem, ille evidenter
sciret istam propositionem ‘Sortes est similis’, sicut videns Sortem
et albedinem in Sorte scit evidenter quod Sortes est albus, et tamen
ille dubitaret utrum Sortes sit alicui similis, quia aliam similitudi-
nem numquam vidit.3

3% Guglielmo di Ockham, Quodlibeta septem. 4, q. 11, in Venerabilis Inceptoris
Guillelmi de Ockham Opera Theologica, 1X ... cit., pp. 350-351.

36 Si tratta del rovesciamento di un gruppo di proposizioni condannate dal ve-
scovo Tempier del 1277. Una delle pit emblematiche ¢ I’articolo 69: Quod Deus
non potest in effectum causae secundariae sine ipsa causa immediata.

37 Guglielmo di Ockham, Summa Logicae, 1, c. 50 ... cit., pp. 161-162.

3% 1d., Quodlibeta septem, 6, q. 8 ... cit., p. 613.


Guest
Rectangle


La potentia absoluta Dei e la critica degli universali 125

Questo perché il concetto di similitudine sarebbe senza referente
(a chi ¢ simile Socrate?), e di conseguenza vuoto ¢ inintelligibile.
Bisogna disfarsi dell’idea che la similitudine sia una res ulteriore
e distinta dai qualia inerenti ai singoli individui. Come dice enfa-
ticamente il Venerabilis Inceptor accostando il suo funzionamento
semantico a quello dei termini collettivi, essa designa almeno due
supposita difterenti: similitudo est conceptus relativus significans
plura coniunctim ... Sicut populus est plures homines et nullus
homo est populus, ita similtudo est plura alba et nullum album est
similitudo®.

Dall’analisi condotta si possono apprezzare gli effetti dirompenti
del concetto di potenza assoluta di Dio, la cui funzione critica per-
mette di contrastare ’'universale immanente di stampo classico e I’i-
potesi delle idee divine, la natura comune di Scoto, nonché di toglie-
re peso ontologico alla categoria della relazione. L’entrata in scena
di Dio si configura come un utile surrogato teorico laddove 1’espe-
rienza induttiva ¢ muta, per vagliare scrupolosamente la validita di
ipotesi ontologiche altrimenti inverificabili: i/ apparait ainsi a priori
qu 'une seule démonstration, indépendante de toute expérience et de
toute induction causale, permet de déduire le possible et I’'impossi-
ble, ¢ est-a-dire ce qui peut étre et ce qui ne peut pas étre®.

2. Una lettura comparata del Commento a Porfirio

In un saggio del 1983 divenuto celebre, Umberto Eco*' ha ana-
lizzato 1’Arbor Porphyriana dal punto di vista di una teoria semio-
logica e linguistica, mettendone in luce vari difetti costitutivi che gli

¥ 1d., Quodlibeta septem, 6, q. 16 ... cit., p. 639.

A de Muralt, L’enjeu de la philosophie médiévale: Etudes thomistes, scoti-
stes, occamiennes et grégoriennes, Brill, Leiden 1991, p. 272.

41 Tl saggio ¢ apparso nella raccolta G. Vattimo — P.A. Rovatti (a cura), I/ pensie-
ro debole, Feltrinelli, Milano 1983, ed ¢ stato ripubblicato con qualche variazione
in Scritti sul pensiero medievale. In quest’analisi attingero da entrambe le versioni.


Guest
Rectangle


126 Francesco Gaglioti

impediscono di essere quel che vuole essere*?: una mappa degli enti
nel mondo. Allo scopo ricorre a due nozioni contemporanee, quella
di dizionario e quella di enciclopedia; il primo aspira ad assegnare
a ogni termine solo le proprieta necessarie e sufficienti a definir-
lo, senza aggiungere nulla di contingente. In questo senso il termi-
ne “cane” puo essere definito come animale, mammifero e canide,
mentre nella sua definizione non rientrano altre proprieta tipiche. Ad
esempio: un cane solitamente se disturbato puo abbaiare o mordere,
mentre scodinzola quando vede il suo padrone; ma queste proprieta
possono essere escluse dalla sua definizione. Cosi I’'uomo ¢ definito
come animale razionale mortale, e non € necessario menzionare il
fatto che ¢ capace di cantare o di fare teatro. Queste informazioni le
possediamo grazie a una conoscenza empirica degli enti nel mondo
e non appartengono a quelle che si direbbero oggi proprieta anali-
tiche (quando dico “uomo” sto automaticamente dicendo animale
razionale e viceversa). Il dizionario deve solo rendere ragione di fe-
nomeni quali la sinonimia, la parafrasi, le relazioni di ipo e iperoni-
mia, la differenza tra verita analitiche e sintetiche (dipendenti dalla
conoscenza del mondo)®. La tesi del saggio ¢ che I’Arbor aspira a
essere un dizionario perfetto ma non centra I’obiettivo perché 1’idea
pura di un dizionario ¢ nella pratica irrealizzabile, ¢ finisce per in-
cludere inevitabilmente elementi enciclopedici. L’unico assunto su
cui la dimostrazione si regge ¢ che /’albero porfiriano delle sostanze
aspira a essere un insieme gerarchico e finito di generi e specie*.
Siccome cio che si definisce ¢ I’essenza, la difficolta maggiore
che tale tipo di struttura richiede ¢ discernere tra gli attributi quali
sono davvero essenziali a definire le sostanze. La caccia agli attribu-

42 Un punto discutibile, se € vero che Porfirio e la successiva tradizione medie-
vale non paiono interessati a servirsi dell’albero per descrivere l'intero universo
(C. Marmo, La semiotica di Eco e la filosofia medievale, in A.M. Lorusso (a cura),
La filosofia di Umberto Eco, La Nave di Teseo, Milano 2021, p. 128).

4 U. Eco, L antiporfirio, in Il Pensiero debole ... cit., p. 57.

# U. Eco, Dall’albero di Porfirio al labirinto enciclopedico, in Scritti sul pen-
siero medievale, Bompiani, Milano 2012, p. 533.


Guest
Rectangle


La potentia absoluta Dei e la critica degli universali 127

ti giusti deve proseguire fino al punto che, benché ciascuno di essi
abbia un’estensione piu ampia del proprio soggetto, tutti insieme
abbiano la stessa estensione del soggetto.: e questa sara [’essenza
della cosa®. Se dico che I’'uomo ¢ un animale sto dicendo una cosa
corretta, ma non sto ancora circoscrivendo completamente la sua
essenza, perché per farlo dovrei aggiungere che ¢ mortale e che ¢
razionale. Il definiens e il definiendum devono essere coestensivi.
Con una certa approssimazione, se ci rivolgiamo a Summa logicae
I, 26-27 scopriamo che anche Ockham ha in mente una “primitiva”
distinzione tra dizionario ed enciclopedia. Egli spiega il concetto di
definizione qguid rei come un sermo compendiosus, exprimens totam
naturam rei, nec aliquid extrinsecum rei definitae declarans*. Nul-
la di mancante né nulla di superfluo. Al contrario la descrizione ¢
un sermo compendiosus ex accidentibus et propriis compositus ...
descriptio dicitur ut obumbrans et non substantialem exsistentiam
subiecti manifestans sed consequentia. L’esempio ¢ la descrizione
di uomo come risibile, erecte ambulativum, latas habens ungues® .
Le definizioni porfiriane di genere e specie sono assolutamente cor-
relative, come riconoscono sia Eco che Ockham; quest’ultimo cosi
ribatte a chi accusi di circolarita della definizione (essendo il ge-
nere definito tramite la specie e viceversa): non est inconveniens
quod utrumque per alterum definiatur definitione exprimimente quid
nominis: immo hoc est necessarium, cum correlativa sint simul in
intellectu — hoc est, non possit sciri quid nominis unius nisi scia-
tur quid nominis alterius*®. Cio che perd sorprende ¢ il fatto che
Ockham non consideri la frase il genere é cio che é predicato in
quid di molte cose che differiscono per specie propriamente una de-
finizione, in quanto il definiendum non ha parti e la definizione deve

4 Tvi, p. 530.

4 Guglielmo di Ockham, Summa Logicae, 1, c. 26 ... cit., p. 85.

47 1vi, ¢. 27, p. 89.

*#1d., Guglielmo di Ockham, Expositio in librum Porphyry de predicabilibus,
c. 2,8 2, in Venerabilis inceptoris Guillelmi de Ockham Opera Philosophica, 11, ed.
E.A. Moody, St. Bonaventure, New York 1978, p. 31.


Guest
Rectangle


128 Francesco Gaglioti

proprio esprimere le parti di qualche tutto. Piuttosto ¢ una quae-
dam descriptio notificans et faciens cognosci an aliquid sit genus
vel non®; il Venerabilis Inceptor non sembra dare molto valore a
questa osservazione, eppure essa potrebbe celare una notevole forza
dirompente. Perché allora sembrerebbe che, per sapere se qualcosa
sia un genere di qualcos’altro, dovrei verificare se € possibile che
venga predicato di qualcos’altro: ma cid equivale a dare un criterio
basilare, una regola empirica per determinare la funzione di genere
di qualcosa rispetto a qualcos’altro. Usando la terminologia echiana,
bisognerebbe distinguere tra classificazione e definizione:

Un semplice artificio classificatorio é quello che appunto incassa
generli, specie e differenze senza spiegare la natura del definiendum

. una classificazione non serve a definire un termine ma soltan-
to a permettere di usarlo in modo logicamente corretto. Posto che,
poniamo, l'immaginaria specie dei Prissidi sia classificata come
appartenente al genere dei Prosidi e i Prosidi siano specie dei Pro-
ceidi, non e necessario sapere che proprieta abbiano un proceide o
un proside per poter trarre inferenze (verissime) del tipo se questo
e un prisside allora é certamente un proside, e non e possibile che
qualcosa sia un prisside e non sia un proceide. Ma ... un conto é
sapere che cosa sia un proceide, e se ha un significato dire che i
termini hanno un significato, questo significato la classificazione
non ce lo fornisce.>

Ockham non ¢ estraneo a questo modo di ragionare, e piu volte
sembra spiegare la predicazione genere-specie in termini di implica-
zione inferenziale. La sua rilettura dell’/sagoge, infatti, piegava un
vocabolario palesemente metafisico a un unico criterio: la predica-
bilita del singolare. Quando Porfirio dice che il genere ¢ principio
della specie non vuol dire che esso sia causa della specie; il genere ¢
principio in quanto € predicato di piu cose singolari rispetto alla spe-

© Tvi,c. 1,§ 5, p. 21.
0-U. Eco, Dall’albero di Porfirio ... cit., pp. 543-544.


Guest
Rectangle


La potentia absoluta Dei e la critica degli universali 129

cie, dunque ¢ pitt comune®' di essa; allo stesso modo la specie ¢ detta
subordinata al genere perché ¢ meno comune di esso, € nessun altro
senso di subordinazione ¢ qui incluso. Quando ¢ detto che il genere
contiene la specie, cid non va inteso nel senso in cui un corpo ¢ una
totalita composta da ossa e nervi: “continere” hic accipitur pro illo
quod plura significat, et pro communiori>?. Quando dice che animale
¢ correttamente predicato di uomo, o figura geometrica di triangolo,
non sta forse stabilendo una relazione simile a quella tra iponimi
e iperonimi? Sapere che una specie, come triangolo, fa “parte di”
un genere, quello della figura geometrica, non ci suggerisce nulla
di nuovo sulla natura della specie e su cosa essa significhi, se non
che cid che ¢ indicato dalla specie ¢ indicato anche dal genere su-
periore. Ed esse communior ¢ un’espressione dal chiaro significato
estensionale, che non definisce esattamente 1’essenza della cosa ma
le provvede un posto corretto all’interno di una struttura a incassa-
mento che si vuole necessaria. Un tale modo di procedere ¢ consono
a un mondo, come quello ockhamista, totalmente sfornito di essenze
comuni. Gia nel Libellus contra doctrinam Guilelmi Occam, una
lista di cinquantasei articoli sospetti di eresia redatta nel 1323, I’ex
cancelliere di Oxford Lutterell denunciava tra le altre la seguente
tesi: quod genus non est de intraneitate rei, cuius est ‘genus et quod
universaliter superius non est de essentia inferioris®. Effettivamen-
te Ockham fonda la predicabilita non sulle essenze identiche, ma
sulla dottrina della suppositio: quando ¢ detto “Socrate ¢ un anima-
le™ e “questa scimmia ¢ animale”, anche se il predicato ¢ lo stesso,
in re nihil omnino invariatum est idem in Sorte et in asino isto, igitur
est aliquid aliud. La verita della predicazione non richiede che cid

ST Guglielmo di Ockham, Expositio in librum Porphyrii de praedicabilibus, c.
1,§4..cit, p. 19.

52 Ibidem.

3 Giovanni Lutterell, Libellus contra doctrinam Guilelmi Occam, a. 41-42,
in Die Schriften des Oxforder Kanzlers lohannes Lutterell, ed. F. Hoffmann, St.
Benno, Leizpig 1959, p. 92.


Guest
Rectangle


130 Francesco Gaglioti

che ¢ predicato sia nel soggetto come parte, ma solo che stia per
quel soggetto.

Altrove Ockham sembra esprimere il sospetto che in fondo il
nome del definiendum puo essere evitato perché ¢ convertibile con
il definiens: “corpus animatum” non est genus nec species, sed est
una definitio composita ex genere et differentia, quia tamen illi de-
finitio non est nomen impositum, ideo loco nominis quod deberet
imponi definito ponitur definitio>. Quello che il francescano evita di
domandarsi ¢ come mai non ci sia un nome corrispondente alla de-
finizione. E possibile che la sua sia un’osservazione estemporanea,
ma se si oltrepassasse il comodo recinto dell’ordo predicamenta-
lis canonico, fatto ad hoc per giungere alla definizione di “uomo”,
ci si accorgerebbe che i nomi son molto meno numerosi di quello
che crediamo. E peraltro quando diciamo “animale razionale” non
stiamo forse nominando una specie per mezzo del genere e della
differenza? E lecito allora domandarsi in che misura questi nomi
siano necessari. Ora, uno dei punti cardine dell’argomentazione di
Eco ¢ che i predicabili elencati sono troppi: basterebbero solo defi-
nizione, accidente e proprio. Per quale motivo vanno esclusi genere
e specie? Perché, escluso forse il genere sommo (sostanza), i restanti
generi si costituiscono grazie a una divisione binaria di differenze,
e quindi altro non sono che la risultante di un genere generalissimo
diviso a ogni snodo da una fitta somma di differenze: Generi e spe-
cie sono fantasmi verbali che coprono la vera natura dell’albero e
dell’universo che esso rappresenta, un universo di pure differenze®.
Se I’albero ¢ un artificio che nasconde al suo interno un pulviscolo
di differenze che si possono ripetere sotto medesimi generi, € se le
differenze, come riconosce Aristotele, provengono da un altro al-
bero, quello della categoria della qualita; e se le qualita essenziali
non possono essere conosciute se non attraverso i sensi (osservazio-
ni delle abitudini degli animali, robustezza dei minerali...), allora,

3% Guglielmo di Ockham, Expositio in librum Porphyrii de praedicabilibus, c.
2,86 ... cit, p. 36.
55 U. Eco, L’antiporfirio ... cit., p. 70.


Guest
Rectangle


La potentia absoluta Dei e la critica degli universali 131

conclude I’autore piemontese: il dizionario si dissolve necessaria-
mente, per forza interna, in una galassia potenzialmente disordinata
e illimitata di elementi di conoscenza del mondo*®, trasformandosi di
fatto in un’enciclopedia.

In modo similare, Ockham rifiuta continuamente I’idea per la
quale a un mutamento del significante di una parola corrisponda
sempre un mutamento di significato. La parola “uomo” non indica
qualcosa di differente da “umanita”, cosi come “cavallo” non in-
dica qualcosa di diverso da “cavallinita”. Non ¢ inverosimile allo-
ra ipotizzare che il Venerabilis Inceptor avrebbe accettato 1’idea di
cancellare 1 nomi delle specie rimpiazzandoli con le rispettive de-
finizioni. Questo discorso puod avere una sua validita per 1’Albero
delle sostanze naturali; ¢ assai piu controverso per gli alberi delle
restanti categorie, perché, come ha magistralmente mostrato Panac-
cio contestando la tesi di Spade®”, nel caso dei termini connotativi
(come “bianco”, “vero”, “alto”): 4 nominal definition is not always
synonymous with the defined term*®. E dunque in quest’ultimo caso
Ockham verosimilmente non avrebbe incoraggiato la sostituzione
di un termine come “bianco” con la sua definizione: “un corpo che
possiede la bianchezza”.

Inoltre, nonostante Ockham credesse nell’indipendenza onto-
logica delle sostanze, tuttavia sapeva che qualsiasi organizzazione
dell’universo ¢ fatta a partire dalle capacita conoscitive dell’uomo, e
che quando si tenta di dar conto di tale organizzazione ¢ inevitabile
fare affidamento sulle proprieta delle cose come segni di riconosci-
mento®’. Poco oltre aggiunge: per ipsa accidentia innotescunt nobis

¢ U. Eco, Dall’albero ... cit., p. 547.

57 Cfr. V. Spade, Ockham s Distinctions between Absolute and Connotative Ter-
ms, in “Vivarium” 13/1 (1975), pp. 55-76.

58 C. Panaccio, Ockham on concepts, Ashgate, Aldershot 2004, p. 86.

% Guglielmo di Ockham, Expositio in librum Porphyrii de praedicabilibus, c.
2, § 15 ... cit,, p. 52: Ipsa individua extra se ipsis essentialiter distinguuntur, sicut
Sortes per suam substantiam distinguitur a Platone, et non proprie distinguitur
per suas proprietas. Tamen distinctio eorum frequenter nobis innotescit per suas
proprietas, et hoc vocat hic autor distingui per suas proprietas.


Guest
Rectangle


132 Francesco Gaglioti

individua substantiae, quia accidentia directe et in se cognoscuntur
ab intellecto nostro, non sic autem substantiae®. Se tali riferimenti
testuali non sono sufficienti a inferire, come fa Eco, che le differenze
costitutive sono accidenti, perlomeno mostrano una vena scettica
riguardo I’attingibilita diretta dell’essenze stesse.

In via conclusiva, mi pare che la riduzione ontologica ockhami-
sta comporti una doppia conseguenza che conduce, da un lato, a un
rafforzamento della struttura dizionariale dell’albero, e dall’altro a
una possibile apertura verso il modello enciclopedico. Innanzitutto,
quale punto di partenza della revisione semiotica dell’albero, la cri-
tica agli universali consente di considerarlo non come un ordine di
essenze, ma come un ordine concettuale o segnico:

Ordo praedicamentalis substantiae non est ordo aliquarum rerum
extra animam quarum quaelibet sit vera substantia, sed ordo ali-
quarum intentionum in anima tamquam signorum ordinatorum se-
cundum communius et minus commune quae ipsas substantias sin-
gulares significant et exprimunt et declarant.®'

La smaterializzazione (o de-reificazione) delle essenze e I’ado-
zione di una teoria del significato piuttosto estensionale sono due
punti dottrinali vicendevolmente legati. Insieme formano le premes-
se necessarie alla messa in crisi del triangolo semiotico di matrice
aristotelica: in particolare, concorrono a dimostrare che i nomi di ge-
neri e specie non sono segni biunivocamente congiunti con presunte
res universali, con le quali intratterrebbero una semplice e chiusa
relazione a due posti. Tutto al contrario, essi sono concetti o indica-
zioni segnaletiche che consentono di accedere senza mediazioni alla
varieta inesauribile degli enti nel mondo, in quanto significano di-
rettamente le cose singolari, che sono i loro propriissima contenta®.

0 Ibidem.

1 Guglielmo di Ockham, Expositio in librum Porphyrii de praedicabilibus, c.
2,86 ... cit, p. 37.

2 Tvi, c. 2, §11, p. 45.


Guest
Rectangle


La potentia absoluta Dei e la critica degli universali 133

Cio conduce, come si ¢ visto, ad accentuare la natura classificatoria
a scapito di quella definitoria. Secondariamente, il riconoscimento
che le sostanze ci sono note attraverso le manifestazioni esteriori si-
gnifica assegnare un’importanza decisiva ai qualia intese come dif-
ferenze accidentali. Su questo aspetto, I’accostamento dei due autori
risulta essere piu solido della citazione di Tommaso d’Aquino che
Eco stesso invoca nel saggio a supporto della sua tesi, scelta aspra-
mente criticata da Marmo®. Infatti, in un mondo dove non esistono
forme sostanziali comuni®, ma solo sostanze individuali in se inco-
noscibili®, il riferimento alle proprietates come sorgenti primarie
per la formazione di concetti comuni induce a considerarle come re-
sponsabili del processo astrattivo e, in definitiva, come garanti della
validita gnoseologica dell’albero®.

¢ Cfr. C. Marmo, op cit., pp. 128-130.

¢ Non mi sembra scontato in tal senso che Ockham sia uno strenuo difensore
dell’essenzialismo, qualifica che Marmo ascrive a qualsiasi filosofo medievale (ivi,
p. 130).

65 Su tale delicato problema gnoseologico rimando a A. Robert, 4 Crucial Di-
stinction in William of Ockham's Philosophy of Mind: Cognitio in se/cognitio in
alio, in J. Pelletier, M. Roques (a cura), The language of Thought in Late Medieval
Philosophy, Springer, Leuven 2017, pp. 39-58, dove ¢ in questione proprio la pos-
sibilita dell’intelletto umano di separare concetti sostanziali e accidentali (p. 48).

6 E proprio la derivazione del concetto dalla cosa concreta e, quindi, il suo
statuto di segno naturale ad assicurare 1’ancoraggio alla realta singolare del termi-
ne universale. In questo senso, ’efficacia del rimando segnico consente alla teoria
ockhamista di fare a meno di quel residuo di realismo che sopravviveva nella no-
zione abelardiana di status rei (Vignaux, op cit., p. 243). Come giustamente rilevato
da Jolivet, ¢ nella diversa articolazione del dominio ontologico, cosi come nel dif-
ferente peso assegnato ai concetti di suppositio e significatio, che si consuma la dif-
ferenza tra il radicale nominalismo ockhamista e quello piu temperato di Abelardo,
cfr. J. Jolivet, Abélard et Guillaume d’Ockham lecteurs de Porphyre, in “Cahiers de
la Revue de théologie et de philosophie” (1981), pp. 53-54: pour Abélard, il y a les
choses, les idées, le sens des noms; [’étude des relations entre ces trois domaines
conduit a poser des structures essentielles qui sont les status, ceuvres de Dieu, plus
ou moins confusément congus par [ 'homme ... Pour Ockham il y a les choses et les
signes, chaque chose est indivise et distincte des autres, absolument; ¢ ’est pourquoi
les universaux signifient les choses en tant qu’ils en sont les signes, et de ce fait les
représentent dans les propositions ou ils sont employés.


Guest
Rectangle


