
DOI: https://doi.org/10.54103/2035-7362/28997

“Doctor Virtualis” n. 20: Pensiero critico e Medioevo (2025)
ISSN 2035-7362

Quest’opera è distribuita con Licenza Creative Commons Attribuzione 4.0 Internazionale

Loris Caruso

DIALETTICA E RAGIONE
COME AUTOCRITICA DEL REALE.

L’INTERPRETAZIONE DEL MEDIOEVO NELLE
LEZIONI SULLA FILOSOFIA DELLA STORIA E NELLE

LEZIONI SULLA STORIA DELLA FILOSOFIA DI HEGEL

DIALECTICS AND REASON AS SELF-CRITICISM OF THE REAL.
THE INTERPRETATION OF THE MIDDLE AGES IN HEGEL’S 
LECTURES ON THE PHILOSOPHY OF HISTORY AND IN THE 

LECTURES ON THE HISTORY OF PHILOSOPHY

Abstract

L’articolo esamina il modo in cui Hegel analizza il medioevo come entità 
storica e culturale. Per Hegel, la storia è anche storia della filosofia, così come 
la filosofia è pienamente parte del processo storico materiale. In entrambe le 
dimensioni, Hegel va alla ricerca dell’evoluzione dello Spirito e dello sviluppo 
di quello che considera il telos della Storia: la consapevolezza della coscienza 
umana di essere destinata alla libertà. Tanto i periodi storici che i processi di 
sviluppo del pensiero sono pensati da Hegel come entità unitarie, che si evolvo-
no cumulativamente, anche se il loro dispiegamento non è lineare. Il pensiero 
di Hegel, da questo punto di vista, è strutturalmente critico, perché considera il 
rapporto tra soggetto e mondo e le forme della vita associata (lo spirito ogget-
tivo) come sempre insufficienti, nel quadro di una realtà – quella storica come 
quella della coscienza – che non può mai essere ipostatizzata, ma va sempre 
correlata al proprio negativo, a ciò che non è ancora, in vista del pieno sviluppo 
della facoltà umane e delle possibilità della Ragione. La domanda al centro 
dell’articolo è dunque la seguente: come pensa Hegel il Medioevo all’interno 
di questa struttura teorica? Che posto gli assegna nell’evoluzione dello spirito? 

The article examines how Hegel analyzes the Middle Ages as an histori-
cal and cultural entity. According to Hegel, history also means history of phi-
losophy, just as philosophy is fully part of the material historical process. In 
both dimensions, Hegel seeks the evolution of the Spirit and the development 
of what he considers the telos of history: the human subject’s awareness that 

Guest
Rectangle



158 Loris Caruso

consciousness is constituted by freedom. Historical periods and processes of 
intellectual development are conceived by Hegel as unitary entities that evolve 
cumulatively, even if their unfolding is not linear. Hegel’s thought can be de-
fined as structurally critical, because it treats the relationship between subject 
and world as always to be transcended, and reality can never be hypostatized 
or considered only in itself, but it must always be correlated with its own neg-
ative, with what it is not yet, in view of the full development of human faculties 
and the possibilities of Reason. The central question of the article is thus: how 
does Hegel conceptualize the Middle Ages within this theoretical structure? 
What place does he assign it in the history of Spirit’s evolution?

Keywords

Dialettica; filosofia della storia; Ragione; Hegel e il medioevo; Hegel e 
pensiero critico

Dialectics; Philosophy of History; Reason; Hegel and the Middle Ages; 
Hegel and Critical Thinking

In questo articolo si esaminerà il modo in cui Hegel affronta e 
analizza la dimensione storica e quella intellettuale (filosofica e teo-
logica) del Medioevo nelle Lezioni sulla filosofia della storia e nelle 
Lezioni sulla storia della filosofia.

Come noto, per Hegel, la storia è anche storia della filosofia, così 
come la filosofia è pienamente parte del processo storico materiale 
(morale, politico, sociale). In entrambe le dimensioni Hegel va alla 
ricerca dell’evoluzione dello Spirito e dello sviluppo di quello che 
considera il telos della Storia e del rapporto tra soggetto umano e 
mondo: la consapevolezza della coscienza umana di essere costituita 
dalla libertà, di essere destinata a essere libera e quindi a costruire 
come libertà assoluta il rapporto tra pensiero e mondo.

Tanto i periodi storici che i processi di sviluppo del pensiero sono 
pensati da Hegel come entità unitarie, che si evolvono cumulativa-
mente, anche se il loro dispiegamento non è né lineare né continuati-
vo. Il pensiero di Hegel, da questo punto di vista, se non è definibile 
esplicitamente come pensiero critico nel senso più immediato del 

Guest
Rectangle



159Dialettica e ragione come autocritica del reale

termine, è strutturalmente critico, perché considera il rapporto tra 
soggetto e mondo e le forme della vita associata (lo spirito ogget-
tivo) come sempre insufficienti, mai concluse, da oltrepassare, nel 
quadro di una realtà – quella storica come quella della coscienza – 
che non può mai essere ipostatizzata, non può mai essere considera-
ta solo per sé stessa ma va sempre correlata al proprio negativo, a ciò 
che non è ancora, in vista del telos del pieno sviluppo della facoltà 
umane e delle possibilità della Ragione.

La domanda al centro dell’articolo è dunque la seguente: come 
pensa Hegel il Medioevo all’interno di questa struttura teorica, che 
posto gli assegna nella storia dell’evoluzione dello Spirito, del rap-
porto tra umano e mondo e della destinazione umana alla coscienza 
della propria libertà assoluta? Per affrontare questo tema, nel primo 
paragrafo si ricostruirà la concezione hegeliana del movimento sto-
rico, considerando anche il ruolo della dialettica. Successivamente, 
analizzeremo il modo in cui nelle due opere in questione Hegel ri-
conduce la storia e la storia della filosofia medievali alla propria 
concezione storica e al ruolo dialetticamente critico e autocritico 
della ragione.

1. La processualità storica nel pensiero di Hegel

Il sistema hegeliano è orientato innanzitutto a spiegare cosa ac-
cada nella storia, cosa è accaduto, cosa può accadere e quali siano le 
possibilità complessive della presenza umana nel mondo. 

Per Hegel il significato dello sviluppo storico è lo svolgimento 
delle possibilità e potenzialità dell’essere umano nel suo rapporto 
con il mondo, fino a quando questo rapporto non raggiunga il mas-
simo grado di sviluppo possibile. Nello stesso tempo, il mondo e la 
natura possono trasformarsi al massimo grado delle proprie possibi-
lità in rapporto all’azione del soggetto umano.

Il più alto grado possibile di sviluppo di questo rapporto è il rag-
giungimento dello Spirito assoluto, cioè di uno stadio in cui il sog-

Guest
Rectangle



160 Loris Caruso

getto e l’oggetto coincidano (soggetto-oggetto identico), senza che 
nessuno dei due “annichilisca” l’altro. 

Dal lato del soggetto, il fatto che soggetto e oggetto coincida-
no significa che: a) il mondo è stato pienamente compreso, tutta la 
razionalità che informa il mondo naturale e storico-sociale è stata 
estratta ed esplicitata attraverso la ragione. La ragione deve essere 
in grado di cogliere la rete connettiva che lega natura, storia, società, 
cultura e pensiero in rapporti reciproci; b) il soggetto imprime la sua 
azione sul mondo totalmente e solamente in base a questa ragione 
estratta dalla realtà naturale e storico-sociale (compresa la propria 
realtà, la realtà della ragione, la natura del pensiero). 

Di conseguenza, dal lato dell’oggetto, del mondo (intendendo 
per mondo: natura, storia, cultura, tecnica, economia, politica, tutto 
ciò che è prodotto dal mondo e dal rapporto umano-mondo), identità 
tra soggetto e oggetto significa che: a) il mondo stesso deve essere 
diventato un soggetto, ogni suo prodotto deve essere un prodotto 
della ragione. Il mondo diventa quindi un’entità unitaria in cui tutto 
ciò che accade è necessario. Necessario non nel senso che un’o-
scura forza trascendente lo pieghi al proprio dominio astratto, ma 
in quanto frutto di finalità e scopi posti dalla ragione umana sul-
la base della propria comprensione della realtà e del pensiero. b) 
Ogni determinazione del mondo, ogni entità che lo costituisce, cessa 
di essere una singola, particolare entità, ed è connessa alla totalità 
del mondo come soggetto. Ogni entità, perciò, esplicita pienamente 
il suo essere codeterminata – mediata – dal soggetto: non solo dal 
soggetto umano come ente esterno all’oggetto, ma dalla sua stessa 
natura ormai compiuta di soggetto, cioè di ente orientato da finalità 
consapevolmente deliberate e connesso alla totalità del mondo e del 
movimento storico1. 

Entrambi questi aspetti, l’identità soggetto-oggetto dal lato del 
soggetto e dal lato dell’oggetto, sono la completa e consapevole 

1  Su questo duplice rapporto soggetto-oggetto, cfr. anche R. Bodei, La civetta e 
la talpa. Sistema ed epoca in Hegel, il Mulino, Bologna 2014; H. Marcuse, Ragione 
e rivoluzione. Hegel e il sorgere della teoria sociale, il Mulino, Bologna 1977.

Guest
Rectangle



161Dialettica e ragione come autocritica del reale

esplicitazione – frutto di un percorso che dura l’intera storia dell’u-
manità – del modo in cui il rapporto dialettico tra soggetto e ogget-
to, umano e mondo, si svolge inconsapevolmente da sempre (come 
presupposto). Tuttavia, è solo al raggiungimento di un tale grado di 
maturazione che questo svolgimento viene esplicitato e compreso – 
posto – e diventa base dell’azione. Una tale forma di relazione viene 
definita circolo del presupposto-posto2. 

La storia avrà quindi un risultato3, che Hegel sintetizza così:

Solo dall’esame della storia mondiale dovrà risultare che quest’ul-
tima ha proceduto in maniera razionale, ossia che la storia è stata 
il cammino razionale, necessario dello spirito del mondo, di quello 
spirito che, per natura, è sempre identico a sé stesso, ma che dispie-
ga questa sua identica natura nell’esistenza mondana.4

Lo spirito assoluto è la dimensione storica in cui spirito del mon-
do ed esistenza mondana coincidono, in cui ciascuna delle due ha 
pienamente inglobato l’altra: niente dello spirito del mondo è astrat-
to ed extra-mondano, niente del mondo è estraneo allo spirito (alla 
ragione). 

In secondo luogo, la realizzazione di questa progressiva sovrap-
posizione di soggetto e oggetto conduce al risultato più profondo del 
processo storico: l’acquisizione da parte del genere umano della co-
scienza che l’elemento più autentico della propria natura è la libertà.

La storia mondiale è il progresso nella coscienza della libertà – 
un progresso che dobbiamo conoscere nella sua necessità. Noi [noi 
moderni, nda] sappiamo che tutti gli uomini sono liberi in sé, ossia 

2  Vedi, su questo, anche G. Lukács, Ontologia dell’essere sociale, PGRECO, 
Milano 2012, vol. II, pp. 215-260; R. Finelli, Un parricidio compiuto. Il confronto 
finale di Marx con Hegel, Jaca Book, Milano 2014.

3  Che non significa fine della storia, nel senso di sua conclusione, ma piuttosto 
nuovo inizio, su un piano più elevato, del processo storico. 

4  G.W.F. Hegel, Lezioni sulla filosofia della storia, Laterza, Roma-Bari 2004, 
p. 11. 

Guest
Rectangle



162 Loris Caruso

che l’uomo è libero in quanto è uomo. Compito del mondo spirituale 
abbiamo indicato esser la coscienza che lo spirito ha della propria 
libertà. È proprio la libertà a racchiudere in sé la necessità di veni-
re alla coscienza – in base al suo concetto la libertà è sapere di sé.5

Ragione e libertà, insieme (pensiero infinito e libertà infinita 
come forme di compiuta autodeterminazione), costituiscono l’ele-
mento che Hegel definisce divino della natura umana, il suo tende-
re all’universale e all’assoluto. Dio si è fatto uomo; l’umano, nella 
storia, tende a farsi Dio, padroneggiando e ricreando interamente 
il mondo secondo ragione e libertà. Lo spirito assoluto è la realiz-
zazione di questa potenzialità, dell’impulso di perfettibilità proprio 
dell’umano. 

Uno dei principali fraintendimenti riguardanti il pensiero di He-
gel, che in alcuni casi è fraintendimento, in altri è da molto tempo 
vulgata accademica strumentale a svalutarne la struttura e le impli-
cazioni (soprattutto nelle scienze sociali), è che il processo storico 
pensato da Hegel si svolga interamente in un mondo delle idee tra-
scendente, che sia quindi astratto, mosso da fantasmi extra-mondani 
come lo Spirito, il Soggetto, l’Idea, ecc., forme ideali che trascina-
no la vita materiale imprimendole la propria forma dall’esterno6. In 
Hegel c’è invece una forte dimensione materialistica7, evidente già 
dall’individuazione dell’energia fondamentale che muove la storia, 
almeno come suo motore più immediato. Questa energia proviene 
da bisogni, passioni, interessi, impulsi, caratteri e talenti degli es-
seri umani. Da questi nascono le loro azioni. La stessa ragione e lo 
stesso spirito si affermano non solo contro, ma soprattutto attraverso 
le dimensioni materiali della vita e dell’esperienza, in un rapporto 
dialettico. Anche tra chi ha interpretato la filosofia hegeliana da una 
prospettiva molto lontana dal suo carattere sistematico, è ricono-

5  Ivi, pp. 18-19.
6  Cfr. R. Finelli, op cit. 
7  M. Porcaro, Considerazioni su Hegel, in corso di pubblicazione. 

Guest
Rectangle



163Dialettica e ragione come autocritica del reale

sciuto il fatto che il sistema hegeliano resti sempre anti-trascendente 
e connesso all’esperienza8. 

Per Hegel sono gli impulsi e le passioni a realizzare ciò che è 
solo potenziale, a rendere realtà effettiva ciò che è solo facoltà. Vale 
anche per i fini più astratti e universali: per farsi strada nel mondo 
materiale e nella natura (compresa la natura umana), la ragione deve 

8  È quanto ha fatto ad esempio, a partire dalla prospettiva della filosofia ana-
litica, da J.N. Findley (Hegel: A Re-examination, Allen & Unwin, London 1970). 
Secondo Findley quella hegeliana è una filosofia dell’immanenza, e l’assoluto a cui 
Hegel si riferisce non si colloca oltre le cose svuotandole di senso, ma è un concetto 
con cui Hegel supera il trascendente collocando ogni possibile rivelazione nell’e-
sperienza. Findley considera quindi sbagliata l’accusa di ‘panlogismo’ rivolta a He-
gel come creatore di un sistema necessario e chiuso di pure connessioni tra concetti, 
perché la logica hegeliana non è funzionale a superare l’esperienza o ad assorbirla, 
ma a comprenderla. Sulla stessa traccia, anche lavorando sull’interpretazione di 
Findlay, si è mosso in Italia Mario Dal Pra (M. Dal Pra, Dialettica hegeliana ed epi-
stemologia analitica, Opera Universitaria, Milano 1977: M. Dal Pra, La “Scienza 
della logica” di Hegel. Parte prima: la dottrina dell’essere. Corso di Storia della 
filosofia I dell’anno accademico 1975/1976 presso l’Università di Milano, Unico-
pli, Milano 1978). Dal Pra pensava che, se resa autonoma rispetto al complessivo 
sistema hegeliano e alla sua dimensione ontologica, così come a una filosofia della 
storia che Dal Pra come altri considerava irrealisticamente ottimistica e progressi-
va, la dialettica hegeliana potesse contribuire a sviluppi notevoli anche nella stessa 
filosofia analitica e nell’epistemologia, e consentisse di affrontare alcuni limiti della 
prospettiva empirista, proprio per il carattere aperto e dinamico del rapporto che la 
dialettica istituisce tra concetti e realtà. In questo quadro, la dialettica va interpreta-
ta secondo Dal Pra come mero strumento conoscitivo, privo di implicazioni ontolo-
giche e di una comprensione unitaria del movimento storico. Hegel andrebbe quindi 
de-sistematizzato, e della sua Logica andrebbero selezionati solo i concetti utili 
alla prospettiva analitica e alla costruzione di una filosofia minore. Sulla lettura di 
Hegel e sui riferimenti al lavoro di Findlay da parte di Dal Pra, cfr. M. Geuna, Dal 
Pra interprete di Hegel: le lezioni degli anni Settanta, “Rivista di storia di filosofia” 
(2024), 1, pp. 88-131. Più recentemente, tra la fine degli anni Novanta e l’inizio del 
nuovo millennio, ancora in prospettiva analitica si è sviluppato negli Stati Uniti 
un nuovo tipo di lettura di Hegel, funzionale a cercare prospettive che fornissero 
risposte ai problemi lasciati aperti dalle filosofie analitiche e post-analitiche (cfr. J. 
McDowell, Having the World View: Essays on Kant, Hegel, and Sellars, Harvard 
University Press, Cambridge, Mass. 2009; R.B. Pippin, Hegel’s Idealism: The Sa-
tisfaction of Self-Consciousness, Cambridge University Press, Cambridge 1989).

Guest
Rectangle



164 Loris Caruso

essere astuta, utilizzare strumentalmente come vettori gli impulsi 
immediati e particolari degli individui, senza distruggerli ma subor-
dinandoli progressivamente a sé e traendone l’energia per avanzare 
nel mondo (Che l’idea faccia agire le passioni a suo vantaggio, che 
lo strumento del quale si serve per darsi esistenza ci rimetta e pati-
sca danno, è quel che possiamo chiamare l’astuzia della ragione9).

La ragione e lo spirito non sono una pioggia che con il passare 
dei secoli dal cielo si rovescia sempre più torrenzialmente sulla ter-
ra. Nascono nella terra, nella materialità dei rapporti sociali e delle 
vite individuali. La loro finalità, il loro conoscersi e conoscere il 
mondo fino alla tendenziale unificazione con il mondo stesso, non 
nascono prima del mondo materiale e della vita, né altrove. Non 
sono un principio primo, un motore immobile trascendente, astrat-
to, né un luogo esterno alla fatica e ai desideri della vita10. Sono 
immanenti, sono nel mondo e nella vita, e il fattore principale della 
loro necessità, della loro tendenza progressiva ad affermarsi e auto-
comprendersi, è il più materiale, è la necessità di riprodurre la con-
vivenza tra esseri umani e tra esseri umani e mondo. Questo non è 
un processo pacifico né lineare. Tra idee, valori e fini universali da 
un lato, e passioni, impulsi e interessi dall’altro, c’è la cooperazione 
astuta di cui abbiamo parlato, ma anche una forte antitesi. 

La storia, per Hegel, non avanza affatto linearmente. È il contra-
rio. Avanza dialetticamente solo attraverso l’antitesi, la contraddi-
zione e il conflitto. È il conflitto a costringere all’uso della ragione, 
ed è la necessità di affrontare e superare conflitti sistemici e sempre 
più universali di fronte a cui l’umanità si trova, a rendere necessaria 
l’universalizzazione dell’uso della ragione e l’elaborazione di finali-
tà di ordine astratto e generale. Senza conflitto, senza urto e contrad-
dizione con la vischiosità del mondo e i conflitti che lo abitano, la 
ragione non si afferma: nel paradiso terrestre non ce ne sarebbe biso-

9   Ivi, p. 30. 
10  Cfr. su questo in particolare la ricostruzione presente in R. Fineschi, Hegel e 

Marx. Fondamenti per una rilettura, La scuola di Pitagora, Napoli 2024.

Guest
Rectangle



165Dialettica e ragione come autocritica del reale

gno. Questo vale per la vita associata come per ogni vita individuale 
(su questo, si può pensare a Freud e al pensiero psicoanalitico)11. 

La storia, inoltre, è piena di arretramenti, errori e orrori (Nella 
storia mondiale ci sono diversi grandi periodi trascorsi senza che lo 
sviluppo sembri esser progredito: l’intero enorme guadagno della 
cultura è stato semmai annientato, e dopo è stato necessario rico-
minciare da capo12). Non tutte le contraddizioni si ricompongono e 
sono risolte dal pensiero, nella storia ci sono anche perdite secche, 
puri arresti (Hegel fra tra gli altri gli esempi delle distruzioni di Ta-
merlano, della figura di Gengis Khan e della Guerra dei Trent’anni), 
così come la storia non è prevedibile, non ha leggi, ma tendenze che 
sono il risultato dell’azione di tutti, di un movimento globale sempre 
a rischio di assumere la forma di un complesso di forze cieche, in-
comprensibili e ingovernabili, o di essere percepito come tale dalla 
maggior parte dei membri di una società. Queste forze devono esse-
re comprese e dominate, e questo finora nella storia non è mai stato 
fatto compiutamente, nemmeno, secondo Hegel, nella modernità13.

Il rapporto dialettico tra soggetto e oggetto, spirito e realtà sto-
rica, è sempre a rischio di rompersi e le condizioni della sua per-
manenza sono difficilissime da costruire e riprodurre. Inoltre sono 
proprio gli errori, arretramenti, orrori e contraddizioni dell’azione 
umana a costruire le basi di salti evolutivi verso la coscienza di sé e 
la capacità della ragione di orientare le azioni e il corso del mondo. 
Questo è il lavoro dei millenni, un lavoro mai concluso. 

La forma hegeliana del corso della storia quindi non è la linea, 
ma il cerchio, un cerchio di cerchi disposti a spirale (cerchi sempre 
più grandi, forme sempre più complesse) in cui si ripetono queste 
fasi: sviluppo, stallo, regressione, nuovo sviluppo, stallo, regressio-
ne, nuovo sviluppo14. 

11  Cfr. T.W. Adorno, Tre studi su Hegel, il Mulino, Bologna 2014. 
12  Ivi, p. 50.
13  Cfr. su questo anche R. Bodei, op. cit., pp. 110-120. 
14  Cfr. anche E. Cassirer, Storia della filosofia moderna, vol. 3, Alberto Mon-

dandori, Torino 1952, pp. 363-475.

Guest
Rectangle



166 Loris Caruso

La storia è anche storia di epoche, e ogni epoca è basata su uno 
specifico principio (su un determinato grado, come detto non sempre 
progressivo, di avanzamento della ragione), uno spirito del mondo 
che la filosofia deve saper cogliere e che per Hegel è sempre in-
carnato da un popolo. Questo spirito specifico si rende visibile og-
gettivandosi nella religione, nella costituzione politica, nella morale 
concreta (concreta in quanto guida l’azione e le interazioni sociali), 
nel sistema giuridico, nei costumi, nella scienza, nell’arte e nella ca-
pacità tecnica (complessivamente, nello spirito oggettivo) del popo-
lo che esprime lo spirito del tempo. Ogni principio, ogni spirito del 
tempo, nella storia di un popolo sviluppa le proprie possibilità fino 
al massimo grado possibile, e lì comincia il suo tramonto, l’emerge-
re di un altro spirito, di un altro popolo storico e quindi di un’altra 
epoca della storia mondiale. 

Ogni popolo storico lotta con la realtà per realizzare il proprio 
principio, ciò che è in sé come soggetto, la sua finalità interiore e la 
sua essenza. Quando riesce a realizzarsi al massimo grado in cui gli 
è possibile, e il proprio principio non può spingersi oltre, un popolo 
e una civiltà iniziano a tramontare, perché è come se l’anima viven-
te, l’anima sostanziale stessa, non fosse più in attività. L’interesse 
profondo, l’interesse supremo si è smarrito lontano dalla vita, poi-
ché c’è interesse solo là dove c’è contraddizione15. È quanto si dice-
va in precedenza: senza conflitto (qui, senza contraddizione) non c’è 
progresso, ma non c’è nemmeno vita. 

Utilizzando un termine di solito riferito alla vita individuale, si 
potrebbe dire che raggiunto l’apice del proprio possibile rapporto 
con la realtà, un popolo storico vive senza desiderio, e prima si ar-
resta, poi regredisce a forme più elementari: dall’impulso verso l’u-
niversale si torna al dominio del particolare, dal legame tra azione e 
finalità spirituali si torna al dominio della passione e dell’interesse 
egoistico. Mancando finalità assolute non ancora raggiunte, si as-
solutizza il desiderio stesso, e la cupidigia (in senso lato) diventa il 

15  G.W.F. Hegel, Lezioni sulla filosofia … cit., p. 50. 

Guest
Rectangle



167Dialettica e ragione come autocritica del reale

centro delle condotte individuali e delle interazioni sociali. Le forme 
dello spirito oggettivo si decompongono, il mondo si “sforma”, tor-
nando ad assumere i lineamenti di un caos originario.

Il popolo [una volta realizzato il proprio principio, nda] vive alla 
maniera di un individuo che stia passando dalla virilità alla vec-
chiaia: si compiace di sé stesso, gode di essere divenuto proprio 
quel che voleva e poteva raggiungere. La sua fantasia ha cessato 
di costituire per lui uno scopo, quando la realtà non vi si prestava, 
ed esso delimita il suo fine a misura della realtà. Codesta abitudine 
(l’orologio è caricato e cammina da sé) è quella che provoca la 
morte naturale. L’abitudine è un’attività immune da contraddizio-
ne.16

Il rapporto tra soggetto e mondo dovrà essere allora proseguito 
su basi più avanzate (una rappresentazione più elevata, più univer-
sale, un nuovo spirito) da un altro popolo e un altro principio, dando 
vita a una nuova civiltà, fino a quando la storia diventerà non più 
storia di singoli popoli, ma un’unitaria storia mondiale. 

Le epoche-princìpi-spiriti del mondo che si susseguono nella sto-
ria, per Hegel sono: il mondo orientale (dalle antiche civiltà indiana 
e cinese fino all’impero Persiano); il mondo greco; il mondo roma-
no; il mondo germanico (dalla fine dell’impero romano al regno di 
Carlo Magno); il Medioevo; l’età moderna (che ha i suoi momenti 
fondativi nella Riforma protestante, nella formazione degli Stati co-
stituzionali e nell’Illuminismo). A differenziarli sono il modo in cui 
sono concepiti il soggetto, l’oggetto-mondo, la libertà, la forma di 
svolgimento dei fatti storici concreti, le formazioni dello spirito og-
gettivo e il livello di maturazione e chiarezza raggiunto dal sapere. 

16  Ivi, p. 66.

Guest
Rectangle



168 Loris Caruso

1.1. Dialettica

Come si è detto, e come è noto, per Hegel il processo storico si 
svolge quindi dialetticamente, e la struttura fondamentale di ogni 
dialettica è quella tra soggetto e oggetto, umano e mondo, pensiero 
ed essere. La dialettica in Hegel è principio ontologico ultimo17, è la 
trama stessa della realtà. Non è il pensiero a immettere la dialettica 
nel mondo dall’esterno, analizzandolo. È la realtà in quanto tale a 
funzionare dialetticamente18. La dialettica è “nelle cose”:

La dialettica consiste nella considerazione immanente dell’oggetto, 
invece che nella considerazione effettuata secondo regole, relazio-
ni, ragioni di carattere estrinseco; si tratta d’esaminare le deter-
minazioni operanti all’interno dell’oggetto stesso, cosicché esso 
riceva determinazioni opposte.19 

Si situa qui uno degli equivoci più diffusi in cui si incorre quando 
si parla del pensiero hegeliano. L’idea, cioè, che definire la realtà 
in termini dialettici sia un’astrazione ex post, un intellettualismo, 
una forzatura distorsiva dei processi attraverso cui la realtà funziona 
concretamente, e che al massimo la dialettica può essere considerata 
un metodo (più o meno utile) per analizzare alcuni fenomeni20. Per 
Hegel, invece, la dialettica non è un metodo, è il processo costituti-
vo del reale, ricordando, come bisogna sempre fare, che del reale fa 
parte anche il soggetto umano, quindi anche il pensiero21. 

17  G. Lukács, op cit.
18  Cfr. R. Fineschi, op cit.
19  G.W.F. Hegel, Lezione sulla storia della filosofia, Laterza, Roma-Bari 2009, 

p. 142.
20  È quello che, come abbiamo visto, è stato fatto nella prospettiva analitica (e 

di una autodefinita filosofia minore) da autori come Dal Pra e Findlay. 
21  Cfr. E. Weil, Hegel, Armando Argalia, Urbino 1962, p. 13: Questa è la co-

siddetta dialettica. Dialettica è unicamente la realtà che comprende sé stessa. Non 
è un metodo, il mondo non è il suo oggetto: essa è il mondo nel suo presentarsi nel 
discorso. In rapporto al mondo l’uomo non è l’altro, uno straniero in cerca di un 
accesso impossibile; non è un fotografo che riprende ciò che ha sotto gli occhi. 

Guest
Rectangle



169Dialettica e ragione come autocritica del reale

La dialettica per Hegel è la base di funzionamento della realtà 
perché la realtà è mondo+soggetto umano: nessuno dei due termini 
può essere disgiunto dall’altro. La sintesi non arriva dall’esterno, da 
un principio trascendente, è tutta interna alla relazione tra i due poli 
antagonistici della contraddizione22. Non c’è metafisica, insomma, 
nella dialettica hegeliana, se per metafisica si intende una dimensio-
ne separatamente trascendente rispetto al reale. Tutto si volge alla 
stessa altezza del mondo della vita. 

Nella sintesi, uno dei due poli opposti diventa egemonico rispetto 
all’altro, senza annullarlo. I due poli restano distinti nella loro uni-
tà. Per questo la definizione più stringente della dialettica hegeliana 
è identità dell’identità e della non-identità. Nella dialettica storica 
tra soggetto e oggetto, tra genere umano e mondo, per Hegel si ar-
riverà come abbiamo visto a una reciproca incorporazione, in cui 
soggetto, genere umano, pensiero e ragione saranno egemonici sul 
mondo oggettuale, sulla natura, sugli istinti e sulle stesse costruzioni 
oggettive della società, negandoli e superandoli senza ovviamente 
poterli annullare. Tutto, in quello stadio dello sviluppo del processo 
storico, dovrà essere attraversato dalla ragione, dovrà essere ragione 
in azione. 

La dialettica muove la ragione a considerare anche ciò che non 
è ancora, ciò che la realtà effettiva può essere e non è ancora diven-
tata, è quindi intrinsecamente critica e muove verso le potenzialità 
di pieno sviluppo del soggetto umano e del mondo23. La dialettica 
è un modo di concepire la realtà che la sottopone continuamente a 
critica, esaminandone la coerenza con la propria Idea, con il proprio 
Concetto, cioè con le sue possibilità, e sottoponendo a questo esame 

L’uomo è al centro della realtà, parte della realtà stessa. La dialettica non è dunque 
altro che il movimento incessante tra il discorso che è azione e la rivelazione della 
realtà in questo discorso e in questa azione. La dialettica è questo movimento, non 
una costruzione dello spirito. Proprio perciò la dialettica finisce per sapere che 
essa è totalità non contraddittoria delle contraddizioni.

22  F. Valentini, Introduzione alla fenomenologia dello spirito di Hegel, La scuo-
la di Pitagora, Napoli 2011. 

23  Cfr. S. Landucci, La contraddizione in Hegel, La Nuova Italia, Firenze 1978.

Guest
Rectangle



170 Loris Caruso

la ragione stessa e le realizzazioni storiche dello spirito. In questo 
senso, si può dire che la dialettica sia uno dei massivi dispositivi 
critici mai elaborati24, è critica del pensiero (del grado di autocom-
prensione che lo spirito ha raggiunto, per esempio nella filosofia) e 
della realtà storica. 

L’epoca che si apre con la riforma protestante e culmina prima 
nella rivoluzione francese, poi nel dominio napoleonico dell’Euro-
pa, pone secondo Hegel le condizioni storiche per pensare di rendere 
il mondo ragione realizzata. Lo schiavismo, l’ineguaglianza di fron-
te alla legge, il mancato sviluppo della libertà individuale, l’arbitrio, 
il privilegio, il particolarismo, l’assunzione acritica e irriflessa dei 
dettami e dei dogmi della tradizione e dell’autorità, tutto è questo 
è irrazionale, per questo la storia tende a superarlo. L’individuo e il 
pensiero devono essere liberi e devono sapere di essere destinati a 
esserlo, e la storia è anche una storia di lotte per la libertà.

Anche quando, all’interno delle stesse lotte per la libertà o nel 
loro risultato concreto, in nome della ragione si compiono errori e 
orrori (per esempio, il Terrore in cui la rivoluzione sfocia), la pos-
sibilità di superare questi errori e orrori risiede ancora nella ragio-
ne, nella sua capacità di essere autocritica e di negare la realtà così 
com’è, anche la realtà costruita dalla ragione stessa o in suo nome. 
Il superamento degli errori e degli orrori non può essere per Hegel 
affidato a regressive fughe dal mondo irrazionalistiche, soggettivi-
stiche, ciniche, scettiche o romantiche, destinate a essere comunque 
rese del tutto marginali dal procedere del corso storico, può essere 
affidato solo alla lotta della ragione contro sé stessa e contro la realtà. 

24  Su questo cfr. anche V. Giacchè, Hegel. La dialettica, Diakros, Reggio Emi-
lia 2023. J.-L. Nancy, Hegel. L’inquietudine del negativo, Cronopio, Napoli 2010. 
L. Sichirollo, Dialettica, Enciclopedia filosofica ISEDI, Milano 1973. E. Benciven-
ga, La logica dialettica di Hegel, Bruno Mondadori, Torino 2011. A. Burgio (a cura 
di), Dialettica. Tradizioni, problemi, sviluppi, Quodlibet, Macerata 2007. 

Guest
Rectangle



171Dialettica e ragione come autocritica del reale

2. Hegel e il Medioevo

Per quanto detto finora, è chiaro che per Hegel tra filosofia della 
storia e storia della filosofia non c’è una distinzione sostanziale: la 
storia della filosofia è anche storia delle civiltà e del soggetto umano, 
e viceversa. Pensiero e realtà si sviluppano all’interno di un reci-
proco indistricabile legame25. Ciò è evidente anche confrontando le 
Lezioni di storia della filosofia e le Lezioni di filosofia della storia: 
le prime sono anche un libro di storia, le seconde anche un libro di 
storia della filosofia. 

Analizziamo il modo in cui in questi due testi (questi due cicli di 
lezioni) Hegel abbia considerato la posizione e la natura del medio-
evo nella storia del pensiero e nella storia mondiale, applicando a 
questo periodo storico la concezione della storia esposta sopra.

2.1. La storia della filosofia

Per Hegel, la filosofia è una. Ogni sistema filosofico è un grado 
della determinazione dell’Idea:

Se si spogliano i concetti fondamentali dei sistemi che apparvero 
nella storia della filosofia di tutto ciò che riguarda la loro formazio-
ne, la loro applicazione al particolare, ecc., si ottengono i diversi 
gradi della determinazione dell’Idea nel suo concetto logico. Pari-
menti, se si prende in sé il processo logico, si trova in esso, nei suoi 
momenti fondamentali, il processo delle manifestazioni storiche.26 

25  Cfr. L. Pareyson, prefazione a G.W.F. Hegel, Introduzione alla storia della 
filosofia, Laterza, Roma-Bari 1967, p. 8: All’itinerario dello spirito che si svolge 
attraverso vari gradi di sviluppo Hegel intreccia l’itinerario del mondo che passa 
attraverso varie forme di civiltà e il proprio itinerario speculativo attraverso varie 
filosofie: ne risulta una corrispondenza di determinate filosofie non solo a deter-
minate tappe della coscienza, ma anche a determinate forme di civiltà: la filosofia 
ha necessariamente una storia che la dispiega in una molteplicità di forme, stretta-
mente legate alle forme di civiltà cui corrispondono. 

26  G.W.F. Hegel, introduzione ... cit., p. 68.

Guest
Rectangle



172 Loris Caruso

La razionalità della storia del pensiero è la stessa razionalità che 
si sviluppa nel processo storico materiale. Ogni filosofia che segna 
un’epoca è un grado di sviluppo dello spirito e della comprensione 
del Concetto, quindi dell’autocomprensione dello spirito stesso. In 
quest’ottica, nessuna filosofia è “sbagliata”. 

La storia della filosofia mostra, da una parte, che le filosofie che 
sembrano diverse, sono una medesima filosofia in diversi gradi di 
svolgimento; dall’altra che i principi particolari, di cui ciascuno è 
a fondamento di un sistema, non sono altro che rami di un unico e 
medesimo tutto.27 

Tutte le filosofie sono verità e sono nella verità, perché la loro 
successione è il cammino che la verità deve percorrere per acquisire 
coscienza di sé. Anche le filosofie e i sistemi di pensiero superati 
hanno svolto la funzione – nella forma in cui era possibile nell’epo-
ca in cui sono emersi – di portare il sapere oltre il grado precedente, 
preparando quello successivo. 

Ogni filosofia inoltre è la filosofia della sua età storica, pur non 
essendone determinata. Gli aspetti sociali, politici, etici, artistici, re-
ligiosi e filosofici di una civiltà fanno parte di un unico spirito, che 
è lo spirito dell’età che costituisce a sua volta un determinato stadio 
di autocoscienza dello spirito. 

Storicamente, infatti, la nascita della filosofia ha delle precise 
condizioni storiche. Per Hegel la filosofia nasce quando l’universale 
viene concepito come l’essere che tutto comprende, quando l’essere 
è inteso in maniera universale e sorge il pensiero del pensiero. Que-
sto avviene nel mondo greco perché in Grecia appaiono le libere 
costituzioni, senza le quali non può esserci filosofia.

La forma determinata di una filosofia è connessa alla condizione 
particolare del popolo presso cui sorge, alla sua costituzione e for-
ma di governo, alla sua eticità, alle sue attitudini, abitudini e co-

27  Id., Enciclopedia delle scienze filosofiche, Bompiani, Milano 2000, p. 37. 

Guest
Rectangle



173Dialettica e ragione come autocritica del reale

modità, ai suoi tentativi e prodotti nell’arte e nelle scienze, alla sua 
religione, alle sue fortune in guerra, insomma a tutte le circostanze 
esterne.28 

La filosofia è la coscienza che una data età storica ha di sé, rispet-
to a cui è allo stesso tempo, dialetticamente, identica e trascendente, 
perché il suo acquisire piena coscienza di un’età è la premessa del 
superamento di quell’età, potenzialmente già in essere nella realtà. 
Solo quando una civiltà è già entrata nel tempo del proprio tramonto 
la si può cogliere come oggetto della coscienza e della scienza, per-
ché è solo avvicinandosi al tramonto che ha pienamente sviluppato 
il proprio principio. 

Storia e storia della filosofia raggiungono il significato più vero 
quando sono connesse con il proprio principio universale. Nel caso 
della storia, come si è detto questo principio è la coscienza della 
libertà da parte del soggetto; nel caso della filosofia (del sapere) è 
la coscienza della propria infinità (cioè di poter porre tutti i propri 
presupposti) e del legame dialettico tra Concetto (soggetto, Idea) 
e realtà. Principio universale dello spirito, e quindi anche del pen-
siero che si svolge storicamente nella scienza filosofica, è quello di 
diventare del tutto autodeterminato, non più condizionato da nulla 
che non sia frutto della volontà libera e consapevole (non, quindi, 
dalla natura, dalle sensazioni, dalle percezioni, dalle passioni, dalle 
rappresentazioni, da interessi particolari, se non nella misura in cui 
tutto ciò sia stato “trattato” dal pensiero e dallo spirito e incluso in 
loro nel proprio contenuto di verità).

Questa conciliazione con sé dello spirito, questo suo tornare a sé 
stesso può essere considerato come il suo scopo supremo e assoluto. 
In ogni altra cosa che non sia pensiero lo spirito non raggiunge tale 
libertà. Nell’intenzione, nei sentimenti, io mi trovo determinato, non 
esisto liberamente, ma sono così, anche se ho la coscienza di que-
sta mia sensazione. Anche nella volontà si hanno scopi determinati, 

28  Id., Lezioni sulla storia ... cit., p. 94.

Guest
Rectangle



174 Loris Caruso

interessi particolari. Questi scopi contengono qualcosa che è altro 
da me, come impulsi, inclinazioni, ecc. Solo nel pensiero ogni cosa 
estranea diviene trasparente, si dilegua: lo spirito è qui libero in 
modo assoluto. In tal modo appare evidente l’interesse che presenta 
l’Idea e la filosofia.29

La scienza filosofica è questo processo del comprendersi dello 
spirito. Per questa ragione è spirito assoluto. Quando si comprende 
interamente come Concetto e come ragione speculativa, la ragio-
ne raggiunge il massimo grado possibile del pensiero. L’analisi che 
Hegel compie nelle Lezioni, di conseguenza, è l’analisi di quanto 
i sistemi filosofici siano vicini o lontani al grado dell’Idea assolu-
ta, quindi di quanto pongano correttamente il rapporto dialettico tra 
ragione e realtà, tra soggetto e oggetto, o quanto, al contrario, ipo-
statizzino uno o l’altro dei due poli e la loro differenza reciproca, 
considerandoli indipendenti l’uno dall’altro30. Ogni filosofia viene 
interpretata e valutata da Hegel su questa base. 

Possiamo ora vedere come Hegel valuti l’età medievale all’inter-
no di questa prospettiva, relativamente alla storia del pensiero.

2.2. Hegel e la filosofia medievale

Dal punto di vista della storia del pensiero e dell’autocompren-
sione dello spirito, per Hegel ciò che segna il medioevo è il cristia-
nesimo.

Nell’ambito della storia mondiale il cristianesimo rappresenta 
secondo Hegel l’avvento della consapevolezza dell’unità tra natura 
divina e natura umana. L’individuo, il soggetto, è considerato nella 
religione cristiana degno di raggiungere questa unità, riconoscen-
dosi all’altezza di avere in sé lo spirito di Dio, la grazia. Il fatto di 
indicare Dio come spirito di cui il soggetto umano partecipa, innal-

29  Id., Introduzione … cit., p. 61.
30  Questa scissione tra soggetto e realtà è la principale critica che Hegel fa alla 

filosofia di Kant.

Guest
Rectangle



175Dialettica e ragione come autocritica del reale

za l’individuo a un grado di autoconsiderazione che non aveva mai 
raggiunto, e nello stesso tempo consente a Dio, quindi allo spirito, di 
esistere come entità concreta. L’universale (Dio) è la verità del sog-
getto, ma il soggetto è a sua volta l’inveramento dell’universale, che 
esiste perché esiste nella coscienza del soggetto. L’unità con l’uma-
no, la mediazione con la sua coscienza, rende Dio spirito concreto, 
capace di differenziarsi in sé stesso, e quindi di essere sia assoluto 
che mondo, trascendenza immanente. Questo costituisce per Hegel 
un avanzamento decisivo verso la coscienza della libertà da parte del 
soggetto, che dovrà però essere raggiunta attivamente come com-
prensione razionale di questa verità, non attesa passivamente come 
avvento indipendente dalla sua volontà. 

La determinazione attiva dell’unità tra umano e divino implica la 
negazione di ciò che è solo naturale e immediato, della “carne”, per i 
teologi. La tentazione del serpente e la cacciata dal paradiso terrestre 
sono l’inizio dell’umanizzazione dell’umano, perché costituiscono 
per il soggetto la separazione traumatica dalla propria naturalità, 
l’inizio del momento dialettico di scissione e alienazione – di auto-
differenziazione – fondamentale per poter tornare a sé come spirito.

In sé il soggetto umano è immagine di Dio. Deve diventarlo per 
sé, deve produrre coscientemente la propria unità con l’universalità 
spirituale concreta di cui Dio è rappresentazione. Niente di ciò che 
è particolare deve essere mantenuto nella sua immediatezza, tutto 
deve essere considerato universale, intellegibile e avente la sua ra-
dice e la sua verità in Dio. Non esiste per la ragione umana alcun 
misterioso e inattingibile noumeno.

Gli aspetti fondamentali introdotti dal cristianesimo devono quin-
di svilupparsi in Logos e diventare mondo, conoscenza razionale e 
realtà. Questo per Hegel può avvenire ponendosi tre obiettivi storici:

a) In primo luogo, il principio cristiano deve abitare nei cuori, 
quindi diffondersi ed essere interiorizzato soggettivamente. Il sog-
getto umano guadagna nel cristianesimo una posizione che non 
aveva mai avuto prima. È oggetto della grazia divina, ha un valore 
infinito, lo spirito divino abita in lui. In forza di questo, il soggetto è 

Guest
Rectangle



176 Loris Caruso

riconosciuto come in sé libero. Deve diventarlo anche per sé, per sé 
in quanto coscienza e in quanto realtà effettiva. 

b) Il principio della religione cristiana (l’unità tra natura divina 
e natura umana) è nella religione un presupposto che va posto attra-
verso il sapere, deve essere preso in carico – come avviene proprio 
a partire dal medioevo – dal pensiero e dalla conoscenza pensante 
trovando in essi la sua realizzazione, in modo che l’idea filosofica 
si unisca al pensiero cristiano e che il pensiero cristiano diventi fi-
losofia.

c) Il principio cristiano è Idea che deve essere instillata entro la 
realtà, diventare immanente a essa. Non ci devono essere solo mol-
titudini di coscienze credenti che sentano il principio cristiano sog-
gettivamente, si deve costituire nel mondo un regno in cui si compia 
la riconciliazione di Dio con sé stesso e con la realtà. Non nell’aldilà 
come regno celeste, quindi, come affermato all’apparire del cristia-
nesimo (il mio regno non è di questo mondo). L’idea deve diventare 
concreta nelle coscienze e nella storia, traducendosi in leggi, costu-
mi e costituzioni politiche razionali.

Si tratta quindi di tre obiettivi. Tre obiettivi di progressivo spo-
stamento dalla religione alla filosofia, dalle fede alla ragione, che 
hanno portato per oltre un secolo e mezzo (fino al Concilio Vaticano 
II) la teologia cattolica a sviluppare una polemica molto forte nei 
confronti del pensiero hegeliano, accusato di ateismo31. 

31  Cfr. I. Andergeen, Hegel y el Catolicesimo, Dyonisius, Buenos Aires 1995, 
testo rappresentativo di questa posizione, secondo cui la critica della religione cat-
tolica è il nucleo della filosofia hegeliana, posizione che si era affermata già dall’Ot-
tocento anche in considerazione della personale fede luterana di Hegel, evidenziata 
dal grande studio di Karl Rosenkranz (K. Rosenkranz, Vita di Hegel, Bompiani, 
Milano 2012). Secondo il teologo cattolico dell’Ottocento Staudenmeier, quello di 
Hegel nei confronti del cattolicesimo è letteralmente “odio” (Cit. in I. Andergreen, 
op. cit.). Per il teologo Cornelio Fabro, l’hegelismo è una filosofia ancora più atea 
del marxismo e tutte le forme di ateismo moderno si riferiscono direttamente o in-
direttamente alla filosofia hegeliana (C. Fabro, Introduzione all’ateismo moderno, 
Studium, Roma 1964). Per una maggiore apertura della teologia cattolica verso 
Hegel è stata decisiva, nel Novecento, l’opera del gesuita Gaston Fessard, che ha 
proposto una lettura cristiana del pensiero hegeliano, vedendo in particolare un’a-

Guest
Rectangle



177Dialettica e ragione come autocritica del reale

Il primo di questi tre obiettivi è la diffusione del cristianesimo 
nella coscienza. Il terzo è il compito della filosofia e della trasforma-
zione attiva della realtà basata sulle acquisizioni del sapere. Il secon-
do, lo sviluppo del cristianesimo in vista della conoscenza pensante, 
di cui ci occupiamo ora, è stato per Hegel il compito dei padri della 
chiesa, con cui comincia nel medioevo il rapporto tra religione e 
filosofia.

2.2.1. I padri della chiesa e la Scolastica

Per Hegel i padri della chiesa rendono il principio cristiano con-
forme alla filosofia, sviluppando l’idea filosofica al suo interno e 
costituendo una dottrina cristiana, che nella storia precedente del 
cristianesimo non era presente. Il lavoro dei padri della chiesa consi-
ste quindi in un oggettivo avanzamento, in quanto lavoro di raziona-
lizzazione della religione. La dottrina è pensiero razionale applicato 
alla religione e ha per contenuto la natura di Dio, quindi ciò che è in 
sé e per sé, la libertà dell’essere umano, i rapporti tra questo e Dio, 
ciò che è obiettivo, l’origine del male, fondamenti del pensiero come 
la natura dello spirito, l’ordine della salvezza, i gradi di spiritualiz-
zazione del soggetto e il processo di estrinsecazione dello spirito nel 
mondo. 

Tuttavia, questa razionalizzazione ha per Hegel molti limiti. In 
primo luogo si trasforma in una dommatica chiusa che si impone 
esteriormente al credente come insieme di formule e doveri da ese-
guire passivamente. Il pensiero non può qui essere pensiero libero, 
quindi autenticamente pensiero, perché è subordinato al principio 
religioso. Questa sua esteriorità rispetto al pensiero impedisce che 
la parola di Dio sia compresa nella sua pienezza come spirito. Ciò 
è vero per il credente comune, per cui religione e chiesa significano 
esteriorità dell’applicazione delle formule, dell’obbedienza ai do-

nalogia tra la logica degli Esercizi Spirituali di Sant’Ignazio e la logica hegeliana 
(G. Fessard, La Dialectique des “Exercices spirituels” de S. Ignace de Loyola, 
Aubier, Paris 1966). 

Guest
Rectangle



178 Loris Caruso

veri e del rito, e per gli stessi padri della chiesa. L’esteriorità è, in 
generale, per Hegel, il problema principale del cattolicesimo, che 
sarà superato solo con la Riforma. La lettera uccide, lo spirito vi-
vifica, ma ai padri della chiesa è impedito di infondere pienamente 
nell’interpretazione della lettera lo spirito (anche attraverso il pro-
prio spirito), perché l’interpretazione della lettera deve qui ancora 
limitarsi a ciò che è già dato, a una concezione già completamente 
positiva della rivelazione e della lettera. Interpretare e spiegare in-
vece significa, per Hegel

Rendere chiaro per me. A me nulla diviene chiaro che non sia già 
in me. La chiarificazione deve trovar corrispondenza in un’esigen-
za del mio sapere, del mio cuore, della mia coscienza. Rendendo 
chiaro qualcosa a me, lo faccio per me, ossia faccio valere in esso 
la mia rappresentazione e il mio pensiero, altrimenti esso resta per 
me qualcosa di morto, d’esteriore, che per me non ha esistenza.32

Nonostante questi limiti, l’apporto dei padri della chiesa è stato 
quello di aver stabilito il punto di vista straordinario del collega-
mento tra due antitesi portentose, il divino e l’umano. Con il loro 
lavoro l’idea filosofica è stata trasferita all’interno del cristianesi-
mo. L’Idea ora è concepita come capace di determinarsi in sé stessa 
(Dio) e farsi particolare-singolare (nell’umano figlio di Dio). Il par-
ticolare-singolare, allo stesso tempo, è Logos, sophia, umano che è 
al contempo natura e anti-natura, è umano che si fa spirito. 

Successivamente Hegel considera la Scolastica, che si colloca in 
una fase storica in cui la Chiesa, da comunità cristiana originaria-
mente chiusa, è diventata potere dominante e ha assunto la funzione 
di autorità pubblica. Il potere politico è invece passato ai popoli ger-
manici, che determinano in occidente l’esistenza di un ‘nuovo mon-
do’ fondato per mezzo del fuoco e della distruzione. I conquistatori 
germanici accettano il dominio spirituale cristiano, ma sono del tutto 

32  G.W.F. Hegel, Lezioni sulla storia … cit., p. 393.

Guest
Rectangle



179Dialettica e ragione come autocritica del reale

passivi rispetto a questo, come qualcosa che gli è estraneo ma che, 
nello stesso tempo, hanno accolto in sé, facendolo entrare dialetti-
camente in relazione con la loro natura di barbari non dirozzati, dal 
sentimento e dallo spirito ottusi.

Si tratta di popoli non ancora còlti ma che, nel loro torpore bar-
barico, hanno profondità di cuore e di sentire; in essi ha attecchito 
il principio di ciò che è spirituale: in tal modo tormento e lotta tra 
spirito e natura trovano la loro necessità. Qui la cultura sorge dalla 
più poderosa delle contraddizioni, che ha da risolversi. 
La storia che segue è lo sviluppo verso la riconciliazione, in forza 
della quale diventano razionali coscienza soggettiva, dominio seco-
lare, essenza mondana, legge, costituzione politica, eccetera.33

La realtà è scissa tra il dominio di interessi particolari, passioni, 
cupidigia, rozzezza, grezza brutalità, violenza, ruberie, assassinio, 
odio, inganno (vizi propri di una condizione grossolana) che domi-
nano sia la vita materiale che la vita concreta della Chiesa, e il prin-
cipio spirituale, che è dominante ma solo come principio astratto. 

Tuttavia, anche negli anni del potere politico originariamente 
barbarico, e del progressivo mondanizzarsi ed essere dominata da 
interessi e passioni della Chiesa, la storia e lo spirito sono in movi-
mento. A partire dalla contraddizione tra il primato della dimensione 
spirituale – che il Medioevo in ogni caso pone, seppure come do-
minio particolare e individuale dei religiosi – e la realtà del potere 
politico germanico, originariamente molto distante dal principio cri-
stiano inteso come universalità, la storia medievale e del pensiero 
medievale muovono verso lo sviluppo della riconciliazione, la riso-
luzione della portentosa contraddizione tra natura e spirito, che si 
compirà solo con la rivoluzione francese.

La filosofia medievale, a partire dalla Scolastica, è per Hegel già 
un primo momento di questo lunghissimo affermarsi del primato 
dello spirito in forma di pensiero. E tuttavia, come forma del pen-

33  Ivi, p. 409. 

Guest
Rectangle



180 Loris Caruso

siero, non può che assumere la forma dello spirito del suo tempo. La 
filosofia medievale resta essenzialmente teologia, una forma di filo-
sofia in cui il pensiero libero è sempre subordinato alla dimensione 
rappresentativa (quindi non speculativa) della religione. Il pensare 
ha sempre un presupposto, non è idea che pensa nella sua libertà. 

Le considerazioni circa la natura, le determinazioni relative agli 
oggetti naturali, le leggi della natura, eccetera non trovano ancora 
nella natura il loro puntello, e lo stesso vale per le riflessioni su ciò 
che è particolare, su ciò che è umano; esse non sono ancora né de-
terminate, né fondate ad opera del sano intelletto umano.34

Questa è la forma della filosofia medievale, una forma non libera 
e non speculativa, lontana dall’Idea assoluta. Il suo contenuto inve-
ce, tanto per i padri della Chiesa quanto ancor più per gli scolastici, è 
speculativo, è la natura di Dio. Questo contenuto induce al pensiero, 
e la vera teologia può essere solo filosofia. 

Dopo la filosofia greca (Hegel inserisce in questa parte tutta la 
filosofia da Talete a Plotino), per Hegel il ritorno della filosofia av-
viene solo con Scoto Eriugena, che scrisse alcune opere sulla natura 
dove non mancano profondità e sagacia e fu rimproverato da un 
Concilio di non essersi appoggiato sulla Scrittura e sull’autorità 
dei padri, e d’aver basato le sue asserzioni su argomenti umani e 
filosofici. Questo è l’inizio [della filosofia medievale]. 

Hegel dà particolare rilevanza ad Anselmo. Innanzitutto perché, 
nonostante asserisse la precedenza della fede sul pensiero (bisogna 
accedere al secondo attraverso la prima e non il contrario), consi-
derava che è negligente, essendo saldi nella fede, non sforzarsi di 
capire ciò che si crede, ponendo quindi, secondo Hegel, non solo 
l’esigenza del pensiero razionale, ma anche la sua superiorità rispet-
to alla credenza. 

Con la prova ontologica dell’esistenza di Dio, Hegel ritiene poi 
che Anselmo raggiunga l’opposizione astratta tra essere e pensare, 

34  Ivi, p. 417.

Guest
Rectangle



181Dialettica e ragione come autocritica del reale

portando alla coscienza un’antitesi essenziale, ricongiungendo poi i 
termini di questa antitesi come identità del pensiero di Dio (assoluto, 
universale) e dell’essere. Una sintesi che, seppure raggiunta attra-
verso i soli principi della logica formale, ha un contenuto elevato 
e pone correttamente – razionalmente, anche se non ancora come 
libero pensiero – la relazione tra essere e pensiero, stabilita nella 
sua forma più acuta. Per questo Anselmo aveva considerato questa 
coppia di antitesi e sintesi come una tentazione del demonio. Nella 
sua opera il pensiero è considerato come pensiero puro in generale, 
e mantenendo insieme la differenza e l’unità tra pensiero ed essere 
Anselmo

 
ha gettato le fondamenta della filosofia scolastica, ha introdotto la 
filosofia all’interno dell’elaborazione dottrinale della chiesa che, 
da questo punto di vista, è molto superiore a quella odierna.35

Il contenuto della religione (Dio), inoltre, è considerato autentico 
solo insieme allo spirito e vero solo per mezzo del pensiero. 

Hegel dedica poi alcune considerazioni agli sviluppi della teolo-
gia ad opera degli scolastici (Pietro Lombardo, Tommaso, Duns Sco-
to), con cui la dottrina della chiesa viene posta in relazione con alcu-
ni principi metafisici e la teologia viene resa un sistema scientifico. 

Nei secoli successivi, i fatti centrali sono la diffusione della sco-
lastica, il fatto che i doctores diventino custodi della dottrina uf-
ficiale come lo erano stati i padri della chiesa, e la conoscenza di 
Aristotele e soprattutto della sua logica. 

Del periodo scolastico Hegel valorizza come ancora dotata di 
interesse la distinzione tra filosofia realistica e nominalistica. L’in-
teresse riguarda l’antitesi tra singolare e universale, centrale nel-
la dialettica hegeliana, così come il tema delle forme di esistenza 
dell’universale, di ciò che rientra in questo concetto, dell’idea pla-
tonica, del genere in quanto tale e dell’essenza delle cose. L’antitesi 
tra realismo e nominalismo è per Hegel molto superiore a quella 

35  Ivi, p. 421 (tondo mio). 

Guest
Rectangle



182 Loris Caruso

conosciuta dagli antichi. Un altro progresso. 
Infine, attraverso la riflessione sulla naturalità o sovrannaturalità 

della nascita di Cristo, la scolastica ha introdotto un principio di 
secolarizzazione di ciò che è puramente spirituale, introducendovi 
le forme esteriori della sensibilità. In alcune opere, si parla della 
nascita con la precisione degna di un’ostetrica. Riferimenti all’este-
riorità sensibile sono presenti anche nelle riflessioni sulla creazione, 
sul peccato originale, sugli angeli, dove vengono affrontate doman-
de come queste: dove sono finiti gli angeli dopo la loro creazione? 
Quanti anni aveva Adamo quando fu creato? Perché Eva fu creata da 
una costola e non da un’altra parte del corpo? Perché il primo uomo 
e la prima donna non si sono congiunti in paradiso? Se non avessero 
peccato gli uomini come si sarebbero propagati? Perché è diventato 
uomo il figlio e non il padre o lo spirito? Dio avrebbe potuto farsi 
uomo anche assumendo il genere femminile? Dio potrebbe assu-
mere anche le fattezze del diavolo, o di una zucca, o di un asino? E 
una zucca come potrebbe predicare o essere crocifissa? Attraverso 
queste domande l’esistenza sensibile viene introdotta nel pensiero 
cristiano, e questo è un ulteriore avanzamento. 

La Scolastica per Hegel è teologia, ma teologia compenetrata di 
filosofia, di cui riassume così gli aspetti più importanti: la secola-
rizzazione, l’introduzione delle distinzioni stabilite dall’intelletto e 
delle relazioni sensibili entro l’ambito di ciò che, secondo la sua 
natura, è in sé e per sé spirituale, assoluto e infinito36. 

Il medioevo, in conclusione, nonostante il dominio della religio-
ne e della Chiesa, non è affatto per Hegel un periodo di stasi del 
pensiero, ma un’epoca in cui il pensiero, applicandosi alla religione 
e introducendovi la razionalità filosofica, raggiunge risultati elevati, 
che preparano gli sviluppi successivi.

La visione di Hegel della filosofia medievale è inevitabilmente 
legata alle conoscenze disponibili al suo tempo. La moderna storio-
grafia non identifica più il pensiero medioevale con la scolastica né 

36  Ivi, p. 427.

Guest
Rectangle



183Dialettica e ragione come autocritica del reale

considera la filosofia medievale come una mera forma di teologia. 
L’immagine del medioevo risulta ora più complessa e variegata e la 
scolastica, con buona pace della tradizione cattolica e della filoso-
fia cristiana di Gilson37, è solo una parte di tale tradizione, quella 
che ha ragionato a partire da Aristotele.  Se la filosofia medievale 
appare concentrata su questioni teologiche è perché si tratta dei temi 
condivisi e delle preoccupazioni degli uomini dotti, ma è noto che 
dietro le quaestiones sulla verginità di Maria o sulla dimostrazione 
dell’esistenza di Dio e di un disegno preordinato della storia, o sul 
libero arbitrio, si giocano i grandi temi della filosofia di ogni epoca 
(libertà, necessità, tempo, memoria, esistenza di un principio ordina-
tore del reale, principi dell’azione umana).

La visione di Hegel appare in questo senso per certi versi data-
ta, ma è funzionale al suo disegno di leggere la storia della filoso-
fia come storia dell’esplicarsi dello spirito, quindi forse non è utile 
confrontarla  con le moderne letture sul medioevo perché  ciò che 
interessa Hegel è leggere ogni epoca come manifestazione dello spi-
rito e come tappa della sua evoluzione. La sua visione è esattamente 
inserita nella sua epoca e Hegel cerca anche su questo una sintesi in 
cui la storia della filosofia è sempre filosofia della storia e viceversa.

2.3. Hegel e la storia medievale

La trattazione del medioevo come epoca storica specifica, inizia 
nelle Lezioni di storia della filosofia dalla fine del regno di Carlo 
Magno, con cui si conclude per Hegel il primo periodo del mondo 
germanico. 

Hegel definisce il regno dei Franchi splendore di un regno po-
deroso, dominio universale. Con la fine dell’Impero carolingio si 
entra nel secondo periodo del mondo germanico, caratterizzato dalla 
menzogna infinita e dalla contraddizione, che costituisce la vita e lo 
spirito di questo periodo. Si tratta di una completa regressione politi-

37  E. Gilson, Introduzione alla filosofia cristiana, Massimo, Milano 1982.

Guest
Rectangle



184 Loris Caruso

ca e culturale, provocata da un insieme di reazioni. La reazione delle 
nazioni particolari contro il dominio universale dei Franchi, che pro-
voca la spartizione-frammentazione dell’impero. La reazione degli 
individui contro il potere legale e l’autorità statale, che produce l’i-
solamento degli individui: l’universalità dell’autorità statale svani-
sce e gli individui trovano protezione presso i potenti, che diventano 
oppressori. Si genera una condizione di complessiva dipendenza, un 
rapporto sociale basato sulla tutela che si sistematizzerà nella costi-
tuzione feudale. La terza reazione è quella della Chiesa, interpretata 
da Hegel come reazione dello spirito contro la realtà esistente, che 
però si fa essa stessa realtà mondana esistente: la rozzezza mondana 
fu schiacciata e messa in vincoli dalla Chiesa, la Chiesa si è fatta 
però a sua volta mondana e ha abbandonato il punto di vista che 
le spetta38. Il culmine di questo periodo sono le crociate, con cui ha 
origine un generale sbandamento, condizione dialetticamente favo-
revole alla successiva acquisizione di indipendenza degli stati verso 
l’interno e verso l’esterno. 

La prima reazione, con cui Galli, Normanni e Magiari frammen-
tano la precedente unità del regno dei Franchi e si espandono oc-
cupando il territorio europeo attraverso devastazioni e saccheggi, 
conduce al primato di una forma politica corrispondente allo spirito 
dei popoli germanici in questa fase storica, molto meno razionale e 
forte rispetto alla monarchia Franca, una forma politica arbitraria, 
priva di soggettività, puramente esteriore, accidentale.

Il processo di formazione dello stato ricomincia da capo, come 
se il primo effetto dell’azione dei ‘barbari’ fosse stato quello di un 
puro azzeramento dell’unità politica precedentemente raggiunta. Le 
legalità e l’universalità svaniscono, anche per una scarsa inclina-
zione dei germanici a sottomettersi al diritto e ai vincoli reciproci 
che questo sancisce. Gli individui reagiscono così a un potere legale 
dello stato che si decompone cercando l’affermazione o la sottomis-
sione personale. La ricerca di difesa e rifugio, in mancanza di una 

38  G.W.F. Hegel, Lezioni sulla filosofia … cit., p. 302.

Guest
Rectangle



185Dialettica e ragione come autocritica del reale

solida autorità statale, produce la disintegrazione dello spazio della 
statualità, che regredisce alla forma di possesso e signoria personale. 
Poiché ognuno deve difendere sé stesso, inoltre, si riscopre lo spirito 
guerriero, in una forma però in cui il valore militare non è più legato 
allo stato ma agli interessi soggettivi, come dimostra la diffusione 
capillare di castelli e fortificazioni.

Se l’autorità imperiale viene rappresentata in questo periodo in 
termini quanto mai grandiosi, con l’imperatore a capo di tutta la 
cristianità, gli imperatori hanno nella realtà meno potere dei principi 
loro vassalli. Lo stesso potere dei re si svuota, perché l’autorità è 
limita dall’estensione delle terre possedute. I regni si frantumano in 
ducati che si frantumano in signorie. Ogni diritto svanisce di fronte 
ai poteri particolari e personali.

La Chiesa rappresenta la reazione dell’“universalità” a questo 
generale particolarizzarsi e “rinaturalizzarsi” della realtà, basata ora 
immediatamente su possesso, terra, forza, dominio, sottomissione, 
particolarità, assenza di spiritualità interiorizzata, assenza di razio-
nalità come principio organizzatore della realtà. Il mondo è talmente 
attraversato dalla nullità della propria condizione da immaginare la 
sua fine imminente e l’avvento del giudizio universale. I beni donati 
alla Chiesa per salvarsi, la vita trascorsa in continua espiazione da 
un lato, la diffusione di una generalizzata dissolutezza e dilapidazio-
ne dei beni dall’altro: queste due forme opposte di comportamento 
individuale sono per Hegel prodotto dalla situazione di nullità politi-
ca e spirituale percepita dagli individui nei secoli seguiti al tramonto 
carolingio, ulteriormente rafforzata dalle cicliche carestie.

In questa situazione si potevano incontrare fra gli uomini solo di-
sonestà, desiderio bestiale, l’arbitrio più rozzo, inganno e astuzia. 
La massima crudeltà si vide in Italia, nel centro del cristianesimo. 
Qualsiasi virtù era straniera in questo periodo, così la virtus ave-
va perduto il suo specifico significato: all’atto pratico essa voleva 

Guest
Rectangle



186 Loris Caruso

dire null’altro che violenza, costrizione, stupro. In pari corruzione 
si trovava il clero.39

Vescovati e abbazie diventano merci da scambiare. Gli uomi-
ni più malvagi entrano in possesso delle cariche ecclesiastiche, lo 
stesso seggio papale può essere venduto e occupato arbitrariamen-
te, il papato infeuda intere nazioni. La Chiesa acquisisce il proprio 
massimo influsso sugli affari mondani. Questa intromissione della 
Chiesa nella mondanità è per Hegel anche una sorta di necessità del 
tempo (una reazione), la necessità per gli individui, nel disordine 
generalizzato, di affidarsi almeno formalmente a un’autorità spiri-
tuale. Parzialmente, la Chiesa, nella propria opposizione ad alcune 
forme e manifestazioni del potere secolare diventò anche un centro 
di resistenza all’arbitrio e alla violenza, opponendogli spesso, però, 
il proprio arbitrio e la propria violenza. 

Il giudizio che Hegel dà della Chiesa medievale è impietoso. La 
Chiesa è contraddizione e scissione. L’affidamento integrale della 
relazione tra fedeli e Dio al clero impedisce il legame diretto degli 
individui con il sacro, spogliandoli di un vero rapporto, soggetti-
vo e interiorizzato, con questa dimensione. In questo affidamento 
al corpo specializzato e separato dei religiosi, i fedeli sono trattati 
come bambini che devono eseguire ordini e indicazioni per meritare 
la grazia. La fede non è così in alcun modo un mezzo di libertà. La 
Chiesa stabilisce, i laici devono credere, il loro dovere è un’obbe-
dienza della fede senza esame personale, senza giudizio. E così si è 
fatto della fede una materia di diritto esterno e si è proceduto fino 
alla costrizione e al rogo. Il fedele non è libero nemmeno nella pre-
ghiera, dove non può rivolgersi direttamente a Dio e la sua relazione 
con il divino è mediata dai santi. Se il rapporto tra umano e divino è 
completamente mediato da qualcosa che gli è esteriore, il principio 
di libertà viene capovolto e l’illibertà assoluta diventa legge.

L’unità di umano e divino è negata e gli individui, espulsi da 
questa unità, sono messi di fronte ai colori più terribili degli orrori 

39  Ivi, p. 308.

Guest
Rectangle



187Dialettica e ragione come autocritica del reale

dell’inferno, a cui non possono sfuggire nemmeno con il migliora-
mento interiore, dal momento che il rapporto con il divino è espulso 
dalla soggettività, ma solo con i mezzi della grazia, la cui conoscen-
za però ancora una volta è detenuta da un mediatore, il confessore. 
La moralità di individui che seguono la vita religiosa in questa for-
ma si esprime in azioni che non nascono dalla buona volontà ma 
sono eseguite su comando: non solo sono azioni senza spirito, ma 
azioni che istupidiscono lo spirito. 

Per Hegel la morale concreta è fondata su tre principi fonda-
mentali. Il primo è la morale dell’amore che si esprime nel rappor-
to coniugale. Il secondo è quello dell’attività, con cui gli individui 
provvedono da sé al proprio sostentamento ricavando da questo il 
proprio onore. Il terzo è l’obbedienza a questa morale e alla ragione, 
non intesa come obbedienza cieca, esecutiva e irriflessa, bensì come 
obbedienza scelta in quanto sentita come giusta e razionale. I tre voti 
ecclesiastici di castità, povertà e obbedienza sono l’esatto contrario 
di questi tre principi. 

La chiesa medievale è costituita da questa molteplice contrad-
dittorietà interna. Lo Stato medievale si trova in questa stessa con-
traddizione tra soggettività ed esteriorità, universalità e finitezza 
(particolarismo, arbitrio personale, ecc.). Ugualmente dilaniati dalla 
contraddizione sono gli individui, scissi tra la pietà, la devozione e 
in certi casi la santità della rinuncia ai beni mondani, la conoscenza 
astratta dell’assoluto rappresentato dal principio divino, da un lato, 
e la barbarie dell’intelligenza e della volontà e la rappresentazione 
più rozza e incolta sulle cose temporali e spirituali, con il conse-
guente infuriare della passione, dall’altro. 

Passando all’altra polarità dialettica della lettura hegeliana del 
medioevo, Hegel considera però la contraddittorietà generalizzata 
di questa epoca una antitesi necessaria, che deve storicamente in-
tervenire nella coscienza del sacro come suo opposto dialettico, nel 
momento in cui questa coscienza è ancora primitiva e immediata. È 
una contraddittorietà produttiva, produttiva come tutte le contraddi-
zioni, ma in questo caso ancora più produttiva perché riguarda l’an-

Guest
Rectangle



188 Loris Caruso

titesi radicale tra spirito e mondo. Quanto più l’antitesi è radicale, 
tanto più implica una fatica superiore del negativo e dello spirito per 
raggiungere una nuova conciliazione nel suo rapporto con la realtà. 
È quindi la premessa per la ricerca di un nuovo stadio di sviluppo del 
pensiero e dell’organizzazione sociale.

Quanto più profonda è la verità con la quale lo spirito in sé è in 
rapporto, ma senza essersi ancora afferrato come presente in tale 
profondità, tanto più alienato è lo spirito verso di sé proprio in co-
desta sua presenza; tuttavia solo a partire da quest’alienazione lo 
spirito guadagna la sua conciliazione autentica.40

Se il periodo successivo al crollo carolingio è caratterizzato dalle 
tre reazioni che abbiamo detto, il periodo tra il XI e il XIII secolo è 
caratterizzato per Hegel dal progressivo e molteplice manifestarsi di 
una sorta di controreazione, al contempo spirituale e materiale, da 
cui inizia ad articolarsi lo stadio storico-spirituale successivo, che 
giungerà all’umanesimo, al Rinascimento e alla modernità. È una 
controreazione eterogenea che avviene, coerentemente con il modo 
in cui il sistema hegeliano definisce il rapporto tra pensiero e realtà, 
sia sul terreno materiale che su quello culturale. I comuni costrui-
scono duomi sempre più grandi per radunarvi la comunità (e l’archi-
tettura è sempre la prima delle arti ad annunciare una nuova epoca). 
A partire dalle città costiere italiane, fiamminghe e spagnole cresce 
un commercio per mare che suscita a sua volta la crescita dell’indu-
stria nelle città. Le città crescono di importanza e rappresentano una 
reazione contro la violenza del sistema feudale. Le scienze si ravvi-
vano con la Scolastica, le scuole giuridiche e le scuole di medicina. 

Parallelamente all’illiberalità e all’asservimento dei rapporti feu-
dali, inizia a svilupparsi e diffondersi quello che sarà uno dei prin-
cipi portanti della modernità, la libera proprietà. Si formano leghe 
o confederazioni (che oggi definiremmo corpi intermedi tra potere 
pubblico e individui) tra chi coltiva terreni attigui e ci si accorda per 

40  Ivi, p. 334.

Guest
Rectangle



189Dialettica e ragione come autocritica del reale

mettersi in proprio. Vengono costituite autorità locali indipendenti 
dal legame feudale, in grado di sostituirsi ai signori nella riscossione 
di imposte e di dazi, e quando i comuni si rafforzeranno compreran-
no o estorceranno ai signori tutti i diritti, arrivando ad avere, nelle 
città, una propria giurisdizione.

Crescono l’artigianato e l’industria e vengono costituite le gil-
de (un altro corpo intermedio). L’ulteriore crescita e rafforzamento 
delle città condurrà alcune di queste a costituire libere repubbliche. 
La realtà politica e sociale comincerà così a basarsi sulla dinamica 
conflittuale tra gruppi sociali diversi: nobiltà dinastica, nobiltà patri-
zia, cittadini ricchi, fazioni interne alla nobiltà (guelfi e ghibellini), 
contadini. Questo insieme di fenomeni, questa nascente eterogeneità 
sociale, rimette in movimento il processo storico di affermazione del 
principio di libertà, seppure in forma embrionale. 

Parallelamente, la Chiesa rende ancora più forte il proprio domi-
nio sugli stati, facendosi padrona di tutti gli aspetti della vita, della 
scienza e dell’arte. 

In questo contesto si collocano le crociate. Hegel le interpreta 
come conseguenza del principio contraddittorio del cristianesimo. Il 
Dio cristiano è presente (in quanto in unità con la natura umana) ma 
presente solo come spirito, quindi è sia presente che assente. Questa 
contraddizione conduce il cattolicesimo a cercare il divino e le sue 
manifestazioni nell’esteriorità di oggetti (l’ostia) e di eventi mon-
dani (i miracoli). Il fedele ha bisogno di sentire, vedere e collocare 
un divino che con la morte di Cristo è privo di presenza nel mondo. 
Per essere contemporaneamente trascendente e mondana, la presen-
za divina dovrebbe esistere nelle coscienze. Ma nel cristianesimo 
anche mondo e coscienza sono scissi. La ricerca della presenza del 
divino evolve allora nella necessità di riappropriarsi materialmente 
dei luoghi in cui Dio è presente come corpo. Il fatto che l’accesso 
ai luoghi santi e al sepolcro di Cristo sia in mano agli “infedeli” 
diventa insostenibile, quei luoghi vanno riconquistati. Per questo le 
crociate hanno come fine unificante la riconquista della terra santa, e 

Guest
Rectangle



190 Loris Caruso

attorno a questo fine la cristianità trova per l’ultima volta la propria 
unità. 

Dialetticamente, la realizzazione di questa finalità, la riscoperta 
del sepolcro, oltre che essere solo provvisoria, pone la cristianità 
ancora più gravemente di fronte alla propria contraddizione: il se-
polcro è vuoto; il corpo di Cristo non può quindi reggere il legame 
tra il finito e l’infinito. Questo legame può essere stabilito solo dalla 
coscienza soggettiva. La progressiva presa d’atto di questo scacco 
costitutivo del cattolicesimo rappresenta per Hegel un avanzamento 
decisivo dello spirito nella realtà, con cui l’Occidente si distacca de-
finitivamente dall’Oriente comprendendo il proprio principio, l’infi-
nita libertà soggettiva.

Questo fatto, insieme alla brutalità radicale delle crociate e dei 
loro esiti, indebolisce dall’interno il prestigio e il ruolo delle autorità 
cattoliche, compreso il papa. La loro esistenza e la loro mediazione 
apparirà sempre meno necessaria e inizia a svilupparsi l’antitesi tra 
pensiero e fede. La vuotezza del sepolcro costituisce per Hegel la 
base simbolica del processo che condurrà alla Riforma luterana, uno 
dei fondamenti dell’epoca moderna.

Negli ultimi secoli del medioevo, progressivamente, lo sviluppo 
dell’universalità e della coscienza della libertà soggettiva si svilup-
pano anche nella realtà, sul terreno dello Stato, come progresso dalla 
signoria feudale alla monarchia. Se i principi della signoria feudale 
sono l’arbitrio, il particolarismo e l’esteriorità dell’autorità di singo-
li individui, per Hegel il principio monarchico è quello dell’autorità 
statale non arbitraria, in cui valgono il diritto e la legge, l’arbitrio 
dei singoli individui è represso ed è instaurato un sistema unitario di 
sovranità. L’esistenza di ceti e corporazioni e la crescita del potere 
della città costringono chi detiene il governo – anche se inizialmente 
può assumere e spesso assume e gestisce il potere con metodi e in 
forme arbitrarie – a legittimarsi anche attraverso il consenso. Alme-
no parzialmente, chi governa deve governare in nome della giustizia 
e dell’equità. 

Guest
Rectangle



191Dialettica e ragione come autocritica del reale

Gli stati ricominciano a formarsi, su base nazionale. Questo av-
viene attraverso tre processi: a) il signore feudale diventa padrone 
dei suoi vassalli indipendenti, reprime la loro autorità e si erge a solo 
depositario del potere; b) i principi si liberano dal rapporto feudale 
assumendo in prima persona la signoria territoriale; c) il signore feu-
dale più elevato si accorda con altre signorie particolari per unificare 
il governo dell’insieme. 

La formazione degli Stati su base nazionale è per Hegel il sor-
gere nel mondo secolare di un fine universale, qualcosa che ha una 
piena giustificazione interna, in cui il fine della convivenza comune 
‘supera’ dialetticamente il volere, l’arbitrio e il desiderio del singolo 
individuo.

Questo insieme di processi, insieme alla ripresa degli sviluppi 
della scienza, alla fioritura delle arti e alla scoperta dell’America, 
conducono per Hegel il mondo e lo spirito verso una nuova aurora.

L’umanità ha raggiunto il sentimento della conciliazione reale in-
terna dello spirito e una buona coscienza nella realtà che le è pro-
pria, nella mondanità. Lo spirito umano si è messo sui suoi piedi. Si 
mostra qui la soggettività migliore, che avverte Dio dentro di sé, è 
pervasa di autenticità e dirige la propria attività a fini universali di 
razionalità e bellezza.41

Questi fatti sono da paragonare all’aurora, che di nuovo annuncia 
un bel giorno dopo lunghe tempeste. Questo è il giorno dell’univer-
salità, un giorno che si segnala per la scienza, l’arte e l’impulso 
alla scoperta, ossia per i beni più nobili ed elevati, quei beni che 
lo spirito umano rappresenta come suo contenuto eterno e vero.42

41  Ibidem.
42  Ivi, p. 336. 

Guest
Rectangle



192 Loris Caruso

3. Conclusione. Il medioevo nella concezione hegeliana della storia

Abbiamo visto il modo in cui la logica della processualità storica 
è applicata da Hegel al medioevo. Tutti gli elementi che caratteriz-
zano la sua visione dialettica del processo storico sono visibili nel 
modo in cui interpreta la storia della filosofia e la storia di questa 
epoca.

Entrambe sono rappresentate come una molteplicità di contrad-
dizioni. Nella filosofia, come contraddizione interna al cristianesimo 
e tra pensiero libero e dommatica religiosa, in cui il primo si fa pro-
gressivamente strada nella seconda, fino a giungere all’antitesi radi-
cale tra pensiero e fede. Nella realtà storica, le contraddizioni sono 
quelle tra spirito “brutale” dei popoli germanici e Chiesa, quindi tra 
spirito e natura e tra spirito e mondo, e quella interna alla vita della 
Chiesa, tra la sua spiritualità astratta e la sua esistenza mondana, 
indistinguibile dal complessivo spirito del tempo. Lo spirito dell’e-
poca è per secoli caratterizzato dal dominio dell’arbitrio, del parti-
colarismo, del potere e dell’asservimento personale, della sovranità 
delle passioni e degli interessi immediati, della decomposizione-re-
gressione delle forme politiche e culturali.

L’insieme delle contraddizioni si espande fino a un punto in cui 
queste, condensandosi, arrivano a un’insolubilità che porta progres-
sivamente gli individui, i poteri, lo spirito e la storia verso la ricerca 
di nuove forme di conciliazione. Questo punto limite nel medioevo 
è costituito per Hegel dalle crociate, a partire dalle quali la realtà 
inizia a muoversi in senso opposto agli assetti consolidati, tanto dal 
punto di vista culturale che da quello storico-materiale. 

La storia hegeliana, come si è detto, non è mai ferma, e anche 
durante fasi di arresto e regressione si muovono sotterraneamente 
forze e tendenze che rendono successivamente possibili mutamenti 
sistemici verso forme più elevate e compiute di organizzazione so-
ciale e di pensiero, in direzione di una maggiore libertà dei rapporti 
sociali e del pensiero. 

Guest
Rectangle



193Dialettica e ragione come autocritica del reale

L’antitesi tra pensiero e fede determina le condizioni per una 
progressiva autonomizzazione della filosofia e della cultura (anche 
con lo sviluppo delle scienze) dalla religione. Nella vita religiosa, 
lo scacco rappresentato dalle crociate crea le condizioni per una au-
tonomizzazione della fede dalla mediazione degli ecclesiastici, che 
si compirà con la riforma luterana. Sul piano materiale, il dominio 
degli interessi e delle passioni individuali si traduce anche (astuzia 
della ragione) nel movimento inizialmente scomposto e finalizzato 
al puro interesse personale di nuove forme di produzione e di ge-
stione della proprietà, che sfocerà da un lato nell’affermazione della 
proprietà privata, dall’altro nella crescita economica e politica delle 
città e nella creazione di nuovi corpi intermedi tra potere e individui. 
Politicamente, il particolarismo del potere feudale sarà progressiva-
mente subordinato alla sovranità delle monarchie, su base nazionale.

L’accumulazione e l’implosione delle contraddizioni dell’epoca 
medievale saranno quindi conciliate nello sviluppo di una nuova 
epoca storica, l’epoca moderna, che sarà a sua volta portatrice di 
nuove (“più elevate”) contraddizioni.

Tutto ciò è per Hegel determinato soprattutto dal potere criti-
co e autocritico della ragione, agente dialettico della negazione e 
del superamento delle forme storiche del reale e del pensiero, che 
passando attraverso momenti di arresto, regressione, conflitto e con-
traddizione consente all’esperienza umana di rifiutare una situazione 
storica data che si presenta come superata ed estranea, per costruir-
ne, nel lungo periodo, una nuova.

La storia è per Hegel critica in azione. Critica e autocritica della 
ragione. Ed è critica l’idea che Hegel ha dell’interpretazione storica. 
Lo scopo fondamentale dell’indagine storica è infatti non la sempli-
ce descrizione e interpretazione del passato, ma la ricerca della sua 
razionalità, la comprensione delle tendenze fondamentali dell’azio-
ne umana e delle loro massime possibilità di sviluppo. Non si tratta 
cioè solo capire ciò che è stato, ma in cosa la realtà possa essere “più 
di sé stessa”, diventare ciò che non è ancora. 

Guest
Rectangle



194 Loris Caruso

L’interpretazione che fa del medioevo conferma in cosa consista 
secondo Hegel questa razionalità, il principio fondamentale verso 
cui il corso storico può tendere. Il principio è l’acquisizione della 
coscienza della propria libertà da parte del genere umano e la po-
tenziale assenza di limiti, cioè di determinazioni precostituite, del 
pensiero. 

Guest
Rectangle


