
DOI: https://doi.org/10.54103/2035-7362/29049

“Doctor Virtualis” n. 20: Pensiero critico e Medioevo (2025)
ISSN 2035-7362

Quest’opera è distribuita con Licenza Creative Commons Attribuzione 4.0 Internazionale

Cláudio André Lottermann

IL PENSIERO CRITICO DI GUGLIELMO DI OCKHAM

THE CRITICAL THOUGHT OF WILLIAM OF OCKHAM

Abstract

Il pensiero di Guglielmo di Ockham può essere caratterizzato come un pen-
siero critico. Attraverso le sue argomentazioni, Ockham dialoga con gli autori 
del passato e con quelli a lui contemporanei, presentando nuovi ragionamenti 
con l’intento di introdurre metodi e punti di vista alternativi. 

Vogliamo mettere in evidenza specialmente i temi relativi alla critica del 
realismo dell’universale, alla critica della convergenza tra ragione e fede e alla 
critica della plenitudo potestatis, con lo scopo di indicare che nella sua opera 
si trova realmente un pensiero critico. Una filosofia che con minuzia esanima e 
convalida determinati argomenti, non temendo di andare contro tesi dominanti 
e consolidate che, a suo avviso, non superano un esame critico. 

William of Ockham’s thought can be characterized as critical thinking. 
Through his arguments, Ockham engages in dialogue with past and contempo-
rary authors, presenting new reasoning with the intent of introducing alterna-
tive methods and points of view.

We want to highlight especially the themes related to the criticism of the 
realism of the universal, the criticism of the convergence between reason and 
faith and the criticism of the plenitudo potestatis, with the aim of indicating 
that in his work there is truly critical thinking. A philosophy that meticulously 
examines and validates certain arguments, not afraid to go against dominant 
and consolidated theses that, in his opinion, do not pass a critical examination.

Keywords

Guglielmo di Ockham; pensiero critico; universale; fede/ragione; plenitudo 
potestatis.

William of Ockham; Critical Thinking; Universal; Faith/Reason; Plenitudo 
Potestatis.

Guest
Rectangle



136 Claudio André Lottermann

1. Introduzione

Guglielmo di Ockham è un filosofo critico ma anche dialogico. 
In rapporto ai pensatori precedenti, egli rifiuta ciò che non supera 
l’analisi critica, accetta ciò che è valido e costruisce le sue argomen-
tazioni.

Questa dimensione si vede nella critica all’universale in re, all’ar-
monizzazione tra fede e ragione e all’idea della plenitudo potestatis. 
Presenteremo il pensiero di Ockham sottolineandone l’argomenta-
zione critica in merito a questi temi, senza la pretesa di esaurirne 
l’analisi nel presente articolo. Cercheremo di concettualizzare la fi-
losofia di Ockham come un’autentica filosofia critica, delineando 
anche le soluzioni alternative indicate dal filosofo inglese.

2. Ockham e il pensiero critico 

Il pensiero critico non nasce con Guglielmo di Ockham, perché 
caratterizza tutta la storia del pensiero occidentale nella misura in 
cui descrive l’atteggiamento con cui ogni filosofo, fin dall’antichità, 
passa al vaglio della ragione le acquisizioni di chi lo ha preceduto. 
Nel pensiero del Venerabilis Inceptor1, però, la critica è una dimen-
sione fondamentale. Ciò si deve soprattutto al suo carattere, al con-
testo storico in cui ha vissuto e alla sua storia personale.

Nicola Abbagnano, nel 1931, già metteva in evidenza che la per-
sonalità di Ockham è critica: 

Dopo aver accertato, proprio sulle basi dell’esperienza, alcuni 
punti fondamentali, Ockham procede con vigorosa dialettica alla 
critica delle vecchie concezioni aristoteliche e scolastiche ed alla 
elaborazione di concetti nuovi, più aderenti agli insegnamenti 

1  Denominazione ricevuta a causa dei suoi percorsi accademici. Ockham non 
è mai arrivato ad essere Magister Actu Regens, ovverossia, egli non ha ottenuto la 
cattedra di professore universitario, ma è sempre rimasto un venerabile iniziatore. 

Guest
Rectangle



137Il pensiero critico di Guglielmo di Ockham

dell’esperienza. L’individualità del reale e la sua immediata rive-
lazione allo spirito umano sono i fondamenti che egli pone alla sua 
speculazione. La sua preoccupazione dominante è quella di allon-
tanarsi il meno possibile da tali fondamenti.2

Ockham non accetta semplicemente le idee di altri pensatori a 
causa dell’autorità o della tradizione. A volte egli è in disaccordo 
anche con Aristotele, il Filosofo per antonomasia, perché ritiene che 
alcune delle sue idee non siano corrette o siano incomplete. Secondo 
Ockham, gli argomenti devono passare per il vaglio della ragione. 
In questo modo, uno degli strumenti più importanti che utilizza è la 
logica. Ockham scrive una Summa Logicae3, evidenziando i principi 
fondamentali di questa arte. Nell’opera Expositiones in Artis Logi-
cae, afferma: 

Quoniam omne operans, quod in suis operationibus et actibus po-
test errare, aliquo indiget directivo, et intellectus humanus in adqui-
rendo scientiam et suam perfectionem ab ignotis ad nota discurrit 
necessario, circa quod directivum errare potest multipliciter, neces-
se fuit aliquam artem inveniri per quam evidenter cognosceret veros 
discursus a falsis, ut tandem posset certitudinaliter inter verum et 
falsum discernere. Haec autem ars est logica, propter cuius igno-
rantiam, testante Philosopho I Physicorum, multi antiqui in errores 
varios devenerunt.4

La ricerca della verità è una preoccupazione costante nei suoi 
scritti filosofici, ma lo stesso carattere si può osservare nei suoi 
scritti polemico-politici. Ockham non accetta ciecamente vecchie 

2  N. Abbagnano, Guglielmo di Ockham, Carabba, Lanciano 1931, p. 391. In-
ternet (28.01.2025): http://www.abbagnanofilosofo.it/abbagnanonicola-guglielmo-
diockham-01.php.

3  Guillelmus de Ockham, Summa Logicae, in Opera Philosophica, I. P. Boeh-
ner et al. (ed.), The Franciscan Institute, New York 1974. 

4  Guillelmus de Ockham, Expositionis in Libros Artis Logicae Prooemium, in 
Opera Philosophica, II, E. Moody (ed.), The Franciscan Institute, New York 1974, 
p. 3.

Guest
Rectangle



138 Claudio André Lottermann

concezioni, seppur già in un certo modo consolidate. La verità non 
è semplicemente rivelata al nostro intelletto ma, secondo lui, è co-
struita. È un’ardua conquista in cui è necessaria l’insistenza e, a vol-
te, una certa violenza intellettuale5. Egli afferma: Quia quaerendo, 
opponendo, disputando et solvendo ac diversas argumentationes et 
responsiones recitando melius veritas invenitur6.

La ricerca della verità inizia con dei tentativi, nei quali ci si sba-
glia e si verifica. Non si può accettare nulla che non sia stato preven-
tivamente discusso perché non si può essere precipitosi o indolenti. 
Il Venerabilis Inceptor si sforza di raggiungere ciò che intende come 
verità e invita i suoi interlocutori a fare lo stesso7. 

A questo proposito è interessante il metodo dialogico che Ockham 
utilizza in parte dei suoi scritti politici, così come appare nel Dialo-
gus inter magistrum et discipulum de potestate papae et imperatori 
o semplicemente Dialogus. Salanitri8 ha messo in evidenza che la 
tradizione dialogica si rifà a Platone, Agostino e Abelardo. È uno 
strumento importante come esercizio di ricerca per giungere alla ve-
rità o, nel linguaggio della filosofia contemporanea, fare la verità9.

La verità, secondo il Venerabilis Inceptor, non va accettata a cau-
sa dell’autorità ma va assunta perché gli argomenti sono veri, validi 

5  M. Damiata, Guglielmo di Ockham: povertà e potere, II. Il potere come servi-
zio. Dal principatus dominativus al principatus ministrativus, Edizioni studi fran-
cescani, Firenze 1979, p. 22.

6  Guillelmus de Ockham, Octo quaestiones de potestate papae, q. 8, c. 3, in 
Opera Politica, I, H. Offler (ed.), Manchester University Press, Manchester 1974, 
p. 181.

7  Guillelmus de Ockham, Opus nonaginta dierum, capitula 1-6, in Opera Poli-
tica, I, H. Offler (ed.), Manchester University Press, Manchester 1974, p. 293; cfr. 
M. Damiata, op. cit. p. 22.

8  C. Salanitri, Scienza morale e teoria del diritto naturale in Guglielmo di 
Ockham, Interlinea, Novara 2014, pp. 107-108.  

9  È interessante la comparazione compiuta da Joice Beatriz da Costa tra il pen-
siero di Ockham e quello di Derrida: J.B. da Costa, Desconstrução e navalha: sobre 
Jacques Derrida e Guilherme de Ockham, in “Dissertatio” 17-18 (2003), pp. 27-73. 
Per approfondire il tema della verità in Derrida cfr.: A. Bizzozero, “Fare la verità”. 
Una rilettura di Jacques Derrida, Edizioni Antonianum, Roma 2019.

Guest
Rectangle



139Il pensiero critico di Guglielmo di Ockham

e dimostrati attraverso la ragione. Ockham afferma nel Dialogus: 
In hiis autem que modo gestio indagare tua nolo auctoritate move-
ri, sed quid in me possint rationes et auctoritates quas adduces ac 
meditatio propria experiri10. È possibile osservare in Ockham un 
carattere inquieto nella ricerca della verità, che avviene attraverso 
molti sforzi, grazie a un atteggiamento di grande apertura mentale.

Un altro aspetto che ha influenzato il pensiero critico di Ockham 
è il suo contesto storico. Merino mette in evidenza alcuni aspetti 
storici rilevanti che hanno influenzato il pensiero di Ockham: la fine 
dell’ideale teocratico che avviene con la morte di Bonifacio VIII 
(1303), il dramma della cattività avignonese (1309-1377), il crollo 
dell’ideale imperiale avvenuto con la morte di Enrico VII (1313), 
l’inizio della Guerra dei Cento Anni (1377-1453)11. 

Sono avvenimenti storici che contribuirono all’indebolimento 
della coscienza europea dell’unità cristiana. Ockham visse e scrisse 
in un tempo di crisi. Egli non intende fare delle grandi sintesi come 
altri pensatori, ma vuole dare una risposta concreta ai problemi reali 
del suo tempo12. Merino così sintetizza: 

Ockham ha un forte senso del concreto e della libertà delle persone 
e delle complesse entità sociali. Vuole liberare la Chiesa dall’as-
solutismo del potere politico. Vive e pensa nel contesto esistenziale 

10  Guillelmus de Ockham, Dialogus, I, 1, prol., c. 2, in Opera Politica, V. J. 
Kilcullen - J. Scott (ed.), The British Academy, Oxford 2020, p. 2.

11  Cfr. J.A. Merino, Storia della Filosofia Francescana, Edizioni Biblioteca 
Francescana, Milano 1993, p. 341.

12  Possiamo affermare che il Venerabilis Inceptor è stato influenzato dal suo 
contesto storico, ma anche che lui stesso lo ha influenzato. È interessante l’affer-
mazione di Gordon Leff secondo cui Ockham was an innovator (cfr. G. Leff, Wil-
liam of Ockham: the metamorphosis of scholastic discourse, Manchester Univer-
sity Press, Manchester 1975, p. 13). D’altro canto Nicola Abbagnano sostiene che 
Ockham è: l’ultima grande figura della Scolastica e nello stesso tempo la prima 
figura dell’età moderna (Cfr. N. Abbagnano, Storia della Filosofia Medievale, I, 
UTET, Torino 1982, p. 623).

Guest
Rectangle



140 Claudio André Lottermann

della separazione reale tra fede e ragione, filosofia e teologia, teo-
logia e politica, Chiesa ed Impero.13

Ockham è un pensatore dell’Ordine dei Frati Minori. In tal senso 
è importante avere in mente il contesto storico dell’Ordine all’inizio 
del secolo XIV, caratterizzato da notevoli tensioni interne e da un 
aspro dibattito sulla questione della povertà francescana. In sintesi, i 
frati dell’Ordine sostenevano l’idea della povertà radicale di Cristo e 
degli apostoli. I francescani, come seguaci di Cristo, dovevano vive-
re nella povertà radicale, senza alcunché di proprio, neanche in co-
mune14. Il papato aveva sostenuto fin dall’inizio la forma di vita dei 
francescani, ma nel corso degli ultimi decenni del XIII secolo e dei 
primi del XIV, diversi fattori interni ed esterni all’Ordine avevano 
sollecitato una progressiva revisione della povertà vissuta, trasfor-
mandola in una questione di uso di ciò che era necessario per la vita 
e l’apostolato. Da buon canonista, il papa Giovanni XXII sostenne 
che dal momento che i frati facevano uso di qualunque cosa, dove-
vano anche avere qualche diritto su di essa: il voto di povertà non li 
esentava dall’avere di fatto e di diritto un certo dominio sulle cose15.

Il gruppo dirigente dell’Ordine dei Frati Minori venne convocato 
ad Avignone, allora sede papale, per difendere le proprie posizio-
ni. Pure Ockham, come sappiamo, venne chiamato ad Avignone nel 
1324, per difendersi dalle accuse di eresia mossegli dall’ex cancel-
liere di Oxford, John Lutterell16.  

13  J.A. Merino, op. cit., pp. 341-342.
14  Cfr. R. Lambertini, La povertà pensata. Evoluzione storica della definizione 

dell’identità minoritica da Bonaventura ad Ockham, Mucchi, Modena 2000, pp. 
189-307; M. Damiata, Guglielmo d’Ockham: povertà e potere. I. Il problema della 
povertà evangelica e francescana nel sec. XIII e XIV. Origine del pensiero politico 
di G. d’Ockham, Edizioni Studi Francescani, Firenze 1978, pp. 361-390.

15  Giovanni XXII pubblicò una serie di bolle per riaffermare la sua posizio-
ne: Quia nonunquam (1322), Ad conditiorem (1322), Cum inter nonnullos (1323), 
Quia quorundam (1324).

16  Cfr.  F.E. Kelley, Ockham: Avignon, before and after, in From Ockham to 
Wyclif, A. Hudson e M. Wilks (a cura), Basil Blackwell, Oxford 1987, p. 3.

Guest
Rectangle



141Il pensiero critico di Guglielmo di Ockham

Ockham incontrò Michele da Cesena nel 1327, quando il Mini-
stro Generale arrivò finalmente ad Avignone. Siccome la situazione 
per loro era diventata sempre più difficile, nell’anno 1328, Ockham, 
Michele da Cesena, Bonagrazia da Bergamo e Francesco d’Ascoli 
lasciarono Avignone senza il permesso papale e si rifugiarono sotto 
la custodia dell’imperatore Ludovico di Baviera, dapprima a Pisa, in 
seguito a Monaco. Così, il gruppo si unì a favore dell’ideale france-
scano e contro le idee di Giovanni XXII17. 

Da quel momento, il Venerabilis Inceptor divenne portavoce del-
la dissidenza francescana, come testimonia la quasi totalità della sua 
produzione letteraria dopo il 1328, volta ad argomentare in difesa 
della povertà francescana e contro le pretese teocratiche del papa-
to avignonese. Tuttavia, tra la produzione accademica precedente 
e quella politico-polemica18, non c’è una totale discontinuità, ma 
rimangono fermi alcuni capisaldi del suo pensiero19. In primis, pro-
prio il suo carattere critico.

3. Critica al realismo dell’universale 

La dimensione critica di Guglielmo di Ockham è evidenziata dal 
suo rifiuto nei confronti di ogni forma di realismo dell’universale. Il 
Venerabilis Inceptor si dilunga molto nel presentare le teorie dell’u-
niversale in re20. Quindi, nell’offrire la sua posizione, rifiuta ogni 

17  E.P. Eguren, A filosofia política de Guilherme de Ockham: a relação entre 
Potestade Civil e Potestade Eclesiástica - Estudos sobre o “Dialogus Pars III”, 
Editora UFPEL, Pelotas 2020, pp. 103-120. Sulla disputa che portò alla rottura tra 
francescani e Giovanni XXII si legga: R. Lambertini – A. Tabarroni, Dopo France-
sco: l’eredità difficile, Gruppo Abele, Torino 1989, pp. 101-128.

18  Per approfondire la terminologia utilizzata da Ockham nelle opere politiche 
si consiglia: Guglielmo di Ockham, a cura di F. Todescan - A. Ghisalberti - L. Za-
nolli, Collana Lex Naturalis, CEDAM, Padova 2007.

19  Cfr. C.A. Lottermann, O singular em Ockham: ontologia, antropologia, 
política, Vozes, Petrópolis 2024, pp. 192-199.  

20  Cfr. Guillelmus de Ockham, Scriptum in Librum Primum Sententiarum, Or-

Guest
Rectangle



142 Claudio André Lottermann

forma di realismo, da quello radicale a quello moderato, poiché non 
ammette che esista alcun universale extra animam, ma soltanto in 
anima.

Come indica Müller21, Ockham fa tutto il possibile per respingere 
l’esistenza dell’universale nella natura delle cose. In quest’ottica, è 
interessante notare la riflessione conclusiva del testo ockhamiano: 

Tanta est impossibilitas quod aliqua res extra animam sit quocu-
mque modo universalis - nisi forte per institutionem voluntariam, 
quomodo ista vox ‘homo’, quae est vox singularis, est universalis 
- quanta impossibilitas est quod homo per quamcumque considera-
tionem vel secundum quodcumque esse sit asinus.22

Vignaux23 classifica le differenze tra le diverse forme di realismo 
così come presentate da Ockham nelle quaestiones, dalla quarta alla 
settima, della distinzione seconda nel commento al primo libro delle 
Sentenze. La distinzione massima corrisponde alla quaestio 4, dove 
l’universale non tiene in considerazione la molteplicità degli indivi-
dui. Nella quaestio 5 troviamo una distanza minore tra l’universale 
e gli individui perché l’universale si moltiplica negli individui. A 
seguire, la quaestio 6 presenta una distinzione ancora minore perché 
la differenza tra universale e individuale non è data nella realtà, ma 
soltanto in modo formale. La distinzione minima, secondo Vignaux, 
è la quaestio 7, dove la distinzione si trova soltanto nella ragione e 
non nell’individuo.

dinatio, II, qq. 4-8, in Opera Theologica, II, S. Brown (ed.), The Franciscan Insti-
tute, New York 1970, pp. 99-291. Sul tema degli universali, cfr. A. De Libera, Il 
problema degli universali. Da Platone fino al Medioevo, La Nuova Italia, Firenze 
1999; P. Leite Júnior, O problema dos universais. A perspectiva de Boécio, Abelar-
do e Ockham, Edipucrs, Porto Alegre 2001.

21  Cfr. P. Müller, La logica di Ockham, Vita e pensiero, Milano 2012, p. 58.
22  Guillelmus de Ockham, Scriptum in Librum Primum Sententiarum, Ordina-

tio, II, qq. 4-8 ... cit., p. 249.
23  Cfr. P. Vignaux, Nominalisme, in “Dictionaire de Théologie Catholique” 11 

(1931), p. 735.

Guest
Rectangle



143Il pensiero critico di Guglielmo di Ockham

Michon24 afferma che la prima parte sviluppata da Ockham sul-
la critica agli universali, o meglio dalla quaestio 4 alla quaestio 7, 
può essere chiamata pars destruens perché Ockham cerca di demo-
lire soprattutto l’idea della realtà degli universali. A sua volta, la 
quaestio 8 sarebbe la pars construens perché qui Ockham cerca di 
argomentare adeguatamente che l’universale si trova soltanto nella 
mente umana. 

Leite Junior25 afferma che la prima parte, dalla quaestio 4 alla 
quaestio 7, costituisce la parte critica, dove Ockham cerca di sottto-
porre al vaglio della critica l’opinione di altri autori circa lo statuto 
dell’universale. Invece la seconda parte, la quaestio 8, può essere 
chiamata risolutiva perché Ockham presenta la sua opinione circa 
l’universale e intende risolvere la questione.

Nel complesso, Ockham afferma che l’universale esiste soltanto 
nell’anima umana e sta a indicare cose che sono fuori dell’anima: 
Quodlibet universale est aliqua qualitas exsistens subiective in men-
te, quae ex natura sua ita est signum rei extra sicut vox est signum 
rei ad placitum instituentis26.

Pertanto, possiamo affermare che Ockham è un concettualista27 
perché presenta la teoria secondo cui gli universali sono esclusiva-
mente concetti della mente umana e indicano delle realtà individuali 
concrete. L’universale si forma a partire dal singolare e ritorna ad 
esso28. Pertanto, possiamo dire che si trova nella filosofia di Ockham 
il primato dell’individuale.

24  Cfr. C. Michon, Nominalisme. La théorie de la signification d’Occam, Vrin, 
Paris 1994, pp. 381-482.

25  Cfr. P. Leite Júnior, op. cit., pp. 88-97.
26  Guillelmus de Ockham, Scriptum in Librum Primum Sententiarum, Ordina-

tio, II, qq. 4-8 ... cit., p. 289.
27  Cfr. P. Boehner, The realistic conceptualism of William Ockham, in P. Boe-

hner (a cura), Collected Articles on Ockham, The Franciscan Institute, New York 
1958, pp. 156-174; A. Ghisalberti, Guglielmo di Ockham, Vita e Pensiero, Milano 
1996, p. 90.

28  Cfr. C.A. Lottermann, op. cit., pp. 48-61.

Guest
Rectangle



144 Claudio André Lottermann

Secondo lui, tutto ciò che esiste fuori della mente umana è sin-
golare. Egli afferma: Omnis res extra animam est realiter singularis 
et una numero29. In un’altra parte della stessa opera egli sostiene: 
Ex istis sequitur quod quaelibet res extra animam se ipsa est sin-
gularis, ita quod ipsamet sine omni addito est illud quod immediate 
denominatur ab intentione singularitatis30. La stessa idea troviamo 
nell’opera Expositio in libros Physicorum Aristotelis, dove Ockham 
commenta la fisica aristotelica, ribadendo: Sed sicut habet ostendi 
VII Metaphysicae, nihil est exsistens realiter extra animam nisi tan-
tum singulare31.

Tutti gli enti esistenti sono individuali. In altre parole, negli scrit-
ti di Ockham possiamo trovare un’ontologia del singolare32. Afferma 
Merino: Tale singolarità è immediata, evidente e non è derivabile 
né dimostrabile. La singolarità è il modo più radicale di essere da 
parte dell’ente. È il suo modo di essere33.

La critica all’universale in re ha come sottofondo il primato 
dell’individuale. Estromettendo l’universale dall’ontologia, Ockham 
afferma che il singolare è l’oggetto dell’ontologia34, mentre gli uni-
versali, essendo solo concetti della mente umana, appartengono alla 
dimensione del linguaggio.

29  Guillelmus de Ockham, Scriptum in Librum Primum, II, qq. 4-8 ... cit., p. 
196.

30  Ivi, p. 197.
31  Guillelmus de Ockham, Expositio in libros Physicorum Aristotelis, I, c. 1, 

in Opera Philosophica, IV, V. Richter - G. Leibold (ed), The Franciscan Institute, 
New York 1985, p. 22. 

32  Cfr. C.A. Lottermann, op. cit., pp. 36-38.
33  J.A. Merino, op. cit., p. 347.
34  Cfr. P. Alféri, Guillaume d’Ockham le singulier, Les editions de Minuit, Pa-

ris 1989, pp. 32-33.

Guest
Rectangle



145Il pensiero critico di Guglielmo di Ockham

4. Critica all’armonizzazione tra fede e ragione e lo sviluppo delle 
scienze

Un altro ambito nel quale Ockham muove delle critiche alle dot-
trine dei pensatori che lo hanno preceduto è quello del rapporto tra 
ragione e fede. La sua obiezione è rivolta al rischio di ridurre ciò 
che va creduto per fede a qualcosa di dimostrabile razionalmente35.

Ockham invece afferma che le verità di fede non possono essere 
dimostrate: Articulus fidei non potest evidenter probari36. In primo 
luogo, perché ciò renderebbe vana la Rivelazione, dato che, se l’uo-
mo arrivasse alle verità di fede attraverso la speculazione razionale, 
le verità rivelate sarebbero inutili; in secondo luogo, può essere attri-
buito anche all’azione di Dio il principio dell’economia37.

In questo senso, anche Dio non opera cose inutili. Se una verità è 
stata rivelata significa che l’uomo non avrebbe potuto raggiungerla 
attraverso la ragione. Allo stesso modo, se l’uomo avesse la possi-
bilità di raggiungere la verità attraverso la ragione, Dio non avrebbe 
bisogno di offrirla per via rivelata. 

Ockham si chiede anche in un’altra Quaestio dell’opera Quodli-
beta Septem se un articolo di fede possa essere dimostrato. In riposta 
alla questione, egli afferma semplicemente: Ad istam quaestionem 
dico quod non possunt demonstrari a viatore, quia nec demonstra-
tione quia nec propter quid38. In altre parole, le verità di fede non 

35  Cfr. A. Ghisalberti, op. cit., p. 123.
36  Guillelmus de Ockham, Quodlibeta Septem, I, q. 1, in Opera Theologica, IX, 

J. Wey (ed.), The Franciscan Institute, New York 1980, p. 1.
37  Conosciuto anche come “il rasoio di Ockham”, sintetizzato nella seguente 

affermazione del Venerabilis Inceptor: Tum quia frustra fit per plura quod potest 
fieri per pauciora. Guillelmus de Ockham, Scriptum in Librum Secundum Senten-
tiarum (Reportatio), q. 20, in Opera Theologica, V, G. Gál - R. Wood (ed.), The 
Franciscan Institute, New York, 1981, p. 436. Per approfondire cfr. V.S. Borges 
– S.R. Strefling, A navalha de Ockham, função lógica e critérios de aplicação. In: 
ENPOS - Encontro de Pós-Graduação, 21 - Semana Integrada UFPEL, 5, 2019, 
Pelotas, Anais Eletrônicos, SIEPE, Pelotas 2019. Internet (29.01.2025): http://cti.
ufpel.edu.br/siepe/arquivos /2019/CH01068.pdf.

38  Guillelmus de Ockham, Quodlibeta Septem, II, q. 3 ... cit., p. 117.

Guest
Rectangle



146 Claudio André Lottermann

possono essere dimostrate, né attraverso qualcosa che va dall’effetto 
alla causa, né per mezzo di qualcosa che va dalla causa all’effetto, 
dall’uomo che si trova nella condizione di “viatore”, cioè nell’attua-
le condizione storica, contrassegnata dal peccato originale39.

E ancora, la persona umana in questa vita non è capace di avere 
una conoscenza intuitiva40 di Dio, così come è incapace di formare 
un concetto semplice proprio di Dio, perché Egli è al di là dei sensi 
umani e dell’intelletto. Afferma Ockham: Viator intelligens Deum 
notitia incomplexa, quantum est possibile viatori … potest dubitare 
an includat contradictionem Deus esse41. Allo stesso modo, l’esi-
stenza di Dio non è evidente alla ragione umana, dato che ci sono 
delle persone che non credono che Egli esista42.

L’unico tipo di concetto che l’essere umano può formarsi di Dio 
è un concetto comune a Dio e alle creature, perché è solo di entità 
concrete che l’essere umano fa esperienza tramite i sensi43. A par-
tire dalla contingenza degli enti, Ockham elabora anche una prova 
dell’esistenza di Dio e sostiene che siamo capaci di conoscere qual-
cosa di Dio, tuttavia non possiamo conoscere Dio in modo totale e 
diretto attraverso la ragione44.

Ora, secondo il nostro parere, Ockham non intende contrapporre 
fede e ragione, ma ne indica i rispettivi limiti. In questo il suo pen-
siero è propriamente “critico” circa le possibilità date alla ragione di 
dimostrare qualcosa del mistero di Dio. Egli accoglie dalla teologia 

39  Guillelmus de Ockham, Summa Logicae, III.2, c. 20 ... cit., p. 537-539; Wil-
liam of Ockham, Quodlibetal Questions: quodlibet 1-7, A. Freddoso - F. Kelley 
(ed.), Yale University Press, New Haven-London 1991, p.101, nota 12.

40  Per approfondire il tema della conoscenza intuitiva e astrattiva in Ockham, 
cfr: C.A. Lottermann, op. cit., pp. 48-61.

41  Guillelmus de Ockham, Scriptum ... cit., p. 313.
42  Cfr. Ibidem.
43  Cfr. Ivi, pp. 315-317.
44  Cfr. F. Amerini, Ockham e la dimostrazione dell’esistenza di Dio, in An-

nali del Dipartimento di Filosofia (Nuova Serie), n. 23 (2007), pp. 5-31. Internet 
(29.01.2025): https://core.ac.uk/download/pdf/228528217.pdf

Guest
Rectangle



147Il pensiero critico di Guglielmo di Ockham

rivelata alcuni concetti, come l’onnipotenza divina45, che ritiene non 
siano adeguatamente raggiungibili solo tramite l’uso della ragione. 
Tuttavia, quanto proviene dalla fede ha una sua validità, nonostan-
te non possa essere incontrovertibile secondo ragione, come si può 
constatare considerando l’etica ockhamiana46.

Si comprende in questo senso anche la critica alla dottrina del 
finalismo, avanzata per difendere soprattutto la libertà umana47. 
Ockham, in primo luogo, afferma che l’essere umano non è natural-
mente inclinato al fine ultimo perché la volontà nell’uomo è libera 
e contingente. Egli afferma: Prima igitur conclusio erit ista quod 
voluntas contingenter et libere – modo exposito – fruitur fine ultimo 
ostenso in universali, quia scilicet diligere beatitudinem potest et 
non diligere, et potest appetere sibi beatitudinem et non appetere48.

In secondo luogo, non è possibile dimostrare con prove rigorose 
che il fine ultimo dell’uomo sia Dio. Potrebbe essere, per esempio, 
la felicità. Però anche davanti alla felicità l’essere umano rimane 
libero. La prova di questo è che ci sono delle persone che rifiutano 
la felicità. Afferma il Venerabilis Inceptor: 

45  Cfr. L. Bianchi, Onnipotenza di Dio e ordine del mondo fra XIII e XIV se-
colo, in “Medioevo” 10 (1984), pp. 105-153; A. Ghisalberti, Onnipotenza divina 
e contingenza del mondo in Guglielmo da Ockham, in Sopra la volta del mondo: 
onnipotenza e potenza assoluta di Dio tra Medioevo e età moderna, Lubrina, Ber-
gamo 1986, pp. 33-56; E. Randi, Il sovrano e l’orologiaio: Due immagini di Dio nel 
dibattito sulla «potentia absoluta» fra XIII e XIV secolo, La Nuova Italia, Firenze 
1987.

46  Cfr. A. Ghisalberti, La fondazione dell’etica in Guglielmo di Ockham, in 
Etica e Politica: le teorie dei frati mendicanti del due e trecento. Atti del XXVI 
Convegno Internazionale della Società Internazionale di Studi Francescani. Assisi, 
15-17 ottobre 1998, Fondazione CISAM, Spoleto 1999, pp. 58-89

47  Per approfondire il tema del finalismo nell’etica ockhamiana si legga E. Bet-
toni, Il problema del fine ultimo nel pensiero di Ockham, in C. Balic (a cura), Studia 
Mediaevalia et Mariologica: P. Carolo Balic septuagesimum explenti annum dica-
ta, Antonianum, Roma 1971, pp. 227-247.

48  Guillelmus de Ockham, Scriptum, I, q. 6 ... cit., p. 503.

Guest
Rectangle



148 Claudio André Lottermann

Confirmatur ista ratio, quia potest nolle illud in quo credit se non 
posse quietari; sed potest credere se non posse quietari in quocum-
que sibi possibili; igitur potest nolle omne sibi possibile, et certum 
est quod potest nolle omne sibi impossibile, ergo quidlibet potest 
nolle.49

Così, secondo il pensiero ockhamiano, l’essere umano non è de-
terminato ad un fine ma resta sempre libero di autodeterminarsi, ov-
vero, è l’uomo stesso che definisce il proprio fine50. In questo senso, 
l’uomo differisce dagli animali, che seguono il corso della natura. Si 
veda quanto sostiene Ockham afferma nella Summula Philosophiae 
Naturalis: 

Uno modo proprie, et sic finis dicitur aliquid intentum vel deside-
ratum vel amatum propter quod agens agit. Et sic naturalia pure 
inanimata, si non moventur nec reguntur ab aliquo agente a pro-
posito, non habent causam finalem nec finem. Alio modo accipitur 
finis vel causa finalis pro illo quod secundum communem cursum 
naturae, nisi impediatur, sequitur ad operationem alterius et eodem 
modo sequitur ac si esset praescitum vel desideratum ab agente. Et 
isto modo finis reperitur in inanimatis, etiam posito quod a nullo 
cognoscente regantur vel moveantur.51 

È grazie alla Rivelazione, che ci è noto che Dio rappresenta il 
fine ultimo delle cose, e l’essere umano accetta liberamente le verità 
rivelate; perciò, l’etica ha piuttosto un fondamento teologico e non 
filosofico. Anche in questo caso, nelle parole di Ockham emerge l’u-
so del principio di economia e della distinzione tra fede e ragione: 

49  Ibidem.
50  Cfr. C.A. Lottermann, A liberdade da vontade em Ockham: a autodetermi-

nação do indivíduo, in “Scintilla - Revista de Filosofia e Mística Medieval” 19 
(2022), pp. 143-166. Internet (29.01.2025): https://scintilla.saoboaventura.edu.br/
scintilla/article/view/134. 

51  Guillelmus de Ockham, Summula Philosophiae Naturalis, II, c. 6, in Opera 
Philosophica, VI, S. Brown (ed.), The Franciscan Institute, New York 1984, pp. 
229-230. 

Guest
Rectangle



149Il pensiero critico di Guglielmo di Ockham

Quod talis fruitio est nobis possibilis non potest naturaliter probari, 
videtur, quia philosophi investigantes diligenter quis sit finis ultimus 
operum humanorum non potuerunt ad illum finem attingere, igitur 
non est verisimile quod hoc possit naturaliter probari. Praeterea, 
omnes rationes adductae ad probandum hoc sunt solubiles, igitur 
non potest illa conclusio naturaliter probari. Praeterea, secundum 
omnes Sanctos, ad tenendum talem finem nobis esse possibilem re-
quiritur fides, sed si posset naturaliter probari non esset fides ne-
cessaria.52

La distinzione tra fede e ragione fatta da Ockham ha contribuito 
allo sviluppo delle scienze moderne. Mentre le verità della fede sono 
oggetto di un’adesione libera da parte di ogni individuo, le verità 
della ragione sono dimostrabili e perciò da tutti condivisibili. La 
dimostrazione è il metodo per il raggiungimento di una verità neces-
saria mediante la conoscenza evidente di altre due verità necessarie, 
ed è caratteristica essenziale della scienza53. Perciò, Ockham “libe-
ra” la scienza delle verità di fede affinché possa svilupparsi secondo 
le sue proprie regole54. 

5. Critica alla dottrina della plenitudo potestatis

Un altro tema dove appare il pensiero critico di Ockham è quello 
relativo alla pienezza del potere (plenitudo potestatis) da parte di un 
governante, sia civile che ecclesiastico. Questa critica si trova negli 
scritti ockhamiani polemico-politici, composti quando si egli si tro-
vava a Monaco di Baviera.

Il tema della plenitudo potestatis ha una lunga storia dentro la 
Chiesa e la società civile. Non è nostra intenzione ripercorrerlo in 
questa sede: ci basti ricordare che, sulla linea della teocrazia pro-
spettata da Bonifacio VIII nell’Unam sanctam, papa Giovanni XXII, 

52  Guillelmus de Ockham, Scriptum, I, q. 4 ... cit., p. 433.
53  Cfr. Guillelmus de Ockham, Summa Logicae, III-2, c. 1 ... cit., p. 505.
54  Cfr. E. Randi, op. cit., p. 111.

Guest
Rectangle



150 Claudio André Lottermann

con cui Ockham è in contrasto, è a favore alla tesi della pienezza dei 
poteri da parte del sommo pontefice55.

Ockham si oppone radicalmente all’idea della plenitudo potesta-
tis del papa perché ferisce la libertà umana. In altre parole, i temi 
della libertà politica e della pienezza del potere sono interconnessi56. 
La legge cristiana è una legge di libertà (Lex christiana est lex liber-
tatis), perciò il papa non può avere la pienezza del potere ecclesia-
stico e civile. Nell’opera An Princeps Ockham afferma: 

Quod igitur papa in temporalibus et spiritualibus talem non habeat 
plenitudinem potestatis, multis modis probatur. Lex enim Christiana 
ex institutione Christi est lex libertatis, ita quod per ordinationem 
Christi non est maioris nec tantae servitutis quantae fuit lex vetus.57

Questo tema è anche presente nell’opera Tractatus contra Bene-
dictum XII, dove Ockham riafferma, anche contro Benedetto XII, 
che il papa non può avere entrambi i poteri. Il primo argomento a 
favore della sua teoria è quello di salvaguardare la libertà dei cri-
stiani, altrimenti potrebbero esserci degli abusi da parte del sommo 
pontefice. Afferma Ockham: 

... Lex Christiana est lex libertatis, secundum quod ex sacra scriptu-
ra patenter habetur. Ergo non omnes Christiani per legem Christia-
nam fiunt servi papae: quare papa ex ordinatione Christi non habet 
in temporalibus omnem potestatem, quam habent domini tempora-
les super servos suos, quos possunt omnibus temporalibus spoliare 
et aliis ad libitum [dare et vendere].58

55  Cfr. W.S. Borges, A liberdade religiosa e política. Um estudo a partir do III 
Dialogus de Guilherme de Ockham, Editora Fi, Pelotas 2018, pp. 37-38. Per appro-
fondire il tema si legga M. Giannetta. Il potere che interpreta: l’eco dell’esegesi 
dei duo gladii di Bernardo di Clairvaux nel pensiero politico dei secoli XIV-XVII, 
Guida editori, Napoli 2022.

56  Cfr. W.S. Borges, op. cit. pp. 63-77.
57  Guillelmus de Ockham, An princeps, VI, c. 2, in Opera Politica, I, H. Offler 

(ed.), Manchester University Press, Manchester 1974, p. 230.
58  Guillelmus de Ockham, Tractatus contra Benedictum XII, VI, c. 4, in Opera 

Guest
Rectangle



151Il pensiero critico di Guglielmo di Ockham

Infatti, la pienezza del potere papale non solo ferisce la libertà 
degli individui, ma anche il diritto alla proprietà privata59, il che sa-
rebbe estremamente pregiudiziale per gli uomini. Così dice il Vene-
rabilis Inceptor: 

[Si enim papa haberet talem plenitudinem] potestatis in temporali-
bus, posset de plenitude potestatis quemcumque regem Christianum 
absque causa et sine culpa regno suo privare, et ipsum cuicumque 
alteri Christiano dare et vendere, et constituire eum servum ipsius. 
Talem enim potestatem habet dominus super servus suum. Adver-
tant ergo reges omnes et principes ac laici universi, immo clerici, 
praesertim qui possunt proprium habere, quam perniciosus et pra-
eiudicialis omnibus est error iste.60

Proprio la Sacra Scrittura conferma che sarebbe dannoso per la 
libertà umana se il sommo pontefice avesse la plenitudo potestatis. 
Ockham contraddice le pretese teocratiche del papato non solo e non 
tanto con argomenti desunti dal diritto, ma da una diversa interpreta-
zione della Sacra Scrittura. In particolare, Ockham afferma:

 
Sed si papa haberet ex ordinatione Christi in temporalibus et spiri-
tualibus huiusmodi plenitudinem potestatis, nec affirmative nec ne-
gative auctoritates scripturae sacrae dicentes legem evangelicam 
esse legem libertatis valerent intelligi, quia esset lex horrendissi-
mae servitutis et incomparabiliter maioris servitutis, tam in tempo-
ralibus quam in spiritualibus, quam fuerit lex vetus.61

L’esempio è dato da Cristo. Egli non è venuto per privare le per-
sone dei loro diritti e dei loro beni. Ancor di più il Vicario di Cristo, 
che non ha tanto potere, non deve farlo. Così come Cristo, il Papa 
deve promuovere la libertà dei cristiani. Con le parole di Ockham: 

Politica, III, H. Offler (ed.), Manchester University Press, Manchester 1956, p. 275. 
59  Cfr. C.A. Lottermann, O singular ... cit., pp. 217-222.
60  Guillelmus de Ockham, Tractatus, VI, c. 4 ... cit., p. 275.
61  Guillelmus de Ockham, An princeps, VI, c. 2 ... cit., p. 232.

Guest
Rectangle



152 Claudio André Lottermann

… Christus non venit privare mundum rebus et iuribus suis. Quare 
vicarius suus, qui minor est eo et nullatenus in potestate aequa-
lis, non habet potestatem privandi alios rebus et iuribus suis; et ita 
principatus papalis ad res iura et libertates aliorum nullatenus se 
extendit.62

Ockham promuove il diritto soggettivo ponendo l’accento sulla 
libertà di ogni persona. In questo senso, Villey afferma che Ockham 
abbandona l’idea di diritto naturale, fondamento della giurisdizione 
romana e sostenuta dai pensatori della Scolastica. Ockham invece 
parte dalla realtà di ogni individuo e della sua libertà, sottolineando 
che questo è il fondamento delle norme giuridiche63.

A sua volta, Brian Tierney64 critica l’interpretazione di Villey, 
affermando che non è valida l’idea che i diritti soggettivi siano nati 
con Ockham. Innanzitutto, la prima obiezione che gli muove è che 
la teoria dei diritti soggettivi è già presente in altri autori prima di 
Ockham. La seconda afferma che il tema dei diritti individuali in 
Ockham non ha una relazione diretta con la sua filosofia e potrebbe 
essere messo in relazione con la teoria di qualunque filosofo che ri-
conosca il valore degli esseri umani individuali. La terza obiezione è 
che non esiste contrapposizione e incompatibilità tra il diritto obiet-
tivo classico e i diritti soggettivi moderni, così come presenta Villey.

La critica di Tierney a Villey è importante: è fondamentale inter-
pretare la filosofia di Ockham nel suo contesto. Allo stesso tempo, 
l’idea portante di Villey è valida. Con l’accento sulla libertà e sulla 
singolarità di ogni persona, Ockham enfatizza e promuove i diritti 
soggettivi, tanto negli scritti filosofici e teologici come negli scritti 

62  Guillelmus de Ockham, De imperatorum et pontificum potestate, c. 4, in 
Opera Politica, IV, H. Offler (ed.), Oxford University Press, Oxford 1997, p. 288.

63  M. Villey, A formação do pensamento jurídico moderno, tradução de C. Ber-
liner, Martins Fontes, São Paulo 2005, p. 233.

64  Cfr. B. Tierney, L’idea di diritti naturali: diritti naturali, legge naturale e 
diritto canonico, 1150-1625, traduzione di V. Ottonelli, Il Mulino, Bologna 2002, 
pp. 29-70.

Guest
Rectangle



153Il pensiero critico di Guglielmo di Ockham

politici. Egli non nega l’esistenza del diritto naturale, ma accentua i 
diritti soggettivi degli individui65.

6. Considerazioni finali

L’atteggiamento critico è presente nel pensiero di Guglielmo di 
Ockham, ed è ciò che abbiamo voluto sviluppare in questo articolo, 
senza avere la pretesa di esporne un’argomentazione dettagliata. Il 
contesto storico del suo tempo e le vicende della sua storia persona-
le, caratterizzata da dispute e conflitti, certamente hanno influenzato 
i suoi scritti.

La critica a idee consolidate, come il realismo dell’universale, 
l’armonizzazione tra fede ragione e la tesi della plenitudo potestatis 
sono esempi del suo modo di indagare la realtà e di presentarla agli 
altri. Ciò non significa che il suo pensiero si sia limitato alla pars 
destruens. Anzi, nel criticare le dottrine di altri pensatori, Ockham 
a sua volta ha anche proposto soluzioni differenti, soprattutto per 
evidenziare la singolarità di ogni ente, la distinzione tra gli ambiti 
della ragione e della fede e la difesa della libertà di ogni individuo 
e dei suoi diritti. Questi ed altri, soprattutto nel campo della logica, 
saranno i punti fermi di una nuova via, la “via moderna”, con cui i 
filosofi che seguiranno non potranno che confrontarsi, per seguirla 
o, a loro volta, per criticarla66.

65  C. A. Lottermann, O singular ... cit., pp. 210-216.
66  Cfr. W. J. Courtenay, Ockham and Ockhamism. Studies in the Dissemination 

and Impact of His Thought, Brill, Leiden-Boston 2008. pp. 81-402.

Guest
Rectangle


