DOI: https://doi.org/10.54103/2035-7362/29049

Claudio André Lottermann

IL PENSIERO CRITICO DI GUGLIELMO DI OCKHAM

THE CRITICAL THOUGHT OF WILLIAM OF OCKHAM

Abstract

Il pensiero di Guglielmo di Ockham puo essere caratterizzato come un pen-
siero critico. Attraverso le sue argomentazioni, Ockham dialoga con gli autori
del passato e con quelli a Iui contemporanei, presentando nuovi ragionamenti
con I’intento di introdurre metodi e punti di vista alternativi.

Vogliamo mettere in evidenza specialmente i temi relativi alla critica del
realismo dell’universale, alla critica della convergenza tra ragione e fede e alla
critica della plenitudo potestatis, con lo scopo di indicare che nella sua opera
si trova realmente un pensiero critico. Una filosofia che con minuzia esanima e
convalida determinati argomenti, non temendo di andare contro tesi dominanti
e consolidate che, a suo avviso, non superano un esame critico.

William of Ockham's thought can be characterized as critical thinking.
Through his arguments, Ockham engages in dialogue with past and contempo-
rary authors, presenting new reasoning with the intent of introducing alterna-
tive methods and points of view.

We want to highlight especially the themes related to the criticism of the
realism of the universal, the criticism of the convergence between reason and
faith and the criticism of the plenitudo potestatis, with the aim of indicating
that in his work there is truly critical thinking. A philosophy that meticulously
examines and validates certain arguments, not afraid to go against dominant
and consolidated theses that, in his opinion, do not pass a critical examination.

Keywords

Guglielmo di Ockham; pensiero critico; universale; fede/ragione; plenitudo
potestatis.

William of Ockham, Critical Thinking; Universal; Faith/Reason; Plenitudo
Potestatis.

@ “Doctor Virtualis” n. 20: Pensiero critico e Medioevo (2025)
s ISSN 2035-7362

Questopera ¢ distribuita con Licenza Creative Commons Attribuzione 4.0 Internazionale


Guest
Rectangle


136 Claudio André Lottermann

1. Introduzione

Guglielmo di Ockham ¢ un filosofo critico ma anche dialogico.
In rapporto ai pensatori precedenti, egli rifiuta cid che non supera
I’analisi critica, accetta cio che ¢ valido e costruisce le sue argomen-
tazioni.

Questa dimensione si vede nella critica all’'universale in re, all’ar-
monizzazione tra fede e ragione e all’idea della plenitudo potestatis.
Presenteremo il pensiero di Ockham sottolineandone I’argomenta-
zione critica in merito a questi temi, senza la pretesa di esaurirne
’analisi nel presente articolo. Cercheremo di concettualizzare la fi-
losofia di Ockham come un’autentica filosofia critica, delineando
anche le soluzioni alternative indicate dal filosofo inglese.

2. Ockham e il pensiero critico

Il pensiero critico non nasce con Guglielmo di Ockham, perché
caratterizza tutta la storia del pensiero occidentale nella misura in
cui descrive I’atteggiamento con cui ogni filosofo, fin dall’antichita,
passa al vaglio della ragione le acquisizioni di chi lo ha preceduto.
Nel pensiero del Venerabilis Inceptor', perd, la critica € una dimen-
sione fondamentale. Cio si deve soprattutto al suo carattere, al con-
testo storico in cui ha vissuto e alla sua storia personale.

Nicola Abbagnano, nel 1931, gia metteva in evidenza che la per-
sonalita di Ockham ¢ critica:

Dopo aver accertato, proprio sulle basi dell’esperienza, alcuni
punti fondamentali, Ockham procede con vigorosa dialettica alla
critica delle vecchie concezioni aristoteliche e scolastiche ed alla
elaborazione di concetti nuovi, piu aderenti agli insegnamenti

! Denominazione ricevuta a causa dei suoi percorsi accademici. Ockham non
¢ mai arrivato ad essere Magister Actu Regens, ovverossia, egli non ha ottenuto la
cattedra di professore universitario, ma ¢ sempre rimasto un venerabile iniziatore.


Guest
Rectangle


1l pensiero critico di Guglielmo di Ockham 137

dell’esperienza. L’individualita del reale e la sua immediata rive-
lazione allo spirito umano sono i fondamenti che egli pone alla sua
speculazione. La sua preoccupazione dominante e quella di allon-
tanarsi il meno possibile da tali fondamenti.?

Ockham non accetta semplicemente le idee di altri pensatori a
causa dell’autorita o della tradizione. A volte egli ¢ in disaccordo
anche con Aristotele, il Filosofo per antonomasia, perché ritiene che
alcune delle sue idee non siano corrette o siano incomplete. Secondo
Ockham, gli argomenti devono passare per il vaglio della ragione.
In questo modo, uno degli strumenti pit importanti che utilizza ¢ la
logica. Ockham scrive una Summa Logicae®, evidenziando i principi
fondamentali di questa arte. Nell’opera Expositiones in Artis Logi-
cae, afferma:

Quoniam omne operans, quod in suis operationibus et actibus po-
test errare, aliquo indiget directivo, et intellectus humanus in adqui-
rendo scientiam et suam perfectionem ab ignotis ad nota discurrit
necessario, circa quod directivum errare potest multipliciter, neces-
se fuit aliquam artem inveniri per quam evidenter cognosceret veros
discursus a falsis, ut tandem posset certitudinaliter inter verum et
falsum discernere. Haec autem ars est logica, propter cuius igno-
rantiam, testante Philosopho I Physicorum, multi antiqui in errores
varios devenerunt.*

La ricerca della verita ¢ una preoccupazione costante nei suoi
scritti filosofici, ma lo stesso carattere si pud osservare nei suoi
scritti polemico-politici. Ockham non accetta ciecamente vecchie

2 N. Abbagnano, Guglielmo di Ockham, Carabba, Lanciano 1931, p. 391. In-
ternet (28.01.2025): http://www.abbagnanofilosofo.it/abbagnanonicola-guglielmo-
diockham-01.php.

3 Guillelmus de Ockham, Summa Logicae, in Opera Philosophica, 1. P. Boeh-
ner et al. (ed.), The Franciscan Institute, New York 1974.

* Guillelmus de Ockham, Expositionis in Libros Artis Logicae Prooemium, in
Opera Philosophica, 11, E. Moody (ed.), The Franciscan Institute, New York 1974,

p. 3.


Guest
Rectangle


138 Claudio André Lottermann

concezioni, seppur gia in un certo modo consolidate. La verita non
¢ semplicemente rivelata al nostro intelletto ma, secondo lui, ¢ co-
struita. E un’ardua conquista in cui ¢ necessaria I’insistenza e, a vol-
te, una certa violenza intellettuale®. Egli afferma: Quia quaerendo,
opponendo, disputando et solvendo ac diversas argumentationes et
responsiones recitando melius veritas invenitur®.

La ricerca della verita inizia con dei tentativi, nei quali ci si sba-
glia e si verifica. Non si puo accettare nulla che non sia stato preven-
tivamente discusso perché non si puo essere precipitosi o indolenti.
11 Venerabilis Inceptor si sforza di raggiungere ¢io che intende come
verita e invita i suoi interlocutori a fare lo stesso’.

A questo proposito ¢ interessante il metodo dialogico che Ockham
utilizza in parte dei suoi scritti politici, cosi come appare nel Dialo-
gus inter magistrum et discipulum de potestate papae et imperatori
o semplicemente Dialogus. Salanitri® ha messo in evidenza che la
tradizione dialogica si rifa a Platone, Agostino e Abelardo. E uno
strumento importante come esercizio di ricerca per giungere alla ve-
rita o, nel linguaggio della filosofia contemporanea, fare la verita®.

La verita, secondo il Venerabilis Inceptor, non va accettata a cau-
sa dell’autorita ma va assunta perché gli argomenti sono veri, validi

5 M. Damiata, Guglielmo di Ockham: poverta e potere, II. Il potere come servi-
zio. Dal principatus dominativus al principatus ministrativus, Edizioni studi fran-
cescani, Firenze 1979, p. 22.

¢ Guillelmus de Ockham, Octo quaestiones de potestate papae, q. 8, ¢. 3, in
Opera Politica, 1, H. Offler (ed.), Manchester University Press, Manchester 1974,
p. 181.

7 Guillelmus de Ockham, Opus nonaginta dierum, capitula 1-6, in Opera Poli-
tica, 1, H. Offler (ed.), Manchester University Press, Manchester 1974, p. 293; cft.
M. Damiata, op. cit. p. 22.

8 C. Salanitri, Scienza morale e teoria del diritto naturale in Guglielmo di
Ockham, Interlinea, Novara 2014, pp. 107-108.

9 E interessante la comparazione compiuta da Joice Beatriz da Costa tra il pen-
siero di Ockham e quello di Derrida: J.B. da Costa, Desconstrugdo e navalha: sobre
Jacques Derrida e Guilherme de Ockham, in “Dissertatio” 17-18 (2003), pp. 27-73.
Per approfondire il tema della verita in Derrida cft.: A. Bizzozero, “Fare la verita”.
Una rilettura di Jacques Derrida, Edizioni Antonianum, Roma 2019.


Guest
Rectangle


1l pensiero critico di Guglielmo di Ockham 139

e dimostrati attraverso la ragione. Ockham afferma nel Dialogus:
In hiis autem que modo gestio indagare tua nolo auctoritate move-
ri, sed quid in me possint rationes et auctoritates quas adduces ac
meditatio propria experiri'. E possibile osservare in Ockham un
carattere inquieto nella ricerca della verita, che avviene attraverso
molti sforzi, grazie a un atteggiamento di grande apertura mentale.

Un altro aspetto che ha influenzato il pensiero critico di Ockham
¢ il suo contesto storico. Merino mette in evidenza alcuni aspetti
storici rilevanti che hanno influenzato il pensiero di Ockham: la fine
dell’ideale teocratico che avviene con la morte di Bonifacio VIII
(1303), il dramma della cattivita avignonese (1309-1377), il crollo
dell’ideale imperiale avvenuto con la morte di Enrico VII (1313),
I’inizio della Guerra dei Cento Anni (1377-1453)".

Sono avvenimenti storici che contribuirono all’indebolimento
della coscienza europea dell’unita cristiana. Ockham visse e scrisse
in un tempo di crisi. Egli non intende fare delle grandi sintesi come
altri pensatori, ma vuole dare una risposta concreta ai problemi reali
del suo tempo'%. Merino cosi sintetizza:

Ockham ha un forte senso del concreto e della liberta delle persone
e delle complesse entita sociali. Vuole liberare la Chiesa dall’as-
solutismo del potere politico. Vive e pensa nel contesto esistenziale

10" Guillelmus de Ockham, Dialogus, 1, 1, prol., c. 2, in Opera Politica, V. J.
Kilcullen - J. Scott (ed.), The British Academy, Oxford 2020, p. 2.

" Cfr. J.LA. Merino, Storia della Filosofia Francescana, Edizioni Biblioteca
Francescana, Milano 1993, p. 341.

12 Possiamo affermare che il Venerabilis Inceptor ¢ stato influenzato dal suo
contesto storico, ma anche che lui stesso lo ha influenzato. E interessante I’affer-
mazione di Gordon Leff secondo cui Ockham was an innovator (cfr. G. Left, Wil-
liam of Ockham: the metamorphosis of scholastic discourse, Manchester Univer-
sity Press, Manchester 1975, p. 13). D’altro canto Nicola Abbagnano sostiene che
Ockham ¢: ['ultima grande figura della Scolastica e nello stesso tempo la prima
figura dell’eta moderna (Cfr. N. Abbagnano, Storia della Filosofia Medievale, 1,
UTET, Torino 1982, p. 623).


Guest
Rectangle


140 Claudio André Lottermann

della separazione reale tra fede e ragione, filosofia e teologia, teo-
logia e politica, Chiesa ed Impero."

Ockham ¢ un pensatore dell’Ordine dei Frati Minori. In tal senso
¢ importante avere in mente il contesto storico dell’Ordine all’inizio
del secolo XIV, caratterizzato da notevoli tensioni interne € da un
aspro dibattito sulla questione della poverta francescana. In sintesi, i
frati dell’Ordine sostenevano I’idea della poverta radicale di Cristo e
degli apostoli. I francescani, come seguaci di Cristo, dovevano vive-
re nella poverta radicale, senza alcunché di proprio, neanche in co-
mune'®, Tl papato aveva sostenuto fin dall’inizio la forma di vita dei
francescani, ma nel corso degli ultimi decenni del XIII secolo e dei
primi del XIV, diversi fattori interni ed esterni all’Ordine avevano
sollecitato una progressiva revisione della poverta vissuta, trasfor-
mandola in una questione di uso di cio che era necessario per la vita
e I’apostolato. Da buon canonista, il papa Giovanni XXII sostenne
che dal momento che i frati facevano uso di qualunque cosa, dove-
vano anche avere qualche diritto su di essa: il voto di poverta non li
esentava dall’avere di fatto e di diritto un certo dominio sulle cose'”.

Il gruppo dirigente dell’Ordine dei Frati Minori venne convocato
ad Avignone, allora sede papale, per difendere le proprie posizio-
ni. Pure Ockham, come sappiamo, venne chiamato ad Avignone nel
1324, per difendersi dalle accuse di eresia mossegli dall’ex cancel-
liere di Oxford, John Lutterell'.

13 J.A. Merino, op. cit., pp. 341-342.

4 Cfr. R. Lambertini, La poverta pensata. Evoluzione storica della definizione
dell’identita minoritica da Bonaventura ad Ockham, Mucchi, Modena 2000, pp.
189-307; M. Damiata, Guglielmo d’Ockham.: poverta e potere. I. Il problema della
poverta evangelica e francescana nel sec. XIII e XIV. Origine del pensiero politico
di G. d’Ockham, Edizioni Studi Francescani, Firenze 1978, pp. 361-390.

15 Giovanni XXII pubblico una serie di bolle per riaffermare la sua posizio-
ne: Quia nonunquam (1322), Ad conditiorem (1322), Cum inter nonnullos (1323),
Quia quorundam (1324).

16 Cfr. F.E. Kelley, Ockham: Avignon, before and after, in From Ockham to
Wyclif, A. Hudson e M. Wilks (a cura), Basil Blackwell, Oxford 1987, p. 3.


Guest
Rectangle


1l pensiero critico di Guglielmo di Ockham 141

Ockham incontro Michele da Cesena nel 1327, quando il Mini-
stro Generale arrivo finalmente ad Avignone. Siccome la situazione
per loro era diventata sempre piu difficile, nell’anno 1328, Ockham,
Michele da Cesena, Bonagrazia da Bergamo e Francesco d’Ascoli
lasciarono Avignone senza il permesso papale e si rifugiarono sotto
la custodia dell’imperatore Ludovico di Baviera, dapprima a Pisa, in
seguito a Monaco. Cosi, il gruppo si uni a favore dell’ideale france-
scano e contro le idee di Giovanni XXII'".

Da quel momento, il Venerabilis Inceptor divenne portavoce del-
la dissidenza francescana, come testimonia la quasi totalita della sua
produzione letteraria dopo il 1328, volta ad argomentare in difesa
della poverta francescana e contro le pretese teocratiche del papa-
to avignonese. Tuttavia, tra la produzione accademica precedente
e quella politico-polemica'®, non c’¢ una totale discontinuita, ma
rimangono fermi alcuni capisaldi del suo pensiero'. In primis, pro-
prio il suo carattere critico.

3. Critica al realismo dell 'universale

La dimensione critica di Guglielmo di Ockham ¢ evidenziata dal
suo rifiuto nei confronti di ogni forma di realismo dell’universale. I
Venerabilis Inceptor si dilunga molto nel presentare le teorie dell’u-
niversale in re®. Quindi, nell’offrire la sua posizione, rifiuta ogni

17 E.P. Eguren, 4 filosofia politica de Guilherme de Ockham: a relagdo entre
Potestade Civil e Potestade Eclesiastica - Estudos sobre o “Dialogus Pars 111",
Editora UFPEL, Pelotas 2020, pp. 103-120. Sulla disputa che porto alla rottura tra
francescani e Giovanni XXII si legga: R. Lambertini — A. Tabarroni, Dopo France-
sco: leredita difficile, Gruppo Abele, Torino 1989, pp. 101-128.

18 Per approfondire la terminologia utilizzata da Ockham nelle opere politiche
si consiglia: Guglielmo di Ockham, a cura di F. Todescan - A. Ghisalberti - L. Za-
nolli, Collana Lex Naturalis, CEDAM, Padova 2007.

9 Cfr. C.A. Lottermann, O singular em Ockham: ontologia, antropologia,
politica, Vozes, Petropolis 2024, pp. 192-199.

20 Cfr. Guillelmus de Ockham, Scriptum in Librum Primum Sententiarum, Or-


Guest
Rectangle


142 Claudio André Lottermann

forma di realismo, da quello radicale a quello moderato, poiché non
ammette che esista alcun universale extra animam, ma soltanto in
anima.

Come indica Miiller*', Ockham fa tutto il possibile per respingere
I’esistenza dell’universale nella natura delle cose. In quest’ottica, ¢
interessante notare la riflessione conclusiva del testo ockhamiano:

Tanta est impossibilitas quod aliqua res extra animam sit quocu-
mque modo universalis - nisi forte per institutionem voluntariam,
quomodo ista vox ‘homo’, quae est vox singularis, est universalis
- quanta impossibilitas est quod homo per quamcumaque considera-
tionem vel secundum quodcumque esse sit asinus.*

Vignaux? classifica le differenze tra le diverse forme di realismo
cosi come presentate da Ockham nelle guaestiones, dalla quarta alla
settima, della distinzione seconda nel commento al primo libro delle
Sentenze. La distinzione massima corrisponde alla quaestio 4, dove
I’universale non tiene in considerazione la molteplicita degli indivi-
dui. Nella quaestio 5 troviamo una distanza minore tra I’universale
e gli individui perché I'universale si moltiplica negli individui. A
seguire, la quaestio 6 presenta una distinzione ancora minore perché
la differenza tra universale e individuale non ¢ data nella realta, ma
soltanto in modo formale. La distinzione minima, secondo Vignaux,
¢ la quaestio 7, dove la distinzione si trova soltanto nella ragione e
non nell’individuo.

dinatio, 11, qq. 4-8, in Opera Theologica, 11, S. Brown (ed.), The Franciscan Insti-
tute, New York 1970, pp. 99-291. Sul tema degli universali, cfr. A. De Libera, //
problema degli universali. Da Platone fino al Medioevo, La Nuova Italia, Firenze
1999; P. Leite Junior, O problema dos universais. A perspectiva de Boécio, Abelar-
do e Ockham, Edipucrs, Porto Alegre 2001.

2 Cfr. P. Miiller, La logica di Ockham, Vita e pensiero, Milano 2012, p. 58.

2 Guillelmus de Ockham, Scriptum in Librum Primum Sententiarum, Ordina-
tio, 11, qq. 4-8 ... cit., p. 249.

3 Cfr. P. Vignaux, Nominalisme, in “Dictionaire de Théologie Catholique” 11
(1931), p. 735.


Guest
Rectangle


1l pensiero critico di Guglielmo di Ockham 143

Michon?* afferma che la prima parte sviluppata da Ockham sul-
la critica agli universali, o0 meglio dalla quaestio 4 alla quaestio 7,
puo essere chiamata pars destruens perché Ockham cerca di demo-
lire soprattutto I’idea della realta degli universali. A sua volta, la
quaestio 8 sarebbe la pars construens perché qui Ockham cerca di
argomentare adeguatamente che I’universale si trova soltanto nella
mente umana.

Leite Junior®® afferma che la prima parte, dalla quaestio 4 alla
quaestio 7, costituisce la parte critica, dove Ockham cerca di sottto-
porre al vaglio della critica 1’opinione di altri autori circa lo statuto
dell’universale. Invece la seconda parte, la quaestio 8, puo essere
chiamata risolutiva perché Ockham presenta la sua opinione circa
I’universale e intende risolvere la questione.

Nel complesso, Ockham afferma che 1’universale esiste soltanto
nell’anima umana e sta a indicare cose che sono fuori dell’anima:
Quodlibet universale est aliqua qualitas exsistens subiective in men-
te, quae ex natura sua ita est signum rei extra Sicut vox est signum
rei ad placitum instituentis®.

Pertanto, possiamo affermare che Ockham & un concettualista?’
perché presenta la teoria secondo cui gli universali sono esclusiva-
mente concetti della mente umana e indicano delle realta individuali
concrete. L'universale si forma a partire dal singolare e ritorna ad
esso?. Pertanto, possiamo dire che si trova nella filosofia di Ockham
il primato dell’individuale.

2 Cfr. C. Michon, Nominalisme. La théorie de la signification d’Occam, Vrin,
Paris 1994, pp. 381-482.

% Cfr. P. Leite Junior, op. cit., pp. 88-97.

26 Guillelmus de Ockham, Scriptum in Librum Primum Sententiarum, Ordina-
tio, 11, qq. 4-8 ... cit., p. 289.

27 Cfr. P. Boehner, The realistic conceptualism of William Ockham, in P. Boe-
hner (a cura), Collected Articles on Ockham, The Franciscan Institute, New York
1958, pp. 156-174; A. Ghisalberti, Guglielmo di Ockham, Vita e Pensiero, Milano
1996, p. 90.

2 Cfr. C.A. Lottermann, op. cit., pp. 48-61.


Guest
Rectangle


144 Claudio André Lottermann

Secondo lui, tutto cio che esiste fuori della mente umana ¢ sin-
golare. Egli afferma: Omnis res extra animam est realiter singularis
et una numero®. In un’altra parte della stessa opera egli sostiene:
Ex istis sequitur quod quaelibet res extra animam se ipsa est sin-
gularis, ita quod ipsamet sine omni addito est illud quod immediate
denominatur ab intentione singularitatis®. La stessa idea troviamo
nell’opera Expositio in libros Physicorum Aristotelis, dove Ockham
commenta la fisica aristotelica, ribadendo: Sed sicut habet ostendi
VII Metaphysicae, nihil est exsistens realiter extra animam nisi tan-
tum singulare®'.

Tutti gli enti esistenti sono individuali. In altre parole, negli scrit-
ti di Ockham possiamo trovare un’ontologia del singolare®?. Afferma
Merino: Tale singolarita e immediata, evidente e non e derivabile
né dimostrabile. La singolarita e il modo piu radicale di essere da
parte dell’ente. E il suo modo di essere®.

La critica all’universale in re ha come sottofondo il primato
dell’individuale. Estromettendo ['universale dall’ontologia, Ockham
afferma che il singolare & I’oggetto dell’ontologia®!, mentre gli uni-
versali, essendo solo concetti della mente umana, appartengono alla
dimensione del linguaggio.

% Guillelmus de Ockham, Scriptum in Librum Primum, 11, qq. 4-8 ... cit., p.
196.

30 Ivi, p. 197.

31 Guillelmus de Ockham, Expositio in libros Physicorum Aristotelis, 1, c. 1,
in Opera Philosophica, 1V, V. Richter - G. Leibold (ed), The Franciscan Institute,
New York 1985, p. 22.

32 Cfr. C.A. Lottermann, op. cit., pp. 36-38.

3 J.A. Merino, op. cit., p. 347.

3% Cfr. P. Alféri, Guillaume d’Ockham le singulier, Les editions de Minuit, Pa-
ris 1989, pp. 32-33.


Guest
Rectangle


1l pensiero critico di Guglielmo di Ockham 145

4. Critica all’armonizzazione tra fede e ragione e lo sviluppo delle
scienze

Un altro ambito nel quale Ockham muove delle critiche alle dot-
trine dei pensatori che lo hanno preceduto ¢ quello del rapporto tra
ragione e fede. La sua obiezione ¢ rivolta al rischio di ridurre cid
che va creduto per fede a qualcosa di dimostrabile razionalmente®.

Ockham invece afferma che le verita di fede non possono essere
dimostrate: Articulus fidei non potest evidenter probari*. In primo
luogo, perché cid renderebbe vana la Rivelazione, dato che, se ['uo-
mo arrivasse alle verita di fede attraverso la speculazione razionale,
le verita rivelate sarebbero inutili; in secondo luogo, puo essere attri-
buito anche all’azione di Dio il principio dell’economia®’.

In questo senso, anche Dio non opera cose inutili. Se una verita ¢
stata rivelata significa che I’'uomo non avrebbe potuto raggiungerla
attraverso la ragione. Allo stesso modo, se I’uomo avesse la possi-
bilita di raggiungere la verita attraverso la ragione, Dio non avrebbe
bisogno di offrirla per via rivelata.

Ockham si chiede anche in un’altra Quaestio dell’opera Quodli-
beta Septem se un articolo di fede possa essere dimostrato. In riposta
alla questione, egli afferma semplicemente: Ad istam quaestionem
dico quod non possunt demonstrari a viatore, quia nec demonstra-
tione quia nec propter quid®®. In altre parole, le verita di fede non

33 Cfr. A. Ghisalberti, op. cit., p. 123.

36 Guillelmus de Ockham, Quodlibeta Septem, 1, q. 1, in Opera Theologica, IX,
J. Wey (ed.), The Franciscan Institute, New York 1980, p. 1.

37 Conosciuto anche come “il rasoio di Ockham”, sintetizzato nella seguente
affermazione del Venerabilis Inceptor: Tum quia frustra fit per plura quod potest
fieri per pauciora. Guillelmus de Ockham, Scriptum in Librum Secundum Senten-
tiarum (Reportatio), q. 20, in Opera Theologica, V, G. Gal - R. Wood (ed.), The
Franciscan Institute, New York, 1981, p. 436. Per approfondire cfr. V.S. Borges
— S.R. Strefling, A navalha de Ockham, fungdo logica e critérios de aplicagao. In:
ENPOS - Encontro de Pos-Graduagdo, 21 - Semana Integrada UFPEL, 5, 2019,
Pelotas, Anais Eletréonicos, SIEPE, Pelotas 2019. Internet (29.01.2025): http://cti.
ufpel.edu.br/siepe/arquivos /2019/CHO01068.pdf.

3% Guillelmus de Ockham, Quodlibeta Septem, 11, q. 3 ... cit., p. 117.


Guest
Rectangle


146 Claudio André Lottermann

possono essere dimostrate, né attraverso qualcosa che va dall’effetto
alla causa, né per mezzo di qualcosa che va dalla causa all’effetto,
dall’uomo che si trova nella condizione di “viatore”, cio¢ nell’attua-
le condizione storica, contrassegnata dal peccato originale®.

E ancora, la persona umana in questa vita non ¢ capace di avere
una conoscenza intuitiva* di Dio, cosi come ¢ incapace di formare
un concetto semplice proprio di Dio, perché Egli ¢ al di 1a dei sensi
umani e dell’intelletto. Afferma Ockham: Viator intelligens Deum
notitia incomplexa, quantum est possibile viatori ... potest dubitare
an includat contradictionem Deus esse*'. Allo stesso modo, 1’esi-
stenza di Dio non ¢ evidente alla ragione umana, dato che ci sono
delle persone che non credono che Egli esista®.

L’unico tipo di concetto che 1’essere umano puo formarsi di Dio
¢ un concetto comune a Dio e alle creature, perché ¢ solo di entita
concrete che 1’essere umano fa esperienza tramite i sensi*. A par-
tire dalla contingenza degli enti, Ockham elabora anche una prova
dell’esistenza di Dio e sostiene che siamo capaci di conoscere qual-
cosa di Dio, tuttavia non possiamo conoscere Dio in modo totale e
diretto attraverso la ragione*.

Ora, secondo il nostro parere, Ockham non intende contrapporre
fede e ragione, ma ne indica i rispettivi limiti. In questo il suo pen-
siero ¢ propriamente “critico” circa le possibilita date alla ragione di
dimostrare qualcosa del mistero di Dio. Egli accoglie dalla teologia

39 Guillelmus de Ockham, Summa Logicae, 111.2, ¢. 20 ... cit., p. 537-539; Wil-
liam of Ockham, Quodlibetal Questions: quodlibet 1-7, A. Freddoso - F. Kelley
(ed.), Yale University Press, New Haven-London 1991, p.101, nota 12.

4 Per approfondire il tema della conoscenza intuitiva e astrattiva in Ockham,
cfr: C.A. Lottermann, op. cit., pp. 48-61.

4 Guillelmus de Ockham, Scriptum ... cit., p. 313.

42 Cfr. Ibidem.

 Cfr. Ivi, pp. 315-317.

# Cfr. F. Amerini, Ockham e la dimostrazione dell esistenza di Dio, in An-
nali del Dipartimento di Filosofia (Nuova Serie), n. 23 (2007), pp. 5-31. Internet
(29.01.2025): https://core.ac.uk/download/pdf/228528217.pdf


Guest
Rectangle


1l pensiero critico di Guglielmo di Ockham 147

rivelata alcuni concetti, come 1’onnipotenza divina®, che ritiene non
siano adeguatamente raggiungibili solo tramite 1’uso della ragione.
Tuttavia, quanto proviene dalla fede ha una sua validita, nonostan-
te non possa essere incontrovertibile secondo ragione, come si pud
constatare considerando ’etica ockhamiana*.

Si comprende in questo senso anche la critica alla dottrina del
finalismo, avanzata per difendere soprattutto la liberta umana®’.
Ockham, in primo luogo, afferma che 1’essere umano non ¢ natural-
mente inclinato al fine ultimo perché la volonta nell’'uomo ¢ libera
e contingente. Egli afferma: Prima igitur conclusio erit ista quod
voluntas contingenter et libere — modo exposito — fruitur fine ultimo
ostenso in universali, quia scilicet diligere beatitudinem potest et
non diligere, et potest appetere sibi beatitudinem et non appetere®.

In secondo luogo, non ¢ possibile dimostrare con prove rigorose
che il fine ultimo dell’uomo sia Dio. Potrebbe essere, per esempio,
la felicita. Pero anche davanti alla felicita I’essere umano rimane
libero. La prova di questo ¢ che ci sono delle persone che rifiutano
la felicita. Afferma il Venerabilis Inceptor:

4 Cfr. L. Bianchi, Onnipotenza di Dio e ordine del mondo fra XIII e XIV se-
colo, in “Medioevo” 10 (1984), pp. 105-153; A. Ghisalberti, Onnipotenza divina
e contingenza del mondo in Guglielmo da Ockham, in Sopra la volta del mondo:
onnipotenza e potenza assoluta di Dio tra Medioevo e eta moderna, Lubrina, Ber-
gamo 1986, pp. 33-56; E. Randi, {// sovrano e I'orologiaio: Due immagini di Dio nel
dibattito sulla «potentia absoluta» fra XIII e XIV secolo, La Nuova Italia, Firenze
1987.

4 Cfr. A. Ghisalberti, La fondazione dell’etica in Guglielmo di Ockham, in
Etica e Politica: le teorie dei frati mendicanti del due e trecento. Atti del XXVI
Convegno Internazionale della Societa Internazionale di Studi Francescani. Assisi,
15-17 ottobre 1998, Fondazione CISAM, Spoleto 1999, pp. 58-89

47 Per approfondire il tema del finalismo nell’etica ockhamiana si legga E. Bet-
toni, I/ problema del fine ultimo nel pensiero di Ockham, in C. Balic (a cura), Studia
Mediaevalia et Mariologica: P. Carolo Balic septuagesimum explenti annum dica-
ta, Antonianum, Roma 1971, pp. 227-247.

4 Guillelmus de Ockham, Scriptum, 1, q. 6 ... cit., p. 503.


Guest
Rectangle


148 Claudio André Lottermann

Confirmatur ista ratio, quia potest nolle illud in quo credit se non
posse quietari; sed potest credere se non posse quietari in quocum-
que sibi possibili; igitur potest nolle omne sibi possibile, et certum
est quod potest nolle omne sibi impossibile, ergo quidlibet potest
nolle.*”

Cosi, secondo il pensiero ockhamiano, 1’essere umano non ¢ de-
terminato ad un fine ma resta sempre libero di autodeterminarsi, ov-
vero, € I’uomo stesso che definisce il proprio fine>. In questo senso,
I’vomo differisce dagli animali, che seguono il corso della natura. Si
veda quanto sostiene Ockham afferma nella Summula Philosophiae
Naturalis:

Uno modo proprie, et sic finis dicitur aliquid intentum vel deside-
ratum vel amatum propter quod agens agit. Et sic naturalia pure
inanimata, si non moventur nec reguntur ab aliquo agente a pro-
posito, non habent causam finalem nec finem. Alio modo accipitur
finis vel causa finalis pro illo quod secundum communem cursum
naturae, nisi impediatur, sequitur ad operationem alterius et eodem
modo sequitur ac si esset praescitum vel desideratum ab agente. Et
isto modo finis reperitur in inanimatis, etiam posito quod a nullo
cognoscente regantur vel moveantur.”'

E grazie alla Rivelazione, che ci ¢ noto che Dio rappresenta il
fine ultimo delle cose, € I’essere umano accetta liberamente le verita
rivelate; percio, 1’etica ha piuttosto un fondamento teologico ¢ non
filosofico. Anche in questo caso, nelle parole di Ockham emerge 1’u-
so del principio di economia e della distinzione tra fede e ragione:

4 Ibidem.

0 Cfr. C.A. Lottermann, A4 liberdade da vontade em Ockham: a autodetermi-
nag¢do do individuo, in “Scintilla - Revista de Filosofia ¢ Mistica Medieval” 19
(2022), pp. 143-166. Internet (29.01.2025): https://scintilla.saoboaventura.edu.br/
scintilla/article/view/134.

1 Guillelmus de Ockham, Summula Philosophiae Naturalis, 11, ¢. 6, in Opera
Philosophica, V1, S. Brown (ed.), The Franciscan Institute, New York 1984, pp.
229-230.


Guest
Rectangle


1l pensiero critico di Guglielmo di Ockham 149

Quod talis fruitio est nobis possibilis non potest naturaliter probari,
videtur, quia philosophi investigantes diligenter quis sit finis ultimus
operum humanorum non potuerunt ad illum finem attingere, igitur
non est verisimile quod hoc possit naturaliter probari. Praeterea,
omnes rationes adductae ad probandum hoc sunt solubiles, igitur
non potest illa conclusio naturaliter probari. Praeterea, secundum
omnes Sanctos, ad tenendum talem finem nobis esse possibilem re-
quiritur fides, sed si posset naturaliter probari non esset fides ne-
cessaria.>

La distinzione tra fede e ragione fatta da Ockham ha contribuito
allo sviluppo delle scienze moderne. Mentre le verita della fede sono
oggetto di un’adesione libera da parte di ogni individuo, le verita
della ragione sono dimostrabili e percio da tutti condivisibili. La
dimostrazione ¢ il metodo per il raggiungimento di una verita neces-
saria mediante la conoscenza evidente di altre due verita necessarie,
ed ¢ caratteristica essenziale della scienza®®. Percio, Ockham “libe-
ra” la scienza delle verita di fede affinché possa svilupparsi secondo
le sue proprie regole™.

5. Critica alla dottrina della plenitudo potestatis

Un altro tema dove appare il pensiero critico di Ockham ¢ quello
relativo alla pienezza del potere (plenitudo potestatis) da parte di un
governante, sia civile che ecclesiastico. Questa critica si trova negli
scritti ockhamiani polemico-politici, composti quando si egli si tro-
vava a Monaco di Baviera.

Il tema della plenitudo potestatis ha una lunga storia dentro la
Chiesa e la societa civile. Non ¢ nostra intenzione ripercorrerlo in
questa sede: ci basti ricordare che, sulla linea della teocrazia pro-
spettata da Bonifacio VIII nell’ Unam sanctam, papa Giovanni XXII,

52 Guillelmus de Ockham, Scriptum, 1, q. 4 ... cit., p. 433.
53 Cfr. Guillelmus de Ockham, Summa Logicae, 111-2, c. 1 ... cit., p. 505.
5% Cfr. E. Randi, op. cit., p. 111.


Guest
Rectangle


150 Claudio André Lottermann

con cui Ockham ¢ in contrasto, ¢ a favore alla tesi della pienezza dei
poteri da parte del sommo pontefice®.

Ockham si oppone radicalmente all’idea della plenitudo potesta-
tis del papa perché ferisce la liberta umana. In altre parole, i temi
della liberta politica e della pienezza del potere sono interconnessi®.
La legge cristiana ¢ una legge di liberta (Lex christiana est lex liber-
tatis), percio il papa non puo avere la pienezza del potere ecclesia-
stico e civile. Nell’opera An Princeps Ockham afferma:

Quod igitur papa in temporalibus et spiritualibus talem non habeat
plenitudinem potestatis, multis modis probatur. Lex enim Christiana
ex institutione Christi est lex libertatis, ita quod per ordinationem
Christi non est maioris nec tantae servitutis quantae fuit lex vetus.>’

Questo tema ¢ anche presente nell’opera Tractatus contra Bene-
dictum XII, dove Ockham riafferma, anche contro Benedetto XII,
che il papa non puo avere entrambi i poteri. Il primo argomento a
favore della sua teoria ¢ quello di salvaguardare la liberta dei cri-
stiani, altrimenti potrebbero esserci degli abusi da parte del sommo
pontefice. Afferma Ockham:

... Lex Christiana est lex libertatis, secundum quod ex sacra scriptu-
ra patenter habetur. Ergo non omnes Christiani per legem Christia-
nam fiunt servi papae: quare papa ex ordinatione Christi non habet
in temporalibus omnem potestatem, quam habent domini tempora-
les super servos suos, quos possunt omnibus temporalibus spoliare
et aliis ad libitum [dare et vendere].>

55 Cfr. W.S. Borges, 4 liberdade religiosa e politica. Um estudo a partir do IIT
Dialogus de Guilherme de Ockham, Editora Fi, Pelotas 2018, pp. 37-38. Per appro-
fondire il tema si legga M. Giannetta. I/ potere che interpreta: I'eco dell esegesi
dei duo gladii di Bernardo di Clairvaux nel pensiero politico dei secoli XIV-XVII,
Guida editori, Napoli 2022.

6 Cfr. W.S. Borges, op. cit. pp. 63-77.

57 Guillelmus de Ockham, An princeps, V1, c. 2, in Opera Politica, 1, H. Offler
(ed.), Manchester University Press, Manchester 1974, p. 230.

58 Guillelmus de Ockham, Tractatus contra Benedictum XII, V1, c. 4, in Opera


Guest
Rectangle


1l pensiero critico di Guglielmo di Ockham 151

Infatti, la pienezza del potere papale non solo ferisce la liberta
degli individui, ma anche il diritto alla proprieta privata®®, il che sa-
rebbe estremamente pregiudiziale per gli uomini. Cosi dice il Vene-
rabilis Inceptor:

[Si enim papa haberet talem plenitudinem] potestatis in temporali-
bus, posset de plenitude potestatis quemcumque regem Christianum
absque causa et sine culpa regno suo privare, et ipsum cuicumaque
alteri Christiano dare et vendere, et constituire eum servum ipsius.
Talem enim potestatem habet dominus super servus suum. Adver-
tant ergo reges omnes et principes ac laici universi, immo clerici,
praesertim qui possunt proprium habere, quam perniciosus et pra-
eiudicialis omnibus est error iste.”

Proprio la Sacra Scrittura conferma che sarebbe dannoso per la
liberta umana se il sommo pontefice avesse la plenitudo potestatis.
Ockham contraddice le pretese teocratiche del papato non solo e non
tanto con argomenti desunti dal diritto, ma da una diversa interpreta-
zione della Sacra Scrittura. In particolare, Ockham afferma:

Sed si papa haberet ex ordinatione Christi in temporalibus et spiri-
tualibus huiusmodi plenitudinem potestatis, nec affirmative nec ne-
gative auctoritates scripturae sacrae dicentes legem evangelicam
esse legem libertatis valerent intelligi, quia esset lex horrendissi-
mae servitutis et incomparabiliter maioris servitutis, tam in tempo-
ralibus quam in spiritualibus, quam fuerit lex vetus.®'

L’esempio ¢ dato da Cristo. Egli non ¢ venuto per privare le per-
sone dei loro diritti € dei loro beni. Ancor di piu il Vicario di Cristo,
che non ha tanto potere, non deve farlo. Cosi come Cristo, il Papa
deve promuovere la liberta dei cristiani. Con le parole di Ockham:

Politica, 111, H. Offler (ed.), Manchester University Press, Manchester 1956, p. 275.
% Cfr. C.A. Lottermann, O singular ... cit., pp. 217-222.
% Guillelmus de Ockham, Tractatus, V1, c. 4 ... cit., p. 275.
1 Guillelmus de Ockham, An princeps, V1, ¢. 2 ... cit., p. 232.


Guest
Rectangle


152 Claudio André Lottermann

... Christus non venit privare mundum rebus et iuribus suis. Quare
vicarius suus, qui minor est eo et nullatenus in potestate aequa-
lis, non habet potestatem privandi alios rebus et iuribus suis; et ita
principatus papalis ad res iura et libertates aliorum nullatenus se
extendit.%

Ockham promuove il diritto soggettivo ponendo 1’accento sulla
liberta di ogni persona. In questo senso, Villey afferma che Ockham
abbandona 1’idea di diritto naturale, fondamento della giurisdizione
romana ¢ sostenuta dai pensatori della Scolastica. Ockham invece
parte dalla realta di ogni individuo e della sua liberta, sottolineando
che questo ¢ il fondamento delle norme giuridiche®.

A sua volta, Brian Tierney® critica I’interpretazione di Villey,
affermando che non ¢ valida I’idea che i diritti soggettivi siano nati
con Ockham. Innanzitutto, la prima obiezione che gli muove ¢ che
la teoria dei diritti soggettivi ¢ gia presente in altri autori prima di
Ockham. La seconda afferma che il tema dei diritti individuali in
Ockham non ha una relazione diretta con la sua filosofia e potrebbe
essere messo in relazione con la teoria di qualunque filosofo che ri-
conosca il valore degli esseri umani individuali. La terza obiezione ¢
che non esiste contrapposizione e incompatibilita tra il diritto obiet-
tivo classico e i diritti soggettivi moderni, cosi come presenta Villey.

La critica di Tierney a Villey ¢ importante: ¢ fondamentale inter-
pretare la filosofia di Ockham nel suo contesto. Allo stesso tempo,
I’idea portante di Villey ¢ valida. Con I’accento sulla liberta e sulla
singolarita di ogni persona, Ockham enfatizza e promuove i diritti
soggettivi, tanto negli scritti filosofici e teologici come negli scritti

2 Guillelmus de Ockham, De imperatorum et pontificum potestate, c. 4, in
Opera Politica, IV, H. Offler (ed.), Oxford University Press, Oxford 1997, p. 288.

8 M. Villey, 4 forma¢do do pensamento juridico moderno, tradugio de C. Ber-
liner, Martins Fontes, Sdo Paulo 2005, p. 233.

8 Cfr. B. Tierney, L’idea di diritti naturali: diritti naturali, legge naturale e
diritto canonico, 1150-1625, traduzione di V. Ottonelli, Il Mulino, Bologna 2002,
pp- 29-70.


Guest
Rectangle


1l pensiero critico di Guglielmo di Ockham 153

politici. Egli non nega I’esistenza del diritto naturale, ma accentua i
diritti soggettivi degli individui®.

6. Considerazioni finali

L’atteggiamento critico ¢ presente nel pensiero di Guglielmo di
Ockham, ed ¢ cio che abbiamo voluto sviluppare in questo articolo,
senza avere la pretesa di esporne un’argomentazione dettagliata. Il
contesto storico del suo tempo e le vicende della sua storia persona-
le, caratterizzata da dispute e conflitti, certamente hanno influenzato
i suoi scritti.

La critica a idee consolidate, come il realismo dell’universale,
I’armonizzazione tra fede ragione ¢ la tesi della plenitudo potestatis
sono esempi del suo modo di indagare la realta e di presentarla agli
altri. Cio non significa che il suo pensiero si sia limitato alla pars
destruens. Anzi, nel criticare le dottrine di altri pensatori, Ockham
a sua volta ha anche proposto soluzioni differenti, soprattutto per
evidenziare la singolarita di ogni ente, la distinzione tra gli ambiti
della ragione e della fede e la difesa della liberta di ogni individuo
e dei suoi diritti. Questi ed altri, soprattutto nel campo della logica,
saranno 1 punti fermi di una nuova via, la “via moderna”, con cui i
filosofi che seguiranno non potranno che confrontarsi, per seguirla
0, a loro volta, per criticarla®.

8 C. A. Lottermann, O singular ... cit., pp. 210-216.
 Cfr. W. J. Courtenay, Ockham and Ockhamism. Studies in the Dissemination
and Impact of His Thought, Brill, Leiden-Boston 2008. pp. 81-402.


Guest
Rectangle


