
Letizia Riccardi 

Un'eco d'Oriente. 
Sekherezada di Rimskij­Korsakov 

 

1. Introduzione 

Non vi è alcun dubbio che l’Oriente sia da sempre sotto i riflettori 
dell’Occidente. Oggi come in passato è inevitabilmente vittima di 
stereotipi derivati in parte dalla tradizione orientalistica ottocentesca 
che, come illustra Said in Orientalismo1, ha contribuito a plasmare, 
nelle menti degli occidentali, una miriade di cliché esotici sull’Oriente 
dai quali fatichiamo a renderci indipendenti. 

Nelle pagine che seguono si cerca di segnalare, e in parte 
demitizzare, alcuni di tali cliché orientalistici, con particolare 
riferimento al contesto musicale russo di fine Ottocento. Nel quadro 
dell’immaginario dell’Oriente che si sviluppa nella cultura russa si 
colloca la suite sinfonica Šekherezada op. 35 di Nikolaj Andreevič 
Rimskij-Korsakov: temi popolari di sapore orientaleggiante si 
sviluppano su impianti sonori di grande effetto che trasportano gli 
uditori in un mondo lontano, sconosciuto, immaginato, chiamato 
Oriente. 

2. Il dualismo della cultura russa 

I rapporti fra Russia e Oriente si sono sviluppati in un periodo 
vastissimo che va dall’apertura di nuove vie commerciali verso est, al 
tempo delle crociate, alla dominazione mongola durata dal XIII al XV 
secolo, dalle esplorazioni secentesche della Siberia fino al dominio 
sulla Persia alla fine del XIX secolo. Prima dell’impero di Pietro I 
detto il Grande (1682-1725), Russia e Persia si trattavano 
reciprocamente da Stati alla pari: nessuno dei due godeva di un 
vantaggio politico ed economico tale da permettergli di considerarsi 
superiore e quindi di arrogarsi il diritto di soggiogare lo stato 



2    Riccardi 

confinante. Fu Pietro il Grande a iniziare un’aggressiva politica 
espansionistica verso Oriente, in particolare nei confronti della Persia. 
Oltre al progetto di espansione dei confini russi, lo zar Pietro I aveva 
un altro scopo: avviare un processo di europeizzazione che avrebbe 
dovuto portare la Russia a competere con l’Europa occidentale sul 
piano politico, economico e tecnologico. La politica espansionistica e 
l’europeizzazione forzata non potevano non avere un forte impatto 
sulla Russia dal punto di vista psicologico: se, da un lato, la politica 
espansionistica russa verso Oriente aveva assunto i connotati 
imperialistici propri delle nazioni occidentali, dall’altro lato la Russia 
continuava a guardare all’Europa come al modello ideale cui tendere. 
Le conseguenze di tale atteggiamento furono numerose. Dal punto di 
vista ideologico, si formarono correnti di pensiero pro e contro 
l’Occidente che frammentarono gli intellettuali russi in filo-orientali, 
filo-occidentali e slavofili. Un’ulteriore conseguenza della politica 
espansionistica di Pietro I fu la percezione di inadeguatezza nei 
confronti dell’Europa: a partire dal Settecento, in seguito a un più 
serrato confronto con le potenze occidentali, la Russia percepisce di 
aver perso ogni possibilità di ritagliarsi uno spazio nella politica 
espansionistica perseguita dalle potenze europee. Ciò genera nei russi 
un forte senso di insicurezza e di frustrazione e, di conseguenza, una 
profonda crisi identitaria2. 

L’Oriente nella cultura russa 

La costruzione dell’immaginario orientale da parte della cultura 
russa ottocentesca va messa in relazione con alcuni avvenimenti 
fondamentali. In primo luogo da un punto di vista geopolitico, 
l’ingresso nello scacchiere mondiale che ha visto opporsi Russia e 
Gran Bretagna per il controllo dell’Iran3. In secondo luogo, la 
costruzione nel 1891 della ferrovia transiberiana come mezzo 
concreto di contatto fra la Russia europea, le regioni centrali della 
Siberia e l’Estremo Oriente russo. Infine, sul piano culturale non si 
può trascurare il forte impatto avuto dalla traduzione delle Mille e una 
notte4 in lingua russa, pubblicata fra il 1763 e il 1771 e diffusasi nel 



Oriente e occidente    3 

corso dell’Ottocento. Secondo Figes, la curiosità della Russia nei 
confronti dell’Oriente si sviluppò proprio a partire dalla letteratura: 

Letteratura e impero ebbero uno stretto rapporto nella 
conquista russa dell’Oriente. Le meraviglie di questi luoghi 
rappresentarono una miniera così ricca per l’immaginazione 
che molti uomini di stato si recarono ad ammirarle sotto lo 
stimolo della letteratura e dell’arte. I racconti settecenteschi, a 
cominciare dalla traduzione russa delle Mille e una notte 
(1763-1771), dipingevano l’Oriente come un regno edonistico 
di fasto sensuale e di indolenza, di serragli e di sultani, come 
tutto ciò, insomma, che l’austero Nord non era. Questi temi 
riapparvero nei mondi orientali di sogno dell’Ottocento.5 

La visione russa dell’Oriente, soprattutto dell’oriente islamico, 
costruita a partire dalla letteratura prima che dall’esperienza diretta sul 
campo, non differisce per nulla dall’immaginario europeo dell’epoca: 
l’Oriente è un luogo esotico, omogeneo, geograficamente non 
definibile. Secondo Figes, l’immaginario russo associa all’Oriente 
diverse collocazioni geografiche: 

Era un Oriente che non si trovava sulle carte geografiche. Era 
a sud, nel Caucaso e in Crimea, come a est. I due punti limite 
del Sud e dell’Est si combinarono in un Oriente immaginario – 
una controcultura esotica nell’immaginario russo – fatto di 
una macedonia di diversi elementi culturali.6 

Il contatto con l’alterità orientale è di fondamentale importanza: 
confrontandosi con la realtà del mondo islamico (e con l’ideale a esso 
associato), la Russia ha la possibilità di costruire la propria identità 
nazionale proprio a partire dal confronto con ciò che non è l’Oriente 
islamico. È fondamentale sottolineare, inoltre, il carattere orientale 
non solo della religione russa, ma anche dell’Islam professato in 
Persia. Lo shiismo, diffusosi soprattutto nelle regioni orientali del 
califfato islamico e tuttora maggioritario in Iran, introduce infatti 
maggiori elementi di gnosticismo e di esoterismo nel corpo 
dell’Islam7. 



4    Riccardi 

la 
propria dignità. 

La tradizione popolare 

ltura russa e dal recupero della tradizione popolare. È il secolo 
in cui 

Come per molti orientalisti europei, uno dei tratti più affascinanti e 
misteriosi dell’oriente sono le figure femminili, le donne orientali, non 
importa quanto immaginarie o reali, sicuramente ambigue e sfuggenti. 
Dai resoconti di Andreeva appare evidente come l’approccio 
orientalistico russo all’universo femminile e il discorso sulla posizione 
sociale della donna persiana siano profondamente connessi al 
riscontro di particolari pratiche e tradizioni religiose. Le donne 
rappresentano la vera essenza dell’Oriente, terra femminilizzata, 
irrazionale, passiva, pronta a essere conquistato dall’Occidente virile, 
potente e razionale8. Andreeva ha sottolineato quali siano gli elementi 
della tradizione persiana che più hanno turbato i funzionari russi9. 
Essi criticano, in primo luogo, la tradizione del velo e, più 
generalmente, gli abiti delle donne, spesso descritti come brutti e 
ridicoli. In secondo luogo, gli uomini russi sembrano sconcertati di 
fronte alla pratica della poligamia e della reclusione delle donne negli 
andarun, ovvero negli harem persiani. Le donne degli andarun sono 
considerate vere e proprie schiave degli sceicchi, sottomesse al loro 
volere, chiuse in un mondo limitato all’andarun stesso, al bazar e al 
bagno (hammam). Alle donne chiuse negli andarun non è nemmeno 
concessa la libertà di movimento: esse indossano lunghe tuniche nere 
talmente strette alle caviglie da rendere difficoltoso ogni tipo di 
spostamento. Gli andarun sono dunque descritti come una sorta di 
prigione, una casa di vergogna e di disgrazia all’interno della quale 
non solo vengono segregate le donne, ma anche gli uomini perdono 

Il XIX secolo è caratterizzato, oltre che dal contatto diretto con la 
realtà musulmana della Persia, dalla riscoperta delle radici orientali 
della cu

la cultura occidentale era da molti sentita come spiritualmente 
morta e gli intellettuali guardavano a Oriente per un 
rinnovamento ideale. Ma questo improvviso interesse per 



Oriente e occidente    5 

finita in 
 in filo-

orient ntali, 
impeg

 sintesi russa e segnare i confini 
della più vasta area culturale in cui si sarebbe venuta a 

uella europea e 

l’Eurasia stava anche al centro di un nuovo, pressante 
dibattito sulle radici della cultura popolare russa.10 

La Russia ottocentesca appare dunque in una posizione ambigua in 
diversi ambiti: dal punto di vista militare si sente inadeguata e 
inferiore rispetto alle potenze europee e contemporaneamente investita 
della missione civilizzatrice in Oriente, mentre dal punto di vista 
culturale l’interesse russo si volge al recupero della tradizione 
etnografica nazionale e delle radici orientali della propria cultura: da 
qui nasce una sempre più vasta curiosità nei confronti non solo del 
proprio passato e delle tradizioni popolari, ma anche di ciò che è 
orientale, pertinente al mondo islamico e persiano. Dal punto di vista 
identitario, la coscienza nazionale russa non si è ancora de
modo univoco; al contrario, gli intellettuali russi si dividono

ali, al cui interno si distinguono gli slavofili, e filo-occide
nati nella ricerca della vera essenza dell’identità russa: 

i Russi non sono Europa, i Russi non sono mondo slavo, i Russi 
sono una sintesi singolare delle culture dell’Occidente europeo 
e dell’Oriente asiatico. In realtà ai Russi di allora (ma forse ai 
Russi di ogni tempo) era chiaro ciò che essi non erano, non ciò 
che volevano essere. Restava da determinare in positivo i 
coefficienti culturali della

trovare la Russia, una volta sganciata da q
persino da quella slava.11 

3. La musica russa nell’Ottocento 

La ricerca di un’autentica e genuina identità russa viene perseguita 
non solo attraverso la letteratura nazional-popolare, ma anche grazie 
ai potenti strumenti espressivi offerti dalla musica. 

Alla musica, da sempre portavoce delle tendenze culturali delle 
diverse epoche, viene riconosciuto un ruolo fondamentale. Il 
panorama russo del Settecento, infatti, era stato essenzialmente 
dominato della tradizione musicale europea: accanto all’opéra-
comique francese, la sovrana illuminata Caterina II patrocinò la 



6    Riccardi 

ggio musicale nazionale, 
soprattutto le forme d’espressione contadine, allo status di lingua 
d’arte ce il 
nazion

, quello 

aratteristiche 
pro

diffusione della tradizione operistica italiana invitando a corte artisti 
di spicco quali Galuppi, Paisiello e Cimarosa. La prima peculiarità del 
nazionalismo musicale russo è infatti l’avversione alla musica 
dell’Europa occidentale in nome del recupero e della rivalutazione 
della tradizione popolare russa. Nell’ambito della musica strumentale, 
sinfonica e cameristica, è evidente, oltre al rifiuto delle forme 
istituzionalizzate dalla pratica occidentale, la tendenza ad accogliere 
nelle composizioni motivi popolareschi e ritmi di danze popolari, con 
un forte richiamo alle tradizioni folkloristiche. Lo scopo di tale 
tendenza era duplice: sia sganciarsi dalla tradizione operistica e 
sinfonica europea, sia innalzare il lingua

12. Il critico americano Harold Charles Schonberg definis
alismo russo con le seguenti parole: 

In musica, il nazionalismo non è una superficiale vernice di 
folclore. È invece evocazione dello spirito popolare, delle 
canzoni, delle danze e della musica religiosa di un popolo. Il 
vero nazionalista non deve necessariamente citare in maniera 
diretta questo materiale. Egli sarà così impregnato dal melos 
che tutta la musica evocherà, come reazione specifica
della sua patria. Il melos del paese di un compositore è parte 
essenziale dei suoi processi mentali e auricolari, come l’aria 
che respira, il cibo che mangia e la lingua che parla.13 

Il canto dei contadini assume una grande importanza in quanto 
espressione delle esigenze del popolo, della vita contadina, del 
realismo della tradizione folkloristica russa. Oltre alla rivalutazione 
del canto contadino, si rinnova l’interesse per il canto della liturgia 
ortodossa: di derivazione bizantina, esso conserva c

prie della tradizione orientale, quali l’impiego della modalità in 
loco della tonalità affermatasi in ambito occidentale, e del quarto di 
tono affiancato agli intervalli classici di tono e semitono. 

I musicisti impegnati nel recupero del folklore e delle tradizioni 
russe sono accomunati dall’avversione per la musica occidentale e per 
l’accademismo. Il musicologo Elvidio Surian precisa che tale forma di 
dilettantismo è da intendersi in un senso anti-accademico che non ha 



Oriente e occidente    7 

lle acquisizioni tecniche ed 
esp

ementi linguistici folkloristici 
più tipici della realtà popolare nazionale. 

Mi  il 
fondat

o, la 

 strada al filone 
de

nulla a che fare con una supposta imperizia tecnica della 
composizione, talora addebitata a quei musicisti14. Essi non sono 
musicisti professionisti: sono accomunati dall’amore per la musica e 
per la patria, dall’avversione per il dogmatismo accademico e per 
l’arte fine a se stessa, l’odio nei confronti dell’opera straniera e dei 
grandi virtuosi di canto e, soprattutto, dal disprezzo per i musicisti 
russi filo-occidentali15. Tuttavia è difficile pensare che si sia verificata 
un’improvvisa rottura con il passato: nonostante gli sforzi di 
musicologi e critici letterari volti a creare i presupposti ideologici 
sottesi al nazionalismo in ambito culturale, i compositori russi non 
possono prescindere completamente dagli insegnamenti ricevuti dalla 
musica europea. È innegabile il valore de

ressive della tradizione occidentale: i musicisti russi se ne servono 
ampiamente, innestando su di esse gli el

chail Ivanovič Glinka (1804-1857) può essere considerato
ore della musica nazionale russa: 

Di formazione cosmopolita, partecipe del movimento 
romantico europeo, Glinka usa tutti gli ingredienti musicali a 
lui contemporanei, il grand opéra francese, il canto italian
sapienza contrappuntistica tedesca, ma vi immette in modo 
continuativo una componente russa, che li fonde in 
un’espressione caratteristica e in certa misura unitaria.16 

Glinka è dunque il primo compositore russo a innestare elementi 
folkloristici russi sulla tradizione occidentale. Con le opere La vita per 
lo zar (1836) e Ruslan e Ljudmila (1842) inaugura i due filoni 
principali del teatro russo nazionale: la prima opera, il cui protagonista 
principale è Ivan Susanin, eroe nazionale russo, apre la

l realismo nazionalistico, mentre nella seconda prevalgono il 
colorito orientale e fiabesco e il gusto dell’esotismo che si 
rifletteranno della produzione di Rimskij-Korsakov17. 

Il sapore folkloristico ed esotico delle composizioni di Glinka è il 
frutto dell’abile utilizzo di alcuni elementi propri del linguaggio 
stilistico-musicale che caratterizzano la produzione musicale russa 
fino agli inizi del Novecento. La scala per toni interi, utilizzata per la 



8    Riccardi 

osizione di intervalli quali quinte vuote, ovvero senza 
l’e

con

prima volta da Glinka in Ruslan e Ljudmila, spesso viene impiegata 
per simboleggiare la sfera del demoniaco. L’impatto della scala per 
toni interi sull’impianto tonale della composizione è destabilizzante: 
mancando infatti dell’effetto trascinante della sensibile verso la tonica, 
cioè del settimo grado verso il primo grado della scala, l’impianto 
tonale non viene mai reso esplicito. Altra scala ampiamente utilizzata 
è la scala pentatonica in loco della scala eptatonica occidentale: tale 
scala si caratterizza per la mancanza dei semitoni e dunque per 
l’assenza di ogni chiara gravitazione verso un particolare tono18. Ne 
risulta un impianto armonico fluttuante fra tonalità non precisate che 
conferisce alle composizioni un carattere tipicamente orientaleggiante. 
Dal punto di vista melodico spicca la preferenza per motivi popolari 
contrassegnati da intervalli di seconda e quarta eccedente, di terza 
maggiore-minore alternata e di settima diminuita. Nella produzione 
musicale dei compositori russi di fine Ottocento è possibile inoltre 
riscontrare un ampio ricorso ad armonie suggestive ottenute grazie 
alla sovrapp

ffetto tonalmente stabilizzante della mediana, e a modulazioni 
ardite realizzate grazie all’impiego di seconde e di none successive 
non risolte. 

Per quanto riguarda il ritmo, è evidente la predilezione per i ritmi 
irregolari tipici delle danze popolari: composizioni in 5/4 e 5/8 
scalzano i ritmi regolari delle suite occidentali, frasi melodiche di 
cinque battute rimpiazzano il rigorismo europeo delle frasi racchiuse 
in quattro o otto battute. Dal punto di vista dell’elaborazione tematica 
di un tema popolare, si abbandona la struttura tradizionale europea 
dell’esposizione e della successiva elaborazione e sviluppo: la 
melodia viene ripetuta tale e quale, ma sostenuta da accompagnamenti 
armonici e timbri orchestrali sempre diversi. L’orchestra gioca infatti 
un ruolo di grande rilievo: poiché le melodie folkloristiche non sono 
soggette a rielaborazioni e variazioni, è compito dell’orchestra 

ferire al pezzo musicale un gusto sempre nuovo, raffinato e 
brillante, ottenuto grazie al sapiente utilizzo di tutte le potenzialità 
degli strumenti musicali a disposizione delle orchestre 
ottocentesche19. 



Oriente e occidente    9 

ione di un 
gen

eggianti al fine di creare un’ulteriore linea di 
demarcazione fra la musica russa e il sinfonismo occidentale. Tuttavia 

ediente per distinguersi 
dal filone della musica occidentale: diviene anche l’escamotage per 
par

Dopo Glinka, il nazionalismo musicale russo fu professato in 
Russia dal cosiddetto Gruppo dei Cinque, un gruppo di giovani 
compositori di orientamento slavofilo raccolti attorno alla carismatica 
figura di Milij Alekseevič Balakirev (1837-1910). Il gruppo nacque 
dall’incontro di Balakirev con César Antonovich Cui (1835-1918) a 
cui si aggiunsero Modest Petrovich Mussorgskij (1839-1881) nel 
1857, Nikolai Andreyevich Rimskij-Korsakov (1844-1908) nel 1861 e 
Alexander Porfiryevich Borodin (1833-1887) nel 1862. I componenti 
del gruppo condividevano, oltre all’amore per la patria, 
all’ammirazione per Glinka e alla volontà di creare una musica 
nazionale, una forte avversione per la musica occidentale, il disprezzo 
per i compositori russi seguaci della tradizione europea e 
l’antiaccademismo. Nessuno dei cinque compositori era infatti 
musicista di professione: avviarono tutti la propria carriera di 
musicisti da dilettanti e autodidatti, spesso iniziando a comporre senza 
avere alcuna conoscenza teorica, basandosi essenzialmente sulla 
propria sensibilità e sull’orecchio musicale di cui indubbiamente 
erano dotati. Nella Russia di fine Ottocento il Gruppo dei Cinque non 
solo fu fondamentale in quanto laboratorio per la creaz

ere russo svincolato dall’influenza dell’Europa, ma si fece anche 
carico della diffusione della musica fra il pubblico. La musica era 
infatti uno degli strumenti di cui servirsi per plasmare una coscienza 
nazionale: solo attraverso la sua diffusione era dunque possibile far sì 
che il popolo trovasse nella musica un fattore di coesione. 

Oltre al folklore russo, la musica del Gruppo dei Cinque fu 
fortemente suggestionata dall’orientalismo e dalle tendenze culturali 
di fine Ottocento volte a riscoprire le origini orientali della cultura 
russa attraverso la valorizzazione della tradizione orientale indiana e 
araba. Balakirev incoraggiava particolarmente l’utilizzo di temi e 
armonie oriental

citare l’Oriente non era semplicemente un esp

lare di temi politici ed erotici che diversamente non potevano 
essere affrontati. 



10    Riccardi 

e. Egli infatti può essere 
con

ano l’orchestra e l’effetto timbrico 
derivante dall’uso sapiente degli strumenti musicali e fraziona la 
massa olore 
strume

Vi filo 
artistic

centrale oggi parte dell’Ucraina. Fu proprio in questa cittadina che 

Rimskij-Korsakov: Šekherezada op. 35 

L’ambiente in cui si forma la personalità di Rimskij-Korsakov si 
compone di diversi elementi. In primo luogo, interessato al recupero 
del folklore russo ai fini della creazione di una musica nazionale, 
Rimskij-Korsakov non si limita a estrapolare melodie e ritmi 
popolareggianti dai canti e dalle danze dei contadini, ma li sottopone a 
un incredibile processo di rielaborazion

siderato il grande orchestratore del Gruppo dei Cinque: Rimskij-
Korsakov pone in primo pi

 strumentale in timbri singoli e puri, dando così risalto al c
ntale più che alla linea melodica20. 
è un altro elemento fondamentale per delineare il pro
o di Rimskij-Korsakov: 

Sulla scia di Glinka, predomina nella musica di Rimskij-
Korsakov il clima fiabesco, ai cui magici effetti contribuisce un 
calibrato dosaggio timbrico, ora in tenui trasparenze, ora in 
tinte terrificanti, ma sempre rivissuto con estroversa 
schiettezza emotiva.21 

L’ispirazione fiabesca e la curiosità per il mondo orientale, unite al 
variopinto colore orchestrale tipico di Rimskij-Korsakov, prendono 
forma nelle suite sinfoniche Antar (1868) e Šekherezada (1888), 
ispirata dalle novelle delle Mille e una notte. 

L’interesse di Rimskij-Korsakov per l’Oriente non è una semplice 
manifestazione musicale del clima culturale della Russia di fine 
Ottocento, ma è anche conseguenza di alcune vicende biografiche del 
compositore. Egli infatti fin da piccolo era affascinato dalle 
descrizioni del paesaggio e dell’atmosfera orientali contenute nelle 
lettere che il fratello maggiore Voin, ufficiale della marina, inviava 
alla famiglia dall’Estremo Oriente. Oltre a un approccio all’Oriente 
mediato dalla scrittura del fratello, Rimskij-Korsakov ebbe la 
possibilità di conoscere direttamente il mondo orientale. Nel luglio 
1874 infatti partì alla volta di Bakhchisaray, cittadina della Crimea 



Oriente e occidente    11 

nto dei mu’azzin dai minareti 
del

lle e una notte, Rimskij-Korsakov 
ini

notte e le metteva in 
l 

osì forma i quattro 
e sinfonica: 

o – Vivace scherzando – 

 tenuti insieme dall’alternarsi e dal ciclico riproporsi 
dei

rchestrazione sempre 

Rimskij-Korsakov si innamorò dell’Oriente, dei coffee house, dei 
suoni dei venditori del mercato, del ca

le moschee, della musica orientale22. Anche Rimskij-Korsakov, 
dunque, è preso dal fascino dell’esotico e dell’Oriente idealizzato 
tipico dei un certo orientalismo musicale che già aveva caratterizzato 
alcune composizioni dei suoi colleghi. 

L’idea di comporre la suite sinfonica Šekherezada op. 35 
sopraggiunse nell’inverno fra il 1887 e il 1888 mentre Rimskij-
Korsakov stava terminando l’opera Il principe Igor di Borodin, 
lasciata incompiuta a causa della precoce scomparsa dell’autore23. 
Grazie a questa opera, Rimskij-Korsakov venne a contatto con 
l’Oriente fiabesco: i capi polovesiani, gli harem e gli invasori turchi 
furono gli elementi che più colpirono la fantasia del compositore. 
Ispirandosi alle novelle delle Mi

ziò a scrivere il suo grande capolavoro di sapore esotico. Il titolo 
della suite sinfonica è stato scelto sia in riferimento al personaggio di 
Šahrazad sia, più generalmente, perché le Mille e una notte evocano 
l’Oriente e il gusto dell’esotico24. 

La forma di Šekherezada come suite sinfonica è giustificata dal 
processo compositivo seguito da Rimskij-Korsakov: egli infatti 
selezionava alcune novelle dalle Mille e una 
musica, accostando quadri musicali indipendenti l’uno dall’altro da
punto di vista narrativo, ma legati dall’alternarsi dei temi musicali in 
riferimento a Šahrazad e a Šahryar25. Prendono c
movimenti di cui si compone la suit

I. Largo e maestoso – Lento – Allegro non troppo – Tranquillo 
II. Lento – Andantino – Allegro molt

Moderato assai – Allegro molto e animato 
III. Andantino quasi allegretto 
IV. Allegro molto – Lento – Vivo – Allegro non troppo e 

maestoso – Lento – Tempo come I 
Come evidenziato dal compositore stesso, i quattro movimenti 

della suite sono
 temi associati ai due personaggi principali: i motivi di Šahrazad e 

Šahryar, infatti, compaiono sotto l’effetto di un’o



12    Riccardi 

nuova, delineando ogni volta diverse sfumature della personalità dei 
protagonisti26. 

Il primo movimento della suite si apre con la presentazione dei 
leitmotiv di Šahryar nella tonalità di mi minore: 

 
Leitmotiv di Šahryar 

Dal punto di vista compositivo, tale tema è costruito su una scala 
discendente per toni interi: 

 
Nel folklore russo la scala per toni interi, infatti, simboleggia il 

malvagio e il demoniaco e ben si presta, in questo caso, a 
rappresentare la voce roboante del re persiano Šahryar. L’atmosfera 
cupa è ottenuta anche grazie alla scelta degli strumenti ai quali è 
affidata l’esposizione tematica: l’unione di archi, clarinetti, fagotti, 
tromboni e tube conferisce al tema un tono allo stesso tempo maestoso 
e minaccioso. Il leitmotiv del sultano è seguito dal leitmotiv di 
Šahrazad: 

 
Leitmotiv di Šahrazad 

La linea melodica affidata al violino solo e accompagnata dall’arpa 
è indubbiamente la frase musicale più sinuosa e sensuale dell’intera 
suite: essa si sviluppa su tre ottave, toccando, nel giro di quattro 
battute, la sonorità calda e avvolgente del registro grave e il vibrante 
registr rimo 
movim ali, 
deline

o acuto del violino. Lo scopo delle prime battute del p
ento è presentare i due personaggi sottoforma di linee music

andone le personalità opposte: 



Oriente e occidente    13 

dell’odalisca verso il sultano, attraverso 
l’oscuro e cupo motivo melodico dell’uomo dal volto severo e 

 in tonalità di si minore, il secondo 

Il primo movimento mette a confronto il carattere dei due 
personaggi principali sottolineando la condizione di 
subordinazione 

scostante e il motivo svenevole ed accattivante di 
Schéhérazade.27 

La scelta di affidare il tema di Šahrazad alla voce del violino non è 
casuale: fin dall’antichità gli strumenti ad arco simboleggiano la parte 
razionale della psiche umana, mentre gli strumenti a fiato sono 
riservati al lato irrazionale e istintivo. Per gli antichi greci, ad 
esempio, la lyra, strumento a corde, era dedicato al dio Apollo, 
simbolo della ragione e della coscienza umana, mentre l’aulos, uno 
strumento aerofono a due canne ad ancia dedicato a Dioniso, si 
rivolge all’irrazionale. 

A battuta 93 il leitmotiv di Šahrazad viene sapientemente 
rielaborato: Rimskij-Korsakov utilizza la struttura ritmica iniziale a 
terzine legate per creare, in modo progressivo, l’immagine delle onde 
del mare solcate dalla nave di Sindibad. Al tema del violino, 
accompagnato inizialmente dal pizzicato degli archi, si 
sovrappongono le note frenetiche di flauti, oboi e clarinetti mentre le 
note cromatiche dei fagotti e degli ottoni ondeggiano sul mare 
increspato creato dai legni. 

Ai fagotti e ai tromboni è assegnato nuovamente il tema del re a 
battuta 114 come a interrompere bruscamente la narrazione di 
Šahrazad. Il primo movimento si sviluppa dunque a partire da due 
temi principali continuamente rielaborati e presentati in forme nuove, 
sui quali si innestano i cromatismi tipici del folklore russo e le scale 
discendenti per toni interi che donano alla composizione un tocco 
popolare ed esotico. Il movimento si chiude con il leitmotiv di Šahryar 
affidato prima al flauto e poi ripetuto dal violino: la nave di Sindibad 
riprende a navigare in tranquillità sulle onde ormai placate dell’oceano 
e gli ottoni, muti, lasciano spazio all’atmosfera più rilassata che funge 
da introduzione al secondo movimento. 

La narrazione del principe Kalender occupa il secondo movimento. 
Introdotto dalla voce di Šahrazad



14    Riccardi 

movimento presenta due temi di carattere diverso che, per comodità, 
chiameremo tema A e tema B. 

 
Tema A 

Šahrazad nelle prime battute del movimento inizia a raccontare la 
nuova storia e cede immediatamente la voce al principe Kalender. Il 
tema A viene annunciato dal fagotto, strumento di cui Rimskij-
Korsakov decide di esplorare il registro medio-acuto. Il compositore 
non inserisce melodie arabe originarie, ma cerca di creare un colorito 
orientale e fiabesco grazie ad alcune espedienti di strumentazione. Il 
recitativo del fagotto è infatti costruito su un intervallo di quinta giusta 
tenuto da violoncelli e contrabbassi per ben dieci battute, scivolando 
poi, grazie all’accademicamente inaccettabile passaggio fra quinte 
parallele, su un altro intervallo di quinta giusta. L’intervallo fra le note 
si e fa# è una quinta vuota: come già precisato in precedenza, tale 
intervallo manca della nota mediana, in questo caso del re, che 
caratterizza il modo, maggiore o minore, di appartenenza. Eliminare la 
mediana dall’accordo significa lasciare che la melodia si sviluppi in 
una tonalità non ben definita: tale espediente musicale è tipico della 
musica popolare russa. Le indicazioni agogiche indicano inoltre 
un’accelerazione progressiva dell’esposizione tematica: il tempo in 
3/8 e l’accelerazione progressiva ricordano le danze vorticose tipiche 
del folklore russo in cui un’originaria melodia iniziale si sviluppa 
suc

r facendosi 

cessivamente in frasi sempre più incalzanti e dal ritmo marcato, 
sfociando in una danza turbinosa.  

È interessante notare come, da battuta 96 a battuta 103, il tema di 
Šahryar interrompa la narrazione del principe Kalende



Oriente e occidente    15 

sentire attraverso il pizzicato di violoncelli e contrabbassi che funge 
da sostegno alle ultime note del tema A affidate all’oboe: 

 

Il tema B, energico e di carattere bandistico, è enunciato dal 
trombone e subito ripreso dalla tromba: 

 
Tema B 

Il tema B viene poi rielaborato dall’intera orchestra in un frenetico 
scambio timbrico all’interno del quale si inseriscono, di tanto in tanto, 
i temi dei protagonisti: dopo il tentativo del re persiano di tornare 
all’

istico e, a 
mio parere, poco distante dalla tradizione europea occidentale. Il tema 
iniziale, che chiameremo tema C, viene esposto dagli archi: 

attacco, l’orchestra rielabora i temi precedentemente esposti per 
terminare il movimento con un forte collettivo. 

Il terzo movimento è di carattere romantico, meno folklor

 
Tema C 



16    Riccardi 

dai soli archi ai quali si sovrappongono scale veloci, 
sempre legate, a carico dei legni. A battuta 69 il clarinetto espone il 
tema D che Rimskij-Korsakov stesso definisce tema della 
principessa28: 

Poetico e affascinante, tecnicamente da suonarsi molto legato, 
viene eseguito 

 
Tema D 

Il tema D, da suonarsi in modo grazioso e delicato, è 
accompagnato dal tamburo e dal pizzicato degli archi e viene 
rielaborato dall’orchestra fino a 126. A battuta 142 ci sorprende 
l’ingresso del leitmotiv di Šahrazad: il violino solo, dopo aver 
enunciato il tema, viene impegnato in una cadenza, libera e aritmica, 
sul

tivo, il quarto 
movimento presenta l’atmosfera giocosa e spensierata della festa a 
Baghdad. Il tema, che chiameremo E, viene esposto inizialmente da 
due flauti all’unisono e, successivamente, dai violini: 

la quale a battuta 146 l’oboe inserisce il tema C. Il movimento 
segue a svilupparsi a partire dall’intreccio continuo di tema C e di 
tema D affidati alternatamente agli archi, ai legni e agli ottoni. 

Il quarto movimento ripresenta i temi esposti nei movimenti 
precedenti. L’apertura è affidata al leitmotiv di Šahryar la cui voce 
rimbombante viene momentaneamente spenta dall’intervento di 
Šahrazad a battuta 8 per poi riprendere, ancora più minacciosa e 
frenetica, a battuta 10: Šahrazad tenta nuovamente di placare l’ira del 
re, ma senza successo. Dal punto di vista narra



Oriente e occidente    17 

 
Tema E 

A battuta 105 Rimskij-Korsakov inizia a ripresentare i motivi 
musicali dei movimenti precedenti pur nell’intenzione di non 
identificare in modo univoco un’idea musicale con un personaggio in 
particolare: nel quarto movimento Rimskij-Korsakov infatti inserisce i 
temi del principe Kalender e della principessa protagonista del terzo 
movimento, ma nelle Mille e una notte tali personaggi non 
partecipano ai festeggiamenti di Baghdad29: è quindi vero che alcuni 
personaggi vengono immancabilmente associati a particolari leitmotiv 
ma, non trattandosi di musica programmatica, Rimskij-Korsakov si 
sente libero di utilizzare i temi musicali a fini esclusivamente 
compositivi. 

Successivamente al quadro narrativo ambientato a Baghdad, 
Rimskij-Korsakov crea nuovamente l’immagine del mare in burrasca 
servendosi degli stessi espedienti compositivi utilizzati nel primo 
movimento: note staccatissime affidate ai violini, terzine legate al 
clarinetto e al flauto, note squillanti a carico degli ottoni e colpi di 
percussione indicanti la nave che viene scaraventata contro gli scogli 
dal mare in burrasca. A battuta 274 interviene la voce del re persiano 
fatta risuonare dagli strumenti di tessitura grave. A questo punto della 
narrazione musicale, Rimskij-Korsakov inizia ad avviarsi verso il 
finale presentando, in maniera confusa, ma mai disordinata, i temi 
della suite sovrapponendoli l’un l’altro, intersecandoli, spesso 
conferendo loro un nuovo colore orchestrale. Ad esempio, a battuta 
399 viene ripreso il tema B, pretesto per il compositore per accelerare 
il ritmo e volgersi così, attraverso la rielaborazione sempre più 



18    Riccardi 

angoscia generata dal racconto del 
nau

icida. Sul mi che termina il leitmotiv di Šahrazad si 
ascolta il tema del re pizzicato da violoncelli e contrabbassi, percepito 

 ricordo del passato che come un pericolo 
inente. 

onfini fra est e ovest non sono più 
ric

e e orientale, della cultura russa: suggestive combinazioni di 
stru

orchestrale dei temi D ed E appoggiati su un’armonia cromatica, verso 
la conclusione della suite.  

La parte conclusiva del movimento è particolarmente importante 
dal nostro punto di vista in quanto illustra il rapporto fra Šahryar e 
Šahrazad al termine della narrazione delle mille e una novelle 
orientali. La conclusione inizia a battuta 586 con l’accordo in cui 
sfocia l’intera orchestra al termine dell’episodio musicale precedente. 
Il tono musicale abbandona l’

fragio della nave di Sindibad e si fa maestoso. Il tema di Šahryar 
torna a battuta 629 eseguito dal violino accompagnato da dolci 
arpeggi a opera della viola e del clarinetto. Il re si è tranquillizzato e i 
tromboni lasciano spazio al canto del violino che, al termine della 
suite, ripresenta il tema di Šahrazad esattamente come nel primo 
movimento: l’eroina orientale non è cambiata e ha tenuto fede alla sua 
missione salvifica mentre Šahryar, un tempo minaccioso, è guarito 
dalla follia om

ormai più come un
imm

All’interno della suite la figura di Šahrazad viene delineata in 
modo duplice: da una parte il leitmotiv sinuoso e dai morbidi contorni 
melodici evoca la figura dell’odalisca sensuale tanto cara 
all’Occidente, dall’altra parte il compositore non rinuncia a 
trasformare Šahrazad in una sorta di figura-simbolo della tradizione 
russa in cui Occidente e Oriente si incontrano e danno origine a una 
cultura all’interno della quale i c

onoscibili. 

4. Conclusioni 

La musica di Rismkij-Korsakov, compositore russo che possiamo 
definire figlio del suo tempo a tutti gli effetti, incarna il duplice spirito, 
occidental

menti e sovrapposizioni di accordi dal sapore esotico non 
nascondono una chiara struttura tradizionalista, che riflette 



Oriente e occidente    19 

mo russo esclusivamente 
un’

nte in cui la ragione e la sapienza possono trionfare, 
ur sostenuti da una carica di sensualità e astuzia. La musica viene 

me un mezzo di comunicazione che non ha 
nulla da invidiare alla letteratura e alle arti figurative ma che, al 
contrario, può trasmettere messaggi in un modo che è sì velato, ma 
sicuramente non meno energico e incisivo. 

Pur nei limiti di un approccio introduttivo, le riflessioni proposte a 
proposito dell’orientalismo musicale consentono di individuare un 
tema quanto mai attuale; anche nella musica contemporanea infatti 
l’Oriente continua a fare sentire la sua voce attraverso melodie e 
armonie particolari che arricchiscono il patrimonio musicale 
occidentale di quel tocco di esotismo di cui l’Occidente ha sempre 
avuto bisogno. 
 

inequivocabilmente l’insegnamento dei geni della musica dell’Europa 
occidentale dei secoli precedenti. 

Šahrazad e Šahryar sono i veri protagonisti della suite sinfonica: la 
fanciulla, descritta da un leitmotiv sinuoso affidato al violino, si 
presenta fin da subito come creatura quasi angelica, pacata, ma allo 
stesso tempo risoluta nel portare a termine la propria missione. Il re 
persiano, al contrario, apre la suite facendo sentire la sua voce che, 
attraverso il suono maestoso degli ottoni, rimbomba nel sontuoso 
palazzo.  

A partire da queste considerazioni, è possibile affermare che lo 
spirito orientale della Russia di fine Ottocento e il fascino esercitato su 
di essa dal recupero delle proprie origini orientali, nonché dalla 
traduzione in russo delle novelle Le mille e una notte, si rende 
presente in musica in modo concreto grazie a espedienti musicali dalle 
sonorità inconfondibilmente orientaleggianti. È tuttavia imprudente 
considerare tale capolavoro del nazionalis

opera contaminata da cliché orientalistici: le tinte orientaleggianti 
sono infatti volte a sottolineare da una parte quell’atmosfera esotica 
stereotipata e quell’ideale che l’Occidente ha costruito durante secoli 
di studi e letteratura; dall’altra parte invitano il popolo russo a 
guardare a Est non attraverso una lenta distorta dai pregiudizi 
orientalistici, bensì alla luce di una nuova lettura delle Mille e una 
notte e dell’Orie
p
quindi a connotarsi co



20    Riccardi 

9

 

Sitografia 

www.cso.org 

alalajka.it www.mandolino‐b

www.resmusica.it 

ww.valtelesinanews.com w

 

Note 

 
1   E. Said,  Orientalismo.  L’immagine  europea  dell’Oriente,  Feltrinelli,  Milano 

1999  (prima  edizione  italiana,  Orientalismo,  Bollati  Boringhieri,  Torino 
1991). 

2   E. Andreeva,  Russia  and  Iran  in  the  Great  Game.  Travelogues  and 
Routledge, Abingdon 2007, p. 27. Orientalism, 

3   S. Graciotti, L’Oriente nella  cultura  russa moderna,  in  L. Lanciotti  (a  cura), 
schki, Firenze 1Venezia e l’Oriente, Ol 987, p. 262. 

4   Per quanto riguarda Le mille e una notte si  fa riferimento  in particolare a 
A. Galland, Les milles et une nuits, 3 voll., Garnier‐Flammarion, Parigi 1965 
(prima  edizione  1704‐1717);  F. Gabrieli  (a  cura),  Le mille  e  una  notte,  4 
voll.,  Einaudi,  Torino  1948; A. Kilito, L’occhio e  l’ago. Saggio  sulle  “Mille e 

”, Il Melangolo, Genuna notte ova 1994. 

5 O. Figes, La danza di Nataša, Einaudi, Torino 2004, p. 329.   

6   Ibidem. 

7 politica, Il Mulino, Bologna 1999, p. 87.     M. Campanini, Islam e 

8 ., p. 30   E. Said, op. cit 9. 

   E. Andreeva, op. cit., pp. 156‐172. 

http://www.valtelesinanews.com/
http://www.valtelesinanews.com/


Oriente e occidente    21 

2

 

 
10 cit., p.    O. Figes, op.  311. 

11 S. Graciotti, op. cit., p. 267.   

12   Ibidem. 

3  1 H. C. Schoenberg, I grandi musicisti, Mondadori, Milano 1972. 
  http://www.resmusica.it/doc/La%20scuola%20nazionale%20russa%20e

gruppo%20dei%20Cinque.do%20il%20 c 

14   E. Surian, Manuale di storia della musica, vol. 3, Rugginenti, Milano 1993, p. 
134. 

15 e 3, p. 334.    M. Mila, Br ve storia della musica, Einaudi, Torino 196

16   M. Baroni,  E. Fubini,  P. Petazzi,  P. Santi,  G. Vinay,  Storia  della  musica, 
Torino . 357. Einaudi,   1988, p

17 p. cit.   M. Mila, o , p. 332. 

18 p. cit.,    O. Figes, o p. 334. 

19 rian, op. cit., p. 13   E. Su 4. 

20   Cfr.  Rimskij­Korsakov,  voce  in  Enciclopedia  della Musica,  vol.  2,  Garzanti, 
749‐750. Milano 2006, pp. 

21   Ivi, pp. 749‐750. 

22   N. Rimskij‐Korsakov, My musical life, Tudor Publishing Co., New York 1936, 
pp. 127‐128. 

23   Ivi, pp. 246‐247. 

24 ‐249.    Ivi, pp. 248

25   Ivi, p. 247. 

6   Ivi, p. 247. 

http://www.resmusica.it/doc/La%20scuola%20nazionale%20russa%20e%20il%20gruppo%20dei%20Cinque.doc
http://www.resmusica.it/doc/La%20scuola%20nazionale%20russa%20e%20il%20gruppo%20dei%20Cinque.doc


22    Riccardi 

 
27   A. R. Barile,  Albéniz  e  Rimskij­Korsakov  al  S.  Carlo  di  Napoli, 

crivere/angbar2.htm http://www.valtelesinanews.com/s

28 N. Rimskij‐Korsakov, op. cit., p. 248.   

29   Ibidem. 


