
1	 Lebenswelt,	22	(2023)	
 
 

ALESSANDRO	AGOSTINI	

FRA	SEMIOTICA	ED	ESTETICA:	
I	PRIMI	CONTRIBUTI	DI	SEMIOLOGIA	DEL	

CINEMA	DI	METZ	

Quando	nel	1964	Christian	Metz	pubblica	in	«Communications»	il	
suo	lungo	saggio	Le	cinéma:	langue	ou	langage?1,	una	discussione	
semiotica	 sulle	 arti	 e	 in	 particolare	 sul	 cinema,	 se	 si	 eccettua	
qualche	 breve	 intervento	 di	 Barthes	 (Barthes	 1960a,	 1960b;	
Delahaye	 -	 Rivette	 1963),	 non	 è	 ancora	 stata	 praticata	
frontalmente,	tantomeno	sistematicamente.	Nel	caso	del	cinema	la	
difficoltà	 era	 addirittura	 doppia:	 una,	 per	 così	 dire,	 specifica	 e	
l’altra	di	natura	più	generale.	Quanto	alla	prima,	corre	l’obbligo	di	
precisare	che	il	cinema	è	stato	inserito	soltanto	da	pochi	decenni,	
vista	anche	la	sua	giovane	età,	nel	circuito	del	dibattito	colto	degli	
estetologi	 e	 dei	 critici	 specializzati,	 che	 hanno	 faticato	 non	 poco	
per	garantire	alla	cosiddetta	“settima	arte”	un’identità	specifica	e	
distinta	 nel	 sistema	 delle	 manifestazioni	 estetiche	 più	
tradizionali2.	Le	difficoltà	di	chi	vuole	tentare	uno	studio	semiotico	
del	 cinema	 non	 dipendono	 tuttavia	 solo	 da	 una	 nobilitazione	
molto	recente	e	travagliata	di	questo	fenomeno.	Quanto	all’aspetto	
più	 generale	 del	 problema	 infatti	 risulta	 abbastanza	 arduo	
concepire	 cosa	 significhi	 questo	 stesso	 “studio	 semiotico”,	 in	
quanto	una	semiotica,	nel	senso	moderno	di	scienza	dei	segni	o	di	

 
1	Metz	1964.	L’articolo	è	stato	tradotto	in	Metz	1972,	63-139,	versione	italiana	
di	Id.,	Essais	sur	la	signification	au	cinéma,	Éditions	Klincksieck,	Paris	1968,	ove	
viene	 riproposto	 l’articolo	 del	 1964	 con	 alcuni	 rimaneggiamenti,	 in	 certi	 casi	
anche	significativi.	Si	è	perciò	ritenuto	opportuno	anzitutto	citare	sempre	dalla	
versione	 originale,	 segnalando	 a	 seguire	 il	 luogo	 della	 traduzione	 italiana,	
opportunamente	 integrata	 o	 cambiata	 quando	 necessario.	 Lo	 stesso	 è	 stato	
fatto	 per	 gli	 altri	 saggi	 disponibili	 in	 lingua	 italiana.	 All’autore	 sono	 stati	
dedicati	 due	 importanti	 studi:	 Marie	 -	 Vernet	 (a	 cura	 di)	 1990	 e	 Kirsten	 -	
Tröhler	(a	cura	di)	2018.	
2	Un’utile	ricostruzione	delle	maggiori	discussioni	teoriche	sul	cinema	si	trova	
in	Dudley	Andrew	1976;	Casetti	2004;	Stam	2005	(in	part.	vol.	 I,	Dalle	origini	
del	cinema	al	’68).	



2	 A.	Agostini	
 

teoria	 della	 significazione,	 non	 si	 è	 ancora	 minimamente	
costituita3.	 Eppure	 il	 crescente	 utilizzo	 di	 espressioni	 quali	
“linguaggio	 artistico”,	 “codice	 architettonico”,	 “segno	 pittorico”,	
“sintassi	 musicale”	 è	 già	 ampiamente	 attestato	 negli	 scritti	 di	
estetologi	e	critici	d’arte	del	Ventesimo	secolo,	che	si	sono	serviti	
di	 tali	metafore	 al	 fine	 di	 evidenziare	 delle	 interessanti	 analogie	
fra	il	campo	linguistico	e	quello	artistico,	senza	per	questo	abusare	
del	 senso	 figurato	 di	 tali	 espressioni,	 trasformandolo	 in	 senso	
letterale	 tout	 court	 e,	 dunque,	 finendo	 con	 il	 presupporre	 la	
legittimità	di	un	approccio	tecnicamente	semiotico	o	linguistico	ai	
fenomeni	 estetici;	 ma	 vi	 è	 anche	 il	 caso	 più	 problematico,	
denunciato	per	esempio	da	Garroni,	di	una	certa		

linguistica	 idealistica	 che,	 mentre	 assumeva	 la	 nozione	 di	
linguaggio	 come	 propria	 di	 ogni	 atto	 o	 fenomeno	 espressivo,	
rifiutava	 poi	 la	 sua	 modellizzazione	 in	 “langue”	 senza	 ritenersi	
obbligata	in	alcun	modo	a	rinunciare	alla	nozione	di	 linguaggio	–	
che	diveniva	così	una	nozione	eminentemente	tautologica,	tale	da	
spiegare	 semplicemente	 se	 stessa,	 sottraendosi	 ad	 ogni	 analisi	
scientifica	non	esterna.	(Garroni	1968,	1)	

Non	 sfugge	 ad	 alcuni	 infine	 il	 fatto	 che	 un	 avvio	 della	 semiotica	
applicata	 alle	 arti	 così	 stentato	 e	 ritardato	 può	 già	 di	 per	 sé	
costituire	un	indizio	non	trascurabile	e	abbastanza	eloquente	circa	
l’utilità	e	il	beneficio	di	un	simile	approccio	(cfr.	Garroni	1968,	1);	
a	giudicare	dalla	parabola	percorsa	nell’arco	di	due	decenni	dalla	
semiotica	 e	 dai	 suoi	 risultati	 conseguiti	 proprio	 nel	 settore	
estetico,	 queste	 esitazioni	 avrebbero	 dato	 prova	 di	 tutta	 la	 loro	
ragionevole	 consistenza,	 ma	 almeno	 all’inizio	 per	 alcuni	 esse	
rappresentano	 uno	 sprone	 per	 un’indagine	 sempre	 più	
approfondita	e	sistematica.		
In	Francia	 il	cinema	desta	precocemente	un	 interesse	davvero	

notevole	 in	studiosi	di	diversa	provenienza	scientifica	e	già	dagli	
anni	Quaranta	una	comunità	sempre	più	fitta	di	addetti	ai	lavori	si	
dota	 per	 iniziativa	 di	 Gilbert	 Cohen-Séat	 di	 una	 rivista	
specializzata,	 la	 «Revue	 internationale	 de	 filmologie»,	 attiva	 dal	
1947	 al	 19614,	 che	 raccoglie	 contributi	 su	 questo	 argomento,	

 
3	Per	una	riflessione	generale,	anche	storica,	sullo	sviluppo	e	la	natura	di	questa	
disciplina	si	veda	Marrone	2018.	
4	Dal	1962	la	rivista	assume	il	nome	di	«Ikon.	Cinéma,	télévision,	iconographie»	
e	viene	gestita	dall’Istituto	Agostino	Gemelli	di	Milano,	fondato	nel	1960	al	fine	
 



3	 Lebenswelt,	22	(2023)	
 
 

incrociando	 stimoli	 e	 prospettive	 disciplinari	 eterogenei,	 che	
vanno	dalla	psicologia	della	percezione	e	dell’intellezione5	(Henri	
Wallon6	 e	 Albert	 Michotte	 van	 der	 Berck)	 all’estetica	 (Étienne	
Souriau7),	 dalla	 sociologia	 dei	 mass-media8	 (Edgar	 Morin)	 alla	
psicoanalisi	 (Cesare	 Musatti).	 La	 rivista	 prova	 a	 nutrire	 e	
caldeggiare	 negli	 anni	 quel	 rinnovato	 interesse	 squisitamente	
teorico	 per	 il	 cinema,	 che	 prende	 il	 nome	 di	 “filmologia”9,	
mediante	 il	 quale	 si	 prova	 anche	 a	 superare	 i	 limiti	 delle	
elaborazioni	teoriche	parziali	o	poco	organiche,	per	quanto	utili	e	
spesso	 anche	 brillanti,	 praticate	 anzitutto	 da	 critici	 o	 cineasti	
celeberrimi,	 come	 S.M.	 Ejzenštejn,	 B.	 Balázs	 o	 A.	 Bazin,	 solo	 per	
citare	i	più	influenti	e	dibattuti.	Non	stupisce	quindi	più	di	molto	
che	 in	 essa	 si	 sperimenti	 anche	 l’introduzione	 di	 un	 vocabolario	
più	 “scientifico”	 in	 opposizione	 a	 quello	 più	 impreciso	 della	
tradizione	di	studi	che	lo	ha	preceduto	(cfr.	Souriau	1951,	231)10.	
Fra	i	temi	che	sin	da	subito	si	affrontano	nelle	pagine	della	rivista	
e	 destano	 un	 crescente	 interesse,	 spesso	 anche	 solo	 in	 forma	
critica	 e	 negativa,	 se	 ne	 scorge	 almeno	 uno	 decisivo	 per	 Metz,	
attento	 lettore	 della	 rivista,	 e	 per	 la	 nascita	 della	 semiologia	 del	
cinema,	 che	 non	 a	 caso	 egli	 ritiene	 “prefigurata”	 dagli	 studi	 di	
filmologia	(cfr.	Kirsten	2018:	128):	 la	dimensione	 ‘linguistica’	del	
cinema.	Nel	primo	articolo	con	cui	 si	apre	 il	primo	numero	della	
rivista	si	può	leggere	infatti:	

 
di	 promuovere	 lo	 studio	 dei	mezzi	 di	 comunicazione	 di	massa	 e	 i	 loro	 effetti	
sociali.	
5	Cfr.	Jullier	2009.	
6	Su	Wallon	si	veda	Guillain	2012.	
7	 All’estetica	 di	 Étienne	 Souriau	 è	 dedicata	 l’omonima	 raccolta	 di	 articoli	 in	
«Nouvelle	 Revue	 d’esthétique»,	 n.	 19,	 2017;	 sulla	 sua	 presenza	 nella	 «Revue	
internationale	de	filmologie»	e	i	suoi	studi	sul	cinema	si	veda	Le	Tinnier	2017.	
8	Una	dettagliata	ricostruzione	del	problema	è	offerta	in	Leveratto	2009.	
9	 Per	 un	 quadro	 introduttivo	 si	 veda	 De	 Vincenti	 2003.	 A	 un	 quadro	 più	
approfondito	è	dedicato	Lowry	1985.	
10	Si	veda	anche	la	Préface	a	É.	Souriau	(a	cura	di)	1953,	6:	«Un	des	points	que	je	
crois	particulièrement	utiles	parmi	les	acquisitions	de	ce	travail	d’équipe,	c’est	
la	mise	au	point	d’un	certain	vocabulaire.	Très	vite	nous	nous	sommes	rendu	
compte	que	nos	 travaux	étaient	 fort	 gênés	par	 le	 vague	des	 termes	en	usage,	
par	 l’impossibilité	 de	 désigner	 clairement,	 avec	 des	 mots	 précis	 et	
unanimement	 acceptés,	 certains	 faits	 ou	 certaines	 notions	 de	 base,	 en	
particulier	pour	ce	qui	concerne	les	divers	genres	ou	plutôt	les	divers	plans	de	
réalité	 sur	 lesquels	 se	 situent	 ces	 faits,	 et	 qui	 font	 comme	 l’épaisseur	 de	
l’univers	filmique».		



4	 A.	Agostini	
 

[n]ous	 avons	 dit	 que,	 par	 essence,	 le	 film,	 tel	 quel	 nous	
l’entendons,	est	une	 intention,	une	volonté	de	communication	de	
sentiments	et	de	pensées,	c’est-à-dire	très	exactement	un	langage;	
car	il	n’y	a	pas	que	des	langages	phonétiques,	passant	de	bouche	à	
oreille.	 Il	 faudra	 étudier	 le	 langage	 du	 film,	 langage	 des	 actes,	
langage	 des	 décors	 et	 des	 circonstances,	 langages	 des	 symbols.	
(Roques	1947,	7)	

Il	 tono	 così	 perentorio	 di	 M.	 Roques	 non	 lascia	 indifferenti,	 a	
maggior	 ragione	perché	nell’articolo	non	si	 trovano	argomentate	
ed	espresse	 tutte	quelle	 condizioni	 fondamentali	perché	si	possa	
motivatamente	 sostenere	 con	 tanta	 certezza	 che	 il	 cinema	
«essenzialmente»	 sia	 una	 «volontà	 di	 comunicazione»,	 ovvero	
«con	grande	esattezza,	un	linguaggio».	Non	tardano	a	farsi	sentire	
infatti	le	perplessità	e	le	critiche	di	chi,	come	lo	stesso	di	G.	Cohen-
Séat,	 esclude	 categoricamente	 che	 il	 cinema	 possa	 essere	
linguaggio	 in	 senso	 stretto	 se	 non	 per	 via	 di	 una	 «confusion	
métaforique»	 (Cohen-Séat	 1949,	 40)11,	 che	 fra	 l’altro	 si	 estende	
anche	ad	altri	settori:	si	può	parlare	infatti	anche	di	linguaggio	dei	
fiori,	 dei	 gesti,	 dei	 sogni.	 Il	 linguaggio	 è	 in	 senso	 saussuriano	un	
«système	de	signes»	(Cohen-Séat	1949,	40),	mentre	«[l]es	images	
filmiques	 ne	 sont	 pas	 des	 signes,	 et	 moins	 encore	 “convenus”»	
(Cohen-Séat	1949,	40),	per	cui	sarebbe	utile	continuare	a	parlare	
di	 “discorso	 filmico”	 e	 di	 «communication	 filmique»	 (Cohen-Séat	
1949,	 38,	 passim),	 evitando	 l’idea	 «assurda»	 di	 assimilare	 il	
cinema	ai	linguaggi	in	senso	stretto:	

Bornons-nous,	 pour	 l’instant,	 à	 examiner	 l’idée	 que	 le	 film	 peut	
être	traité	comme	un	langage.	Que	cette	idée	soit	séduisante,	elle	
ne	 l’a	 que	 trop	 prouvé;	 cela	 ne	 l’empêcherait	 pas,	 bien	 entendu,	
d’être	 absurde.	 Nous	 allons	 allons	 nous	 assurer,	 avec	 soin	 car	
l’affaire	 est	 d’importance,	 que	 le	 film,	 par	 essence,	 n’est	 pas,	 ne	
peut	 pas	 être,	 ni	 devenir	 un	 langage.	 Nous	 nous	 assurerons	
ensuite	 que,	 dans	 l’étude	 de	 la	 communication	 filmique,	
l’élimination	de	l’idée	de	langage	n’entraîne	pas	celle	de	discours.	
Notre	 problème	 se	 trouvera,	 dès	 lors,	 automatiquement	 posé.	
(Cohen-Séat	1949,	39)	

L’intervento	 di	 R.	 Barthes	 sulla	 stessa	 rivista	 sembra	 infine	
escludere	che	una	riflessione	semiologica,	in	quanto	autorizzata	a	
procedere	 esclusivamente	 in	 presenza	 di	 comportamenti	

 
11	Sul	peso	di	Cohen-Séat	nei	futuri	studi	di	semiologia	cinematografica	si	veda	
De	Vincenti	1974.	



5	 Lebenswelt,	22	(2023)	
 
 

distintamente	 segnici,	 possa	 avere	 a	 che	 fare,	 quantomeno	
sistematicamente,	 con	 il	 cinema:	 «[c]ertes,	 le	 film	 ne	 peut	 être	
défini	comme	un	champ	sémiologique	pur,	on	ne	peut	le	réduire	à	
une	 grammaire	 de	 signes»	 (Barthes	 1960a,	 83).	 Se	 non	 si	 può	
escludere	infatti	che	vi	siano	certamente	dei	segni	fra	le	immagini	
filmiche,	 tali	 da	 rendere	 alcune	 di	 queste	 dei	 veri	 e	 propri	
«messages»	(Barthes	1960a,	83),	senz’altro	

[l]e	problème	le	plus	important	posè	par	le	signifié	filmique	est	le	
suivant:	 qu’est-ce	 qui,	 dans	 le	 film,	 est	 signifié?	 Autrement	 dit:	
dans	 quelle	 mesure	 exacte	 la	 sémiologie	 a-t-elle	 des	 droits	 sur	
l’analyse	 de	 film?	 Il	 est	 évident	 qu’un	 film	 n’est	 pas	 d’ordre	
cognitif;	 dans	 le	 film,	 les	 signifiès	 ne	 sont	 que	 des	 éléments	
épisodiques,	 discontinus,	 souvent	 marginaux.	 (Barthes	 1960a,	
87)12	

Le	perplessità	di	Barthes	in	merito	sono	svariate	e	ancora	un	anno	
prima	 del	 noto	 saggio	 di	 Metz	 possono	 ampiamente	 ritrovarsi	
nell’intervista	 rilasciata	 per	 la	 rivista	 «Cahiers	 du	 cinéma»	
(Delahaye	 -	 Rivette	 1963).	 Si	 tratta	 naturalmente	 soltanto	 di	
alcuni	 degli	 esempi,	 fra	 i	molti,	 che	 potrebbero	 essere	 citati,	ma	
utili	 al	 fine	 di	 documentare	 una	 crescente	 attrazione	 per	 il	
versante	‘comunicativo’	del	cinema	senza	che	ciò	comporti	un	suo	
acritico	appiattimento	ai	fenomeni	linguistici	verbali	e	ai	linguaggi	
codificati.	Nel	fervente	clima	strutturalista	degli	anni	(Odin	1990;	
Gauthier	 1991a,	 1991b),	 su	 cui	 hanno	 avuto	 notevole	 influenza	
anche	 gli	 studi	 sul	 cinema	 condotti	 dal	 formalismo	 russo	 (cfr.	
Montani	 (a	 cura	di)	2019),	Metz	prova	a	 costruire	una	 cornice	 e	
un’impostazione	entro	le	quali	si	avvia	una	prospettiva	filmologica	
che	egli	definisce	di	tipo	semiologico.	I	referenti	che	hanno	giocato	
un	 ruolo	 significativo	 nei	 suoi	 primi	 scritti	 sono	 svariati:	 fra	 i	
linguisti	 sicuramente	 sono	 stati	 decisivi	 F.	 de	 Saussure,	 A.	
Martinet,	Ch.	Bally	e	L.T.	Hjelmslev;	fra	gli	estetologi	M.	Dufrenne,	
É.	Souriau	ed	E.	Morin;	non	si	può	inoltre	tralasciare	il	peso	di	R.	
Barthes,	 non	 solo	 per	 gli	 stimoli,	 ma	 anche,	 come	 vedremo,	 per	
l’impostazione	generale	e	il	senso	della	sua	semiologia13.	

 
12	 Un’utile	 ricostruzione	 del	 dibattito	 su	 questi	 temi	 all’interno	 della	 «Revue	
internationale	de	filmologie»	si	trova	in	Kirsten	2018.	
13	 Su	questo	 si	 veda	Kirsten	2018.	 Sul	peso	 che	alcuni	 referenti	possono	aver	
esercitato	 nella	 formazione	 di	 Metz	 ancora	 gli	 studi	 non	 hanno	 offerto	molti	
contributi.	 Utili	 indicazioni	 in	merito	 si	 trovano	 nel	 già	 citato	Kirsten	 2018	 e	
anche	in	Chateau	-	Lefebre	2013.	



6	 A.	Agostini	
 

Ciò	 detto,	 definire	 cosa	 possa	 essere	 un	 approccio	 semiotico	
comporta	 già	 di	 per	 sé	 alcuni	 problemi,	 tanto	 sul	 versante	
dell’oggetto	 della	 nascente	 disciplina	 (di	 che	 cosa	 deve	
occuparsi?),	quanto	sul	versante	metodologico	ed	epistemologico	
(come	 si	 può	 costruire	 una	 scienza	 dei	 segni?	 Che	 posto	
assegnarle	nell’economia	dei	nostri	saperi?	Quale	via	seguire	per	
spiegare	adeguatamente	 il	mondo	dei	segni?).	È	da	questo	punto	
di	vista	che	già	sul	finire	degli	anni	Sessanta	si	può	forse	notare	la	
differenza	 più	 visibile	 fra	 i	 teorici	 (almeno	 i	 più	 raffinati)	 della	
semiotica,	attenti	a	interrogarsi	sui	limiti	e	sulle	reali	possibilità	di	
tale	 disciplina,	 e	 tutta	 quella	 critica	 militante	 che,	 abbagliata	
dall’illusione	‘scientifica’	che	tale	approccio	promette	rispetto	alle	
vaghezze	 innegabili	 di	 certa	 estetica	 tradizionale,	 procede	
all’impiego	 molte	 volte	 acritico	 di	 quell’attrezzatura	 teorica	
(langue,	 parole,	 funzioni,	 denotazione,	 connotazione),	
prelevandola	 da	 contesti	 ove	 essa	 compare	 con	 funzioni	 e	
significati	 ben	 più	 problematici	 e	 in	 grado	 di	 suscitare	
interrogativi	 che	 vanno	ben	 oltre	 le	mode	 e	 che	 inibiscono	 facili	
applicazioni.	 L’invito	 di	 Metz	 a	 «fare	 [faire]	 una	 semiologia	 del	
cinema»	(Metz	1964,	90;	139),	con	cui	chiude	il	suo	lungo	articolo,	
suona	dunque	non	soltanto	come	un	incoraggiamento	a	praticare	
questo	nuovo	approccio,	ma	in	prima	istanza	a	istituirlo	e	fondarlo	
in	 maniera	 rigorosa.	 Quanto	 alla	 semiotica	 in	 generale,	 o	
‘semiologia’	 (secondo	 la	 dizione	 saussuriana	 inizialmente	
prevalente)	 infatti,	 si	 è	 ancora	 rimasti	 fermi,	 salvo	 sparute	 e	
sporadiche	 eccezioni,	 alle	 indicazioni	 che	 de	 Saussure	 ha	 fornito	
nel	suo	Cours	de	linguistique	générale	nel	tentativo	di	tratteggiare	
una	vaga	scienza	dei	segni:	

[s]i	può	dunque	concepire	una	scienza	che	studia	la	vita	dei	segni	
nel	 quadro	 della	 vita	 sociale	 [...];	 noi	 la	 chiameremo	 semiologia	
[sémiologie]	 [...].	 Essa	 potrebbe	 dirci	 in	 che	 consistono	 i	 segni,	
quali	leggi	li	regolano.	Poiché	essa	non	esiste	ancora	non	possiamo	
dire	che	cosa	sarà;	essa	ha	tuttavia	diritto	ad	esistere	e	il	suo	posto	
è	determinato	in	partenza.	La	linguistica	è	solo	una	parte	di	questa	
scienza	 generale,	 le	 leggi	 scoperte	 dalla	 semiologia	 saranno	
applicabili	 alla	 linguistica	 e	 questa	 si	 troverà	 collegata	 a	 un	
dominio	 ben	 definito	 nell’insieme	 dei	 fatti	 umani.	 (de	 Saussure	
1971,	33;	26)	

Si	tratta	di	indicazioni	di	principio	che	non	lasciano	dubbi	circa	il	
rapporto	subalterno	che	la	linguistica	deve	assumere	in	seno	alla	
semiologia.	 Che	 la	 linguistica	 sia	 chiamata	 a	 occuparsi	



7	 Lebenswelt,	22	(2023)	
 
 

pertinentemente	di	uno	specifico	oggetto	 semiotico	non	significa	
per	 de	 Saussure	 far	 venir	 meno	 l’esigenza	 insopprimibile	 di	
assegnarle	 un	 posto	 nell’economia	 dei	 saperi	 e	 dunque	 di	
prevedere	una	(almeno	potenziale)	semiologia,	entro	la	quale	esca	
fondata	 la	 legittimità	del	suo	stesso	approccio	al	proprio	oggetto	
di	 pertinenza,	 le	 lingue	 storico-naturali:	 infatti	 «se	 per	 la	 prima	
volta	 abbiamo	 potuto	 assegnare	 alla	 linguistica	 un	 posto	 tra	 le	
scienze,	 ciò	 accade	 perché	 l’abbiamo	 messa	 in	 rapporto	 alla	
semiologia»	 (de	Saussure	1971,	33-34;	26).	Che	 fattivamente	poi	
la	 linguistica	 abbia	 avuto	 in	 sorte	 di	 costituirsi	 prima	 del	 suo	
genere	 più	 prossimo	 e	 che,	 in	 quanto	 tale,	 possa	 costituire	 un	
ottimo	 esempio	 per	 le	 discipline	 affini	 non	 significa	 per	 il	
ginevrino	 che	 una	 semiologia	 debba	 smettere	 di	 ragionare	 in	
proprio,	 sforzandosi	 di	 individuare	 in	 via	 generale	 tutto	 ciò	 che	
accomuni	 il	 comportamento	 linguistico	 a	 qualunque	 altro	
fenomeno	di	 comunicazione	non-verbale,	 invece	di	 assumere	nel	
paradigma	 semiotico	 elementi	 identificanti	 in	 via	 esclusiva	 un	
paradigma	 strettamente	 linguistico.	 De	 Saussure	 lo	 ribadisce	
molto	chiaramente	poco	più	avanti	rispetto	ai	passi	appena	citati:	
«per	 noi,	 al	 contrario,	 il	 problema	 linguistico	 è	 anzitutto	
semiologico	 e	 tutti	 i	 nostri	 successivi	 ragionamenti	 traggono	 il	
loro	 significato	 da	 questo	 fatto	 importante.	 Se	 si	 vuol	 capire	 la	
vera	 natura	 della	 lingua,	 bisogna	 afferrarla	 anzitutto	 in	 ciò	 che	
essa	ha	di	comune	con	tutti	gli	altri	sistemi	del	medesimo	ordine»	
(de	 Saussure	 1971,	 33;	 26).	 Queste	 indicazioni	 non	 forniscono	
tuttavia	 nessuna	 ulteriore	 e	 più	 dettagliata	 precisazione	 né	 sul	
modo	in	cui	tale	scienza	si	deve	costruire,	né	sulla	metodologia	da	
impiegare	 nello	 studio	 del	 suo	 oggetto;	 ed	 è	 proprio	 qui	 che	
iniziano	 i	 problemi	 più	 rilevanti	 per	 i	 primi	 semiologi	 che,	
affascinati	 dall’indiscusso	 rigore	 e	 dalle	 notevoli	 conquiste	
scientifiche	 della	 linguistica,	 fanno	 leva	 su	 questa	 disciplina	
subalterna	per	tentare	di	ricavare	metodi	e	approcci	da	applicare	
eventualmente	 anche	 agli	 altri	 oggetti	 semiotici	 non-verbali.	
L’ottimo	 esempio	 di	 Roland	 Barthes	 aiuta	 a	 capire	 quanto	
tormentata	 sia	 stata	 a	 livello	 teorico	 tale	 questione14.	 Nei	 suoi	
Éléments	 de	 sémiologie,	 una	 sorta	 di	 vocabolario	 della	 nascente	
disciplina,	 presentati	 per	 la	 prima	 volta	 proprio	 nello	 stesso	
numero	 di	 «Communications»	 in	 cui	 Metz	 pubblica	 il	 suo	

 
14	Sull’autore	si	vedano	gli	studi	generali:	Lagorio	1984;	Marrone	1994;	Pezzini	
2014.	



8	 A.	Agostini	
 

contributo,	 e	 ripubblicati	 in	 volume	 l’anno	 successivo	 con	 una	
confacente	Introduction,	si	legge:	

Saussure,	 seguito	 in	 ciò	 dai	 principali	 semiologi,	 pensava	 che	 la	
lingua	 non	 fosse	 altro	 che	 una	 parte	 della	 scienza	 generale	 dei	
segni	[science	générale	des	signes].	Orbene,	non	è	affatto	certo	che	
nella	 vita	 sociale	 del	 nostro	 tempo	 esistano,	 al	 di	 fuori	 del	
linguaggio	umano,	sistemi	di	segni	di	una	certa	ampiezza.	[...]	non	
appena	 si	 passa	 a	 insiemi	 dotati	 di	 una	 autentica	
profondità sociologica,	si	incontra	di	nuovo	il	linguaggio.	Oggetti,	
immagini,	 comportamenti,	 possono,	 in	 effetti,	 significare,	 e	
significano	ampiamente,	ma	mai	 in	modo	autonomo	[d’une	 façon	
autonome]:	 ogni	 sistema	 semiologico	 ha	 a	 che	 fare	 con	 il	
linguaggio.	 [...]	 Pertanto,	 la	 semiologia è	 forse	 destinata	 a	 farsi	
assorbire	da	una	 trans-linguistica	 [trans-linguistique].	 [...]	 Si	deve	
insomma	 ammettere	 fin	 d’ora	 la	 possibilità di	 rovesciare	
[renverser],	 un	 giorno,	 l’affermazione	 di	 Saussure:	 la	 linguistica	
non	 è	 una	 parte,	 sia	 pure	 privilegiata,	 della	 scienza	 generale	 dei	
segni,	ma	 viceversa	 la	 semiologia	 è	 una	parte	della	 linguistica:	 e	
precisamente	 quella	 parte	 che	 ha	 per	 oggetto	 le	 grandi	 unità	
significanti	del	discorso.	(Barthes	1965,	79-81;	13-15)	

Il	 rapporto	 fra	 semiologia	 e	 linguistica	 dunque,	 come	 si	 può	
vedere,	 è	 un	 fatto	 tutt’altro	 che	 pacifico	 per	 i	 primi	 semiologi,	 e	
non	senza	ragioni;	la	proposta	di	Barthes,	ancorché	solo	ipotetica	
e	 presumibile,	 di	 «rovesciare»	 il	 modello	 saussuriano	 e	 di	
riversare	le	ambizioni	della	sua	semiologia	in	una	più	promettente	
(ma	meno	generale)	«trans-linguistica»	dipende	dalla	convinzione	
della	mancata	 autonomia	 di	 ogni	 altro	 fenomeno	 semiotico	 non-
verbale,	 in	 quanto	 in	 linea	 di	 principio	 sempre	 verbalizzabile	 e	
sempre	 dipendente	 da	 una	 pregressa	 lingua	 storico-naturale.	 Si	
tratta	 di	 un	 problema	 che	 terrà	 banco	 per	 buona	 parte	 del	
dibattito	 semiotico	 degli	 anni	 Sessanta	 e	 Settanta,	 presto	
riformulato	 nei	 termini	 dell’onnipotenza	 delle	 lingue	 storico-
naturali	rispetto	alla	limitatezza	di	tutti	gli	altri	segni,	come	anche	
della	 traduzione	 intersemiotica,	 secondo	 talune	 indicazioni	
ampiamente	fornite	in	merito	da	studiosi	quali	L.T.	Hjelmslev	e	R.	
Jakobson.	Come	sostiene	E.	Fadda,	«seppure	in	entrambi	gli	autori	
ci	 sia	un	primato	del	 linguaggio/lingua,	 esso	è	di	natura	diversa,	
metodologicamente	 quasi	 opposta.	 Gli	 interessi	 dei	 due,	 e	 il	
rapporto	tra	mezzi	e	fini,	si	dispongono	chiasticamente:	ciò	che	è	
mezzo	per	Barthes,	è	fine	per	Saussure,	e	viceversa»	(Fadda	2016,	
4).	Al	di	là	delle	divergenti	proposte,	il	passaggio	dalla	linguistica	



9	 Lebenswelt,	22	(2023)	
 
 

alla	 semiologia	 resta	 evidentemente	 uno	 dei	 nodi	maggiormente	
problematici	da	risolvere	per	 la	nascente	disciplina15.	Ancora	nel	
1968,	 in	piena	 temperie	 semiotica,	Garroni	 ammette	 che	 esso	 «è	
sempre	 stato	 avvertito	 dagli	 specialisti,	 e	 a	 ragione,	 come	
particolarmente	arduo»	(Garroni	1968,	22),	 in	quanto	difficoltoso	
risulta	 essere	 «l’approntamento	 di	 un	 metodo	 adeguato	 e	 di	
adeguate	 categorie	 formali	 che	 consentano	un	 collegamento	non	
estrinseco	 tra	 linguistica	 e	 semiotiche	 adiacenti»	 (Garroni	 1968,	
22)	 e	 cita	 il	 caso	 interessante	 di	 chi,	 come	 L.T.	 Hjelmslev,	 pur	
avendo	 elaborato	 una	 metodologia	 particolarmente	 utile	 a	
estendersi	 oltre	 il	 dominio	 linguistico,	 alla	 fine	 però	 «non	 osò	
varcare	 [...]	 i	 confini	 della	 ‘langue	 linguistique’»	 (Garroni	 1968,	
22).	Per	il	filosofo	italiano	ancora	verso	la	fine	degli	anni	Sessanta	
non	ci	 si	 trova	 che	«agli	 inizi,	 e	quasi	 ai	balbettamenti»	 (Garroni	
1968,	 23)	 e	 tutto	 ciò	 proprio	 quando	 invece	 la	 critica	 militante	
comincia	a	espandere	in	maniera	esponenziale	le	proprie	ricerche	
ispirate	alla	nuova	moda	semiotica.	
Per	 quanto	 concerne	 il	 suo	 oggetto,	 la	 semiologia	 sembra	

godere	di	un’estensione	davvero	notevole	e	 riguardare	 fenomeni	
anche	molto	 eterogenei	 fra	 loro	 «come	 il	 galateo,	 l’arte,	 gli	 usi»	
(Metz	1964,	55;	68);	considerato	che	essa	ha	il	compito	di	studiare	
tutti	 quei	 comportamenti	 che	 manifestano	 una	 profonda	
istituzionalizzazione	 sociale,	 per	 Barthes	 si	 può	 fare	 una	
semiologia	della	ritualità	nascosta	sotto	 fenomeni	quali	 il	cibo,	 la	
moda	e	 la	pubblicità,	mentre	per	Metz	 l’esponenziale	crescita	del	
fenomeno	 cinematografico	 richiede	 questo	 tipo	 di	 impostazione.	
Sul	 piano	 epistemologico	 e	 della	 «riflessione	 metasemiotica»	
(Garroni	 1968,	 94),	 per	 usare	 un’espressine	 garroniana,	 Metz	
manifesta	 un	 accordo	 fortissimo	 con	 le	 imminenti	 tesi	
barthesiane:	

[...]	non	lasciamoci	sfuggire	fin	d’ora	un	tratto	molto	significativo:	
di	 diritto	 [en	 droit],	 la	 linguistica	 non	 è	 che	 un	 settore	 [secteur]	
della	 semiologia;	 di	 fatto	 [en	 fait],	 la	 semiologia	 si	 costituisce	 a	
partire	dalla	 linguistica.	 In	un	senso	normalissimo:	 la	semiologia,	
per	 l’essenziale,	 resta	 da	 farsi,	 mentre	 la	 linguistica	 è	 già	 molto	
avanzata.	 C’è	 qui	 tuttavia	 una	 specie	 di	 piccolo	 rovesciamento	
[renversement].	 I	 post-saussuriani	 sono	 più	 saussuriani	 di	
Saussure:	 la	 semiologia	 sognata	 dal	 linguista,	 essi	 la	 edificano	
apertamente	 come	 una	 translinguistica	 [translinguistique].	 E	 va	

 
15	Molto	utili	in	tal	senso	sono	le	ricostruzioni	offerte	in	C.	Caputo	2006	e	2021.	



10	 A.	Agostini	
 

benissimo	 così:	 è	 il	 maggiore	 a	 dover	 aiutare	 il	 fratello	 minore,	
non	 il	 contrario.	 [Ci	 sembra	 del	 tutto	 naturale	 chiamare	
“filmolinguistica”	una	semiologia	del	cinema.]	Del	resto,	un	brano	
dello	stesso	Saussure	lascia	intravvedere	questo	tiro	incrociato:	la	
linguistica,	 ci	 dice,	 potrebbe	 agevolare	 molto	 la	 semiologia,	
ammesso	che	si	faccia	essa	stessa	più	semiologica.	(Metz	1964,	73;	
100)	

La	 posizione	 di	 Metz	 nei	 confronti	 della	 linguistica	 rimane	 in	
questa	dichiarazione	 ambigua	 e	 l’idea,	 a	 suo	 avviso	 riscontrabile	
nelle	 indicazioni	 saussuriane,	 cha	 basti	 renderla	 «più	
semiologica»,	 tradisce	 il	 rischio	 che	 almeno	 talune	 proprietà	
tipiche	o	esclusive	della	lingua	vengano	indebitamente	trasferite	a	
qualunque	 altro	 segno	non-verbale	 e	 che	 si	 istituisca	quindi	 una	
semiologia	 a	 trazione	 linguistica,	 alla	 maniera	 dei	 citati	 «post-
saussuriani».	 Eppure,	 ancora	 una	 volta,	 il	 dettato	 saussuriano,	
fonte	di	probabili	 equivoci,	non	 lascia	molti	dubbi	 sulla	 funzione	
della	linguistica	nel	costituirsi	di	una	semiologia:	

[s]i	 può	dunque	dire	 che	 i	 segni	 interamente	 arbitrari	 realizzino	
meglio	di	altri	l’ideale	del	procedimento	semiologico:	è	perciò	che	
la	lingua,	il	più	complesso	e	diffuso	tra	i	sistemi	di	espressione,	è	
altresì	 il	 più	 caratteristico	di	 tutti.	 In	 questo	 senso,	 la	 linguistica	
può	diventare	il	modello	generale	di	ogni	semiologia,	anche	se	 la	
lingua	non	è	che	un	sistema	particolare.	 (de	Saussure	1971	101;	
86)	

Il	 primato	 puramente	 fattuale	 e	 anagrafico	 della	 linguistica	
rispetto	 alla	 semiologia,	 presente	 in	 de	 Saussure,	 sembra	
diventare	 in	 Metz	 un	 primato	 anche	 epistemologico:	 è	 la	
linguistica	 che	 offre	 gli	 strumenti	 alla	 semiologia,	 intesa	 come	
translinguistica,	 per	 autoconcepirsi	 e	 posizionarsi	 in	 una	
eventuale	 teoria	dei	 segni.	Ciò	 spiega	 come	mai	 in	questo	 saggio	
Metz	tenti	una	lettura	semiologica	del	cinema	saggiando	categorie	
prelevate	dal	notevole	contributo	che	la	linguistica	ha	offerto	negli	
ultimi	anni:	significante	e	significato,	denotazione	e	connotazione,	
sintagma	 e	 paradigma.	 Non	 si	 tratta	 affatto	 tuttavia	 di	
improvvisazione	 irriflessa	 né	 di	 trasposizione	 meccanica,	 come	
tenteremo	di	dimostrare,	ma	neanche	di	una	proposta	teorica	ben	
collaudata	 e	 del	 tutto	 sicura,	 dal	momento	 che	 si	 tratta	 a	 questa	
altezza	 di	 «concepire	 l’impresa	 semiologica	 come	 una	 ricerca	
aperta	 [recherche	ouverte]»,	poiché	«il	 ‘linguaggio’	 (nel	senso	più	
ampio	 del	 termine)	 non	 è	 cosa	 semplice,	 e	 i	 sistemi	 flessibili	
possono	 essere	 studiati	 in	 quanto	 sistemi	 flessibili,	 attraverso	



11	 Lebenswelt,	22	(2023)	
 
 

metodi	appropriati»	(Metz	1964,	88;	136),	che	vanno	rintracciati	a	
un	 opportuno	 livello	 di	 astrazione	 e	 di	 formalità;	 per	 cui	
l’interrogativo	 con	 cui	 si	 dà	 l’avvio	 alla	 stagione	 semiologica	 (Le	
cinéma:	langue	ou	langage?)	dovrebbe	in	questa	fase,	e	a	maggior	
ragione	 in	 questo	 primo	 articolo	 di	 Metz,	 essere	 per	 lo	 meno	
anche	 letto	 come	 una	 legittima	 domanda	 sulle	 reali	 capacità	
esplicative	 che	 un’eventuale	 impostazione	 semiologica,	 con	 tutte	
le	domande	che	trascina	sul	proprio	statuto	disciplinare,	saprebbe	
e	 potrebbe	 apportare	 al	mondo	 del	 cinema.	 Procediamo	 dunque	
con	l’analisi	del	saggio	in	questione.	
Fintantoché	applichiamo	al	cinema	la	nozione	di	‘linguaggio’	in	

termini	 di	 pura	 «espansione	 metaforica»	 (Metz	 1964,	 75;	 106)	
della	 nozione	 di	 ‘lingua’,	 non	 facciamo	 altro	 che	 segnalare	
semplicemente	 talune	 analogie	 fra	 queste	 due	 forme	 di	
espressione,	 senza	 sostenere	 la	 loro	 identità	 formale.	È	 lo	 stesso	
Metz	 a	 notare	 infatti	 almeno	 due	 sensi	 in	 cui	 si	 può	 ‘espandere’	
metaforicamente	 la	 nozione	 di	 lingua	 ad	 altri	 fenomeni,	 cinema	
compreso:	

determinati	sistemi	(perfino	i	più	inumani)	si	diranno	“linguaggi”	
se	 la	 loro	 struttura	 formale	 rassomiglia	 a	 quella	 delle	 nostre	
lingue:	 così	 il	 linguaggio	 degli	 scacchi	 (che	 interessava	 tanto	
Saussure),	 e	 il	 linguaggio	 binario	 che	 utilizzano	 le	 macchine.	
All’altro	polo,	tutto	ciò	che	parla	all’uomo	dell’uomo	(fosse	anche	
nella	maniera	meno	organizzata	e	meno	linguistica)	viene	accolto	
come	 “linguaggio”:	 abbiamo	 allora	 il	 linguaggio	 dei	 fiori,	 quello	
della	pittura,	perfino	quello	del	silenzio.	Il	campo	semantico	della	
parola	linguaggio	sembra	disporsi	attorno	a	questi	due	assi.	(Metz	
1964,	75;	105)	

Come	mai	al	di	là	di	certe	somiglianze	il	cinema	non	può	dirsi	un	
‘linguaggio’	se	non	in	senso	metaforico	rispetto	alla	lingua?	Detto	
altrimenti:	 che	 cosa	 fa	 sì	 che	 il	 cinema	 differisca	 dalle	 lingue	
storico-naturali	e	renda	quindi	impraticabile	l’esercizio	proprio	e	
competente	della	linguistica	in	campo	cinematografico?	Si	tratta	di	
«stabilire	ciò	che	il	film	non	è»	(Metz	1964,	73;	101)	rispetto	alla	
lingua,	 partendo	 però	 dal	 fatto	 che	 tale	 diversità	 non	 solo	 deve	
costituire	uno	stimolo	per	un’ulteriore	interrogazione	sulla	natura	
del	 cinema,	 ma	 che	 può	 rappresentare	 anche	 un’occasione	 di	
riscatto	 rispetto	 alla	 comunicazione	 verbale,	 in	 quanto	 secondo	
Metz,	ogni	volta	che	 il	 cinema	si	è	pensato	o	continua	a	pensarsi	
alla	 stessa	 stregua	 delle	 lingue	 storico-naturali,	 esso	 si	 declassa	
automaticamente	 «come	 un	 doppione	 più	 grossolano»	 (Metz	



12	 A.	Agostini	
 

1964,	66;	88)	della	 lingua	stessa,	 la	quale	 fra	 i	due	è	senz’altro	 il	
«primogenito	 più	 titolato»	 (Metz	 1964,	 66;	 88).	 Volendo	
ricostruire	 tutte	 le	 indicazioni	 variamente	 sparse	 nel	 testo,	
possiamo	dire	che	Metz	lascia	emergere	le	differenze	fra	cinema	e	
lingua	prima	in	maniera	più	generale	e	poi	avvalendosi	di	dettagli	
e	argomenti	più	 tecnici.	Da	un	punto	di	vista	generale	emergono	
almeno	tre	notevoli	elementi	di	divergenza.	
La	prima	e	più	palmare	differenza	consiste	nel	fatto	che,	mentre	

tutte	 le	 lingue	 storico-naturali	 si	 presentano	 sempre	nelle	 forme	
di	una	«paradigmatica	abbastanza	ristretta»	(Metz	1964,	55;	68)	e	
di	un	«codice	fortemente	organizzato»	(Metz	1964,	58	n.	4;	74	n.	
28),	caratterizzato	da	un	«sistema	rigoroso	di	segni»	(Metz	1964,	
60;	 78),	 il	 ‘codice’	 filmico,	 se	 e	 quando	 c’è,	 sembra	 essere	
«grossolano»	 (Metz	 1964,	 65;	 86),	 «fragile	 ed	 instabile»	 (Metz	
1964,	78;	112),	sempre	pronto	addirittura	ad	essere	«scavalcato»	
(Metz	1964,	78;	113):	non	solo	è	abbastanza	arduo	rintracciarlo,	
ma	vi	sono	anche	tipologie	di	convenzionalità	di	diverso	ordine	e	
grado,	che	vanno	dal	patrimonio	propriamente	tecnico,	cui	ricorre	
questa	 arte,	 alle	 ricorrenze	 più	 ingenue,	 tipiche	 per	 esempio	 del	
crescente	cinema	commerciale16.	A	differenza	di	quanto	preciserà	

 
16	 Quanto	 alle	 difficoltà	 insite	 nel	 rintracciare	 il	 flebile	 codice	 dei	 messaggi	
cinematografici	 e	 al	 tentativo	 di	 individuare	 una	 qualche	 modesta	 forma	 di	
convenzionalità	 in	 essi,	 Metz	 così	 si	 esprime:	 «d’altronde,	 ogni	 messaggio,	
purché	venga	 ripetuto	più	volte	 e	 con	abbastanza	varianti	 –	non	è	 il	 caso	del	
cinema?	–	finisce	per	diventare	simile	a	un	grande	fiume	dai	bracci	in	continuo	
movimento	 che	 un	 po’	 qui	 e	 un	 po’	 là,	 nel	 suo	 letto,	 depone,	 sotto	 forma	 di	
arcipelago,	 gli	 elementi	 disgiunti	 di	 un	 codice	 quanto	 meno	 parziale.	 Forse	
questi	isolotti,	che	a	malapena	si	distinguono	dalla	massa	liquida,	sono	troppo	
fragili	e	sparsi	per	resistere	alle	spinte	successive	della	corrente	che	li	ha	fatti	
nascere	e	rispetto	alla	quale	per	contro	rimangono	sempre	vulnerabili.	Resta	il	
fatto	che	certi	“procedimenti	di	sintassi”,	dopo	il	frequente	impiego	in	funzione	
di	 parola,	 hanno	 finito	 per	 figurare	 nei	 film	 successivi	 in	 funzione	 di	 lingua;	
sono	 in	 qualche	 misura	 diventati	 convenzionali»	 (Metz	 1964,	 59;	 75).	 A	 tali	
difficoltà	poi	si	aggiungono	anche	quelle	relative	alle	diverse	tipologie	e	gradi	di	
convenzionalità:	«ci	fu	un’epoca	in	cui	il	cow-boy	“buono”	era	designato	dal	suo	
abito	 bianco,	 e	 il	 “cattivo”	 dal	 suo	 abito	 nero.	 Il	 pubblico,	 sembra,	 non	 si	
sbagliava	mai.	 [...]	 I	grandi	cineasti	 [...]	hanno	evitato	certi	paradigmi.	 Infatti	 il	
“tipo”	cow-boy	bianco/cow-boy	nero	non	definisce	che	una	specie	di	paradigma	
filmico.	 “Sintattica”	 per	 l’estensione	 sintagmatica	 dei	 segmenti	 commutabili	 e	
per	il	loro	statuto	assertivo,	un	tal	genere	di	opposizione	riguarda	tuttavia,	per	
il	 suo	 contenuto,	 delle	 impressioni	 affettive	 (“il	 cow	 boy	 è	 buono”)	 che	
conservano	qualche	cosa	di	“lessicale”.	Altre	opposizioni	filmiche,	anch’esse	più	
o	 meno	 commutabili,	 sono	 più	 impigliate	 nella	 sintassi	 e	 riguardano	 delle	
 



13	 Lebenswelt,	22	(2023)	
 
 

nei	suoi	scritti	successivi17,	in	questo	contributo	Metz	sostiene	una	
sorta	di	antagonismo	fra	codice	e	messaggio	filmico,	regolati	da	un	
qualche	 rapporto	 di	 «proporzionalità	 inversa»	 (Metz	 1964,	 65;	
86),	 per	 cui	 «il	 codice,	 quando	 esiste,	 è	 grossolano;	 [...]	 il	
messaggio,	 quando	 si	 affina,	 aggira	 il	 codice;	 il	 codice,	 in	 ogni	
momento,	 potrà	 cambiare	 o	 scomparire;	 il	 messaggio,	 in	 ogni	
momento,	troverà	il	mezzo	di	significarsi	altrimenti»	(Metz	1964,	
65;	 86).	 La	 difficoltà	 di	 rintracciare	 un	 codice	 minimamente	
paragonabile	a	quello	linguistico	va	in	questo	scritto	di	pari	passo	
con	la	libertà,	per	non	dire	una	vera	e	propria	«esuberanza»	(Metz	
1964,	77;	109)18,	 delle	 attualizzazioni	 che	 si	 riescono	a	generare	
rispetto	 a	 un	 qualche	 codice,	 la	 quale	 invece	 non	 sembra	
minimamente	 caratterizzare	 il	 comportamento	 linguistico	 e	 in	
linea	di	principio	mai	nessun	comportamento	semiotico.	La	natura	
poco	 convenzionale	 dei	 messaggi	 cinematografici	 e	 la	 loro	
conseguente	distanza	da	quelli	linguistici	non	poggiano	affatto	ad	
ogni	modo	 su	 un’erronea	 o	 precipitosa	 valutazione	 del	 grado	 di	
convenzionalità	 della	 lingua	 storico-naturale,	 poiché,	 come	 ha	
potuto	 imparare	 bene	 dalla	 lezione	 di	 Ch.	 Bally19,	 quest’ultima	
anzi	

 
specie	 di	 “morfemi”.	 Molti	 movimenti	 di	 macchina	 (carrello	 avanti/carrello	
indietro)	o	procedimenti	di	punteggiatura	(dissolvenza/stacco	netto;	vale	a	dire:	
dissolvenza/grado	 zero)	 possono	 essere	 assunti	 in	 questa	prospettiva»	 (Metz	
1964,	78;	112-113).	
17	 Si	 veda	per	esempio	 il	più	maturo	Metz	1971,	ove	Metz	mette	a	 frutto	una	
revisione	di	alcune	sue	 tesi	a	partire	anche	dalle	critiche	di	Umberto	Eco	e	di	
Emilio	Garroni.	
18	Rispetto	a	quanto	accade	nelle	lingue	storico-naturali	nel	cinema	«il	numero	
delle	immagini	realizzabili	è	indefinito	[indéfini].	Più	volte	indefinito	[Plusieurs	
fois	indéfini],	bisognerebbe	dire.	In	quanto	gli	spettacoli	profilmici	[scil.	tutto	ciò	
che	si	trova	davanti	alla	macchina	da	presa]	sono	di	per	sé	di	numero	illimitato;	
la	 qualità	 esatta	 dell’illuminazione	 può	 variare	 all’infinito	 e	 in	 quantità	 non	
discrete;	 la	 distanza	 assiale	 tra	 il	 motivo	 e	 l’apparato	 tecnico	 (variazioni	
cosiddette	scalari,	vale	a	dire	grandezza	dell’inquadratura)	fa	parte	dello	stesso	
caso;	e	anche	l’incidenza	angolare,	così	come	le	proprietà	della	pellicola	e	della	
focale	utilizzate,	la	traiettoria	precisa	dei	movimenti	di	macchina	(ivi	compreso	
il	piano	fisso	che	qui	rappresenta	il	grado	zero)...	Ora,	basta	far	variare	di	una	
quantità	 percettibile	 uno	 di	 questi	 elementi	 per	 vere	 un’altra	 [autre]	
immagine»	(Metz	1966,	62;	150-151).	
19	Si	vedano	per	esempio	nel	testo	i	riferimenti,	ove	si	segnalano	le	«correzioni	
apportate	 dopo	 Saussure	 alla	 famosa	 teoria	 dell’‘arbitrarietà’	 (presenza	 nella	
lingua	di	una	motivazione	parziale	–	fonetica,	morfologica	o	semantica	–	messa	
in	 luce	soprattutto	da	S.	Ullmann;	motivazioni	attraverso	il	significante	e	altre	
 



14	 A.	Agostini	
 

porta	 con	 sé	 ancora	 troppa	 ‘sostanza’	 [‘substance’],	 non	 è	
totalmente	 organizzabile	 [organisable].	 La	 sua	 doppia	
sostanzialità,	 fonica	e	semantica	(e	cioè	umana	due	volte,	per	via	
del	corpo	e	dello	spirito),	resiste	all’esaustività	della	sua	messa	in	
griglie	 [exhaustivité	 de	 la	 mise	 en	 grilles].	 Così	 il	 linguaggio	 che	
parliamo	è	diventato	–	paradossalmente,	 se	 ci	 si	pensa	–	 ciò	 che	
certi	 logici	 americani	 chiamano	 il	 linguaggio	 ‘naturale’	 o	
‘ordinario’,	 mentre	 nessun	 aggettivo	 è	 ai	 loro	 occhi	 richiesto	
quando	 parlano	 del	 linguaggio	 delle	 loro	 macchine,	 più	
perfettamente	 binario	 delle	 migliori	 analisi	 di	 R.	 Jakobson.	 La	
macchina	ha	spolpato	[désossé]	il	linguaggio	umano,	lo	ha	trinciato	
in	 fette	ben	 ripulite	 [débité	 en	 tranches	 bien	nettoyées]	 alle	 quali	
non	aderisce	nessuna	carne.	(Metz	1964,	55;	68)	

Più	avanti	ribadisce	il	concetto	proponendo	una	graduale	scala	di	
convenzionalità,	 di	 cui	 solo	 l’esperanto	 (la	 lingua	 convenzionale	
per	 antonomasia)	 può	 rappresentare	 il	 vertice,	 le	 lingue	 storico-
naturali	ne	 sono	 il	 termine	mediano	e	 il	 cinema	ne	costituisce	 la	
base	o	comunque	il	grado	relativamente	più	basso:	

l’esperanto	differisce	dalle	lingue	ordinarie,	ma	in	quanto	realizza	
alla	 perfezione	 ciò	 verso	 cui	 esse	 non	 fanno	 che	 tendere:	 un	
sistema	 totalmente	 convenzionale,	 specifico	 [codifié]	 e	
organizzato.	Anche	il	cinema	differisce	dalle	lingue,	ma	in	un	senso	
opposto.	 Sarebbe	 più	 giusto	 dire	 che	 le	 lingue	 sono	 come	
incuneate	tra	due	esperanti:	uno,	quello	vero	[...]	è	un	‘esperanto’	
per	 eccesso	 di	 linguisticità;	 l’altro,	 il	 cinema,	 per	 difetto.	 (Metz	
1964,	74;	104)	

Ancora	a	livello	di	considerazioni	generali	Metz	fa	notare	un’altra	
macrodifferenza,	 consistente	nel	 fatto	 che,	mentre	 in	ogni	 lingua	
significante	e	significato	sono	nettamente	distinti	e	distinguibili	in	
quanto	corrispondenti	secondo	una	relazione	di	pura	gratuità,	nel	
caso	del	cinema	questa	«distanza»	(Metz	1964,	74;	102)	è	davvero	
minimale,	 pericolosamente	 ravvicinata.	 Tutto	 il	 testo	 è	 percorso	
da	 considerazioni	 che	 lo	 evidenziano	 senza	 alcun	 dubbio:	 di	
contro	 agli	 eccessi	 della	 teoria	 del	 ‘montaggio-sovrano’	 egli	
rivendica	 la	 «vocazione	 essenziale	 del	 cinema»	 (Metz	 1964,	 57;	
72)	 a	 «restituirci	 l’oggetto	 nella	 sua	 quasi	 letteralità	 percettiva»	
(Metz	 1964,	 57;	 72),	 cioè	 il	 fatto	 che	 «il	 significante	 vi	 è	 a	mala	
pena	 distinguibile	 dal	 significato»	 (Metz	 1964,	 60;	 78),	 o	 che	 «il	
significante	 [è]	 coestensivo	 all’insieme	 del	 significato»	 (Metz	

 
‘associazioni	 implicite’	 analizzate	da	Ch.	Bally;	più	 in	generale	 studi	vari	 sulle	
zone	motivate	del	linguaggio)»	(Metz	1964,	82;	121).	Cfr.	Bally	1926	e	1940.		



15	 Lebenswelt,	22	(2023)	
 
 

1964,	 61;	 78);	 nel	 cinema	 vi	 è	 talmente	 «un’aderenza	 del	
significante	 al	 significato»	 (Metz	 1964,	 74;	 104),	 dovuta	 al	 fatto	
che	 «il	 significante	 è	 un’immagine,	 il	 significato	 è	 ciò-che-
rappresenta-l’immagine»	(Metz	1964,	74;	102),	che	Metz	parla	di	
una	 «‘semìa’	 di	 gran	 lunga	 troppo	 ‘intrinseca’»	 (Metz	 1964,	 74;	
103).	 C’è	 tuttavia	 da	 notare	 che	 la	 brevissima	 distanza	 fra	
significante	 e	 significato,	 di	 contro	 al	 principio	 saussuriano	della	
gratuità	del	rapporto	fra	i	due	in	campo	linguistico,	non	è	in	ogni	
caso	 tale,	 da	 far	 venir	 meno	 il	 principio,	 linguisticamente	
appurato,	 della	 relativa	 scomparsa	 o	 della	 trasparenza	 del	
significante	 durante	 il	 processo	 della	 significazione,	 che	 Metz	
sembra	 attribuire	 in	 qualche	 modo	 (ma	 non	 senza	 forzature)	
anche	 al	 film,	 il	 quale	 per	 effetto	 della	 sua	 interna	 capacità	
discorsivo-narrativa	mostra	che		

l’immagine	 [...]	 si	 eclissa	 [s’efface]	 [...]	 dietro	 l’intrigo	 che	 essa	
stessa	ha	 intessuto,	 sicché	 il	 cinema	non	è	più	 che	 in	 teoria	 arte	
delle	immagini.	Il	film,	che	si	crederebbe	suscettibile	di	dar	luogo	a	
una	 lettura	 trasversale,	 tramite	 l'esplorazione	 che	 possiamo	
agevolmente	fare	del	contenuto	visivo	di	ogni	‘piano’,	è	quasi	d’un	
tratto	oggetto	di	una	 lettura	 longitudinale,	precipitosa,	 sfasata	 in	
avanti	 e	 ansiosa	 del	 ‘seguito’	 [longitudinale,	 précipitée,	 déphasée	
vers	l’avant	et	anxieuse	de	la	“suite”].	La	sequenza	non	addiziona	i	
‘piani’,	li	sopprime	[supprime].	(Metz	1964,	62-63;	81-82)	

Infine	 la	 terza	 differenza,	 facilmente	 riscontrabile	 fra	 i	 due	
fenomeni,	 consiste	 nel	 fatto	 che	 se	 le	 lingue	 sono	 chiaramente	
convenzionali,	 risultando	 totalmente	 impraticabili	 e	
incomprensibili	 senza	 un	 codice	 precedentemente	 pattuito,	 il	
cinema	invece	possiede	il	carattere	dell’«universalità	[universalité]	
[...]	 in	 quanto	 la	 percezione	 visiva,	 nei	 diversi	 luoghi	 del	mondo,	
varia	 meno	 degli	 idiomi	 [est	 à	 peu	 près	 la	 même	 dans	 le	 monde	
entier]»	(Metz	1964,	74;	104),	e	ciò	spiega	come	mai	a	differenza	
delle	 lingue	 il	 discorso	 in	 immagini	 non	 necessiti	 di	 nessuna	
traduzione.	 Naturalmente	 da	 una	 variabilità	 semplicemente	
minore,	dunque	solo	relativa,	non	è	assolutamente	lecito	dedurre	
logicamente	 alcuna	 universalità	 tout	 court	 della	 capacità	
espressiva	 delle	 immagini	 cinematografiche:	 si	 tratta	 di	 una	
conclusione	evidentemente	scorretta	e	poco	coerente	di	Metz,	che	
invece	proprio	in	quella	non	completa	universalità	delle	immagini	
filmiche	 avrebbe	 potuto	 trovare	 ulteriore	 conferma	 alla	 sua	 tesi	
della	 loro	 natura	 almeno	 parzialmente	 convenzionale	 e	
difficilmente	 intersoggettiva	 a	 meno	 di	 accordi,	 sì,	 profondi,	 ma	



16	 A.	Agostini	
 

comunque	pur	sempre	storici	e	culturali.	Questo	non	a	caso	è	uno	
dei	 punti	 più	 fortemente	 ripensati	 e	 rimaneggiati	 a	 partire	 già	
dalla	 inclusione	di	questo	articolo	 in	Essais	sur	 la	signification	au	
cinéma	 del	 1968,	 anche	 grazie	 alle	 discussioni	 pesaresi	 con	
Umberto	Eco20.	
Veniamo	ora	invece	ai	dettagli	del	confronto	fra	lingue	storico-

naturali	 e	 cinema	 affrontati	 in	 maniera	 più	 tecnica,	 dai	 quali	
emerge	un	serrato	e	documentato	dialogo	con	i	maggiori	linguisti	
dl	tempo:	F.	de	Saussure,	A.	Martinet,	L.T.	Hjelmslev,	É.	Benveniste.	
Nel	 descrivere	 la	 prima	 forte	 distinzione	 fra	 lingua	 storico-
naturale	 e	 cinema	 giocano	 un	 ruolo	 significativo	 le	 tesi	 che	 A.	
Martinet	 ha	 sviluppato	 in	 particolar	 modo	 nei	 suoi	 Éléments	 de	
linguistique	 générale	 del	 1960,	 secondo	 cui	 ogni	 lingua	 storico-
naturale	 è	 sempre	 riconducibile	 a	 un	 doppio	 piano	 di	
articolazione:	 un	 primo,	 costituito	 da	 porzioni	 di	 suono	 finite	
(anche	se	suscettibili	di	essere	continuamente	incrementate),	che	
hanno	 significato	 e	 sono	 chiamate	 “morfemi”;	 un	 secondo,	
generato	dall’ulteriore	 (ove	possibile)	divisione	e	 segmentazione	
di	 quelle	 unità	 di	 prima	 articolazione,	 fatto	 di	 singoli	 suoni	
articolati	 (corrispondenti	 a	 singole	 e	 individuabili	 emissioni	 di	
suono	articolato	 in	vari	modi	dall’apparato	 fonatorio),	privi	però	
di	 significato	 e	 ancora	 una	 volta	 di	 numero	 finito,	 ovvero	 i	
“fonemi”.	Metz	 esclude	 categoricamente	 che	 qualcosa	 del	 genere	
possa	 rintracciarsi	 nel	 film.	 Per	 quanto	 riguarda	 i	 fonemi,	 «[i]l	
cinema	 non	 ha	 nulla	 in	 sé	 che	 corrisponda	 alla	 seconda	
articolazione,	fosse	anche	metaforicamente»	(Metz	1964,	73;	101).	
La	 già	 sottolineata	 brevissima	distanza	 che	 separa	 il	 significante	
filmico	dal	suo	significato	rende	infatti	ingiustificabile	un	processo	
di	segmentazione	equivalente	a	quello	utilizzato	in	linguistica	per	
ottenere	 unità	 di	 seconda	 articolazione,	 in	 quanto	 tale	 processo	
finirebbe	 nel	 caso	 del	 cinema	 con	 il	 produrre	 conseguenti	 e	
rilevanti	 cambiamenti	 nei	 riguardi	 del	 significato,	 con	 cui	 il	
fonema	 invece	 non	 intrattiene	 per	 definizione	 alcuna	 relazione:	
«[s]e	un’immagine	rappresentata	tre	cani	e	io	ne	‘ritaglio’	il	terzo,	
non	 posso	 fare	 a	 meno	 di	 ritagliare	 contemporaneamente	 il	
significante	e	il	significato	‘terzo	cane’»	(Metz	1964,	74;	103-104).	

 
20	 I	 contributi	della	 III	Mostra	 internazionale	del	Nuovo	Cinema,	che	ha	avuto	
luogo	 a	 Pesaro	 dal	 27	maggio	 al	 4	 giugno	 1967	 e	 in	 occasione	 della	 quale	 si	
incontrano	e	discutono	assieme	Eco	e	Metz,	sono	stati	poi	pubblicati	in	AA.VV.	
1968.	



17	 Lebenswelt,	22	(2023)	
 
 

Poiché	 la	differenza	delle	 lingue	 fra	 loro	si	gioca	soprattutto	(ma	
non	solo)	sul	piano	dei	fonemi,	l’assenza	nel	cinema	delle	unità	di	
seconda	articolazione	non	può	che	riconfermarne	il	curioso	(da	un	
punto	 di	 vista	 semiologico,	 nel	 senso	 già	 discusso)	 tratto	 di	
universalità.	 Non	 potendo	 rintracciare	 nel	 film	 unità	 di	 seconda	
articolazione,	 Metz	 deduce	 di	 conseguenza	 l’impossibilità	 di	
ottenere	 anche	 i	 corrispettivi	 filmici	 dei	 monemi,	 nella	 lingua	
immancabilmente	 ottenuti	 da	 quelli	 di	 seconda	 articolazione.	
Decade	del	tutto	quindi	in	Metz	la	somiglianza,	a	suo	avviso	spesso	
lasciata	 intendere	 o	 esplicitamente	 affermata	 dai	 teorici	 del	
cinema	muto	 e	 dai	 sostenitori	 del	 ‘montaggio-sovrano’,	 secondo	
cui	 l’immagine	è	 il	 corrispettivo	di	una	parola,	 come	 la	sequenza	
filmica	 lo	 è	 di	 una	 frase	 (Metz	 1964,	 75;	 106).	 Che	 la	 doppia	
articolazione	 si	 sia	 legittimamente	 imposta	 come	 adeguato	
metodo	di	 interpretazione	dei	fenomeni	 linguistici,	non	autorizza	
in	 alcun	 modo	 una	 sua	 meccanica	 e	 pacifica	 estensione,	 se	 non	
impropriamente	e	del	tutto	erroneamente,	al	campo	del	cinema.	Si	
potrebbe	 forse	 essere	 d’accordo	 con	 Garroni	 sul	 fatto	 che	
probabilmente,	 impostata	 in	 questi	 termini,	 l’analisi	 della	
incompatibilità	di	lingua	e	cinema	sia	stata	condotta	mediante	sin	
«troppo	 buone	 ragioni»	 (Garroni	 1968,	 17),	 in	 maniera	 dunque	
«del	tutto	ovvia»	(Garroni	1968,	17)	e	«con	un	eccesso	di	facilità»	
(Garroni	1968,	22);	non	va	tuttavia	misconosciuto	il	fatto,	di	cui	lo	
stesso	 Garroni	 fra	 l’altro	 ha	 potuto	 beneficiare	
metodologicamente,	 che	 negli	 anni	 in	 cui	 ancora	 si	 ricercano	 le	
unità	 minime	 ed	 elementari	 di	 cui	 è	 fatta	 la	 sequenza	 filmica	
perché	 se	 ne	 possa	 costruire	 una	 “grammatica”21,	 che	 normi	 il	
comportamento	 della	 specifica	 ‘lingua’	 cinematografica,	 Metz	 dà	
ampiamente	 prova	 del	 fatto	 che	 un’eventuale	 semiologia	 del	
cinema	 non	 deve	 assolutamente	 confondere	 il	 processo	 di	
individuazione	 del	 codice	 con	 la	 tentazione,	 immediata	 e	
grossolana,	 di	 una	 materiale	 e	 arbitraria	 segmentazione	
dell’apparato	 visivo,	 ma	 deve	 sforzarsi	 di	 trovare	 un	 «modello»	
(Metz	 1964,	 55;	 69)	 che,	 in	 quanto	 «risultato	 di	 una	
manipolazione»	(Metz	1964,	56;	70)	è	tenuto	a	badare	alla	propria	
pertinenza	 rispetto	 all’oggetto	 da	 spiegare,	 proprio	 come	 il	

 
21	 Si	 tratta	 di	 un	 campo	 di	 ricerca	 molto	 praticato	 prima	 e	 dopo	 la	 Seconda	
Guerra	 mondiale	 (cfr.	 Casetti	 2004,	 59	 ss.).	 Fra	 le	 più	 recenti	 grammatiche	
rispetto	agli	studi	di	Metz	si	segnalano:	Berthomieu	1946;	Bataille	1947;	Roger	
1953.	Sull’argomento	si	veda	Odin	1978.	



18	 A.	Agostini	
 

modello	martinettiano	 della	 doppia	 articolazione	 ha	 fatto	 con	 le	
lingue	 storico-naturali.	 Una	 precisazione	 estremamente	
importante,	 se	 si	 guarda	 agli	 abusi	 di	 certa	 «semiologia	
all’italiana»	 (Morpurgo-Tagliabue	 1968,	 5),	 precocemente	
assillata	dalla	segmentazione	del	materiale	filmico	e	dalle	analogie	
con	 le	 lingue	 storiche:	 si	 pensi	 solo	 alle	 teorie	 dei	 cinèmi	 di	
Pasolini	 (Pasolini	 1966)	 o	 a	 quella	 degli	 iconèmi	 di	 Bettetini	
(Bettetini	1968).	
Una	 seconda	 precisazione	 proviene	 da	 una	 riflessione	 sulla	

pertinenza	 dell’uso	 in	 campo	 cinematografico	 (ma	 non	 solo)	 del	
concetto	stesso	di	‘segno’	e	di	tutti	quei	suoi	tratti	accessori	che	da	
de	 Saussure	 in	 poi	 sono	 diventati	 patrimonio	 condiviso	 dei	
linguisti	moderni.	

L’immagine	 è	 sempre	 in	 primo	 luogo	 un’immagine,	 riproduce	
nella	sua	letteralità	percettiva	[littéralité	perceptive]	lo	spettacolo	
significato	di	cui	essa	è	 il	significante;	perciò,	essa	è	a	sufficienza	
ciò	 che	mostra	 per	 non	 doverlo	 significare,	 se	 si	 intende	 questo	
termine	nel	senso	di	signum	facere,	 fabbricare	appositamente	un	
segno.	 Molte	 caratteristiche	 oppongono	 l’immagine	 filmica	 alla	
forma	 preferita	 che	 assumono	 i	 segni,	 arbitraria,	 convenzionale,	
codificata	 [arbitraire,	 conventionnelle,	 codifié].	 Si	 tratta	 di	
altrettante	 conseguenze	 che	 derivano	 dal	 fatto	 che	 fin	 dall’inizio	
l’immagine	non	è	l’indicazione	di	qualcosa	d’altro	all’infuori	di	se	
stessa,	 ma	 la	 pseudo-presenza	 di	 ciò	 che	 essa	 stessa	 contiene.	
(Metz	1964,	81;	119)	

Da	qui	segue	la	notevole	difficoltà	ad	avvicinare	la	lingua,	«sistema	
di	segni	destinato	all’intercomunicazione»	(Metz	1964,	81;	118)22,	
alla	 cinematografia	 che	 assieme	 ai	 messaggi	 estetici	 Metz	
preferisce	 definire	 semplicemente	 «mezzo	 di	 espressione	 [moyen	
d’expression]»	(Metz	1964,	81;	119),	in	quanto	permette	solo	«una	
‘comunicazione’	 a	 senso	 unico	 [une	 ‘communication’	 à	 sens	
unique]»	 (Metz	1964,	81;	119)23.	 Il	 cinema	 infatti	 di	 per	 sé	 «non	

 
22	Cfr.	Cohen-Séat	1949,	40:	«Langage:	système	de	signes;	au	sens	le	plus	large,	
tout	système	de	signes	convenus	pouvant	servir	à	l’échange	de	communications	
entre	des	individus	[…].	Tenons-nous,	donc,	aux	éléments	de	la	définition	reçue:	
signes,	système,	échange».	
23	 Sulla	 nozione	 di	 “espressione”	 cfr.	 anche	 Metz	 1964:	 82-83;	 122:	 «Vi	 è	
espressione	 quando	 un	 “senso”	 [“sens”]	 è	 in	 qualche	 modo	 immanente	
[immanent]	 ad	 una	 cosa,	 si	 sviluppa	direttamente	 da	 essa,	 si	 confonde	 con	 la	
sua	 stessa	 forma.	 [...]	 La	 significazione,	 al	 contrario,	 congiunge	dall’esterno	un	
significante	isolabile	a	un	significato	che	è	esso	stesso	–	dopo	Saussure	lo	si	sa	–	
un	concetto	e	non	una	cosa.	[...]	Tra	espressione	e	significazione	c’è	più	di	una	
 



19	 Lebenswelt,	22	(2023)	
 
 

impiega	che	pochissimi	segni	veri	e	propri»	(Metz	1964,	81;	119).	
Si	 tratta	 di	 tesi	 identiche,	 almeno	 a	 livello	 nominale,	 a	 quelle	
avanzate	 da	 G.	 Cohen-Séat	 (cfr.	 Kirsten	 2018,	 135-136)	 in	 Le	
discours	 filmique,	 e	 da	 J.	 Mitry	 in	 Esthétique	 et	 psychologie	 du	
cinéma	(Mitry	1963,	51-52),	che	in	Metz	trovano,	come	vedremo,	
una	soluzione	da	un	punto	di	vista	semiologico,	dal	momento	che	
non	 è	 in	 questione,	 a	 suo	 avviso,	 il	 potere	 “comunicativo”	 dei	
mezzi	d’espressione.	
Un’altra	 differenza	 con	 la	 lingua	 consiste	 nel	 fatto	 che	 una	

paradigmatica	nel	caso	del	cinema	è	quasi	del	tutto	impraticabile,	
vista	 l’impossibilità	 di	 tenere	 il	 passo	 delle	 mutevolissime	 e	
variegate	 manifestazioni	 filmiche,	 quindi	 di	 numerarne	 e	
inventariarne	 le	 occorrenze,	 come	 si	 farebbe	 per	 esempio	 in	 un	
dizionario	linguistico	con	i	lemmi.		

Il	 paradigma	 di	 immagini,	 al	 cinema,	 è	 fragile,	 approssimativo,	
spesso	nato	morto,	 facilmente	modificabile,	 sempre	 aggirabile.	 È	
soltanto	in	debole	misura	che	l’immagine	filmica	assume	senso	in	
rapporto	alle	altre	immagini	che	avrebbero	potuto	apparire	nello	
stesso	punto	della	catena.	Queste	ultime	non	sono	enumerabili;	il	
loro	 inventario	 sarebbe	 se	 non	 illimitato,	 quanto	 meno	 più	
“aperto”	 del	 più	 aperto	 inventario	 linguistico.	 (Metz	 1964,	 77;	
110-111)	

L’esigenza	di	una	raccolta	delle	occorrenze	da	inventariare	cede	il	
passo	 a	 una	 consapevolezza	 che	 rende	 quasi	 vani	 non	 solo	 i	
risultati	 della	 ricerca,	 ma	 finanche	 lo	 sforzo	 di	 rintracciare	 una	
paradigmatica	efficace	ed	esplicativa.	Il	rapporto	di	“opposizione”	
e	di	«lotta»	(Metz	1964,	78;	113)	che	viene,	date	queste	premesse,	
a	 instaurarsi	 fra	 l’«esuberanza»	 (Metz	 1964,	 77;	 109)	 delle	
sequenze	 filmiche	 e	 la	 «stupefacente	 povertà	 delle	 risorse	
paradigmatiche»	(Metz	1964,	77;	109)	non	è	affatto	il	sintomo	di	
una	 rivendicazione	 estetica	 contro	 ogni	 assorbimento	 dell’arte	
cinematografica	 nel	 mondo	 dei	 segni,	 ma	 più	 precisamente	 un	
pregiudizio,	per	così	dire,	linguistico	proprio	in	materia	di	codice,	
dovuto	 senza	 dubbio	 a	 un’idea	 di	 paradigma	 troppo	 contigua	 a	

 
differenza:	 l’una	 è	 naturale	 [naturelle],	 l’altra	 convenzionale	 [conventionelle];	
l’una	è	globale	e	continua	[globale,	continue],	l’altra	suddivisa	in	unità	discrete	
[unités	 dicrètes];	 l’una	 proviene	 dagli	 esseri	 e	 dalle	 cose,	 l’altra	 dalle	 idee»;	 e	
ancora	Metz	1964,	83-84;	125:	«entro	la	nostra	prospettiva,	“espressione”	non	
designa	 dunque	 il	 significante,	 ma	 il	 rapporto	 tra	 un	 significante	 e	 un	
significato,	quando	questo	rapporto	è	“intrinseco”	[‘intrinséque’]».	



20	 A.	Agostini	
 

quello	 relativamente	 semplice	 e	 omogeneo	 della	 linguistica:	 che	
non	 si	 possa	 istituire	 una	 ‘lessematica’	 del	 cinema	 e	 non	 possa	
nascerne	un	dizionario	non	significa	affatto	che	siano	da	escludere	
spiegazioni	 ulteriori	 e	 meno	 semplici,	 le	 quali	 rendano	 di	
conseguenza	meno	esuberanti	le	attualizzazioni	cinematografiche	
e	 meno	 marcato	 il	 disavanzo	 fra	 paradigma	 e	 sintagma	 filmico.	
Anche	 questo,	 non	 a	 caso,	 diventa	 nelle	 ricerche	 successive	 un	
punto	 fatto	 oggetto	 di	 notevoli	 autocritiche,	 i	 cui	 risultati	 più	
sistematici	 e	 convincenti	 vengono	 esposti	 in	 Langage	 et	 Cinéma	
del	1971.	
Infine	l’assenza	pressoché	totale	di	un	paradigma	comporta	un	

diverso	 intendimento	 del	 concetto	 di	 ‘comunicazione’	 in	 campo	
linguistico	e	in	campo	cinematografico,	come	anche	un’attenzione	
diversa	 ai	 soggetti	 interessati	 da	 quel	 processo	 comunicativo	 e	
uno	schiacciamento	dell’analisi	tutta	sul	piano	della	combinazione	
o	sintagmatico	del	film:	

la	 creazione	 [création]	 gioca	 un	 ruolo	 più	 importante	 nel	
linguaggio	cinematografico	che	nell’uso	degli	idiomi:	“parlare”	una	
lingua	 equivale	 ad	 utilizzarla	 [c’est	 l’utiliser];	 “parlare”	 il	
linguaggio	 cinematografico	 equivale	 in	 una	 certa	 misura	 ad	
inventarlo	 [c’est	 dans	 une	 certaine	 mesure	 l’inventer].	 I	 locutori	
costituiscono	un	gruppo	di	fruitori	[usagers],	i	cineasti	un	gruppo	
di	 creazione.	 Viceversa,	 gli	 spettatori	 di	 cinema	 costituiscono	 a	
loro	 volta	 un	 gruppo	 di	 fruitori.	 Ecco	 perché	 la	 semiologia	 del	
cinema	 è	 spesso	 portata	 a	 mettersi	 dalla	 parte	 dello	 spettatore	
piuttosto	che	da	quella	del	cineasta.	(Metz	1966,	62-63;	152)	

Una	 tesi	 estrema	 e	 anche	 incoerente	 in	 verità	 con	 quanto	
sostenuto	 finora	 (ovvero	 la	 quasi	 totale	 assenza	di	 un	 asse	della	
selezione),	 in	 quanto	 paradossalmente	 non	 fa	 che	 rilanciare	
l’esigenza	 insopprimibile	 di	 un	 paradigma	 (certamente	 non	 già	
dato,	ma	 da	 “creare”	 semmai	 ogni	 volta	 da	 capo),	 senza	 cui	 non	
solo	 gli	 spettatori	 non	 potrebbero	 diventare	 «un	 gruppo	 di	
fruitori»	 e	 ‘comprendere’	 quanto	 nel	 film	 viene	 espresso	 e	
‘comunicato’,	ma	lo	stesso	concetto	di	‘sintagma’	non	avrebbe	più	
senso,	essendo	dialetticamente	concepibile	solo	in	funzione	di	un	
asse	paradigmatico	 che	quantomeno	renda	possibile	 la	 selezione	
di	un	repertorio	di	mezzi	da	impiegare	e	comporre.	È	d’altro	canto	
la	 tesi	 che	 fermamente	 ribadisce	 R.	 Barthes,	 due	 anni	 dopo	 il	
saggio	 di	Metz,	 in	 «Nuovi	 argomenti»,	 per	 cui	 comunque	 in	 ogni	
analisi	 semiologica	 «si	 deve	 parlare	 di	 due	 dimensioni,	 due	
coordinate,	due	spazi»	(Barthes	1966,	104).	



21	 Lebenswelt,	22	(2023)	
 
 

Fin	 qui	 l’uso	 metaforico	 della	 nozione	 di	 ‘linguaggio’	 ha	
consentito	a	Metz	di	concludere	per	l’impossibilità	di	un	approccio	
strettamente	 linguistico	 al	 cinema:	 infatti	 «[c]hi	 si	 accosta	 al	
cinema	dal	punto	di	 vista	 linguistico,	 si	 trova	piuttosto	 a	disagio	
nell’essere	 rinviato	 di	 continuo	 dall’una	 all’altra	 delle	 evidenze	
[évidences]	che	si	contendono	gli	spiriti:	il	cinema	è	un	linguaggio;	
il	 cinema	 è	 infinitamente	 diverso	 dal	 linguaggio	 verbale»	 (Metz	
1964,	61;	80).	Questa	impossibilità	dunque	non	preclude	affatto	la	
rivendicazione	 di	 un	 approccio	 semiologico	 al	 cinema,	 il	 quale	
quindi	 propriamente	 e	 tecnicamente,	 non	 più	 solo	
metaforicamente	 rispetto	 alle	 lingue	 storico-naturali,	 può	 dirsi	
con	 diritto	 ‘linguaggio’.	 Da	 cosa	 dipende	 la	 pertinenza	 di	 questo	
approccio?	 Dal	 cinema	 di	montaggio	 a	 quello	 che	 ha	 adottato	 la	
«formula	dello	 spettacolo	[formule	du	spectacle]»	(Metz	1964,	62;	
81),	 dal	 cinema	 come	 opera	 d’arte	 al	 cinema	 più	 commerciale	
l’immagine	filmica	ha	sempre	in	sé	una	sua	specifica	capacità:	«ci	
racconta	 storie	 conseguenti;	 ci	 ‘dice’	 molte	 cose	 che	 potrebbero	
anche	essere	affidate	al	 linguaggio	delle	parole»	 (Metz	1964,	61;	
80);	 il	 cinema	 è	 «un	 ottimo	 narratore»	 (Metz	 1964,	 62;	 81);	 la	
capacità	narrativa	 è	 «strettamente	 avvinta	 al	 [suo]	 corpo»	 (Metz	
1964,	 62;	 81);	 «il	 cinema	 è	 eminentemente	 idoneo	 ad	 assumere	
questo	 aspetto»	 (Metz	 1964,	 62;	 81).	 Come	 si	 realizza	
tecnicamente	 questa	 capacità?	 Essa	 dipende	 dalla	 natura	 stessa	
dell’immagine	 filmica,	 in	 quanto	 l’operazione	 indispensabile	 del	
montaggio	rende	possibile	una	«specie	di	 corrente	di	 induzione»	
(Metz	1964,	63;	82)	 che	 connette	 fra	 loro	almeno	due	 immagini,	
generando	così	l’effetto	di	un	«discorso	in	immagini»	(Metz	1964,	
71;	97)	e	di	un	‘racconto’	esprimibili	anche	(sempre)	verbalmente:	
esattamente	 ciò	 di	 cui	 può	 occuparsi	 con	 diritto	 una	
translinguistica;	 un	 montaggio,	 si	 badi	 molto	 bene,	 che	 non	 ha	
l’obiettivo	di	 riportare	 in	auge	 la	poetica	di	Ejzenštejn	e	dei	 suoi	
seguaci,	che	anzi	Metz	critica	aspramente	all’inizio	del	suo	saggio	
in	 quanto	 parziale	 responsabile	 degli	 equivoci	 linguistici	 della	
cosiddetta	 «cine-lingua»	 (cfr.	 Metz	 1964,	 52-61;	 63-79),	 ma	 che	
sta	 invece	 a	 indicare	 l’operazione	 basilare	 di	 disposizione	 in	
sequenza	 di	 almeno	 due	 immagini,	 giacché	 nel	 cinema	 «bisogna	
pur	 scegliere	 [choisir]	 ciò	 che	 si	 filma	 e	 ordinare	 [mettre	 bout	 à	
bout]	ciò	che	si	è	filmato.	E	dato	che	si	deve	sezionare	[découper]	e	
disporre	[ajuster],	come	non	volerlo	fare	il	meglio	possibile,	come	
non	cercare	di	‘tagliare’	al	punto	giusto?»	(Metz	1964,	52;	63).	Se	
solo	 grazie	 alla	 successione	 di	 almeno	 due	 fotogrammi	



22	 A.	Agostini	
 

«l’immagine	diventa	linguaggio»	(Metz	1964,	64;	84)	e	 ‘discorso’,	
dando	 così	 prova	 dell’«intimo	 meccanismo	 semiologico»	 (Metz	
1964,	 62;	 81)	 del	 cinema,	 nessuna	 immagine	 di	 per	 sé	 è	
automaticamente	 linguaggio	 e	 nessuna	 immagine	 in	 quanto	 tale	
può	 essere	 oggetto	 di	 una	 pertinente	 analisi	 semiologica,	 dal	
momento	 che	 solo	«[p]assare	da	un’immagine	a	due	 immagini,	 è	
passare	dall’immagine	al	linguaggio»	(Metz	1964,	63;	83).	Si	tratta	
di	 un	 punto	molto	 interessante,	 anche	 se	 controverso,	 di	 questo	
saggio,	 in	 quanto	 giustifica	 il	 disinteresse	 per	 un	 approccio	
semiologico	 indiscriminato	ai	 fenomeni	 iconici	 anche	abbastanza	
simili	al	cinema,	per	esempio	tutti	quelli	che	condividono	con	esso	
una	 qualche	 vocazione	 ‘rappresentativa’,	 come	 la	 fotografia24.	
Questa	infatti	«è	così	inidonea	a	raccontare	che	quando	vuol	farlo	
diventa	 cinema»	 (Metz	 1964,	 63;	 83),	 integrando	 la	 sua	 tipica	
vocazione	 alla	 disposizione	 spaziale	 delle	 immagini	 con	 una	 alla	
successione	 temporale	 delle	 stesse.	 Esattamente	 come	 si	 è	 fatto	
per	 secoli,	 non	 senza	 enormi	 difficoltà	 e	 incoerenze,	 per	 le	 altre	
arti	(pittura,	scultura,	 fotografia,	 teatro,	per	esempio)	e	sulla	scia	
di	una	 lunga	serie	di	studi	dedicati	alla	questione	dello	 ‘specifico	
cinematografico’,	 fra	 i	 quali	 spiccano	 per	 spessore	 soprattutto	
quelli	di	Rudolf	Arnheim	(cfr.	per	esempio	Arnheim	1932),	Metz	si	
dice	convinto	che	«[i]l	discorso	in	immagini	è	un	mezzo	specifico»	
(Metz	 1964,	 71;	 98),	 individuante	 cioè	 in	 maniera	 esclusiva	 la	
capacità	 comunicativa	 cinematografica,	 dal	 momento	 che	 è	
pacifico	 che	esso	«non	esiste	 in	 condizioni	di	 isolamento	 in	altre	
arti»	(Metz	1964,	71;	98),	non	è	cioè	proprietà	condivisa	con	altri	
tipi	di	mezzi	espressivi.	È	 innegabile	che	tutta	questa	 letteratura,	
anche	solo	indirettamente,	abbia	contribuito	a	rilanciare,	sebbene	
su	 un	 piano	 semiologico	 e	 non	 certo	 ontologico,	 l’idea	 dello	
specifico	 filmico	 inteso	 come	 elemento	 formale	 omogeneo	 ed	
esclusivo,	 che	 Metz	 rintraccia	 nel	 piano	 visivo	 (il	 «discorso	 in	
immagini»	appunto),	concependo	di	conseguenza	ogni	incursione	
strettamente	 linguistica	 come	 un’aggiunta	 pur	 sempre	
accidentale,	 esterna	 ed	 eterogenea,	 una	 lingua	 in	 un	 linguaggio,	
tant’è	che		

 
24	 A	 meno	 che	 questi	 fenomeni	 non	 si	 presentino	 volutamente	 come	
manifestazioni	 riccamente	 connotate,	 tali	 da	 destare	 l’interesse	 della	
semiologia	 in	quanto	 ‘linguaggi	artistici’,	 come	vedremo	alla	 fine	del	presente	
saggio.	



23	 Lebenswelt,	22	(2023)	
 
 

l’elemento	 verbale	 incontra	 difficoltà	 nel	 farsi	 assorbire	
completamente	 nel	 film	 [l’élément	 verbal	 a	 du	 mal	 à	 s’engloutir	
totalement	 dans	 le	 film].	 Necessariamente	 ne	 eccede	 [Il	 dépasse	
forcément].	La	parola	è	sempre	 in	parte	porta-parola.	Essa	non	è	
mai	per	 intero	nel	 film,	 sempre	un	po’	dinanzi	 ad	esso	 [Elle	n'est	
jamais	 toute	 entière	 dans	 le	 film,	 toujours	 un	 peu	 devant	 lui].	 Al	
contrario,	le	composizioni	musicali	o	in	immagini	che	si	affermano	
con	 più	 evidenza	 non	 si	 collocano	 tra	 il	 film	 e	 noi;	 le	
sperimentiamo	 come	 se	 formassero	 la	 carne	 del	 film:	 materie	
riccamente	lavorate,	ma	pur	sempre	materie.	(Metz	1964,	68;	92)	

Non	 è	 dunque	 la	 nostalgia	 per	 il	 cinema	 muto	 né	 per	 i	 suoi	
sostenitori	 in	 campo	 teorico,	 che	 anzi	 Metz	 critica	 su	 più	 fronti	
mostrandone	 tutte	 le	 incoerenze	 (Metz	 1964,	 65-70;	 86-95),	 a	
motivare	 la	 preferenza	 per	 un	 modello	 teorico	 che	 privilegi	
l’esclusività	 del	 visivo	 piuttosto	 che	 un	 sodalizio	 fra	 questo	 e	 il	
verbale,	 ma	 precisamente	 la	 difficoltà	 a	 livello	 semiologico,	
dunque	sul	piano	del	metodo	e	delle	competenze,	di	concepire,	a	
seguito	di	quel	profondo	solco	tracciato	fra	langue	e	linguaggio,	fra	
segno	 e	 mezzo	 d’espressione,	 un	 modello	 esplicativo	 fatto	 di	
ingredienti	 molto	 eterogenei	 fra	 loro,	 come	 possono	 essere	 il	
segno	linguistico	e	l’espressione	filmica:	

[i]l	film,	quale	lo	conosciamo	[scil.	la	formula	dello	spettacolo],	non	
è	 un	miscuglio	 instabile;	 il	 fatto	 è	 che	 i	 suoi	 elementi	 non	 sono	
incompatibili.	 E	 se	 non	 lo	 sono,	 è	 perché	 nessuno	 di	 essi	 è	 una	
lingua.	Non	ci	si	potrà	mai	servire	di	due	lingue	simultaneamente;	
chi	mi	si	rivolge	in	inglese	non	lo	fa	in	tedesco.	I	linguaggi,	da	parte	
loro,	 sopportano	 meglio	 questi	 tipi	 di	 sovrapposizione,	 almeno	
entro	 certi	 limiti:	 chi	 mi	 si	 rivolge	 tramite	 il	 linguaggio	 verbale	
(inglese	o	tedesco)	può	nel	contempo	farmi	dei	gesti.	(Metz	1964,	
72;	98)	

La	 ‘sovrapponibilità’	 fra	 immagini	 filmiche	 e	 musica	 quindi	 è	
semiologicamente	molto	 più	 compatibile	 rispetto	 a	 quella	 con	 la	
lingua,	 anche	 se,	 così	 facendo,	 il	 ‘discorso	 in	 immagini’	 tipico	 ed	
esclusivo	del	cinema,	tende	a	farsi	«discorso	filmico»	(Metz	1964,	
71;	 97),	 un	 linguaggio	 composito	 che	 ambisce	 a	 qualcosa	 di	 più	
che	 semplicemente	 ‘narrare’	 e	 ‘raccontare’:	 per	 esempio	 vuole	
suscitare	affetti	ed	emozioni	e	dunque	entrare	nella	sfera	dell’arte.	
Non	 va	 ad	 ogni	 modo	 tralasciato	 il	 fatto	 che	 nell’individuazione	
dell’«intimo	 meccanismo	 semiologico»	 Metz	 sta	 proponendo	
un’alternativa	alla	teoria	del	montaggio	di	Ejzenštejn,	criticata	per	



24	 A.	Agostini	
 

il	 fatto	 di	 essere	 fin	 troppo	 ampia	 e	 larga,	 non	 identificativa	 del	
solo	fenomeno	cinematografico25.	
Se	è	vero	che	il	‘discorso	in	immagini’	proietta	legittimamente	il	

cinema	all’interno	dell’orizzonte	semiologico,	esso	non	reca	però	
alcun	 contributo	positivo	quanto	 alla	 soluzione	di	 quei	 problemi	
evocati	 nel	 confronto	 con	 le	 lingue,	 tanto	 che	 tale	 ‘discorso’	 è	 e	
continua	a	rimanere	«un	sistema	aperto,	difficilmente	codificabile,	
con	 le	 sue	 unità	 di	 base	 non	 discrete	 (=	 le	 immagini),	 la	 sua	
intelligibilità	fin	troppo	naturale,	la	sua	mancanza	di	distanza	tra	il	
significante	e	 il	 significato»	(Metz	1964,	72;	98).	Appurata	 la	sua	
natura	 di	 linguaggio,	 per	 Metz	 si	 può	 arrivare	 a	 concludere	
definitivamente	che	«il	cinema	non	sa	parlare	che	per	neologismi,	
ogni	immagine	è	un	apax»	(Metz	1964,	78;	111-112),	ovvero	che	il	
cinema	 è,	 nella	 nota	 formula,	 «un	 linguaggio	 senza	 lingua	 [un	
langage	 sans	 langue]»	 (Metz	 1964,	 75;	 106):	 un	 vero	 e	 proprio	
paradosso,	da	un	lato	coerente	con	le	premesse	di	un	improbabile	
paradigma	 e	 di	 una	 profonda	 diversità	 dalle	 lingue	 storico-
naturali,	ma	 dall’altro	 una	 quasi	 contraddizione	 con	 l’assunto	 di	
base	del	saggio,	 in	quanto	 in	 totale	assenza	di	paradigma	non	ha	
più	 senso	 nemmeno	 voler	 continuare	 a	 parlare	 di	 ‘messaggi’	
filmici	 o	 di	 una	 qualche	 loro	 capacità	 ‘comunicativa’.	 Si	 tratta	
dunque	 di	 una	 tesi	 in	 qualche	 modo	 vicina	 a	 quelle	 tautologie	
idealistiche	 denunciate	 da	 Garroni,	 un	 paradosso	 di	 cui	 Metz	 è	
pienamente	consapevole,	almeno	come	problema	che	si	impone	e	
pretende	un	qualche	chiarimento:	

[n]el	film	tutto	è	presente:	di	qui	l’evidenza	[évidence]	del	film,	di	
qui	 anche	 la	 sua	 opacità	 [opacité].	 L’illuminazione	 delle	 unità	
presenti	da	parte	delle	unità	assenti	gioca	qui	un	ruolo	minore	che	
non	 nel	 linguaggio	 verbale.	 I	 rapporti	 in	 praesentia	 sono	 di	 una	
ricchezza	che	rende	superflua	e	difficile	la	rigorosa	organizzazione	
dei	rapporti	 in	absentia.	È	perché	 il	 film	è	 facile	da	comprendere	
[est	facile	à	comprendre]	che	è	difficile	da	spiegare.	L’immagine	si	
impone	 [s’impose],	 e	 “ottura”	 [‘bouche’]	 tutto	 ciò	 che	 non	 le	
appartiene.	(Metz	1964,	77-78;	111)	

 
25	 Cfr.	 Metz	 1964,	 53;	 65:	 «La	 storia	 della	 letteratura	 e	 quella	 della	 pittura,	
generosamente	 convocate	 in	 una	 sorta	 di	 levata	 di	 massa,	 non	 gli	 sono	 di	
troppo	per	fornire	esempi	di	montaggio	ante-litteram.	È	sufficiente	che	Dickens,	
Leonardo	 da	 Vinci	 o	 venti	 altri	 abbiano	 ravvicinato	 due	 temi,	 due	 idee,	 due	
colori	 perché	 Ejzenštejn	 gridi	 al	 montaggio:	 la	 giustapposizione	 più	
evidentemente	pittorica,	 l’effetto	di	 composizione	più	 frequente	 in	 letteratura	
diventano,	se	rettamente	compresi,	profeticamente	precinematografici».	



25	 Lebenswelt,	22	(2023)	
 
 

Si	 giunge	 così	 a	 una	 sorta	 di	 ‘ottundimento’	 della	 stessa	
spiegazione	 semiologica	 paradossalmente	 proprio	 quando	 si	
vuole	 rivendicare	 che	 questa	 e	 proprio	 questa	 sappia	 parlare	
competentemente	 dello	 statuto	 del	 cinema.	 Proprio	 là	 dove	 la	
semiologia	ha	il	dovere	di	essere	mordace	con	il	suo	oggetto	e	di	
dimostrare	 l’esistenza	 di	 una	 vera	 e	 propria	 semiosi	 filmica	
(comunque	la	si	intenda),	essa	si	arrende	a	un’idea	semplicemente	
immediata	 e	 decisamente	 vaga	 di	 ‘espressività’	 evidente.	 Un	
equivoco	 tentativo	 di	 superare	 questa	 palese	 difficoltà	 forse	 è	
consistito	 in	 un’operazione	 di	 codificazione	 dei	 messaggi	 filmici	
mediante	 le	 indicazioni	 fornite	 da	 Barthes	 un	 anno	 prima	 nei	
«Cahiers	du	cinéma»	(Delahaye	-	Rivette),	per	cui	si	può	provare	a	
scomporre	 le	sequenze	in	«grandi	unità	significanti»	(Metz	1964,	
86;	 131),	 unità	 ben	più	 ampie	 rispetto	 a	 quelle	 dei	 fonemi	 e	 dei	
monemi	 e	 corrispondenti	 ai	 ‘piani’,	 il	 cui	 significato	 in	 linea	 di	
principio	 è	 sempre	 formulabile	 in	 una	 ‘frase’	 linguisticamente	
esprimibile,	ma	che	non	sono	minimamente	paragonabili	al	piano	
paradigmatico,	rimanendo	ferme	piuttosto	a	quello	combinatorio:	
«il	film	si	lascia	troncare	in	unità	sintagmatiche	(i	‘piani’),	ma	non	
si	lascia	ridurre	(nel	senso	di	R.	Jakobson)	in	unità	paradigmatiche	
[le	 cinéma	 se	 laisse	 tronçonner	 en	 unités	 syntagmatiques	 (les	
“plans”),	mais	 non	 pas	 réduire	 (au	 sens	 de	 R.	 Jakobson)	 en	 unités	
paradigmatiques]»	(Metz	1964,	88;	135	tr.	modificata).	
Come	 farebbe	 il	 cinema	 a	 ‘raccontare’,	 ‘narrare’,	 ‘discorrere’,	

‘parlare’	 senza	 una	 langue	 che	 ne	 sancisca	 il	 paradigma?	
Nonostante	 le	 gravi	 difficoltà	 e	 i	 limiti	 sinora	 enumerati,	 Metz	
ritiene	‘chiarissimo’	e	addirittura	‘evidente’	lo	statuto	semiologico	
del	cinema:		

[e]sso	è,	con	evidenza	[à	l’évidence],	una	sorta	di	linguaggio;	vi	si	è	
vista	 una	 lingua.	 Esso	 autorizza,	 necessita	 perfino	 di	 un	
sezionamento	 e	 di	 un	 montaggio:	 si	 è	 creduto	 che	 la	 sua	
organizzazione,	 così	 manifestamente	 sintagmatica	
[syntagmatique],	non	potesse	procedere	che	da	una	paradigmatica	
[paradigmatique]	 preliminare,	 anche	 se	 presentata	 come	 ancora	
poco	cosciente	di	sé.	Il	film	è	troppo	chiaramente	[trop	clairement]	
un	 messaggio	 perché	 non	 gli	 si	 presupponga	 un	 codice.	 (Metz	
1964,	58-59;	74-75)	

Questa	 ‘chiarezza’	 e	questa	 ‘evidenza’	dipendono	dal	 fatto	 che	 in	
ogni	 caso	 alla	 successione	 di	 immagini	 corrisponde	 sempre	 e	
puntualmente	 una	 frase	 linguistica,	 il	 che	 dà	 ragione	 del	 pieno	
inserimento	 del	 cinema	 nell’orizzonte	 di	 una	 semiologia	 intesa	



26	 A.	Agostini	
 

come	 translinguistica:	 «l’immagine	 (almeno	 quella	
cinematografica)	 equivale	 a	 una	 o	 più	 frasi	 [équivaut	 à	 une	 ou	 à	
plusieurs	 phrases],	 e	 la	 sequenza	 è	 un	 segmento	 complesso	 di	
discorso»	 (Metz	 1964,	 75;	 106).	 Si	 tratta	 di	 un	 punto	
estremamente	delicato	e	problematico,	 in	quanto	richiede	a	Metz	
lo	sforzo	di	chiarire	sulla	base	di	cosa	si	possa	generare	una	simile	
‘equivalenza’,	 perché	 non	 sia	 lasciata	 in	 balia	 del	 capriccio	 del	
singolo	interprete,	e	quale	sia	la	sua	natura.	Vediamo	la	soluzione	
proposta	da	Metz	ai	due	problemi.	
Come	 abbiamo	 visto,	 l’immagine	 filmica	 si	 è	 notevolmente	

distinta	dal	segno	arbitrario	anche	sulla	base	della	sua	«vocazione	
essenziale»	 a	 «restituirci	 l’oggetto	 nella	 sua	 quasi	 letteralità	
percettiva»	 (Metz	 1964,	 57;	 72),	 vocazione	 che	 Metz	 definisce	
anche	 come	 «‘impressione	 di	 realtà’	 [‘impression	 de	 réalité’]»	
(Metz	1964,	57;	72)	o	«pseudo-physis»	 (Metz	1964,	57;	72)26	per	
via	dell’innegabile	e	 ineliminabile	 forte	carica	di	 somiglianza	che	
si	 instaura	 fra	 l’immagine	 e	 la	 realtà	 riprodotta.	 Nonostante	
dunque	 sia	 estremamente	 arduo	 rinvenire	 un	 vero	 e	 proprio	
codice,	 tale	 da	 giustificare	 socialmente,	 culturalmente	 e	
istituzionalmente	 la	 capacità	 dell’immagine	 filmica	 di	 ‘parlare’	 e	
‘narrare’,	 la	 somiglianza	 che	 c’è	 fra	 essa	 e	 la	 realtà	 riprodotta	
rende	 ‘chiaramente’	 ed	 ‘evidentemente’,	 ovvero	 immediatamente	
ed	automaticamente	 ‘decifrabili’	 tutte	 le	 immagini	 filmiche:	 «una	
sequenza	di	cinema	[...]	porta	 il	 suo	senso	 in	se	stessa	 [porte	son	
sens	 en	 elle-même]»	 (Metz	 1964,	 60;	 78),	 per	 cui	 «capiremo	
sempre	fin	troppo	bene	[comprendrons	toujours	trop	bien]»	(Metz	
1964,	 59;	 76)	 l’intrigo	 di	 un	 film,	 «poiché	 ci	 parla	 in	 termini	 di	
immagini	del	mondo	e	di	noi	stessi»	(Metz	1964,	59;	76).	Si	tratta	
quindi	 di	 rivendicare	 quel	 «senso	 immanente	 [sens	 immanent]»	
(Metz	 1964,	 60;	 78)	 delle	 immagini	 che	 nella	 sua	 teoria	 del	
montaggio	 Ejzenštejn	 ha	 voluto	 superare	 e	 rivisitare	 per	
trasformare	 un	 atto	 semplicemente	 riproduttivo	 in	 un	 vero	 e	
proprio	mezzo	 segnico	 che	 ambisce	 a	 una	 significazione	ben	più	
strutturata	 (Metz	 1964,	 52-58;	 63-73):	 una	 riconferma	 che	 il	
mezzo	 cinematografico	 per	 Metz	 invece	 non	 è	 un	 segno	 vero	 e	
proprio,	 ma	 solo	 un	 mezzo	 espressivo	 e	 che	 ha	 una	 capacità	
espressiva	universale,	tanto	che	è	facilmente	constatabile	come	«i	
procedimenti	 di	 sintassi	 divenuti	 troppo	 convenzionali	

 
26	 Sul	 concetto	 di	 «impressione	 di	 realtà»	 l’autore	 torna	 l’anno	 successivo	 in	
Metz	1965.	



27	 Lebenswelt,	22	(2023)	
 
 

provochino	 difficoltà	 di	 intellezione	 presso	 i	 bambini	 o	 i	
‘primitivi’»	 (Metz	1964,	59;	76),	 cioè	presso	 coloro	 che	 sono	più	
estranei	 all’arbitrarietà	 di	 comportamenti	 socialmente	
istituzionalizzati	 e	 non	 naturali.	 Tale	 ‘rispecchiamento’,	 pur	
sempre	caratterizzato	sul	versante	dell’immagine	filmica	da	scelte	
deliberate	sull’oggetto	da	riprodurre,	trascina	con	sé,	per	così	dire,	
un	 certo	 ottimismo	 metafisico,	 che	 presuppone	 una	 realtà	 già	
‘bella	 e	 fatta’,	 portatrice	 di	 un	 senso	 uniforme	 e	 omogeneo	 (un	
consenso),	 che	 esiste	 già	 al	 di	 fuori	 dell’attitudine	 linguistica,	
simbolica	o	espressiva	umane	e	attende	semplicemente	di	essere	
nominata,	riprodotta	o	espressa	altrimenti:	un’idea	vieta,	che	non	
solo	 viene	 pacificamente	 assunta	 senza	 essere	 minimamente	
verificata,	ma	soprattutto	il	cui	superamento	in	campo	linguistico	
dobbiamo	 proprio	 a	 quel	 de	 Saussure	 cui	 Metz	 si	 sta	
inevitabilmente	 rifacendo	 nella	 costruzione	 di	 un	 rinnovato	
modello	 semiologico.	 Proprio	 il	 ‘senso’	 della	 realtà	 resta	 per	
quest’ultimo	la	garanzia	delle	capacità	espressive	del	cinema:	

[l]o	 spettacolo	 filmato	 del	 cineasta	 può	 essere	 naturale	 (film	
‘realistici’,	 riprese	 per	 strada,	 cinema-verità	 ecc.)	 o	 predisposto	
(film-opere	di	Ejzenštejn	dell’ultimo	periodo,	film	di	Orson	Wells,	
e	 più	 in	 generale	 tutto	 il	 cinema	 irrealistico	 o	 fantastico	 o	
espressionistico	ecc.).	Ma	fa	lo	stesso.	Il	soggetto	[contenu]	del	film	
può	essere	‘realistico’	o	no;	il	film	da	parte	sua,	non	mostra	in	ogni	
caso	 che	 ciò	 che	mostra.	 Ecco	dunque	un	 cineasta,	 realista	 o	 no,	
che	ha	filmato	qualcosa.	Che	cosa	sta	per	prodursi?	Lo	spettacolo	
filmato,	naturale	o	artificiale,	disponeva	già	di	espressività	propria	
[expressivité	propre],	in	quanto	era	in	definitiva	un	frammento	del	
mondo	e	in	quanto	quest’ultimo	ha	sempre	un	senso	[sens].	(Metz	
1964,	81;	119)	

A	queste	condizioni,	anche	al	netto	delle	ottime	ragioni	offerte	nel	
saggio	dell’anno	successivo	(A	propos	de	l’impression	de	réalité	au	
cinéma)	per	distanziare	il	grado	di	impressione	di	realtà	filmico	da	
quello	 per	 esempio	 fotografico,	 è	 difficile	 poter	 accettare	 la	
coerenza	delle	 tesi	 di	Metz	 sulla	 pittura	 e	 sulla	 fotografia:	 anche	
nel	 loro	 caso	 infatti	 è	 pur	 sempre	 una	 frase	 linguistica	 a	
riformulare	 il	 loro	 senso	 immanente,	 garantito	 dalla	 realtà	 che	
esse	riproducono	e	dunque	è	possibile	constatare	un	loro	grado	di	
discorsività	 semiologica,	 non	 così	 esclusivo	 del	 cinema.	 In	 ogni	
caso	 una	 concezione	 del	 linguaggio	 cinematografico	 così	
fortemente	improntata	sui	tratti	dell’‘evidenza’	e	della	sin	troppo	
facile	 ‘chiarezza’	 tradisce	molto	 spesso	 un	 certo	 «‘qualunquismo	
semiotico’»,	 per	 dirla	 ancora	 una	 volta	 con	 le	 parole	 di	 Garroni,	



28	 A.	Agostini	
 

«mediante	 il	 quale	 scompare	 ogni	 preoccupazione	 analitica	 e	 si	
impone	 di	 nuovo	 il	 vecchio	mito	 borghese	 della	 immediatezza	 e	
della	 spontaneità»	 (Garroni	 1968,	 3-4).	 Il	 legittimo	 tentativo	 di	
scortare	 il	 cinema	 fuori	 dall’area	 di	 competenza	 propria	 della	
linguistica	 fa	 correre	 in	 Metz	 il	 serio	 rischio	 di	 scortarlo	 fuori	
addirittura	da	quello	semiologico,	nonostante	 i	proclami	opposti.	
Ad	 ogni	 modo	 la	 dimensione	 analogica	 dei	 fotogrammi	 e	 la	
capacità	 di	 combinarli	 illimitatamente	 consentono	 secondo	 il	
parere	 del	 semiologo	 al	 cinema	 un	 enorme	 potenziale	
comunicativo,	che	lo	fa	assomigliare	a	quello	della	lingua	storico-
naturale,	 nonostante	 l’assenza	 totale	 di	 un	 qualche	 corrispettivo	
della	prima	articolazione	verbale,	 che	 consente	di	 fare	 economia	
sulle	 risorse	 da	 impiegare	 per	 la	 comunicazione	 stessa,	 come	ha	
insegnato	Martinet:	

[i]l	 cinema,	 come	 il	 linguaggio	 verbale,	 ha	 molto	 da	 dire	 [a	
beaucoup	à	dire];	ma,	come	le	insegne,	sfugge	in	realtà	alla	prima	
articolazione;	procede	per	“frasi”	come	le	insegne,	ma	le	sue	frasi	
sono	numericamente	illimitate	come	quelle	del	linguaggio	verbale;	
solo	 che	 quelle	 del	 linguaggio	 verbale	 ammettono	 una	
scomposizione	 ulteriore	 [un	 découpage	 ultérieur]	 in	 parole,	
contrariamente	a	quelle	del	cinema	[...].	(Metz	1964,	88;	135)	

La	questione	poi	della	natura	di	questa	 ‘equivalenza’	non	è	meno	
critica	 di	 quella,	 appena	 ricostruita,	 della	 sua	 garanzia,	 che	 al	
massimo	 può	 dare	 ragione,	 a	 suo	 modo,	 del	 fatto	 che	 il	 film	 in	
ultima	 istanza,	 salvo	 limiti	 oggettivi	 del	 percipiente	 o	 del	
percepito27,	 «viene	 sempre	 compreso	 [est	 toujours	 compris]»	
(Metz	1964,	79;	115)	e	pertinentemente,	per	cui	siamo	sempre	in	
grado	 di	 riformulare	 linguisticamente	 le	 frasi	 corrispondenti	 a	
quelle	immagini.	Come	intendere	tuttavia	questa	‘comprensione’	e	
dunque	 la	 stessa	 ‘equivalenza’?	 In	 alcuni	 punti	 del	 saggio,	
soprattutto	 in	 quelli	 in	 cui	 c’è	 l’esigenza	 di	 accentuare	 la	
dimensione	 ‘discorsiva’	della	successione	di	 immagini,	si	accenna	

 
27	 Ognuno	 può	 comprendere	 senza	 particolari	 impedimenti	 le	 sequenze	
filmiche,	«salvo	i	soggetti	anormali	che	non	comprenderebbero	meglio,	e	spesso	
molto	meno	bene,	un	discorso	diverso	da	quello	filmico;	i	soggetti	ciechi,	colpiti	
(come	 i	 sordi	 per	 la	 parola)	 dall’infermità	 selettiva	 che	 blocca	 l’accesso	 al	
significante;	 salvo	 infine	 il	 caso	 in	 cui	 la	 sostanza	 stessa	 di	 cui	 è	 fatto	 questo	
significante	viene	a	trovarsi	materialmente	danneggiata:	 la	pellicola	di	un	film	
molto	vecchio,	ingiallita,	rigata,	illeggibile;	come	l’oratore	troppo	rauco	che	non	
riesce	più	ad	essere	inteso»	(Metz	1964,	79;	115).	



29	 Lebenswelt,	22	(2023)	
 
 

all’idea	 che	 il	 film	 sia	 un	 vero	 e	 proprio	 equivalente	 visivo	 del	
discorso	 verbale,	 al	 punto	 che	 l’equivalenza	 sembrerebbe	
consistere	 in	 un	 semplice	 cambio	 di	mezzo	 espressivo	 e	 dunque	
essere	 abbastanza	 puntuale:	 «[i]l	 film	 ci	 racconta	 [conte]	 storie	
conseguenti;	 ci	 ‘dice’	 [‘dit’]	 molte	 cose	 che	 potrebbero	 essere	
anche	essere	affidate	al	 linguaggio	delle	parole»	 (Metz	1964,	61;	
80),	 per	 cui	 «‘andare	 al	 cinema’»	 non	 significherebbe	 altro	 che	
«andare	a	vedere	 [aller	 voir]	questa	 storia»	 (Metz	1964,	62;	81),	
invece	 di	 leggerla	 o	 sentirla	 raccontare	 a	 parole.	 In	 altri	 punti	
invece	 l’equivalenza	 è	 esplicitamente	 mostrata	 come	 non	 più	 di	
una	 metafora	 e	 un	 concetto	 decisamente	 problematico:	
«l’immagine	 cinematografica	 è	 una	 sorta	 [une	 sorte]	 di	
‘equivalente’	della	frase	parlata»	(Metz	1964,	75;	107),	 in	quanto	
«l’immagine	(almeno	quella	del	cinema)	equivale	a	una	o	più	frasi,	
e	 la	sequenza	è	un	segmento	complesso	di	discorso»	(Metz	1964,	
75;	106).	La	‘comprensione’	filmica	infatti	non	può	non	scontare	il	
fatto	 che	 le	 stesse	grandi	unità	 significanti	non	hanno	alle	 spalle	
un	codice	rigoroso	e	preciso	come	qualunque	altro	segno,	per	cui	
«[u]n	 film	 lo	 si	 comprende	 sempre	 più	 o	meno	 [plus	 ou	moins]»	
(Metz	1964,	79;	115)	o	«all’incirca	 [à	peu	près]»	 (Metz	1964,	80;	
116).	La	difficoltà	che	non	possiamo	non	riscontrare	nel	tentativo	
di	 costruire	 un	 codice	 dietro	 le	 ‘esuberanti’,	 o	 comunque	 troppo	
libere	 e	 variegate,	 attualizzazioni	 filmiche	 è	 la	 ragione	 per	 cui	
l’equivalenza	fra	espressione	filmica	e	frase	linguistica,	per	quanto	
la	sua	pertinenza	sia	garantita	dal	rispecchiamento	analogico,	non	
può	 non	 essere	 condannata	 all’imprecisione,	 alla	 vaghezza	 e,	 se	
stiamo	al	principio	linguistico	per	cui	«[l]a	parola	dà	ancora	luogo	
a	 equivalenze	 interlinguistiche	 [équivalences	 interlinguistiques],	
molto	 imperfette	 [bien	 imparfaites],	 ma	 sufficienti	 a	 rendere	
possibili	 i	 dizionari»	 (Metz	 1964,	 74;	 105),	 non	 solo	 deduciamo	
che	«il	discorso	in	immagini	non	necessita	di	nessuna	traduzione»	
(Metz	1964,	75;	105),	grazie	alla	sua	espressività	universale	e	alla	
sua	 evidenza,	 ma	 che	 a	 rigore	 e	 in	 senso	 tecnico	 essa	 non	 sia	
propriamente	 mai	 oggetto	 di	 una	 traduzione	 possibile.	
‘Comprendere’	dunque	non	è	tradurre.	Se	le	equivalenze	fra	codici	
linguistici	diversi	non	possono	 che	essere	 ‘imperfette’	 a	 causa	di	
quella	 dimensione	 non	 interamente	 convenzionale	 delle	 stesse	
che	 abbiamo	 discusso	 in	 precedenza	 e	 che	 non	 le	 rende	
pienamente	 coincidenti	 e	 perfettamente	 sovrapponibili,	 nel	 caso	
del	 rapporto	 fra	 immagine	 filmica	e	 lingua	 invece	si	arriva	a	una	
vera	 e	 propria	 «equivalenza	 grossolana	 [equivalence	 grossière]»	



30	 A.	Agostini	
 

(Metz	 1964,	 76;	 108),	 vaga	 e	 generica,	 che	 non	 può	 ambire	 a	
nessuna	 puntualità,	 in	 quanto	 quella	 stessa	 coincidenza	 non	 è	
possibile	 per	 principio,	 data	 l’eterogeneità	 dei	 mezzi	 adottati	
(espressivo	 e	 segnico)	 nel	 senso	 sinora	 discusso.	 Così	 nel	 caso	
delle	 lingue	 si	 può,	 ancorché	 con	 fatica,	 persino	 arrivare	 a	
«studiare	 i	gradi	dell’intercomprensione	 linguistica»	 (Metz	1964,	
80;	116)	e	misurare	con	una	certa	oggettività	quanto	si	è	capito,	

[m]a	al	cinema	le	unità	–	o	meglio,	gli	elementi	–	di	significato	co-
presenti	nell’immagine	[(e	che	dire	della	sequenza!)]	sono	troppo	
numerosi	 [nombreux]	 e	 soprattutto	 troppo	 continui	 [continus]:	
anche	 lo	 spettatore	 più	 intelligente	 non	 riuscirà	 a	 comprenderli	
tutti.	 Inversamente,	 basta	 aver	 globalmente	 [globalement]	
catturato	 i	 principali	 per	 “possedere”	 il	 senso	 generale,	
approssimativo	 (eppure	 pertinente)	 [approximatif	 (et	 pourtant	
pertinent)]	 dell’insieme:	 anche	 lo	 spettatore	 più	 rozzo	 avrà	
all’incirca	compreso.	(Metz	1964,	80;	116)	

L’idea	di	Metz,	prima	esposta,	che	il	cinema	sia	un	linguaggio	che	
abbia	 «molto	 da	 dire»	 va	 dunque	 di	 gran	 lunga	 ridimensionata	
quasi	a	livello	di	metafora	e	letta	alla	luce	delle	specifiche	difficoltà	
sin	 qui	 discusse:	 si	 tratta	 di	 una	 ‘moltitudine’	 difficilmente	
quantificabile.	 Alla	 fine	 probabilmente	 il	 modo	 più	 prudente	 di	
descrivere	tale	equivalenza	può	essere	quello	di	una	più	generica	
«‘corrispondenza’	 [‘correspondance’]	 tra	 l’immagine	 filmica	 e	 la	
frase»	(Metz	1964,	79;	108).	L’equivalenza	infatti	richiama	troppo	
da	 vicino	 l’idea	 di	 una	 traduzione	 intersemiotica,	 la	 quale,	 come	
visto,	 non	 è	 a	 rigore	 sostenibile	 a	 causa	 di	 un	 codice	 debole	 o	
inesistente.	 Il	 termine	 ‘corrispondenza’,	 pur	 nella	 sua	 maggiore	
generalità	 (e,	 anzi,	 proprio	 per	 questo),	 è	 invece	 in	 grado	 di	 far	
emergere	 un	 rapporto	 più	 libero	 e	 meno	 delimitabile	 o	
circoscrivibile	 fra	 lingua	 e	 immagine,	 tale	 da	 potersi	 concepire	
anche	in	termini	non	traduttivi.	Con	ciò	resta	tuttavia	poco	chiaro	
il	 tipo	 di	 investimento	 delle	 lingue	 sulle	 immagini	 filmiche	 e	 si	
tratta	 di	 un	 problema	 tutt’altro	 che	 secondario,	 considerato	 il	
tentativo	 di	 costruire	 una	 translinguistica	 che,	 per	 definizione,	
dovrebbe	nascere	sancendo	una	ben	precisa	tipologia	di	relazione	
fra	segni	linguistici	e	non	linguistici:	ne	va	dello	stesso	suo	statuto	
di	disciplina.		
Un’ultima	 riflessione	 corre	 d’obbligo.	 L’interesse	 della	

semiologia	per	il	cinema,	a	differenza	che	per	tutte	quelle	altre	arti	
non	 nate	 in	 regime	 rappresentativo,	 quali	 la	 musica	 e	
l’architettura,	 è	 doppio:	 essa	 si	 occupa	 del	 cinema	 in	 quanto	



31	 Lebenswelt,	22	(2023)	
 
 

‘discorso	 in	 immagini’,	 ma	 anche	 in	 quanto	 tale	 discorso	 può	
sviluppare	 preponderanti	 tratti	 estetici	 che	 lo	 rendono	 un	
‘linguaggio	 artistico’28.	 Anche	 in	 questa	 arte	 la	 semiologia	 si	
occupa	 di	 cinema	 in	 virtù	 delle	 sue	 capacità	 ‘espressive’:	
«[l]’espressività	del	mondo	(il	paesaggio,	 il	volto)	e	 l’espressività	
dell’arte	 (la	 malinconia	 dell’oboe	 wagneriano)	 obbediscono	
essenzialmente	 allo	 stesso	meccanismo	 semiologico:	 il	 ‘senso’	 si	
sviluppa	 naturalmente	 [naturellement]	 dall’insieme	 del	
significante,	senza	far	ricorso	a	un	codice	[sans	recours	à	un	code]»	
(Metz	1964,	83;	122).	Proprio	come	per	il	“discorso	in	immagini”	
l’evidenza	 semiologica	 del	 film	 non	 ha	 avuto	 bisogno	 di	 fare	
ricorso	 a	 nessun	 codice,	 anche	 l’espressività	 dell’arte	 è	 un	 «fare	
effetto	[faire	de	l’effet]»	(Metz	1964,	82;	121)	immediato,	come	la	
«malinconia	dell’oboe	wagneriano»	o	quel	senso	di	«grandezza	del	
popolo	 messicano»	 (Metz	 1964,	 83;	 124)	 che	 suscitano	 talune	
sequenze	di	¡Que	viva	México!	di	Ejzenštejn.	Anche	all’espressività	
estetica	 va	 dunque	 riconosciuto	 il	 suo	 essere	 «in	 qualche	modo	
naturale	 [en	 quelque	 façon	 naturelle]»	 (Metz	 1964,	 82;	 121)	 e	
motivata,	 il	 che	 crea	 un	 interessante	 cortocircuito	 proprio	 in	
campo	 letterario,	 in	 quanto	 ogni	 testo	 si	 vedrebbe	 a	 un	 tempo	
caratterizzato	 da	 una	 segnicità	 propriamente	 detta,	 arbitraria	 e	
codificata,	 e	 da	 una	 ‘segnicità’	 blanda	 e	 puramente	 espressiva,	
‘immediatamente	 comunicante’	 ed	 evidente:	 così	 facendo,	 si	
supera	 e	 si	 reimposta	 in	 chiave	 semiologica	 quel	 divieto	
motivatamente	imposto	da	Martinet	alla	linguistica	di	occuparsi	di	
questioni	 poetiche	 ed	 estetiche,	 ritenute	 estranee	 alla	 struttura	
delle	 lingue.	 Il	 parallelo	 con	 la	 letteratura	 è	 particolarmente	
interessante	per	Metz,	che	lo	sfrutta	in	un	intero	paragrafo	del	suo	
saggio	al	fine	di	mostrare	come	l’espressività	estetica	di	entrambi	
si	giochi	su	un	piano	che	L.T.	Hjelmslev	definisce	 ‘connotativo’,	e	
Metz	 con	 lui,	 il	 quale	 ha	 la	 capacità	 di	 «trapiantarsi	 [se	 greffer]»	
(Metz	 1964,	 82;	 121)	 e	 «si	 sovrappone	 [se	 superpose]»	 (Metz	
1964,	83;	124)	a	quello	denotativo:	

[i]l	 film,	 come	 il	 linguaggio	 verbale,	 è	 suscettibile	 di	 impieghi	
puramente	 veicolativi	 dai	 quali	 è	 assente	 ogni	 preoccupazione	
artistica,	 e	 su	 di	 cui	 regna	 unicamente	 la	 designazione	 (=	
denotazione).	Così	 l’arte	del	 cinema,	 come	 l’arte	del	verbo,	viene	

 
28	 Cfr.	 Metz	 1966,	 58;	 146:	 «La	 semiologia	 del	 cinema	 può	 essere	 concepita	
come	 una	 semiologia	 della	 connotazione	 o	 come	 una	 semiologia	 della	
denotazione».	



32	 A.	Agostini	
 

spostata	di	un	grado	verso	 l’alto:	è	 in	ultima	analisi	attraverso	 la	
ricchezza	[richesse]	delle	connotazioni	che	il	romanzo	di	Proust	si	
distingue	–	semiologicamente	parlando	–	da	un	libro	di	cucina,	che	
il	 film	 di	 Visconti	 si	 distingue	 da	 un	 documentario	 chirurgico.	
(Metz	1964,	81-82;	120)	

L’unica	 differenza	 fra	 i	 due	 linguaggi	 consiste	 nel	 fatto	 che	 «la	
letteratura	 è	 un’arte	 a	 connotazione	 eterogenea	 (connotazione	
espressiva	su	[sur]	di	una	denotazione	non-espressiva),	mentre	il	
cinema	 è	 un’arte	 a	 connotazione	 omogenea	 (connotazione	
espressiva	 su	 [sur]	 di	 una	 denotazione	 espressiva)»	 (Metz	 1964,	
83;	 123).	 L’intero	 piano	 della	 denotazione,	 scisso	 biplanarmente	
in	 un	 significante	 e	 in	 un	 significato,	 in	 un	 esprimente	 e	 in	 un	
espresso,	 diviene	 il	 significante	 o	 esprimente	 del	 livello	 della	
connotazione.	 Un	 esempio	 di	 quanto	 detto	 deriva	 da	 una	 breve,	
ma	molto	efficace,	analisi	di	¡Que	viva	México!	di	Ejzenštejn:	

[i]l	rapporto	denotativo	ci	consegna	qui	un	significante	(tre	volti)	
e	un	significato	(essi	hanno	sofferto,	sono	morti).	È	 il	 ‘motivo’,	 la	
‘storia’.	 Espressività	 naturale	 [naturelle]:	 sui	 loro	 volti	 si	 legge	 il	
dolore,	 nella	 loro	 immobilità	 la	 morte.	 A	 questo	 punto	 vi	 si	
sovrappone	[se	superpose]	il	rapporto	connotativo,	con	il	quale	ha	
inizio	 l’arte:	 la	nobiltà	del	paesaggio	strutturato	dal	 triangolo	dei	
volti	(=	forma	dell’immagine)	esprime	ciò	che	l’autore,	attraverso	
il	 proprio	 stile,	 voleva	 farle	 ‘dire’:	 la	 grandezza	 del	 popolo	
messicano,	 la	 certezza	 della	 sua	 vittoria,	 prima	 o	 poi,	 un	 certo	
amour	 fou,	 da	 parte	 del	 nordico,	 verso	 questo	 splendore	 solare.	
Espressività	 estetica,	 dunque.	 Eppure,	 ancora	 ‘naturale’	
[naturelle]:	 è	 in	 maniera	 molto	 diretta	 [très	 directement]	 che	
questa	 grandezza	 selvaggia	 e	 possente	 si	 sviluppa	 da	 una	
composizione	plastica	in	cui	il	dolore	si	fa	bellezza.	Due	linguaggi,	
perciò,	coesistono	[coexistent]	in	questa	immagine,	in	quanto	vi	si	
ritrovano	 due	 significanti	 (là,	 tre	 volti	 in	 una	 distesa;	 qui,	 una	
distesa	 strutturata	 triangolarmente	 da	 questi	 tre	 volti)	 e	 due	
significati	 (là,	 sofferenza	 e	 morte;	 qui,	 grandezza	 e	 trionfo).	 Si	
noterà,	 il	che	è	normale,	che	l’espressione	connotata	è	più	 ‘vasta’	
[plus	vaste]	dell’espressione	denotata,	e	nel	contempo	dislocata	in	
rapporto	 ad	 essa	 [déboîtée	 par	 rapport	 à	 elle].	 Si	 ritrova	 in	
funzione	 di	 significante	 della	 connotazione	 tutto	 il	 materiale	
(significante	 e	 significato)	 della	 denotazione:	 il	 possente	 e	
doloroso	 trionfo	 che	 connota	 l’immagine	 si	 esprime	 tanto	
attraverso	i	tre	stessi	volti	(significanti	della	denotazione)	quanto	
attraverso	 il	 martirio	 che	 si	 legge	 su	 di	 essi	 (significato	 della	
denotazione).	 Il	 linguaggio	 estetico	 ha	per	 significante	 la	 totalità	
significante-significata	 di	 un	 linguaggio	 primario	 (l’aneddoto,	 il	
motivo)	che	viene	ad	incastrarsi	[s’emboîter]	dentro	di	esso.	(Metz	
1964,	83;	123-124)	



33	 Lebenswelt,	22	(2023)	
 
 

	

Sia	nel	caso	della	letteratura	che	nel	caso	dell’arte	cinematografica	
la	 connotazione	 si	 struttura	 in	 maniera	 identica	 e	 produce	 le	
stesse	 conseguenze:	 essa	 è	 comunque	 ‘riferita’	 a	 un	 piano	
denotativo	 e	 non	 è	 mai	 isolata	 (se	 non	 formalmente	 e	
teoricamente)	da	questo	(è	sempre	«dislocata	in	rapporto	ad	essa	
[scil.	 alla	 denotazione]»	 [Metz	 1964,	 83;	 124]);	 è	 in	 grado	 di	
aumentare	 e	 rendere	 più	 densa	 la	 corrispondenza	 fra	 sequenza	
filmica	e	frasi	 linguistiche,	già	molto	approssimativa,	vaga	e	poco	
puntuale	 a	 livello	 della	 denotazione	 («l’espressione	 connotata	 è	
più	‘vasta’	[plus	vaste]	dell’espressione	denotata»	[Metz	1964,	83;	
124]29);	 è	 in	 grado	 persino	 di	 modificare	 il	 ‘significato’	 della	
denotazione	(«il	dolore	si	fa	bellezza»;	«là,	sofferenza	e	morte;	qui,	
grandezza	e	trionfo»	[Metz	1964,	83;	124]).	
La	tesi	di	Metz	sul	linguaggio	estetico	ha	senz’altro	dei	punti	di	

forza,	ma	anche	alcune	criticità.	Per	quanto	concerne	i	vantaggi	di	
questa	 tesi,	 l’idea	 che	 l’esteticità	 si	 configuri	 nei	 termini	 di	
«espressività	 sopra	 [sur]	 espressività»	 (Metz	 1964,	 82;	 121),	 nel	
caso	 del	 cinema,	 sicuramente	 aiuta	 a	 vincere	 tutte	 quelle	
convinzioni	 romantiche	 e	 tardoromaniche,	 centrate	 sull’idea	 di	
un’arte	pura,	una	realtà	a	sé	stante	rispetto	ad	altri	prodotti	della	
cultura	 umana,	 un’idea	 che	 ha	 generato	 anche	 esagerazioni	
estetistiche	 e	 che	 nel	 tempo	 purtroppo	 ha	 penalizzato	 proprio	
l’imprescindibile	 esigenza	 analitica	 di	 spiegare	 i	 più	 intimi	
meccanismi	dell’opera	d’arte,	 cosa	 che	 in	parte	Metz	 sta	 facendo	
con	 la	sua	 impostazione	semiologica,	mediante	cui	egli	 tenta,	per	
così	 dire,	 di	 ‘demitizzare’	 una	 visione	 di	 sacra	 intangibilità	
dell’opera	d’arte	e	restituirla	a	un	pieno	e	integrato	rapporto	con	
altri	aspetti	della	vita	 sociale	e	culturale	umana.	Nel	 saggio	dello	
studioso	francese	infatti	la	distinzione	fra	arte	e	non	arte	è	solo	ed	
esclusivamente	formale	e	non	anche	materiale:	«gli	effetti	artistici,	
anche	 se	 sono	 sostanzialmente	 inseparabili	 dall’atto	 sèmico	
attraverso	 il	 quale	 il	 film	 ci	 presenta	 la	 storia,	 ne	 costituiscono	
nondimeno	un	altro	strato	di	significazione,	che	dal	punto	di	vista	
metodologico	 viene	 ‘dopo’»	 (Metz	 1966,	 61;	 149).	 Non	 si	 sta	

 
29	Cfr.	anche	Metz	1964,	76;	108:	«[i]l	primo	piano	di	una	rivoltella	non	significa	
“rivoltella”	 (unità	 lessicale	 puramente	 virtuale),	 ma	 significa	 quanto	 meno,	 e	
senza	 parlare	 delle	 connotazioni	 [et	 sans	 parler	 des	 connotations],	 “ecco	 una	
rivoltella!”».	



34	 A.	Agostini	
 

dicendo	che	qui	c’è	il	documentario	e	lì	il	grande	cinema	d’autore	
con	caratteristiche	sue	proprie,	che	qui	c’è	un	testo	letterario	e	lì	
un	articolo	di	giornale	o	un	saggio	scientifico,	ma	che	il	linguaggio	
cinematografico	 e	 quello	 verbale	 possono	 ‘diventare’	 estetici	
grazie	alla	‘ricchezza’	del	loro	piano	connotativo,	che	non	solo	non	
esclude,	 ma	 anzi	 include	 e	 incastona	 al	 proprio	 interno	 il	 piano	
denotativo	 ed	 è	 sempre	 presente,	magari	minimizzato	 anche	 nel	
più	 ordinario	 dei	 linguaggi	 cinematografici	 o	 discorsi	 verbali,	
come	gli	hanno	insegnato	le	note	tesi	di	Ch.	Bally	(cfr.	Metz	1964,	
85	n.	3;	128	n.	119):	«non	esiste	un	impiego	totalmente	‘estetico’	
del	cinema,	in	quanto	anche	l’immagine	che	più	connota	non	può	
evitare	 di	 essere	 anche	 designazione	 [désignation]	 fotografica»	
(Metz	 1964,	 84;	 127).	 Un	 approccio	 semiologico	 ha	
produttivamente	 surclassato	 il	 vecchio	 approccio	 ontologico	
dell’arte.	 Un	 altro	 vantaggio	 della	 tesi	 consiste	 nel	 fatto	 di	 poter	
riscattare	 il	 senso	 dello	 ‘specifico	 cinematografico’	 da	 quello	 più	
angusto	 ed	 elementare	del	 ‘discorso	 in	 immagini’,	 in	 quanto	 tale	
discorso,	 nel	 tentativo	 di	 ambire	 a	 un	 linguaggio	 artistico,	 si	
esercita	anche	in	commistione	con	altri	linguaggi	specifici	(teatro,	
pittura,	 poesia),	 rinunciando	 alla	 sua	 purezza	 e	 generando	
un’ulteriore	 e	 inattesa	 specificità	 cinematografica,	 quella	 del	
«discorso	filmico»	che	

[i]n	 quanto	 totalità	 [...]	 è	 specifico	 grazie	 alla	 sua	 composizione.	
Mettendo	insieme	“linguaggi”	primari,	il	film,	istanza	superiore,	si	
trova	 forzatamente	 proiettato	 verso	 l’alto,	 nella	 sfera	 dell’arte,	
salvo	 ridiventare	 un	 linguaggio	 specifico	 in	 seno	 al	 suo	 stesso	
inviluppamento	nell’arte.	Il	film-totalità	non	può	essere	linguaggio	
se	non	per	il	fatto	di	essere	già	arte.	(Metz	1964,	71;	97)	

In	 tal	 modo	 quell’elemento	 linguistico	 che	 è	 parso	 esterno	 e	
accidentale	 alla	 definizione	 del	 ‘discorso	 in	 immagini’,	 nel	
‘discorso	 filmico’	 invece	 diviene	 un	 tratto	 decisivo,	 specie	 se	 nel	
connubio	 è	 già	 proiettato	 verso	 una	 ricchezza	 connotativa	 che	
rende	 estetica	 la	 sua	 espressività30.	 Non	 va	 inoltre	 tralasciato	

 
30	 «Per	meglio	comprendere	 il	 cinema	sonoro	bisognerebbe	studiare	un	certo	
tipo	 di	 film	 “moderni,	 in	 particolare	 quelli	 di	 Alain	 Resnais,	 Chris	 Marker	 e	
Agnès	 Varda,	 i	 tre	 inseparabili.	 L’elemento	 verbale,	 nonché	 apertamente	
“letterario”,	ha	gran	peso	su	una	composizione	d’insieme	che	pure	è	più	che	mai	
autenticamente	“filmica”.	In	L’année	dernière	à	Marienbad,	l’immagine	e	il	testo	
giocano	 a	 nascondino	 e	 ne	 approfittano	 per	 scambiarsi	 fuggevoli	 carezze.	 La	
 



35	 Lebenswelt,	22	(2023)	
 
 

l’obiettivo	 di	 sganciare	 le	 potenzialità	 estetiche	 del	 cinema	 dalle	
condizioni	 allora	 imposte	dalla	 celebre	poetica	del	montaggio,	 la	
cui	 pretesa	 è	 che	 «la	 bellezza,	 spietatamente	 rifiutata	 a	 ogni	
istanza	profilmica	[scil.	ciò	che	è	davanti	alla	macchina	da	presa],	
sorga	senza	malinteso	possibile	dal	filmare	e	dal	filmare	soltanto.	
C’è	 di	 più:	 dal	montaggio	 e	 dal	montaggio	 soltanto»	 (Metz	1964,	
53-54;	 66).	 Commentando	 alcune	 celebri	 sequenze	 de	 La	
corazzata	 Potëmkin,	 Metz	 infatti	 sostiene	 che	 «[n]on	 era	
sufficiente	 per	 Ejzenštejn	 aver	 composto	 una	 splendida	
[splendide]	 sequenza,	 pretendeva	 anche	 che	 fosse	 un	 fatto	 di	
lingua»	 (Metz	 1964,	 56;	 71);	 evidentemente	 la	 dimensione	
estetica	 è	 concepita	 da	 Metz	 come	 raggiungibile	 anche	
indipendentemente	 dal	 lavoro	 del	 montaggio	 in	 senso	
ejzenštejniano,	per	esempio	già	 anche	a	 livello	del	più	 ‘semplice’	
piano-sequenza.	
Veniamo	 alle	 criticità.	 Anzitutto,	 a	 differenza	 di	 quanto	

accaduto	 per	 il	 piano	 della	 denotazione,	 una	 vera	 e	 propria	
riflessione	 su	 come	 si	 possa	 intenzionalmente	 realizzare	 questa	
connotazione	 manca	 del	 tutto,	 se	 si	 eccettuano	 quelle	 sparute	
indicazioni	 indirettamente	 risalibili	 dalle	 letture	 di	 alcuni	 film	
tentate	 nel	 saggio.	 Inoltre	 l’immediatezza	 comunicativa	
dell’espressione	artistica,	cinematografica	e	non,	che	presuppone	
un’equivalenza	 fra	 connotato	 e	 motivato,	 riprecipita	 le	
considerazioni	 estetiche	 nel	 campo	 della	 spontaneità,	 con	 il	
risultato	 che	 quell’effetto	 ‘demitizzante’,	 che	 l’impostazione	
semiologica	 sembra	 promettere	 se	 opportunamente	 esercitata,	
viene	man	mano	 a	 cedere	 il	 posto	 all’idea	di	 una	 comunicazione	
evidente	 e	 non	 ulteriormente	 analizzabile,	 di	 un’arte	 figlia	 della	
spontaneità.	 Va	 aggiunto	 poi	 che	 il	 tipo	 di	 ‘immediatezza’	 o	
‘evidenza’	dell’espressione	a	 livello	denotativo	e	connotativo	non	
è	 affatto	 omogenea	 e	 questo	 avrebbe	 dovuto	 richiedere	
approfondimenti	del	 tutto	mancanti	 ancora	a	questo	 livello	della	
ricerca,	 onde	 evitare	 di	 utilizzare	 un	 unico	 concetto	 per	 due	
fenomeni	molto	diversi	 fra	 loro:	un	conto	è	 l’immediatezza	di	un	
significato	 da	 comprendere	 senza	 codice	 o	 langue,	 un	 altro	 è	
l’immediatezza	di	un	 sentimento	 che	è	 l’«effetto»	 estetico	di	una	
sequenza.	Ancora:	non	vi	è	dubbio	alcuno	che,	quando	Hjelmslev	
parla	del	rapporto	fra	connotazione	e	denotazione,	lo	stia	facendo	

 
loro	parte	è	uguale:	il	testo	si	fa	immagine,	l’immagine	si	a	testo;	è	tutto	questo	
gioco	di	contesti	a	fare	la	contessitura	del	film»	(Metz	1964,	69;	94-95).	



36	 A.	Agostini	
 

presupponendo	un	comportamento	segnico	tecnicamente	inteso	e	
in	primo	luogo	linguistico,	oltre	il	quale	tali	categorie,	nonostante	
una	 certa	 innegabile	 vocazione	 del	 suo	 quadro	 teorico	 a	
espandersi	 oltre	 i	 confini	 della	 sola	 linguistica,	 non	 vantano	 più	
alcun	 diritto	 esplicativo	 e	 competente.	 L’estensione	 di	 questa	
attrezzatura	 teorica	 al	 mondo	 semiologico	 dell’espressione	 è	
almeno	 in	 questo	 saggio	 ancora	 meccanica	 ed	 estremamente	
problematica31,	 il	 che	 crea	 molti	 ostacoli	 alla	 scommessa	 più	
generale	che	la	semiologia	possa	recare	un	contributo	anche	nelle	
questioni	 estetiche	 e	 occuparsi	 quindi	 con	 competenza	 dei	
‘linguaggi	 artistici’	 in	 generale.	 Se	 si	 segue	 infatti	 l’impostazione	
hjelmsleviana	 e	 poi	metziana	del	 problema,	 la	 connotazione	può	
sorgere	 solo	 presupponendo	 almeno	 un’istanza	 denotativa	 che	
ricomprende	in	se	stessa.	Questo	crea	imbarazzo	nel	caso	di	tutte	
quelle	 manifestazioni	 artistiche	 escluse	 da	 un	 regime	
rappresentativo,	come	la	musica	e	l’architettura,	in	cui	l’assenza	di	
analogia	 fra	esprimente	ed	espresso	 impedisce	una	 ‘denotazione’	
nel	modo	 in	 cui	 finora	Metz	 l’ha	descritta.	L’effetto	di	una	 simile	
estensione	 meccanica	 della	 teoria	 di	 Hjelmslev	 in	 campo	
extralinguistico	è	quello	di	aver	prodotto	una	soluzione	ad	hoc	per	
il	 cinema,	 la	 quale	 finisce	 con	 il	 penalizzare	 la	 generalità	 invece	
ambita	 di	 queste	 considerazioni	 semiologiche	 in	 campo	 estetico.	
Come	 possono	 le	 arti	 ‘non-denotative’	 riuscire	 a	 ‘connotare’?	
Condannare	 semiologicamente	 talune	 arti	 alla	 sola	 connotazione	
non	 solo	 è	 contradditorio	 rispetto	 al	 concetto	 assunto	 di	
connotazione,	ma	significherebbe	tornare	all’idea,	brillantemente	
superata	nel	 caso	del	 cinema	e	della	 letteratura,	di	 forme	di	arte	
pura,	ove	l’elemento	connotativo	non	è	semplicemente	più	 ‘ricco’	
di	 quello	 denotativo,	 ma	 addirittura	 esclusivo.	 Il	 capitolo	
dell’espressione	estetica	in	campo	semiologico	è	decisamente	più	
problematico	 e	 frettoloso	 di	 quello	 dell’espressione	 denotativa	 e	
con	 ciò	 l’assunto	 per	 cui	 un	 oggetto	 estetico	 è	 un	 oggetto	
semiologicamente	 rilevabile	 tende	 a	 vacillare.	 Infine	
un’impostazione	 semiologica	 della	 comunicazione	 estetica,	
nonostante	 l’ambìto	 tentativo	 di	 essere	 più	 ‘scientifica’	
dell’estetica	 tradizionale	 e	 rinunciare	 quindi	 ai	 suoi	 aspetti	 più	

 
31	 Cfr.	 Metz	 1966,	 59;	 147:	 «Lo	 studio	 del	 cinema	 come	 arte	 –	 lo	 studio	
dell’espressività	cinematografica	–	può	essere	dunque	portato	avanti	in	base	a	
metodi	ispirati	dalla	linguistica».	



37	 Lebenswelt,	22	(2023)	
 
 

valutativi32,	non	consente	più	di	cogliere	a	livello	teorico	l’enorme	
differenza	sussistente	fra	 la	ricchezza	connotativa	di	un	prodotto	
commerciale,	 pur	 sempre	piegata	 alle	 prioritarie	 o	 co-prioritarie	
esigenze	 del	 mercato	 (il	 cinema	 come	 fenomeno	 di	 massa	
istituzionalizzato),	dal	più	tradizionale	e	impegnativo	capolavoro,	
che,	comunque	lo	si	intenda,	si	serve	di	quella	stessa	ricchezza	per	
incidere	 in	maniera	 estremamente	 significativa	 nel	 corpo	 vivo	 e	
storico	di	quella	stessa	cultura	cui	appartiene.	
In	conclusione,	Metz	prosegue	sulla	strada	aperta	dalla	riforma	

del	 saussurismo,	 che	 da	 Ch.	 Bally	 in	 poi	 ha	 dimostrato	 la	
pregnante	 presenza	 nel	 più	 arbitrario	 dei	 comportamenti	 semici	
(le	 lingue)	 di	 elementi	 anche	motivati	 e	 poco	 convenzionali.	 Che	
dunque	 la	 semiologia	 possa	 anche	 occuparsi	 di	 espressioni	 oltre	
che	 di	 segni	 è	 un	 fatto	 molto	 meno	 rivoluzionario	 di	 quanto	 si	
possa	 ritenere.	Nell’articolo	non	 si	 vuole	 sostenere	 a	 tutti	 i	 costi	
che	il	cinema	e	l’arte	siano	delle	forme	di	comunicazione	in	senso	
stretto	 e	 ancor	 meno	 che	 sono	 dei	 segni	 al	 pari	 di	 quelli	 più	
tradizionali	(non	necessariamente	verbali).	In	questo	senso	vanno	
lette	 affermazioni	 che	 a	 tutta	 prima	 potrebbero	 anche	 suonare	
come	 frutto	 di	 riflessioni	 poco	 ponderate,	 come	 definizioni	 non	
ancora	collaudate,	metaforiche	e	improprie,	o	finanche	incoerenti	
e	 contraddittorie	 («una	 sorta	 di	 linguaggio»,	 «una	 sorta	 di	
‘equivalente’»,	 «un	 linguaggio	 senza	 lingua»),	 ma	 che	 sono	
anzitutto	 la	 spia	 del	 tentativo	 di	 vedere	 se	 e	 fino	 a	 che	 punto	
categorie	prelevate	dalla	linguistica	possono	diventare	patrimonio	
comune	e	dunque	anche	categorie	semiologiche,	ovvero	di	tenere	
insieme	 un	 doppio	 ordine	 di	 considerazioni:	 scientifico	 ed	
epistemologico.	 L’analisi	 di	 un	 campo	 si	 sta	 necessariamente	
svolgendo	 contemporaneamente	 alla	 costruzione	 del	 campo	
stesso	 e	 dei	 suoi	 strumenti	 di	 osservazione.	 L’articolo	 lascia	 in	
eredità	 un	 patrimonio	 concettuale	 rinnovato	 e	 una	 serie	 di	
complessi	problemi	da	dirimere,	non	solo	per	una	semiologia	del	
cinema	 ma,	 forse	 in	 modo	 prioritario,	 per	 una	 semiologia	 in	
generale:	il	concetto	di	comunicazione	non	verbale,	il	rapporto	fra	
lingue	 e	 segni	 o	 espressioni	 non	 linguistiche	 e	 ancora	 il	 troppo	
sottovalutato	problema	del	‘senso’,	palesemente	distinto	da	quello	
del	 ‘significato’,	 come	problema,	se	non	proprio	della	semiologia,	
quantomeno	 liminare	 e	 comunque	 da	 tener	 presente	 per	 ogni	

 
32	 A	 conferma	 di	 ciò	 si	 veda	 la	 riproduzione	 di	 alcuni	 appunti	 pubblicati	
postumi	e	curati	da	M.	Lefebvre	in	Metz	2013.		



38	 A.	Agostini	
 

teoria	 della	 significazione	 che	 voglia	 dirsi	 completa.	 Oltre	 a	 ciò	
pone	una	domanda	non	più	aggirabile:	fino	a	che	punto	in	tutto	ciò	
può	spingersi	un	approccio	semiologico	senza	denaturarsi?	

Bibliografia	

AA.	 VV.,	 1968:	 Linguaggio	 e	 ideologia	 nel	 film,	 Novara,	 Fratelli	
Cafieri	Editori.	

AA.	VV.,	2017,	Étienne	Souriau,	«Nouvelle	Revue	d’esthétique»	19.	

Arnheim	R.,	1932:	Film	als	Kunst,	Berlin,	Ersnt	Rowohlt	Verlag.	

Bally	Ch.,	1926:	Le	langage	et	la	vie,	Paris,	Payot.	

Bally	Ch.,	1940:	Sur	la	motivation	des	signes	linguistiques,	«Bulletin	
de	la	Société	de	linguistique	de	Paris»	41,	pp.	75-88.	

Barthes	R.,	1960a:	Le	problème	de	signification	au	cinéma,	«Revue	
internationale	de	filmologie»	32-33,	pp.	83-89.	

Barthes	 R.,	 1960b:	 Les	 ‘unités	 traumatiques’	 au	 cinéma,	 «Revue	
internationale	de	filmologie»	34,	pp.	13-21.	

Barthes	R.,	 1965:	Éléments	de	 sémiologie,	 in	 Id.,	Le	degré	 zéro	de	
l’écriture,	 Paris,	 Éditions	 Gonthier;	 tr.	 it.,	 Elementi	 di	 semiologia.	
Linguistica	e	scienza	delle	significazioni,	Einaudi,	Torino	1966.	

Barthes	 R.,	 1966:	 Principi	 e	 scopi	 dell’analisi	 strutturale,	 «Nuovi	
argomenti»	2,	pp.	104-116.	

Bataille	R.,	1947:	Grammaire	cinématographique,	Paris-Lille,	Taffin	
Lefort.	

Berthomieu	 A.,	 1946:	 Essai	 de	 grammaire	 cinématographique,	
Paris,	La	Nouvelle	Édition.	

Bettetini	G.,	1968:	Cinema:	lingua	e	scrittura,	Milano,	Bompiani.	

Caputo	C.,	2006:	Semiotica	e	linguistica,	Roma,	Carocci.	

Caputo	C.,	 2021:	Basi	 linguistiche	 della	 semiotica.	 Teoria	 e	 storia,	
Milano,	Mimesis.	



39	 Lebenswelt,	22	(2023)	
 
 

Casetti	F.,	2004:	Teorie	del	cinema.	1945-1990,	Milano,	Bompiani.	

Chateau	 D.	 -	 Lefebre	 M.,	 2013:	 Christian	 Metz	 et	 la	
phénoménologie,	«1895»	70,	pp.	82-119.	

Cohen-Séat	 G.,	 1949:	 Le	 discours	 filmique,	 «Revue	 internationale	
de	filmologie»	5,	pp.	37-48.	

Delahaye	 M.	 -	 Rivette	 J.,	 1963:	 Entretien	 avec	 Roland	 Barthes,	
«Cahiers	du	cinéma»	147,	pp.	20-30.	

De	Vincenti	G.,	1974:	Alle	origini	della	 semiotica	cinematografica:	
Cohen-Séat,	«Biblioteca	teatrale»	10-11,	pp.	189-204.	

De	Vincenti	G.,	2003:	Filmologia,	Enciclopedia	del	cinema,	 Istituto	
dell’Enciclopedia	 Treccani,	 Roma	
(<http://www.treccani.it/enciclopedia/filmologia_(Enciclopedia-
del-Cinema)/>,	ultimo	accesso	21.04.2023).	

de	 Saussure	F.,	 1971:	Cours	de	 linguistique	générale,	 Paris,	 Payot	
(tr.	it.,	Corso	di	linguistica	generale,	Roma-Bari,	Laterza	2005).	

Dudley	Andrew	J.,	1976:	The	Major	Film	Theories:	An	Introduction,	
Oxford,	Oxford	University	Press.	

Fadda	 E.,	 2016:	Vedere	 il	 linguaggio.	 Sul	 saussurismo	 di	 Barthes,	
«Ocula»	 17,	 pp.	 1-13	 (https://www.ocula.it/files/OCULA-17-
FADDA-Vedere-il-linguaggio.pdf>,	ultimo	accesso	03.08.2024).	

Garroni	 E.,	 1968:	 Semiotica	 ed	 estetica.	 L’eterogeneità	 del	
linguaggio	e	il	linguaggio	cinematografico,	Bari,	Laterza.	

Gauthier	 G.,	 1991a:	 La	flambée	 structuraliste,	 «CinémAction»	 60,	
pp.	94-107.	

Gauthier	 G.,	 1991b:	 Christian	 Metz	 à	la	trace,	 «CinémAction»	 60,	
pp.	146-152.		

Guillain	A.,	2012:	Henri	Wallon	et	la	filmologie,	«1895»	66,	pp.	50-
73.	

http://www.treccani.it/enciclopedia/filmologia_(Enciclopedia-del-Cinema)/
http://www.treccani.it/enciclopedia/filmologia_(Enciclopedia-del-Cinema)/
https://www.ocula.it/files/OCULA-17-FADDA-Vedere-il-linguaggio.pdf
https://www.ocula.it/files/OCULA-17-FADDA-Vedere-il-linguaggio.pdf


40	 A.	Agostini	
 

Jullier	 L.,	 2009:	 “L’esprit,	 et	 peut-être	 même	 le	 cerveau…”.	 La	
question	psychologique	dans	la	Revue	internationale	de	filmologie,	
1947-1962,	«Cinémas»	19/2-3,	pp.	143-167.	

Kirsten	G.	-	Tröhler	M.	(eds.),	2018:	Christian	Metz	and	the	Codes	of	
Cinema:	 Film	 Semiology	 and	 Beyond,	 Amsterdam,	 Amsterdam	
University	Press.	

Kirsten	G.,	2018:	Barthes’	Early	Film	Semiology	and	the	Legacy	of	
Filmology	 in	Metz,	 pp.	 127-144,	 in	Kirsten	G.	 -	 Tröhler	M.	 (eds.),	
Christian	 Metz	 and	 the	 Codes	 of	 Cinema:	 Film	 Semiology	 and	
Beyond,	Amsterdam,	Amsterdam	University	Press.	

Lagorio	S.,	1984:	 Introduzione	a	Roland	Barthes.	Dalla	 semiologia	
alla	teoria	della	scrittura,	Firenze,	Sansoni	Editore.	

Le	 Tinnier	 F.,	 2017:	 Étienne	 Souriau	 filmologue:	 histoire	 de	 sa	
pensée	 ontologique	 du	 cinéma	 parmi	 les	 arts	 (corpus,	 inédits,	
archives),	«Revue	internationale	de	filmologie»	19,	pp.	127-139.	

Leveratto	 J.-M.,	2009:	La	Revue	 internationale	de	 filmologie	 et	 la	
genèse	de	la	sociologie	du	cinéma	en	France,	«Cinémas»	19/2-3,	pp.	
183-215.	

Lowry	E.,	1985:	The	Filmology	Movement	and	Film	Study	in	France,	
Ann	Arbor	(MI),	UMI	Research	Press	Edition.	

Marie	M.	-	Vernet	M.	(a	cura	di),	1990:	Christian	Metz	et	la	théorie	
du	cinéma	/	Christian	Metz	&	Film	Theory,	«Iris»	10	–	Spécial.	

Marrone	G.,	1994:	Il	sistema	di	Barthes,	Milano,	Bompiani.	

Marrone	G.,	2018:	Prima	lezione	di	semiotica,	Roma-Bari,	Laterza.	

Martinet	 A.,	 1960:	 Éléments	 de	 linguistique	 générale,	 Paris,	
Armand	Colin.	

Metz	Ch.,	1964:	Le	cinéma:	langue	ou	langage?,	«Communications»	
4,	pp.	52-90;	tr.	it.	Il	cinema:	lingua	o	linguaggio?,	in	Metz	1972.	

Metz	 Ch.,	 1965:	 A	 propos	 de	 l’impression	 de	 réalité	 au	 cinéma,	
«Cahiers	 du	 cinéma»	 166-167,	 pp.	 75-82;	 tr.	 it.,	 A	 proposito	
dell’impressione	di	realtà	al	cinema,	in	Metz	1972.	



41	 Lebenswelt,	22	(2023)	
 
 

Metz	 Ch.,	 1966:	 Quelques	 points	 de	 sémiologie	 du	 cinéma,	 «La	
Linguistique»	2/2,	pp.	53-69;	 tr.	 it.	Alcuni	punti	 di	 semiologia	del	
cinema,	in	Metz	1972.	

Metz	 Ch.,	 1971:	 Langage	 et	 Cinéma,	 Larousse,	 Paris;	 tr.	 it.	
Linguaggio	e	cinema,	Milano,	Bompiani,	1975.	

Metz	Ch.,	1972:	Semiologia	del	cinema,	Milano,	Garzanti.	

Metz	 Ch.,	 2013:	 Existe-t-il	 une	 approche	 sémiologique	 de	
l’esthétique?,	«1895»	70,	pp.	154-167.	

Mitry	 J.,	 1963:	 Esthétique	 et	 psychologie	 du	 cinéma,	 vol.	 I,	 Les	
structures,	Paris,	Éditions	Universitaires.	

Montani	P.	(a	cura	di),	2019:	I	formalisti	russi	nel	cinema,	Milano-
Udine,	Mimesis.	

Morpurgo-Tagliabue	G.,	1968:	Fattore	visivo	e	 fattore	auditivo	nel	
film,	«Filmcritica»	185,	pp.	5-20.	

Odin	R.,	1978:	Modèle	grammatical,	modèles	linguistiques	et	étude	
du	langage	cinématographique,	«Cahiers	du	20e	siècle»	9,	pp.	9-30.	

Odin	 R.,	 2018:	 Christian	 Metz	 et	 la	 linguistique,	 pp.	 81-103,	
in	Marie	-	Vernet	(eds.)	1990.	

Pasolini	 P.P.,	 1966:	 La	 lingua	 scritta	 dell’azione,	 «Nuovi	
Argomenti»	2,	pp.	67-103.	

Pezzini	I.,	2014:	Introduzione	a	Barthes,	Roma-Bari,	Laterza.	

Roger	 J.,	 1953:	 Grammaire	 du	 cinéma,	 Bruxelles-Paris,	 Éditions	
universitaires.	

Roques	M.,	1947:	Filmologie,	«Revue	internationale	de	filmologie»	
1,	pp.	5-8.	

Souriau	É.,	1951:	La	structure	de	l’univers	filmique	et	le	vocabulaire	
de	la	filmologie,	«Revue	internationale	de	filmologie»	t.	II/7-8,	pp.	
231-240.		

Souriau	É.	(a	cura	di),	1953:	L’Univers	filmique,	Paris,	Flammarion.	



42	 A.	Agostini	
 

Stam	R.,	2005:	Teorie	del	film,	2	voll.,	Roma,	Dino	Audino.	


