102

S. Gristina

SILVESTRE GRISTINA

IL CO-SENTIRE E L’ESPERIENZA DEL MONDO
MAGICO. APPUNTI PER UNA RICEZIONE DEL
SYMPATHIEBUCH DI MAX SCHELER NE IL
MONDO MAGICO DI ERNESTO DE MARTINO

1. Introduzione. De Martino filosofo: tra idealismo e
fenomenologia

Ernesto De Martino comincio a studiare Lettere a Napoli alla fine
degli anni '20, in un orizzonte di senso ‘filosofico’ idealista. Il suo
interesse per l'etnologia si consolido, infatti, in quel periodo e
durante il lavoro sulla tesi di laurea in Storia delle religioni, sotto
la supervisione del crociano Adolfo Omodeol!. L’affiliazione
intellettuale del suo direttore di tesi e il rapporto diretto che
instauro con Croce rappresentano le pietre angolari del pensiero
filosofico giovanile di De Martino. Tuttavia, gli elementi di
maggiore originalita del pensiero demartiniano, a partire da
Naturalismo e storicismo nell’etnologia (De Martino 1941),
emergono ben presto da una rielaborazione del pensiero crociano,
da un tentativo di completamento e sviluppo della filosofia dello
spirito che avrebbe portato a un distanziamento dalla filosofia
idealista.

Ne Il mondo magico. Prolegomeni a una storia del magismo (De
Martino 1948), De Martino critica la pertinenza speculativa dei
‘distinti’ e delle categorie crociane, avviando un processo di
spostamento epistemologico che devia dall'idealismo?, profilando
il nuovo orizzonte intrinsecamente filosofico dell’etnocentrismo
critico, un’antropologia su nuove basi umanistiche. Per quanto,

1 Omodeo aveva percorso il classico cursus honorum ‘neoidealista’: era stato
allievo di Gentile a Palermo ed era stato attualista, per poi rompere con il
vecchio maestro nel ‘28 e consolidare un legame intellettuale e di amicizia con
Benedetto Croce, il nuovo maestro di cui accolse il metodo filosofico e
I'impostazione critica.

2 Con il termine ‘idealismo’, si intende qui la particolare etichetta sotto cui De
Martino raggruppa la filosofia di Croce e di Gentile, al fine di farne un bersaglio
polemico.



103 | Lebenswelt, 22 (2023)

infatti, la vocazione antidogmatica, anti-naturalista e
dinamizzante dell'idealismo crociano avesse fornito le prime
coordinate al pensiero demartiniano, queste categorie non
apparivano adeguate ad un lavoro interno all’archivio del
magismo. De Martino avrebbe presto riconosciuto il residuo
dogmatico della filosofia di Croce e riscontrato nella reificazione
speculativa delle categorie il limite intrinseco di quella
metodologia filosofica idealista nell’approcciarsi ai fenomeni
magici. Per questo, anche le ‘categorie’ avrebbero dovuto essere
storicizzate, al fine di disinnescare alcuni pregiudizi
epistemologici rispetto allo studio della storia e delle culture3.

Il presente contributo si propone di indagare l'influenza di
Wesen und Formen der Sympathie (Scheler 1926) di Max Scheler
sul pensiero di Ernesto De Martino, nel periodo di elaborazione
dell'impianto teorico de Il mondo magico. L’avvicinamento alla
fenomenologia di Husserl, Jaspers e Scheler e all’esistenzialismo fa
parte di un momento cruciale della formazione filosofica di De
Martino* e puo essere annoverato tra le condizioni di possibilita
del distacco del filosofo dall'idealismo e della formulazione di una
sua originale postura epistemologica. In questo quadro, che si
compone di diverse traiettorie di eredita, rintracciare la linea di
influenza del Sympathiebuch scheleriano in De Martino
permetterebbe di leggere in chiave fenomenologica il problema
dell’esperienza della magia e del dramma del mondo magico>.

3 Per una trattazione esaustiva del rapporto tra De Martino e Croce, cfr. Gronda
(2016) e alla bibliografia 1i consigliata: Galasso (1969, 222-335); Lattarulo
(1987); Di Donato (1990); Sasso (2001); Berardini (2013).

4 Per uno studio in cui vengono discussi i diversi presupposti filosofici, impliciti
o espliciti, che orientano I'indagine scientifica demartiniana, si veda Biscuso
(2021).

5 Sul rapporto tra De Martino e la fenomenologia, si veda Donise )2014). In
questo contributo, Donise offre un’importantissima definizione di De Martino
come ‘fenomenologo dell’alterita’. Per quanto il problema del rapporto
fenomenologico all’alterita in generale venga posto su un piano diverso rispetto
a quello che verra qui preso in considerazione, I'articolo di Donise indica una
direzione fruttuosa per interpretare fenomenologicamente il rapporto di De
Martino con il mondo magico. Inoltre, nonostante Donise non si concentri sul
rapporto di De Martino con Scheler, ma faccia maggiormente riferimento
all'influenza di Husserl sul De Martino de La fine del mondo, il contributo apre
una prospettiva interpretativa cruciale rispetto all’etnologia riformata come
etnologia fenomenologica in rapporto all'idea - formulata da Enzo Paci - di una
possibile ‘enciclopedia fenomenologica’.



104

S. Gristina

La pubblicazione de La storia come pensiero e come azione
(Croce 1938) di Croce rappresenta idealmente il momento in cui
De Martino comincia a ripensare la filosofia crociana. De Martino
comincia, infatti, a ritenere fuorviante 'idea di Croce per la quale,
nei popoli cosiddetti ‘primitivi’, la magia sarebbe una forma
specifica dell'immedesimazione fantastica con le cose naturali.
Secondo la classificazione crociana, la magia sarebbe stata, quindi,
da considerarsi soltanto come autoinganno, come comprensione
non razionale del mondo. Al contrario, De Martino era gia
interessato a comprendere il fenomeno dei poteri magici nella sua
‘realta’®, come desumibile da una sua lettera a Croce della fine del
19407.

A partire da questo nucleo problematico interno alla
prospettiva crociana, De Martino capisce come il difetto di
comprensione epistemologica della magia fosse dovuto alla natura
ideologica e fissa delle categorie della razionalita occidentale,
strutturate in costellazione a partire dalla rigida polarizzazione
‘razionale-irrazionale’. Questo movimento teorico di critica
all'idealismo avrebbe avuto un primo punto di ricaduta in
Naturalismo e storicismo nell’etnologia® e sarebbe giunto a
compimento ne Il mondo magico. In quest’'ultima opera, il tema
dell’etnocentrismo critico implica una carica critica destinata a
investire la categoria stessa di realta: per comprendere la natura
dei poteri magici, occorreva sradicare tutte le ipostasi metafisiche

6 Cosi scrive De Martino a Croce: «Un’etnologia come storia delle civilta
primitive deve dunque, a parer mio, dimostrare i seguenti punti: A) Che la
magia €& realta. B) Che i poteri del mago sono oggi andati normalmente perduti
in cambio di altri, qualitativamente piu elevati. C) Che nell’eo simpatico del
genere umano si enuclea e lievita 'umanita nostra» (De Martino 2007, 64).

7 Lettera di De Martino a Croce lettera senza data, presumibilmente fine 1940
(De Martino 2007, 61-65).

8 In risposta a questo scritto, seguendo il Croce di Storia come pensiero e come
azione, in una lettera del 24 febbraio 1941, Omodeo scriveva, infatti, che «a
rigore di logica la storia del magismo non esiste, perché la storia si puo fare del
positivo e non del negativo: il magismo € una potenza di cui ci si spoglia nel
processo della ragione, appunto perché si rivela inadeguata, e non creativa» (De
Martino 2007, 85). In questa lettera di risposta a De Martino, Omodeo cercava
di argomentare in termini crociani contro una pericolosa possibile deriva
irrazionalista del pensiero del suo vecchio allievo che, in quel momento, stava
tematizzando il rapporto fra magia e razionalita occidentale, con una
particolare  attenzione al  passaggio dalla Weltanschauung magica
all'umanesimo della civilta occidentale.



105 | Lebenswelt, 22 (2023)

di formazione storica sottese all’esperienza del reale.
L’attribuzione di negativita o irrazionalita al ‘dramma’ del mondo
magico sarebbe quindi stata frutto di un fraintendimento del
reale, dovuto ai presupposti metodologici di una filosofia della
storia di matrice idealista. Dal punto di vista di De Martino, nella
prospettiva di questa visione ideologico-dogmatica sarebbe in
corso il vero autoinganno, incardinato nella produzione di un
idolo della conoscenza di sé dell’Occidente, un idolo tecnico-
scientifico, legato alla logica del progresso lineare e del dominio.

Assumendo come criterio la contrapposizione polemica a
questo approccio all’alterita di carattere dogmatico, gerarchico e
dominante, la positivita del mondo magico sarebbe emersa
soltanto attraverso la mobilitazione di un nuovo sguardo critico,
orizzontale e ‘umile’, in grado di dismettere i filtri opacizzanti
delle categorie ‘razionaliste’ e aprirsi ad una struttura della realta
‘imprevista’.

In questo modo, De Martino comincia a ripensare la propria
eredita crociana, scrivendo che «ogni sistemazione filosofica che
riconosca solo le forme tradizionali (p. es., il sistema crociano
delle quattro forme) esprime [...] il momento metodologico di una
esperienza storiograficamente limitata alla civilta occidentale, e
pertanto trae alimento da un umanesimo circoscritto» (De
Martino 1948, 164). Nel rilevare i limiti del metodo dei ‘sistemi
filosofici tradizionali’, De Martino comincia a rivendicare con forza
I'autonomia specifica del mondo magico. Infatti, fintanto che si
fosse tentato di irregimentarlo tramite le quattro categorie
crociane, sarebbe stato impossibile comprendere il dramma della
‘crisi della presenza’ e i conseguenti tentativi di ricomporre,
attraverso il rituale magico, la persona ‘sfaldata’.

Le ‘categorie’, «messe alla prova di intendere il mondo magico
[...] mostrano infatti un limite interno caratteristico, [...] la cui
perdurante efficacia fa disattenti verso quel mondo, e piu inclini
alla negazione che alla comprensione giustificatrice» (De Martino
1948, 164). Bisognava, dunque, ripensare l'approccio filosofico
crociano, in quanto questo, escludendo la possibilita di una
comprensione positiva del mondo magico, sarebbe anche incorso
in una contraddizione interna alla sua stessa aspirazione di
arricchimento progressivo dell’esperienza umana?®, precludendosi

9 A questo proposito, De Martino scrive a Croce: «Voi considerate qui la ‘magia’
come una ‘immaginazione’ o un ‘sogno’, e i poteri sulla natura, che essa dice di



106

S. Gristina

I'opportunita di accrescere la conoscenza e rimanendo vincolato a
un orizzonte storicamente determinato e miope10.

De Martino cominciava a capire che, affinché il modello della
critica filosofica al ‘realismo dogmatico’ (De Martino 1948, 143-
144) potesse essere davvero applicato all’etnologia, occorreva
ripensare l'idealismo crociano e individuare i limiti delle strutture
portanti, in quanto troppo rigide e incapaci di aprirsi al
radicalmente altro. Da questo punto di vista, se & vero che I'opera
di De Martino va compresa «alla luce dei complessi rapporti che
'autore istituisce tra idealismo, fenomenologia e marxismo» (Dei
1997, 280), in questa sede ci si propone di contribuire alla
ricostruzione dell’eredita filosofica demartiniana, indagando la
rilevanza della fenomenologia di Scheler all’interno del tentativo
di De Martino di produrre un paradigma metodologico nuovoll, in
grado di pensare una via d’accesso teorica al mondo magico. Un

avere, come ‘supposti’. Or a me pare che codesto concetto della magia mal si
accordi con lo spirito con lo spirito e con la lettera della vostra filosofia dello
spirito» (De Martino 2007, 61).

10 Si prendano in considerazione le seguenti parole di De Martino: «Accade cosi
che la ragione storica, prigioniera della propria limitazione, non parla solo per
dire che qui c’¢ un vero e proprio limbo della spiritualita, in cui si viene
enucleando, secondo una vicenda irrilevante, quel moto di realizzazione di
valori definiti che con molto maggiore profitto e molto minore difficolta pud
essere studiata nelle grandi epoche della storia della civilta, nel mondo classico,
nel Cristianesimo, nel Rinascimento ecc. In tal guisa un difetto di umanita della
coscienza storiografica, un suo limite interno, viene ipostatizzato nel magico:
invece di scoprire il lato negativo di un pensiero che non riesce a comprendere,
si considera come negativo, come non dotato di vera realta storiografica,
I'oggetto incompreso» (De Martino 1948, 164).

11 A questo proposito, si prendano in considerazione le seguenti parole: «Dopo
aver mosso i suoi primi passi da studioso entro la tradizione idealistica italiana,
prima sotto la guida di Adolfo Omodeo, quindi sotto quella di Benedetto Croce,
Ernesto De Martino, che gia si era laureato in Storia delle religioni e aveva
compiuto studi etnologici ed etnopsichiatrici, fu ben presto mosso dalla
necessita di ‘allargare’ gli orizzonti del modello storicista che aveva fatto
proprio e di includere in questo nuove istanze e nodi problematici provenienti
da differenti prospettive: dall’esistenzialismo (in particolare quello italiano di
Abbagnano, Paci e Pareyson; e in un secondo momento quello di Heidegger,
Jaspers e Sartre); quindi dalla fenomenologia (Husserl, Merleau-Ponty e ancora
Paci); dal materialismo storico (Marx, e in misura maggiore Gramsci); nonché
dalla psicoanalisi (Freud e Janet), dalla psichiatria e dalla psicopatologia
fenomenologica (Binswanger, Callieri, Ey, Storch, et alii). De Martino ripenso a
fondo e si sforzo di unificare temi che appartenevano a tutte queste prospettive
di per sé eterogenee» (Berardini-Marraffa 2016-2017, 93)



107 | Lebenswelt, 22 (2023)

tale tentativo di indagare la ricezione di dispositivi concettuali
scheleriani nell’etnocentrismo critico di De Martino dovra essere
supportato da due evidenze storiografiche e dall’analisi di una
costellazione concettuale di matrice scheleriana che sembra venir
riattivata e ricontestualizzata nel pensiero di De Martino rispetto
alla problematica del mondo magico.

In primo luogo, € necessario tener conto dalla lettura diretta, da
parte di De Martino, del Sympathiebuch di Scheler, che il filosofo
italiano cita ne Il mondo magico (De Martino 1948, 72). Scheler
viene, infatti, convocato rispetto alla questione della fusione
eteropatica dei popoli ‘primitivi’ con la natural?.

In secondo luogo, bisogna tener presente, in filigrana, una
ricezione di carattere ‘ambientale’, cioé ‘mediata’, dovuta alla
circolazione di categorie scheleriane tra i pensatori italiani con cui
De Martino dialogava negli anni di ideazione della sua opera -
Banfi, Cantoni, Pacil3, Pareyson - e alla mediazione di concetti
scheleriani nelle opere di Heideggerl4 e Jaspers!s, che sono
annoverabili tra le fonti filosofiche del pensiero demartiniano
degli anni Quarantal®.

12 QOltre a riportare la posizione di Scheler ne Il mondo magico, De Martino
rimanda al pensiero scheleriano in altre sue opere: negli Scritti Filosofici (De
Martino 2005, 97), in Storia e metastoria (De Martino 1995, 47), e ne La fine del
mondo (De Martino 1977, 543, 579, 588, 591).

13 Paci - allievo di Banfi - aveva pubblicato un saggio su Scheler negli anni in cui
De Martino si sarebbe avvicinato a Banfi e alla Scuola di Milano (Paci 1940).

14 1 rapporto di De Martino con Heidegger € stato oggetto di numerosi studi,
che hanno rilevato la natura ambigua e spesso mediata della ricezione
demartiniana del pensiero heideggeriano. Sull'argomento, si vedano, tra gli
altri, i seguenti articoli: Monini (1992); Cappiello (2023). A questo proposito, si
prenda anche in considerazione il seguente passo: «Il testo del 1948 non offre
una definizione chiara di ‘presenza’. Vi sono evidenti risonanze heideggeriane,
in particolare per quanto riguarda l'utilizzo del termine ‘esserci’ e il ruolo
assegnato allo stato emotivo dell’angoscia, sebbene a quel tempo De Martino
non avesse ancora letto le opere del filosofo tedesco [...], mentre la sua
conoscenza dell’esistenzialismo dipendeva dalla lettura di volumi introduttivi a
firma di Paci e Pareyson [...]. Ed e proprio agli scritti di Paci, nei quali il ‘Dasein’
era reso con ‘essere presenti nel mondo’, che, con ogni probabilita, De Martino
fece riferimento» (Berardini-Marraffa, 94). Per un contributo su De Martino
critico di Heidegger, si veda invece Berardini (2019).

15 Sul rapporto tra De Martino e Jaspers, si prendano in considerazione i
seguenti contributi: Battini (1987); Donise (2012); Clemente (2020).

16 A questo proposito, si tengano in considerazione le seguenti parole di
Ferretti: «Si deve tener conto di altre fonti sia del pensiero sia del linguaggio del



108

S. Gristina

In terzo luogo, alla luce dei primi due punti, occorre indagare il
concetto scheleriano di Mitfiihlen [co-sentire] in relazione
all'intelaiatura filosofica de Il mondo magico. Questo concetto
sembra essere il perno della costellazione concettuale di matrice
fenomenologica che De Martino avrebbe mobilitato per
potenziare la propria filosofia e definire le coordinate di una
metodologia in grado di studiare la realta dell’altro, evitando le
secche di categorie tradizionali ormai esauste.

Nei termini della fenomenologia scheleriana, infatti, la
possibilita di accesso all’alterita in quanto tale sarebbe stata
radicata in una nuova modalita di esperire il mondo, nel co-sentire,
che implica una relazione tra il sé e I'altro, nella quale il campo
dell’esperienza possibile viene ampliato, in virtu di una presa in
carico dell’alterita in quanto radicale alterita. Questo co-sentire ¢
uno dei concetti risultanti dall’originale torsione che Scheler
impresse alla fenomenologia husserliana, giungendo a formulare
una filosofia dell’'umilta, della reverenza e dell’apertura nei
confronti del mondo. L'ipotesi e che, leggendo Scheler e la sua
teoria fenomenologica del rapporto con I'lo ‘altrui’ - una
fenomenologia dell’alterita -, De Martino avesse scoperto una
postura filosofica capace di fondare epistemologicamente
I'apertura a un mondo con leggi totalmente altre rispetto a quelle
della razionalita occidentale, in virtu dell’istituzione di un
paradigma relazionale della fiducia e dell’apertura all’altro in
quanto altro.

Dal punto di vista dell’esposizione, il contributo verra diviso in
tre parti.

Nella prima sezione, verranno fornite le coordinate generali
dell’ambiente culturale in cui De Martino entro in contatto con la
fenomenologia e, nello specifico, con la filosofia di Scheler. Nel far
questo, si fara principalmente riferimento all’avvicinamento di De
Martino alla Scuola di Milano. In seguito, si fara riferimento alla
ricezione diretta di Scheler in De Martino, come raccordo con la

nostro autore. Come si € detto la struttura concettuale cui fa esplicitamente
riferimento e il sistema categoriale e la nozione di storia di Benedetto Croce; il
termine di ‘presenza’ &€ sempre visto in controluce con 1“esserci’, il Dasein,
nell’accezione che, nel 1927, ne da Heidegger in Essere e tempo, ma ha anche
riscontro in pensieri di fenomenologia di matrice husserliana recepiti
attraverso Antonio Banfi, Enzo Paci, Karl Jaspers e Max Scheler, soprattutto per
quanto riguarda la fenomenologia della religione» (Ferretti 2018, 39).



109 | Lebenswelt, 22 (2023)

sezione specificamente dedicata all’elaborazione filosofica
scheleriana.

Nella seconda sezione, verranno quindi presentati i tratti della
filosofia scheleriana che avrebbero influenzato I’elaborazione de
martiniana nella prima meta degli anni Quaranta. Verra quindi
proposto un attraversamento del Sympathiebuch, tenendo come
filo conduttore la definizione del concetto fenomenologico di co-
sentire e le sue potenzialita di innesto in un progetto etnologico.

Nella terza sezione, verra proposta una lettura de Il Mondo
magico alla luce delle categorie scheleriane, mettendo in evidenza
gli snodi argomentativi nei quali lo strumentario concettuale
fenomenologico sembra impiegato con maggiore efficacia da De
Martino nello studio del fenomeno della magia e del rituale.

Nelle conclusioni, verra messa in evidenza la rilevanza e l'utilita
di un attraversamento storiografico teso ad isolare la traiettoria
ereditaria che connette De Martino alla fenomenologia di Scheler.
Verra quindi messo in evidenza come questa specifica ‘eredita’ di
De Martino permetta di osservare sotto una diversa luce alcune
categorie dell’etnologia demartiniana che «presenta in ‘carne e
ossa’ i problemi che ogni riflessione sulla razionalita incontra sul
suo cammino» (Donise 2014, 53) e che, come etnologia
fenomenologica, «pud contribuire [..] ad immettere nella
riflessione sulla soggettivita i necessari anticorpi che la difendano
dal rischio - sempre presente - di riduzione dell’altro al proprio»
(Donise 2014, 53-54).

2. Un interludio banfiano: Scheler in Italia, De Martino e la
Scuola di Milano.

Dalla lettura dell’epistolario demartiniano dei primi anni 40 non ¢
difficile ricostruire come De Martino fosse entrato in contatto con
la fenomenologia e, in particolare, con il pensiero scheleriano. Il
contesto € sicuramente quello dell’avvicinamento di De Martino a
Banfi e ai suoi allievi della Scuola di Milano; avvicinamento che
faceva parte della sua ricerca di maestri e percorsi concettuali
alternativi a Croce e all'idealismol’. Banfi, con il quale De Martino

17 Su questo aspetto, si prendano in considerazione le parole di Sasso: «Quando
si dispose a entrare in rapporto con [Banfi], e gli scrisse, De Martino certamente
sapeva che, allievo di Martinetti e lettore assai partecipe di Husserl e anche, per
esempio, di Scheler e Simmel, Banfi rappresentava da anni una linea di pensiero
alternativa a quella crociana e, in generale, idealistica» (Sasso 2001, 172).



110

S. Gristina

avrebbe stretto un legame personale e intrapreso una
collaborazione costante, negli anni ‘30 era stato il maggiore
veicolo di ricezione della fenomenologia in Italia, attraverso la
diffusione della filosofia di Husserl e dell’antropologia filosofica di
Scheler!8, Nel 1934, aveva infatti pubblicato Principi di una
filosofia della morale (Banfi 1934), dedicato al ‘settantacinquesimo
compleanno di Husser!’, in cui trattava ampiamente della critica di
Scheler al formalismo etico e della sua etica materiale dei valori,
dimostrando una conoscenza approfondita dei testi scheleriani.
Inoltre, due anni dopo, nel 1936, usciva la traduzione italiana di
Crisi dei valori (Scheler 1936), con una nota introduttiva scritta
proprio da Banfil®. Che questo avvicinamento, agli inizi degli anni
40 alla scuola di Banfi, dichiaratamente anticrociana, fosse in
effetti un tentativo di emanciparsi dal canone idealista, &
testimoniato dall’'unica lettera rinvenuta di De Martino al filosofo
milanese, datata febbraio 1941:

[llustre professore,

ho gradito moltissimo la sua lettera cosi ricca di preziose
informazioni. Grazie di cuore. Purtroppo, sono stato anch’io
chiamato alle armi, e temo che il mio lavoro scientifico debba
essere per ora interrotto. Le sue osservazioni sull'idealismo
italiano interpretano un sentimento e una convinzione che da
tempo si erano formate in me. Come etnologo e come cultore della
Kulturgeschichte io ho avuto piu volte modo di osservare come la
vita dello spirito sia in realta cosa molto pit complicata e ricca di
quel che appare quando ci si ostini a vederla attraverso le ‘quattro

18 [noltre, «va ricordato per il merito di aver attratto I'attenzione della cultura
filosofica italiana su Scheler, un articolo di Cesare Luporini (Luporini 1935).
Una bella e interessante anticipazione negli studi italiani & da segnalare nelle
poche, ma interessanti e notevoli pagine dedicate a Max Scheler nel 1938 da E.
Paci (in Pensiero, esistenza, valore, Milano 1940). Va segnalato che nei due
succitati autori la conoscenza delle opere di Scheler si limita a prendere in
esame le tesi de Il formalismo e del libro sulla Simpatia» (Bosio 1995, 170).

19 Oltre a questi riferimenti sulla ricezione di Scheler in Italia occorre ricordare
che anche Norberto Bobbio aveva studiato il pensiero di Scheler, dedicando al
filosofo tedesco un’ampia parte della sua prima opera del 1934, L’indirizzo
fenomenologico nella filosofia sociale e giuridica (Bobbio 1934). In questo
saggio, Bobbio considera Scheler uno dei piu importanti esponenti
dell'indirizzo fenomenologico in ambito sociologico, aspetto che potrebbe avere
interessato De Martino. Bobbio sarebbe tornato su Scheler anche negli anni
successivi, con due articoli: La fenomenologia secondo Max Scheler (Bobbio
1936) e La personalita di Max Scheler (Bobbio 1938).



111 | Lebenswelt, 22 (2023)

forme’. Solo un orizzonte storico relativamente limitato puo in
certo modo giustificare una riduzione cosi semplicistica della
problematica della vita spiritualee. Ma la considerazione
storiografica della religione e del mito, e soprattutto I'indagine
delle civilta magiche, pongono lo studioso a contatto con fenomeni
spirituali che si rifiutano di lasciarsi coartare nella schematica
quadripartizione crociana. Io credo ancora fermamente che la
filosofia sia da considerarsi come metodologia della storia: ma
proprio perché credo questo, ritengo anche che tale metodologia
debba fondarsi su una larga base storica, e debba essere aperta ai
piu svariati interessi e problemi.z0

Questa lettera sembra rimandare a una corrispondenza piu ampia
e a un legame in formazione, che sarebbe stato consolidato da
frequenti collaborazioni accademiche e da un intenso scambio
epistolare con Cantoni, uno dei maggiori esponenti della Scuola di
Milano?l. Inoltre, queste parole rivolte a Banfi sembrano
confermare il progressivo distacco di De Martino da Croce, in linea
con la gia citata lettera di fine 1940 a Croce sulla ‘realta’ dei poteri
magici, in particolare se si considera che questa corrispondenza
ha luogo dopo un feroce dibattito tra Banfi e Croce, svoltosi
pubblicamente su varie riviste.

L’elemento piu rilevante € la convinzione di De Martino di poter
trovare nella Scuola di Milano una maggiore sensibilita nei
confronti dei problemi filosofici intorno ai quali lui stesso stava
lavorando?2. In effetti, nel ricostruire la mappa dei suoi riferimenti
a diverse scuole, De Martino avrebbe sempre ammesso di essersi
riferito alla scuola di Banfi per quanto riguardava il pensiero
tedesco. Il sospetto e che il ‘laboratorio del mondo magico’ - sia
dell’opera, sia della presa di posizione filosofica rispetto al
problema dello statuto onto-epistemologico del mondo magico -
fosse stato aperto dall’attrito con i limiti percepiti della filosofia di
Croce e che questa apertura avesse richiesto, al contempo, una
ricerca di alternative e soluzioni, ovvero strumenti concettuali piu
efficaci per comprendere 'eccezionalita del fenomeno dei poteri
magici.

20 Lettera di De Martino a Banfi del 12 febbraio 1941, trovata da Carlo Ginzburg
nell’archivio dell'Istituto Banfi (Ginzburg 1988, 405-406).

21 Sul rapporto tra De Martino e Cantoni, si veda Sasso (2001, 168-170).

2z Rispetto alla recensione di De Martino a I primitivi (1941) di Cantoni, si faccia
riferimento a Sasso (2001, 126n).



112

S. Gristina

Seguendo le dichiarazioni di De Martino, si puo dunque
ipotizzare che la scuola di Banfi sia stata il canale privilegiato
tramite il quale il pensiero tedesco ebbe un’incidenza sulla nuova
impostazione del problema ‘Mondo magico’. Ne é testimonianza
anche una serie di lettere di Cantoni a De Martino, in cui ci si
riferisce a pensatori tedeschi, spesso per motivi di ordine ‘pratico’,
relativi a ricerche bibliografiche. Ad esempio, in una lettera datata
28 gennaio 1941, Cantoni rispondeva cosi a De Martino, in vece di
Banfi:

Egregio Professore,

Ho letto la sua lettera al Prof. Banfi e sono assai lieto di fornirle
qualcuna delle indicazioni bibliografiche richieste. [...] Mi stupisce
che lei trovi difficolta nel trovare i libri di Jaspers, di Scheler e di
Heidegger. Io non ho letto la Psychologie der Weltanschauungen e
non I'ho mai avuta tra le mani, ma il Von Ewigen im Menschen e il
Sein und Zeit si trovano in edizioni a buon mercato, cosa
abbastanza rara per i libri tedeschi. Comunque, in qualsiasi buona
biblioteca lei li pud trovare. (De Martino 2007, 77)23

Queste poche righe testimoniano quali fossero, a questo punto
delle sue ricerche, gli interessi filosofici e i programmi di lettura di
De Martino.

Per quanto riguarda la ricezione diretta di Scheler ne Il mondo
magico, che, rispetto alla ricezione di Jaspers e Heidegger, € stata
relativamente poco studiata?4, e importante sottolineare come,
oltre alle opere dei pensatori ‘esistenzialisti’, De Martino avesse

23 Per un’ulteriore informazione sulla lettura demartiniana di Heidegger si veda
anche la nota apposta a questa lettera dal curatore P. Angelini (De Martino
2007, 79). A questo proposito, si faccia riferimento anche a Barbera (2016) e
alle seguenti parole di Pastina: «nessuna nota dell'archivio risulta [...]
sufficiente per provare I'esistenza di una lettura diretta del testo heideggeriano
condotta da De Martino nel corso delle sue ricerche [per la scrittura del Mondo
Magico]. Che altri risultati possano essere raggiunti da ulteriori indagini,
rimane come possibilita aperta» (Pastina 2005, 186).

24 Silvia Ferretti segnala come in De Martino vi fosse stato «un
approfondimento del ‘valore’ come finalita etica della presenza, forse
influenzato da Max Scheler e dalla sua Etica materiale dei valori, apparsa tra il
1913 e il 1916, un tema ancora da approfondire negli studi demartiniani»
(Ferretti 2018, 41). Per quanto il presente lavoro non sviluppi precisamente
questo punto, e interessante rilevare come, benché il campo di ricerca risulti
non ancora adeguatamente approfondito, si rimandi agli anni della riflessione
scheleriana e all'etica materiale dei valori, con i quali si intersecano i temi del
Sympathiebuch.



113 | Lebenswelt, 22 (2023)

chiesto a Banfi proprio un’opera di Scheler. Oltre a questi
riferimenti, come si e anticipato, De Martino rimanda
esplicitamente a Scheler ne Il mondo magico, sia nel testo?>, sia in
una lunga nota?é, dando prova di aver letto approfonditamente la
terza edizione di Essenza e forme della simpatia nella traduzione
francese.

Al di 1a del riferimento esplicito all’opera e all’analisi di Scheler
sull’eteropatia e I'olonismo, De Martino sembra trarre dal volume
di Scheler una postura metodologica rispetto alla ‘realta’; postura
che si riverbera contestualmente sul suo ripensamento del
metodo etnologico. Questa metodologia sarebbe stata assunta
come dispositivo teorico per superare i limiti percepiti dello
storicismo crociano. Si tratta di uno strumentario concettuale in
grado di ricollocare la magia nella storia, problematizzandone lo
statuto ontologico, senza derubricarla a mera illusione o
distorsione della realta, come nel caso del punto di vista di un
paradigma scientifico eurocentrico.

25 De Martino scrive: «In questa situazione psichica, nella quale la presenza si
comporta come una eco del mondo, ¢ sempre possibile che un’altra presenza
prenda possesso di quella della vittima, e se ne faccia centro di azione; il che da
luogo a quello che Scheler chiama ‘fusione affettiva eteropatica’» (De Martino
1948, 72).

26 In nota, De Martino scrive: «L’espressione (Einsfiihlung, Einsetzen) e di
Scheler (in Wesen und Formen der Sympathie, trad. francese Nature et Forme de
la sympathie, Paris, 1928, p. 34). Secondo Scheler, nella forma eteropatica della
fusione affettiva, I'io e attirato, cattivato, ipnotizzato da un io straniero, al punto
che questo io individuale straniero prende il posto del mio io, sostituendo tutte
le sue attitudini fondamentali ed essenziali a quelle di quest'ultimo. Quando
questa fusione si & prodotta, io non vivo pill per ‘me’, ma in ‘lui’. Tuttavia, il
concetto classificatorio di Scheler appare inadeguato, sia perché vi sono forme
di fusione affettiva eteropatica che, come nell’olonismo, non consistono
necessariamente nel rapporto fra due io, ma anche fra l'io e un qualunque
fenomeno (p. es. lo stormir delle fronde), sia perché non ¢ dato il dovuto rilievo
alle forme di ecopsichismo (ecolalia, ecocinesia) che nelle forme piu elementari
costituiscono il tratto piu caratteristico. La definizione dello Scheler sembra
attagliarsi meglio alle forme complesse di fusione affettiva (p. es. la
identificazione di un membro di una tribu totemica col suo totem, o del myste
col nume nei misteri dell’antichita classica)» (De Martino, 72n).



114

S. Gristina

3. Per una fenomenologia dell’alterita. Co-sentire e ‘una mano
aperta’ in Max Scheler

Dopo questo breve ‘interludio’, occorre ricostruire il percorso
della filosofia scheleriana2?, concentrandosi su alcuni nuclei
tematici, quei vettori che si ritiene possano aver segnato la
filosofia di De Martino e il suo nuovo metodo etnografico,
configurandolo come un’etnologia fenomenologica (Donise 2014,
53).

Questi nuclei riguardano il tipo di epoché fenomenologica
proposto da Scheler?8, I'opposizione tra l'approccio tecnico-
scientifico (borghese) occidentale e un nuovo approccio
fenomenologico della reverenza, dell'umilta e della fede nel
mondo (un approccio di tipo ‘religioso’) e, infine, la critica alle
strutture della soggettivita, interne alla traiettoria cartesiana del
‘dubbio’, ovvero una critica al canone cartesiano-kantiano che
risale alle ‘ragioni del soggetto’, alla quale si sarebbe dovuto
opporre un canone alternativo di ‘ritorno alle ragioni dell’oggetto,
del reale’. In relazione a questi elementi & possibile definire la
categoria scheleriana del co-sentire nei termini di un approccio di
apertura radicale all’altro in quanto altro.

Questi temi vengono sviluppati da Scheler durante gli anni
1029, in una fase in cui il filosofo dialoga con la fenomenologia
husserliana, cercando di definire - all'interno del panorama
fenomenologico - una propria posizione originale, e si propone di
restituire un’autonomia all’approccio emozionale al mondo, un
approccio intuitivo, distonico rispetto al posizionamento
analitico-concettuale. Di tutti gli scritti che compongono questa
fase e contribuiscono allo svolgimento di questo programma, il
Sympathiebuch svolge ruolo di piedistallo o basamento dell’intero
progetto di riabilitazione della vita emotiva e fondazione di
un’etica materiale dei valori, progetto che avrebbe proposto di
delineare le caratteristiche di un nuovo tipo di uomo, alternativo
all’homo oeconomicus.

27 Per la prima raccolta di scritti su Max Scheler uscita in Italia, in cui sono
raccolti contributi dei maggiori studiosi di Scheler a livello internazionale, si
veda Cusinato (2007).

28 Per un approfondimento sul metodo fenomenologico di Scheler e sulla sua
interpretazione dell’epoché, si rimanda ai lavori di Stefano Besoli (2010; 2018).
29 Per uno studio sulla filosofia di Scheler dai primi scritti agli scritti degli anni
Dieci del Novecento, si prenda in considerazione Amori (2010).



115 | Lebenswelt, 22 (2023)

Nei Tentativi per una filosofia della vita (Scheler 1913), Scheler
attraversa la filosofia di Bergson per definire le pietre angolari
della metodologia fenomenologica che avrebbe idealmente
interagito con l'impianto teorico di De Martino3?. Nel carattere
della filosofia rivendicato da Scheler, attraverso la sua
interpretazione di Bergson, «che ha saputo imprimere
all'atteggiamento dell'uomo, nei confronti del mondo e dell’anima,
una nuova direzione che si discosta da tutti gli orientamenti
fondamentali del pensiero specificamente moderno» (Scheler
1913, 95-96), € possibile infatti accostarsi al modello del nuovo
approccio etnografico demartiniano, il modello di un approccio
fenomenologico alla diversa cultura come realta in sé:

Dal punto di vista emozionale, il nuovo atteggiamento
bergsoniano pud essere designato, sia pure alquanto
genericamente, come [l'atto di offrirsi al contenuto intuitivo delle
cose, come il moto di una profonda fiducia nell'incontestabilita di
tutto cido che & ‘dato’ in modo semplice ed evidente, come un
coraggioso abbandono al mondo che si lascia cogliere in un atto di
intuizione e in un moto d’amore. Questa filosofia ha, nei confronti
del mondo, i gesti di una mano che si presenta aperta [corsivo
nostro], di un occhio che si spalanca libero. Non & lo sguardo
ammiccante e critico che Descartes, partendo dal dubbio radicale,
getta sulle cose; né & lo sguardo che Kant lascia cadere sulle cose,
penetrandole con il raggio freddo di uno spirito indifferente e
ultramondano. L'uomo che qui filosofa non sente né la paura che
genera l'odierna esigenza di calcolo, né 'orgogliosa sovranita della
‘canna pensante’, che in Cartesio e Kant, costituisce la fonte
primitiva, I'a priori emozionale di ogni teoria [...]. Cio che anima il
pensiero non e la volonta di dominio, di organizzazione, di
determinazione univoca e di fissaggio, bensi un moto di simpatia,
di fruizione dell’esistenza, di omaggio al crescere della pienezza
dell’essere, i cui contenuti, alla luce di una visione generosa, si
vanno liberando dalla presa dell’intelletto umano e superano i
limiti concettuali. Il mondo reale &€ molto piu vario e ricco di quello
che appare alla nostra Weltanschauung naturale. Lo stesso
concetto di ‘filosofia’ suggerito dal Bergson, come del resto la sua
dottrina dell’essere, della conoscenza, della verita, corrispondono

30 In una lettera a Ernesto Bozzano, De Martino afferma che la sua formazione
comprende la filosofia di Bergson: «lo provengo dagli studi filosofici, e
precisamente dall'indirizzo idealistico italiano, del quale tuttavia sento i limiti e
le insufficienze. La scuola sociologica francese e il neo-kantismo tedesco, la
filosofia di Bergson e quella di Hans Driesch, lo studio della filosofia della
scienza completano la mia cultura speculativa. [...] Questo dico, a Lei, affinché
intenda la mia ‘forma mentis’» (De Martino 2007, 129-139).



116

S. Gristina

a questo nuovo atteggiamento, per il quale appunto la filosofia
non si configura come scienza. La ‘science’ (con questo termine i
francesi intendono la matematica e le scienze esatte, escludendo la
biologia e la storia) considera il mondo come un nemico, come
qualcosa da soggiogare. La filosofia, invece, lo considera come
I'oggetto di un possibile connubio nell'intuizione e nell'amore. La
scienza opera secondo i modelli a priori dell'intelletto, che trae
dalle strutture della Weltanschauung naturale e sovrappone come
una rete di determinazioni su quanto viene intuito; la filosofia
lavora su ‘misura’, cercando di seguire i contorni naturali delle
cose. (Scheler 1913, 96-97)

In questo testo si possono rintracciare gli elementi principali della
nuova fenomenologia di Scheler. Nella posizione di Bergson,
Scheler intravede una nuova via per la filosofia e, ponendo I'enfasi
sull’aspetto intuitivo dell’approccio fenomenologico, ritiene di
poter ridirezionare la fenomenologia nei termini di una fiducia nei
confronti del mondo, di un’apertura alla realta priva di pregiudizi.
Secondo Scheler, '’epoché deve consistere nell’estromissione
dell'lo dal suo stesso processo di avvicinamento al mondo. La
fenomenologia deve sbilanciarsi verso il reale, diventando una
vera e propria illuminazione di essenza, tramite un gesto che e piu
un ritrarsi, che un afferrare. L'lo deve scompaginarsi per
prepararsi all’accoglienza del mondo, mettere in discussione, in
primo luogo, il Sé come istituzione di senso. Secondo Scheler, fin
da Gli idoli della conoscenza di sé (Scheler 1912), e infatti 1'lo ad
essere causa del fraintendimento del reale e percido vettore di
auto-inganno: 1'lo non riesce a cogliere veramente il reale,
spingendosi fino ad accusare le cose di essere ingannevoli in loro
stesse, proprio perché inganna in primo luogo se stesso. Questa e
la matrice della critica che anche De Martino avrebbe rivolto alla
prospettiva occidentale, quando - a causa di un autoinganno - non
riesce a comprendere il mondo magico e, di conseguenza, a
partecipare alla sua logica interna (De Martino 1948, 164).
Rispetto alla fenomenologia husserliana, Scheler ripensa e
distorce la funzione dell’epoché fenomenologica, attribuendole il
senso di uno spogliarsi dei propri pregiudizi scientifico-tecnici per
osservare il mondo con wun atteggiamento nuovo. Il
posizionamento epistemologico che Scheler propone contro lo
sguardo occidentale - analizzante - € la disposizione alla fiducia,
all’'umilta rispetto al mondo, alla reverenza. Da questa nuova
prospettiva filosofica, la conoscenza e intesa nei termini di
un’apertura dello spirito a quelle che sono le determinazioni del



117 | Lebenswelt, 22 (2023)

dato, una conoscenza che passa per il rispetto delle cose stesse,
un’umilta da premettere ad ogni esercizio conoscitivo.

In altri termini, la fenomenologia deve essere «intuizione delle
essenze» (Boella 2010, 9), cioe essere «investita dal compito di
dischiudere il valore etico e spirituale della realta» (Boella 2010,
9): l'essere delle cose non puo essere mediato dalle categorie
conoscitive, in quanto viene da esse inevitabilmente distorto; per
questo occorre assumere un atteggiamento di dedizione nei
confronti delle cose, che implica un gesto di affidamento. Si tratta
della prescrizione di un modello etico-conoscitivo di rispetto nei
confronti del mondo, diametralmente opposto all’approccio del
dubbio e del dominio, che Scheler fa risalire alla linea storico-
filosofica Cartesio-Kant.

Per questo bisogna smarcarsi da qualsiasi punto di vista
portatore di pregiudizi o conoscenze positive. In questo modo,
Scheler traduce dunque il principio fenomenologico del ‘tornare
alle cose stesse’, trasponendolo nei termini di una disposizione
etico-spirituale: il filosofo deve ricercare il contatto intuitivo e
immediato con le cose e disinnescare ogni dispositivo
pregiudiziale, che & frutto di una sfiducia, di una sottigliezza
critica, tipica del pensiero occidentale, che si ritorce contro lo
spirito filosofico stesso, offuscandone lo sguardo. In questo senso,
la posizione scheleriana tenta di stravolgere I'impianto
intellettualistico della ragione strumentale-utilitaristica:

la presa diretta sulle cose consentita dalla fenomenologia di
Scheler ha il significato di sottrarre la coscienza alle illusioni
alimentate dall’eccessiva valorizzazione dell’attivita concettuale
dell'intelletto. Le illusioni sono le principali responsabili
dell'incapacita di un contatto diretto con il mondo e con I'essere
assoluto delle cose. La fenomenologia € dunque lo strumento per
dissipare i fantasmi, le maschere e gli idoli che la coscienza mette
tra sé e il mondo, quando ha le pretese di dominare le cose invece
di disporsi nell’atteggiamento di accoglienza e di abbandono a cio
che e. (Boella 2010, 12)

Scheler arriva cosi a contrapporsi al canone cartesiano-kantiano
della modernita, considerato fautore di una morale scettica nei
confronti del mondo e del dominio della realta, ponendosi in
continuita con la corrente alternativa della simpatia nei confronti
delle cose. In questo senso, pud essere sviluppata una ulteriore



118

S. Gristina

dicotomia tra borghese3! e uomo nuovo, votato a questo nuovo
approccio filosofico: un homo oeconomicus contro quello che
potrebbe essere definito un uomo fenomenologico. Infatti, solo
attraverso la nascita di un nuovo tipo di uomo, caratterizzato da
una profonda umilta conoscitiva, si sarebbe potuto superare il
paradigma utilitaristico della societa della tecnica.

In questo quadro, sia la visione naturale che quella scientifica
sarebbero viziate da un apparato di segni, finalizzati alla prassi,
che impediscono I'accesso ‘ingenuo’ al reale. A partire da questo
problema si svolge la riflessione di Scheler sul tema della
riduzione fenomenologica, che andra assumendo le caratteristiche
di una conversione religiosa all’essenza delle cose, di un
abbandono fiducioso alla realta3?. Quindi, non piu una fiducia
cieca nell'lo e nei suoi bisogni, ma una fiducia cieca nel mondo, un
gesto di apertura che ne coglie 'essenza, dopo essersi liberato
dalle reti pregiudiziali della visione naturale e della visione
scientifica ed economico-utilitaristica, che prescrive di
‘comprendere’ il mondo per ‘utilizzarlo’ e ‘possederlo’.

Questo ripensamento della fenomenologia e questa progressiva
eticizzazione del momento onto-epistemologico vengono a
tradursi, sul piano del rapporto intersoggettivo e socioculturale,
nel concetto di Mitfiihlen, approfondito in Essenze e forme della
simpatia33, opera che, dalla prima edizione all’'ultima, accompagno
Scheler per quasi quindici anni34. Nell’atto della simpatia, il sentire
altrui si offre direttamente, creando le condizioni di quello che e
un effettivo penetrare il soggetto, le condizioni di un incontro con
I'altro in quanto altro. La simpatia fondata sull’originario co-
sentire, non ha nulla a che vedere con I'empatia o l'unipatia.
Queste due forme di interazione con il vissuto dell’altro tendono a

31 Sul rapporto tra la fenomenologia di Scheler e lo spirito del capitalismo, si
prenda in considerazione il volume di Vittorio D’Anna (2006).

32 A questo proposito, si prendano in considerazione le seguenti parole di
Boella: «La riduzione fenomenologica appare pertanto in Scheler come un atto
ascetico di esclusione di tutto cio che non abbia attinenza con lo spirituale, una
via negativa di disincrostazione e purificazione del fenomeno da pregiudizi e
griglie interpretative» (Boella 1999, 25).

33 Per degli studi specificamente dedicati al Sympathiebuch, si prendano in
considerazione Cusinato (2010); Cusinato - De Monticelli - Schlossberger
(2012).

34 Per un approfondimento sulla vicenda editoriale del Sympathiebuch e le sue
varie edizioni, si veda Boella (2010, 29-32).



119 | Lebenswelt, 22 (2023)

riprodurre una forma di schiacciamento o di rimando del vissuto
altrui sul proprio, replicando il modello di categorizzazione
tipicamente solipsistico. Al contrario,

il genuino co-sentire e soltanto una funzione - senza che venga
inteso il proprio stato affettivo. Lo stato affettivo dato nella
compassione di B & dato completamente nell’altro; esso né si
trasferisce in A che con-patisce, né ‘produce’ in A un ‘simile’ o
‘uguale’ stato. Esso viene solo con-patito, ma non e posseduto da A
come vissuto reale. Che noi possiamo provare gli stati affettivi
degli altri e possiamo ‘patirli’ veramente, mentre non possiamo
‘rallegrarci di essi’ in seguito, per esempio, al ‘con-gioire’ 0 -
perché si tratterebbe della nostra gioia - ma possiamo ‘con-
godere’ la gioia senza dover percio diventare noi stessi di umore
allegro, questo sembra essere straordinario, ma & proprio il
fenomeno del genuino co-sentire. Al contrario, la causazione, il
contagio ecc. di stati affettivi propri dello stesso genere tramite lo
stato altrui non ¢ affatto un co-sentire genuino, ma solo - tramite
un’illusione3s - la sua ‘parvenza’. (Scheler 1926, 71)

Nel co-sentire3® e nella simpatia si pone, quindi, immediatamente
I'incontro con l'altro nella sua radicale alterita, schiudendo un
piano di relazionalita che non ha nulla a che vedere con la
modalita relazionale del dominio e del ‘possesso’, ma si configura
piuttosto come un’etica «che veda nel co-sentire il valore etico
supremo» (Scheler 1926, 41); co-sentire che fonda «i processi che
si chiamano con-gioire e con-patire, nei quali i vissuti di altri esseri
sembrano diventarci immediatamente ‘comprensibili’, ma a cui
‘partecipiamo’» (Scheler 1926, 41).

Si tratta di rivalutare wuna disposizione all’esperienza
emozionale del mondo, che viene del tutto esclusa dall’approccio
egoico occidentale, che fa saltare contestualmente la categoria del
‘possedere’. 11 co-sentire si presenta come un vero e proprio
oltrepassamento dei confini del sé, «un vero compenetrare I'altro,

35 Sul tema dell'illusione, Scheler rimanda al suo ‘saggio sulle autoillusioni’,
ovvero Die Idole der Selbsterkenntnis (Scheler 1926, 71). Si tratta di uno dei
tanti riferimenti al saggio del 1912 presenti nel Symphatiebuch. Questo &
rilevante per notare la continuita dei temi trattati. Si potrebbe dire che
I'unipatia e 'empatia stiano all’atteggiamento cartesiano-kantiano, cosi come il
genuino co-sentire sta alla postura fenomenologica. Se il primo tende a
riportare il reale all'lo e alle sue categorie, il secondo si apre alla comprensione
dello stato emotivo dell’altro in quanto altro, senza bisogno di introiettarlo o
‘possederlo’.

36 Per uno studio approfondito sul tema del co-sentire, si veda Donise (2015).



120

S. Gristina

entrando in lui e nel suo stato individuale, una vera e reale
trascendenza di sé» (Scheler 1926, 75). Si tratta di detronizzare,
spiazzare I'lo per lasciarsi accogliere dall’altro e accogliere l'altro
in sé: il co-sentire e un gesto che produce «un ampliamento
dell’esperienza» (Boella 2010, 13); attraverso la sua mediazione si
«puo veramente ampliare la nostra vita ed [esser condotti] fuori
dalle strettoie del nostro esperire reale» (Scheler 1926, 77).

In questo senso, Scheler presenta il co-sentire come cio che
possiede «l’eminente significato metafisico di eliminare la visione
naturale [dell’]‘'egocentrismo’» (Scheler 1926, 85) e «per
egocentrismo [Scheler intende] lillusione di considerare il
proprio ‘mondo-ambiente’ come ‘il mondo’ stesso, ovvero la datita
illusoria del proprio mondo-ambiente come ‘iI’ mondo» (Scheler
1926, 85), specificando che «l’egocentrismo, in rapporto
all’afferramento della realta degli oggetti, e “solipsismo”; in
relazione al volere e al comportamento pratico, € ‘egoismo’»
(Scheler 1926, 85). Tramite la disposizione del co-sentire nei
confronti dell’altro € possibile rimuovere questa illusione di
realta, questo idolo della conoscenza di sé, che € alla radice del
solipsismo e dell’egoismo - proprio dell’etica borghese3” -, per
accedere a una comprensione autentica dell’altro nella sua
insopprimibile diversita. Da questo punto di vista, «il co-sentire
non indica dunque l'identita di essenza delle persone [...] bensi
I'autentico co-sentire presuppone addirittura la pura distinzione
d’essenza (quale fondamento ultimo anche della loro reale
differenza d’esistenza)» (Scheler 1926, 91).

Questa costellazione concettuale scheleriana, costruita intorno
alla tematizzazione del co-sentire, avrebbe fornito dei dispositivi
metodologici a De Martino nel periodo di scrittura de Il mondo
magico e nella sua emancipazione dalla tradizione crociana.
Quest’ultima - traducendola nei termini di Scheler - sarebbe
rimasta vincolata agli schemi tipici della ragione occidentale, a
una logica miope della messa in forma del mondo, chiusa rispetto
ad un eventuale alter non categorizzabile dalle proprie forme
cristallizzate. Tuttavia, I'applicabilita del concetto di co-sentire agli
studi di etnologia sembrerebbe essere suggerita dallo stesso
Scheler nella premessa alla seconda edizione ampliata (Scheler

37 Significativamente, I'anno successivo alla prima edizione del Sympathiebuch,
Scheler pubblica Il borghese, Il borghese e i poteri religiosi e L’avvenire del
capitalismo (Scheler 1914).



121 | Lebenswelt, 22 (2023)

1926, 34-38), che avrebbe effettivamente preso il titolo di Essenza
e forme della simpatia.

In fondo, il problema del pensiero di Scheler e del
Sympathiebuch e l'esperienza come orizzonte di possibilita di
azione e significazione in senso generale, anche storico-culturale.
Il co-sentire e la capacita di accogliere I'umano nei suoi valori
materiali e ideali, «pud anche portare I'apparire di questo o di
quel vissuto reale, sotto l'autorita determinante della pienezza
della vita, che e data al cuore aperto tramite comprensione e co-
sentire con le situazioni e i valori del mondo circostante e della
storia» (Scheler 1926, 77). In altri termini, il co-sentire ha uno
spettro amplissimo e coinvolge le scienze della storia e della
cultura, e questo & un aspetto che poteva aver interessato De
Martino.

E proprio Scheler a rilevare che

anche la sociologia e la psicologia sociale devono nutrire grande
interesse per i fenomeni della simpatia. Poiché tutte le forme di
raggruppamento umano [...] sono tenute insieme [...] anche da
particolari strutture del comportamento simpatetico, le
caratteristiche di tali strutture & allora una parte importante della
‘sociopsicologia’, cioé della dottrina degli atti socialmente rilevanti
delle psiche individuale. Nella nuova edizione, tale aspetto del
problema non viene neanche in minima parte esaurito, sebbene
sia affrontato con maggiore ampiezza rispetto alla prima edizione
soprattutto nella parte C, dove vengono piu dettagliatamente
considerati i diversi modi di datita dell”io altrui’ nelle forme
essenziali di volta in volta diverse dei gruppi e delle associazioni
umane (masse, comunita di vita, societa). (Scheler 1926, 36)

Si trattava dell’estensione della domanda filosofica sull’essenza e
le forme della simpatia, cosi come sul co-sentire, ad oggetti che
sarebbero stati al centro della nascente antropologia culturale.
Scheler si riferisce piu volte all’antropologo ed etnologo Lévy-
Bruhl (Scheler 1926, 52, 69n, 226), si riferisce spesso allo studio
dei cosiddetti ‘primitivi’ (Scheler 1926, 52, 209, 221, 226) e scrive
che «la risposta alla questione circa l'ordine d’origine e I'ordine di
fondazione degli atti del sapere sulla comunita ¢ fondamentale
anche per la dottrina dell’ordine degli strati, che noi cerchiamo di
realizzare nell’etnologia. [...] La psicologia sociale e la sociologia
psicologica del pensiero, del volere e del sentire primitivi possono
essere chiarite [..] solo attraverso la dottrina filosofica
dell’origine» (Scheler 1926, 211), cioe del «co-sentire [che]



122

S. Gristina

esprime una funzione ultima e originaria3® dello spirito» (Scheler
1926, 143).

Secondo De Martino, il problema della magia e del suo rapporto
con la crisi della presenza si sarebbe dovuto indagare sul piano
delle relazioni interne ai gruppi sociali. Comprendere la radicale
alterita del gruppo sociale legato da rapporti mediati dalla ‘magia’,
avrebbe implicato la partecipazione alla logica interpersonale del
mondo magico. Nonostante il problema di Scheler fosse rivolto
allo studio della simpatia all’interno delle comunita, il problema
dell’originarieta del co-sentire come fondazione fenomenologica
del rapportarsi all’alterita potrebbe aver influenzato De Martino
nel suo tentativo di fondare uno sguardo fenomenologico-
antropologico in grado di cogliere 'alterita della comunita umana
altra, esterna alla logica occidentale, e in questo modo partecipare
alla sua realta.

In questo senso, il dispositivo concettuale del co-sentire
avrebbe fornito all’antropologo italiano la possibilita di
riconfigurare una metodologia di analisi della magia, capace di
tenere in tensione I'assunzione della radicale alterita della logica
del mondo magico e la possibilita di entrarvi comunque in
contatto senza doverla necessariamente ‘possedere’, riportandola
a spiegazioni tecnico-scientifiche occidentali. Si trattava, in altri
termini, di lavorare con il co-sentire come categoria onto-
epistemologica per fondare un impianto teorico in grado di
fornire uno sfondo fenomenologico comune per garantire la
possibilita di connessione non distorcente con l'altro e, al
contempo, evitare il rischio di un monadismo culturale.

4. La realta del mondo magico. Co-sentire i poteri magici e la
mano aperta del ‘tohunga’

Dopo aver preso confidenza con alcuni temi scheleriani, occorre
rintracciare in De Martino le caratteristiche di un possibile
reindirizzamento del metodo fenomenologico scheleriano verso
I'oggetto ‘mondo magico’. Dal punto di vista metodologico, la
filosofia di Scheler sembrerebbe aver fornito a De Martino un
possibile modello per il nuovo atteggiamento etnografico da
assumere nel rivolgersi al mondo magico: sospensione del

38 I’originarieta del co-sentire, secondo Scheler, fonderebbe la filantropia,
ovvero il sentimento di apertura e amore verso l'essere umano in generale
(humanitas) (Scheler 1926, 118-119).



123 | Lebenswelt, 22 (2023)

giudizio e studio a partire dalle regole proprie del mondo magico.
Dal punto di vista contenutistico, la critica di De Martino al mondo
occidentale segue il binario scheleriano: occorre deporre lo
sguardo della ragione moderna, affinché la logica propria del
mondo magico possa smettere di essere considerata ‘irrazionale’,
‘primitiva’, ‘illusoria’.

Tuttavia, a scanso di equivoci, se dal punto di vista
metodologico e dal punto di vista della critica allo sguardo
occidentale De Martino sembra aver ereditato molto da Scheler, il
suo pensiero diverge radicalmente da quello del filosofo tedesco
per quanto riguarda la questione della traduzione sul piano etico
del discorso onto-epistemologico. L’'atteggiamento dell’'umilta e
della fiducia conoscitiva permettono all’etnologo demartiniano di
entrare in contatto con il mondo magico nell’ottica di
comprenderne le strutture e, di rimando, comprendere piu
lucidamente le strutture della stessa legalita occidentale. In questo
senso, lo sguardo tecnico-scientifico dell’osservatore a modalita
‘dominante’ non € considerato eticamente criticabile - come
sembrerebbe sostenere Scheler - ma erra nel comprendere
'alterita dal punto di vista metodologico, dal momento che, a
causa del suo dogmatismo, non riesce ad accedervi assumendola
in quanto alterita. In altri termini, in De Martino la cultura
occidentale non viene criticata in se stessa, ma viene criticata la
sua tendenza, che si riverbera sul piano della scienza etnografica,
al leggere l'altro comprimendolo nelle proprie categorie.

Per attraversare Il mondo magico con queste chiavi di lettura, si
puo partire dal resoconto, riportato da De Martino, di Gudgeon
circa |'esperienza avuta sulle isole Fiji. L’antropologo descrive un
rituale in cui il tohunga (un sacerdote) conduce un iniziato a piedi
nudi su un percorso di pietre roventi, tenendolo per mano. Il rito
di iniziazione consiste nel camminare su questo piano senza
bruciarsi le piante dei piedi, esito raggiungibile solo se tutte le
regole del rituale vengono rispettate. Dopo aver assistito al
passaggio dei discepoli, il sacerdote spiega ai visitatori occidentali
che trasmettera a uno di loro il suo mana, cosi che anche tutta la
squadra possa effettuare il passaggio. A questo punto accade
qualcosa che mette in primo piano il problema della realta dei
poteri magici e permette 'accesso al discorso demartiniano. De
Martino riporta un brano dalla testimonianza di Gudgeon:



124

S. Gristina

Quindi il tohunga disse al signor Goodwin: - Faccio passare a
voi il mio mana: conducete con voi i vostri amici -. Ora vi erano
quattro europei, il dott. W. Craig, il dott. C. Craig, il signor
Goodwin ed io, e quel che posso dire & che ci avviammo
coraggiosamente. lo effettuai indenne il passaggio, e solo uno
della comitiva fu gravemente scottato: tuttavia fu accertato - si
disse - che egli [...] si era voltato a guardare indietro; una cosa
contro tutte le regole. (De Martino 1948, 20)

Il rituale delle pietre arroventate e un esempio rilevante di come
I'unico modo per partecipare alla realta del mondo magico sia il
totale affidarsi senza pregiudizi alla sua logica interna. Chi si
avvicina al mondo magico con un atteggiamento scettico nei
confronti del mana e teme di scottarsi, si ustiona. La mano aperta
del sacerdote-stregone e il rispetto delle ‘regole’ del rituale
permettono, invece, la partecipazione alla realta del mondo
magico, di esperirlo in modo non distorto.

Si comincia ad intravedere come, in alternativa alla ragione
occidentale che ritiene impossibile non bruciarsi sulle pietre
roventi, e cerca di comprendere quale sia il ‘trucco’, I'inganno
dello stregone che raggira, l'atteggiamento scheleriano di
‘affidamento’ all’altro rappresenti un modo per accedere alla
comprensione del mondo magico e per permettere una forma
partecipazione alla sua dinamica interna. Soltanto effettuando un
‘salto’ di realta, le pietre non ustionano, i poteri magici funzionano
su uno strato diverso di essenza. Quanto a De Martino, il co-
sentire scheleriano sembra tornare, come postura
fenomenologica, capace di assumere il mondo magico nella sua
assoluta alterita, mettendo fuori circuito la canonica
gerarchizzazione fondata sul sapere scientifico occidentale.

In altri termini, dal punto di vista demartiniano, occorre
comprendere il mondo magico come altro in quanto altro, per
poter partecipare alla sua logica, e rinunciare a riportarlo
‘unipaticamente’ alle categorie occidentali. La riabilitazione della
vita emotiva e il co-sentire scheleriani permetterebbero, a partire
dalla comprensione dell’insufficienza dell'lo occidentale, di aprire
I'esperienza all’emersione di continenti culturali nuovi con le loro
eccezionalita non riassorbibili nei canoni della cultura tecnico-
scientifica.

Si tratta di continenti culturali con una indipendenza onto-
epistemologica, vere e proprie isole di realta, cui si puo accedere
solo tramite il trascendimento dell’lo verso l'assolutamente alter.



125 | Lebenswelt, 22 (2023)

Si potrebbe dire che ci si trovi, a questo punto, di fronte a una
teoria dell'insularita ontologica: placche telluriche di essere con
logiche alternative, disposte orizzontalmente contro ogni
verticalizzazione gerarchica dettata dal mito della razionalita. De
Martino comincia, cosi, a decostruire la ragione occidentale e, con
essa, le sue categorie di ‘realta’ ed ‘esperienza’: per entrare in
relazione con il mondo magico e comprendere il dramma che gli &
proprio, non é possibile rimanere ancorati a una lente scientifica
di stampo occidentale3®, ma occorre piuttosto metterne
radicalmente in discussione i presupposti fondanti.

In uno dei passaggi speculativamente piu significativi de Il
mondo magico, De Martino sembra ripetere alcuni gesti dello
Scheler de Gli idoli della conoscenza di sé e di Essenza e forme della
simpatia. In realta, afferma De Martino, «in tutta questa materia
delle operazioni magiche e dei poteri magici, € d'uopo garantirsi
non tanto dall’astuzia dello stregone, quanto piuttosto dal
realismo dogmatico dell’osservatore occidentale: in un buon
numero di casi & proprio questo realismo a rendere |'osservatore
impermeabile alla esperienza e alla realta magiche, e nel ravvisare
nell’evento osservato il prodotto della frode di un uomo astuto»
(De Martino 1948, 143-144).

Come € noto, la magia, per De Martino, ¢ espressione di un
rapporto presenza-mondo del tutto alternativo a quello che
governa la civilta occidentale. Il dramma della crisi della presenza,
dell'individualita ‘aperta’ della persona, la crisi che i membri di
una cultura magica vivono e che la magia € chiamata a ricomporre,

39 Si prendano in considerazione le seguenti parole di De Martino: «Nella nostra
esplorazione del mondo magico noi dobbiamo dunque cominciare col
sottoporre a verifica proprio il presupposto ‘ovvio’ della irrealta dei poteri
magici, cioé dobbiamo determinare se e in quale misura tali poteri sono reali.
Ma ecco che una nuova difficolta si fa innanzi, complicando estremamente cio
che sembra in ultima analisi una modesta quistione di fatto, un semplice
problema di accertamento. Quando ci si pone il problema della realta dei poteri
magici, si e tentati di presupporre per ovvio che cosa si debba intendere per
realta, quasi si trattasse di un concetto tranquillamente posseduto dalla mente,
al riparo da ogni aporia, e che il ricercatore debba «applicare» o0 meno come
predicato al soggetto del giudizio da formulare. Ma per poco che l'indagine
venga iniziata e condotta innanzi, si finisce prima o poi col rendersi conto che il
problema della realta dei poteri magici non ha per oggetto soltanto la qualita di
tali poteri, ma anche il nostro stesso concetto di realta, e che l'indagine
coinvolge non soltanto il soggetto del giudizio (i poteri magici), ma anche la
stessa categoria giudicante (il concetto di realta)» (De Martino 1948, 9-10).



126

S. Gristina

sono elementi incomprensibili agli occhi di una cultura ego-
centrata, che considera I'lo come una certezza compiuta. E frutto
della miopia culturale dell’'Occidente la considerazione della
magia come una ‘falsa scienza’ che la ‘vera scienza’ sarebbe
chiamata a correggere.

In queste acquisizioni demartiniane, sembrano muoversi
alcune strutture fenomenologiche del pensiero di Scheler, che
lavorano all'interno dell’'operazione di ripensamento della
filosofia crociana e di quei modelli teorici che consideravano la
magia uno stadio arretrato sulla strada per la scienza. Seguendo
questa linea problematica, De Martino muove una critica ai piu
grandi rappresentanti dell’antropologia culturale come scienza, a
partire dal padre nobile Frazer%?, del quale viene criticata
I'immagine del percorso stadiale magia-religione-scienza.

Nelle ultime pagine de Il mondo magico, dove la critica alla
storia dell’etnografia si intreccia con la nuova proposta di un
etnocentrismo critico, sembra condensarsi la costellazione
concettuale scheleriana, per arrivare ad una chiusa marxista di
profonda sfida al modello ideologico borghese. Nel mostrare i
limiti e le ingenuita dogmatiche di Lévy-Bruhl, De Martino sembra
applicare i concetti di Scheler al problema dell’approccio alla
presenza-mondo magica, affermando che «in realta I'ostacolo che
[...] si rende operoso é soltanto la nostra [degli occidentali] boria
culturale, che estolle a dignita metafisica il nostro modo storico di
essere presenti nel mondo» (De Martino 1948, 207).

Data questa cecita occidentale, i poteri magici vengono
considerati o da negare senza appello o da ricondurre alla legalita
scientifica. Nel primo caso - scrive De Martino - l'indagine
etnologica si spiega i fenomeni magici derubricandoli ad errori,
allucinazioni o illusioni prelogiche, nel secondo caso mette in piedi
una teoria sperimentale della magia. E continua, affermando che

nel primo caso la nostra impermeabilita polemica all’esperienza
magica e alle sue forme storiche di realta viene ipostatata nella
impermeabilita magica all’'esperienza rispetto alla realta del
nostro mondo assunta come paradigmatica; nel secondo caso la

40 E interessante notare come De Martino avesse mosso a Frazer una critica
simile gia ai tempi della gia menzionata lettera a Croce. Si tratta della conferma
del fatto che, dal punto di vista di De Martino, la filosofia dello spirito e le teorie
dei padri nobili degli studi etnologici fossero viziate dallo stesso difetto
epistemologico rispetto al mondo magico e alla realta dell’altro in generale.



127 | Lebenswelt, 22 (2023)

datita della nostra natura viene dogmaticamente attribuita anche
ai poteri magici, e il nostro modo storico di essere presenti al
mondo e di poterlo osservare viene senz’altro trasferito alla civilta
magica. Vi &€ dunque una sostanziale violenza che noi compiamo
nel primo come nel secondo caso, poiché in entrambi
immaginiamo antistoricamente come gia realizzata una situazione

\

che in effetti non lo & ancora, e imponiamo assolutizzando la
datita a un’epoca storica che ancora non la possiede. Questa
violenza dipende appunto dal presupposto di un mondo deciso e
garantito come unico possibile, di una presenza senza rischio
come unica reale, di una datita come unica forma di realta che la
presenza possa sperimentare: ma proprio questo presupposto
deve diventare un problema, se vogliamo superare radicalmente
le istanze polemiche che limitano il nostro orizzonte storiografico
e che ci impediscono il ‘comprendere’ il mondo magico. (De
Martino 1948, 213-213)

A questo punto De Martino non si limita alla critica del modello
storiografico occidentale, che svilisce il fenomeno magico,
considerandolo un insieme di credenze condivise, ma propone un
nuovo sguardo, una prospettiva alternativa per ampliare
I'orizzonte esperienziale della scienza etnologica e poter
comprendere i fenomeni alieni alla sua logica. Se dall’approccio
miope del metodo etnologico occidentale derivava un umanesimo
di carattere circoscritto, la presa di coscienza di questi limiti
intrinseci avrebbe posto le condizioni di possibilita per una
fuoriuscita dal ‘realismo dogmatico’, in direzione di una nuova
forma di umanesimo e di un ampliamento dell’esperienza
dell’'umano.

In altre parole, «la comprensione del mondo magico e possibile
solo come estensione e approfondimento della critica al
dogmatismo realistico» (De Martino 1948, 221) e della critica al
modello razionalistico secondo cui la magia sarebbe stata un
gradino ‘non sufficientemente umano’ dello spirito, in quanto non
ancora razionale.

5. Conclusione. Il co-sentire per un’etnologia fenomenologica
Si e partiti dall'ipotesi per la quale il pensiero di Scheler sarebbe
uno degli elementi che contribuirono al ripensamento di De
Martino della filosofia di Croce e alla scoperta di un nuovo
orizzonte teorico di matrice fenomenologica. Questa
riconfigurazione teorica avrebbe implicato la fondazione di un
inedito metodo etnologico in grado di riferirsi al fenomeno del
mondo magico senza pregiudizi e, per la prima volta, compiere un



128

S. Gristina

tentativo di ‘comprensione’ di quel mondo a partire dalla sua
legalita intrinseca, non codificabile in termini occidentali.

Le acquisizioni di De Martino, a partire dalle sue letture
scheleriane e dalla frequentazione della Scuola di Milano, sono
schematizzabili in tre nuclei tematici. Il primo - come pars
destruens - e il movimento critico di destrutturazione della
ragione occidentale e del suo modello di essere umano;
movimento fondamentale per sgomberare il campo visivo e
predisporsi ad un nuovo tipo di approccio al reale; il secondo -
come pars construens - e il gesto costruttivo che viene fondato
sulla categoria fenomenologica di co-sentire, aprendo ad un’etica
della fiducia, del rispetto e dell’'umilta conoscitiva; 1'unico gesto
alternativo all'imposizione di griglie concettuali della ragione
tecnico-scientifica, in grado di garantire l'apertura all’altro in
quanto altro; il terzo, conseguente ai primi due, € una prospettiva
onto-epistemologica nuova, propiziata dallo smantellamento della
concezione dogmatica di realta, presupposta dallo sguardo tecno-
scientifico.

Tuttavia, nonostante questo cambio di prospettiva, De Martino,
attraverso la sua originale metabolizzazione e riformulazione
della categoria fenomenologica di co-sentire, non rischia di cadere
in una nuova forma di solipsismo, o monadismo ontologico, né in
un relativismo senza supporto. I ‘mondi’ si danno come aperti
I'uno nei confronti dell’altro, disponibili ad accogliere I'alterita. Le
isole culturali affondano le radici in un’unica materia che
rappresenta un livello pit profondo di essenza comune. Quello che
e stato definito 'uomo fenomenologico, capace di co-sentire il
mondo, diventa in De Martino il nuovo etnologo, una volta
spogliatosi dai pregiudizi occidentali che distorcono le lenti della
sua scienza. Co-sentire il mondo magico significa accettare le
condizioni di possibilita della sua specifica apertura esperienziale,
comprendere l'alterita della sua logica e affidarsi alle sue leggi
senza attivare il procedimento della ragione dubitante.

Per esperire il mondo magico, per provare a comprenderne la
logica strutturale, bisogna mettere fuori circuito I'lo occidentale,
essere filosofi nel senso bergsoniano del termine, fare il gesto
della mano aperta che afferra la mano aperta del sacerdote. In
questo modo, De Martino da inizio alla sua ‘rivoluzione
copernicana’ nell’etnologia, capendo come l'unico modo per
comprendere la realta dei poteri magici e il dramma del mondo
magico sia quello di mettersi nella disposizione del co-sentire,



129 | Lebenswelt, 22 (2023)

restando in attesa che il mondo magico sprigioni la propria
legalita, per instaurare con esso una relazione partecipativa in
virtu di questo essenziale differire.

De Martino andava cosi consolidando il paradigma del proprio
etnocentrismo critico, un processo di autocritica e presa in carico
dei limiti della propria cultura. Mettere in questione le stesse
categorie epistemologiche da cui si sarebbe dovuta iniziare la
ricerca, significava aprirsi ad un tipo di visione etico-speculativa
alternativa, che avrebbe smantellato le casematte della vecchia
etnografia.

Per rimandare ad un altro grande riferimento filosofico di De
Martino, Karl Jaspers, nell’assunzione delle altre visioni del mondo
nel loro essere in quanto altre, nell’attrito con l'irrevocabilmente
differente, eppure comunicante, si intravede lo sfondo comune da
cui queste composizioni emergono. Nel caso di Ernesto De
Martino, grazie all'umanesimo etnografico, supportato
dall’humanitas, incardinata nel co-sentire come categoria
fenomenologica originaria, diventava possibile cogliere, negli
interstizi tra le culture, lo sfondo umano da cui sgorgano le visioni
culturali del mondo, quello sfondo in cui risiede I'origine della loro
differenza e al contempo la condizione di possibilita affinché
possano comunicare, stringendosi in relazioni di reciproco
ampliamento dei campi di esperienza.

Bibliografia

Amori M., 2010: Forme dell’esperienza e persona. La filosofia di
Max Scheler dai primi scritti al «Formalismus», Soveria Mannelli,
Rubbettino, 2010.

Banfi A., 1934: Sui principi di una filosofia della morale, «Rendic. d.
R. Ist. lombardo di scienze e lettere» 67, 2, pp. 609-670.

Barbera S., 2007: «Presenza» e «Mondo». Modelli filosofici
nell’opera di Ernesto De Martino, in Di Donato R. (a cura di), La
contraddizione felice? Ernesto De Martino e gli altri, Pisa, ETS.

Battini M., 1987: La critica e l'autocritica di Ernesto De Martino,
«Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa. Classe di Lettere e
Filosofia» 17, 4, pp. 1109-1133.



130

S. Gristina

Berardini S.F., 2013: Ethos presenza storia: la ricerca filosofica di
Ernesto De Martino, Trento, Universita degli studi di Trento, 2013.

Berardini S.F., 2019: L’autenticita della presenza. De Martino
critico di Heidegger, «Filosofia italiana», 2, pp. 167-181.

Berardini S.F. - Marraffa M. 2016: Presenza e crisi della presenza
tra filosofia e psicologia, «Consecutio Rerum» 1, 1, pp. 93-112.

Besoli, S., 2010: La svolta in direzione delle cose: tra le pieghe
dell’'apriorismo materiale di Scheler, «Discipline filosofiche» 20, 2,
pp- 183-236.

Besoli, S., 2018: Illusione ed errore: il dogma dell’intuizione e le
avventure fenomenologiche di Max Scheler, «Bollettino filosofico»
33, pp. 8-51.

Biscuso M., 2021: «L’ultima Thule». Ricerche filosofiche su Ernesto
De Martino, Napoli, IISF Press.

Bobbio N., 1936: La fenomenologia secondo M. Scheler, «Rivista di
filosofia» 27, pp. 227-249.

Bobbio N., 1938: La personalita di Max Scheler, «Rivista di
filosofia» 29, pp. 97-126.

Bosio F., 1995: Invito al pensiero di Scheler, Milano, Mursia.

Boella L., 1999: Il paesaggio interiore e le sue profondita, in Scheler
M., Il valore della vita emotiva, tr. it. di L. Boella, Milano, Guerini e
Associati.

Boella L., 2010: Introduzione - Rileggere il Sympathiebuch, in
Scheler M., Essenza e forme della simpatia, tr. it. di L. Oliva e S.
Soannini, Milano, FrancoAngeli.

Cappiello C., 2023: Essere nel mondo. Ernesto De Martino lettore di
Heidegger, in Giannini G. - Marangolo P. - Papa M., Segni. Studi in
memoria di Riccardo De Biase, Roma, Tab Edizioni, pp. 183-192.

Clemente F., 2020: Psicopatologia e diagnosi culturale: integrazioni
sull’eredita di Karl Jaspers nelle apocalissi di Ernesto De Martino,
«Palaver» 9, 1, pp. 251-294.



131 | Lebenswelt, 22 (2023)

Cusinato G. (a cura di), 2007: Max Scheler. Esistenza della persona
e radicalizzazione della fenomenologia, Milano, FrancoAngeli.

Cusinato G., 2010: Espressivita, empatia, intersoggettivita,
«Phenomenology Lab», pp- 1-13.
https://www.phenomenologylab.eu/index.php/2010/10/espress
ivita-empatia-intersoggettivita/.

Cusinato G. - De Monticelli R. - Schlossberger M., 2012: Essenza e
forme della simpatia di Max Scheler, «Iride» 65, 1, pp. 155-183.

D’Anna V. 2006: Max Scheler. Fenomenologia e spirito del
capitalismo, Roma, Editori Riuniti.

Dei F., 1997: Il fittizio lume della magia, in Gallini C. - Massenzio M.
(a cura di), Ernesto De Martino nella cultura europea, Napoli,
Liguori, p. 269-282.

De Martino E., 1941: Naturalismo e storicismo nell’etnologia, Lecce,
Argo, 1996.

De Martino E., 1948: 1l mondo magico, Torino, Bollati Boringhieri,
1973.

De Martino E., 1977: La fine del mondo. Contributo all’analisi delle
apocalissi culturali, Torino, Einaudi.

De Martino E., 1995: Storia e Metastoria. I fondamenti di una teoria
del sacro, Lecce, Argo.

De Martino E., 2005: Scritti filosofici, Bologna, Il Mulino.

De Martino E., 2007: Dal laboratorio del mondo magico: carteggi
1940-1943, Lecce, Argo.

Di Donato R. (a cura di), 1990: La contraddizione felice? Ernesto De
Martino e gli altri, Pisa, ETS.

Donise A., 2012: Perdere il mondo. Un percorso tra Karl Jaspers ed
Ernesto De Martino, «Logos» 7, pp. 263-275.

Donise A., 2014: Ernesto De Martino fenomenologo dell’alterita,
«Archivio di storia della cultura», nuova serie, 5, pp. 29-54.



132

S. Gristina

Donise A., 2015: Il lato oscuro dell’empatia. Max Scheler
fenomenologo del sentire, in Caianiello S., Fuori di sé. L’empatia
nell'orizzonte umano e oltre, Roma, CNR Edizioni, pp. 53-72.

Ferretti S., 2018: Rischio della presenza in Ernesto De Martino,
«Studi di estetica» 46, 2, pp. 37-55.

Galasso G., 1969: Croce, Gramsci e altri storici, Milano, Mondadori.

Ginzburg C. 1988: Momigliano e De Martino, «Rivista storica
italiana» 100, 2, pp. 400-413.

Gronda G., 2016: Civilta e mondo magico: Croce e De Martino, in
Enciclopedia Treccani:
https://www.treccani.it/enciclopedia/civilta-e-mondo-magico-
croce-e-de-martino_%28Croce-e-Gentile%29/.

Lattarulo L., 1987: Esistenza e valore: Croce, De Martino e la crisi
dello storicismo italiano, Roma, Cadmo.

Luporini C., 1935: L’etica di Max Scheler, «Studi Germanici», XIII,
I1I, pp. 320-345 [poi raccolto in: Luporini C., Filosofi vecchi e nuovi,
Firenze, Sansoni 1947].

Monini T., 1992: Una patria accogliente per I'Esserci. Ernesto De
Martino e l'analitica esistenziale di Essere e tempo: dal Mondo
Magico agli inediti su Heidegger degli anni Sessanta, «Annali
dell’Universita di Ferrara», n. s., sez. lIl: Filosofia, Discussion Paper
n. 22.

Paci E., 1940: Scheler e il problema dei valori, in Paci E., Pensiero,
Esistenza, Valore, Milano, Principato.

Pastina R., 2005: Ernesto De Martino e la formazione del suo
pensiero. Note di metodo, Napoli, Liguori.

Sasso G., 2001: Ernesto De Martino fra religione e filosofia, Napoli,
Bibliopolis.

Scheler M., 1912: Idoli della conoscenza di sé, in Scheler M., Il
valore della vita emotiva, tr. it. di L. Boella, Milano, Guerini e
Associati, 1999.



133 | Lebenswelt, 22 (2023)

Scheler M., 1913: Tentativi per una filosofia della vita, in Scheler
M., La posizione dell'uomo nel cosmo, tr. it. di M.T. Pansera, Roma,
Amando, 1997.

Scheler M., 1914: Lo spirito del capitalismo e altri saggi, tr. it. di R.
Rancinaro, Napoli, Guida, 1988.

Scheler M., 1926: Essenza e forme della simpatia, tr. it. di L. Oliva e
S. Soannini, Milano, FrancoAngeli, 2010.

Scheler M., 1936: Crisi dei valori, tr. it. di F. Sternheim, Milano,
Bompiani.



