
102 S. Gristina 
 

SILVESTRE GRISTINA 

IL CO-SENTIRE E L’ESPERIENZA DEL MONDO 
MAGICO. APPUNTI PER UNA RICEZIONE DEL 

SYMPATHIEBUCH DI MAX SCHELER NE IL 
MONDO MAGICO DI ERNESTO DE MARTINO 

1. Introduzione. De Martino filosofo: tra idealismo e 
fenomenologia 
Ernesto De Martino cominciò a studiare Lettere a Napoli alla fine 
degli anni ’20, in un orizzonte di senso ‘filosofico’ idealista. Il suo 
interesse per l’etnologia si consolidò, infatti, in quel periodo e 
durante il lavoro sulla tesi di laurea in Storia delle religioni, sotto 
la supervisione del crociano Adolfo Omodeo1. L’affiliazione 
intellettuale del suo direttore di tesi e il rapporto diretto che 
instaurò con Croce rappresentano le pietre angolari del pensiero 
filosofico giovanile di De Martino. Tuttavia, gli elementi di 
maggiore originalità del pensiero demartiniano, a partire da 
Naturalismo e storicismo nell’etnologia (De Martino 1941), 
emergono ben presto da una rielaborazione del pensiero crociano, 
da un tentativo di completamento e sviluppo della filosofia dello 
spirito che avrebbe portato a un distanziamento dalla filosofia 
idealista. 

Ne Il mondo magico. Prolegomeni a una storia del magismo (De 
Martino 1948), De Martino critica la pertinenza speculativa dei 
‘distinti’ e delle categorie crociane, avviando un processo di 
spostamento epistemologico che devia dall’idealismo2, profilando 
il nuovo orizzonte intrinsecamente filosofico dell’etnocentrismo 
critico, un’antropologia su nuove basi umanistiche. Per quanto, 

                                                             
1 Omodeo aveva percorso il classico cursus honorum ‘neoidealista’: era stato 
allievo di Gentile a Palermo ed era stato attualista, per poi rompere con il 
vecchio maestro nel ’28 e consolidare un legame intellettuale e di amicizia con 
Benedetto Croce, il nuovo maestro di cui accolse il metodo filosofico e 
l’impostazione critica. 
2 Con il termine ‘idealismo’, si intende qui la particolare etichetta sotto cui De 
Martino raggruppa la filosofia di Croce e di Gentile, al fine di farne un bersaglio 
polemico. 



103 Lebenswelt, 22 (2023) 
 
 

infatti, la vocazione antidogmatica, anti-naturalista e 
dinamizzante dell’idealismo crociano avesse fornito le prime 
coordinate al pensiero demartiniano, queste categorie non 
apparivano adeguate ad un lavoro interno all’archivio del 
magismo. De Martino avrebbe presto riconosciuto il residuo 
dogmatico della filosofia di Croce e riscontrato nella reificazione 
speculativa delle categorie il limite intrinseco di quella 
metodologia filosofica idealista nell’approcciarsi ai fenomeni 
magici. Per questo, anche le ‘categorie’ avrebbero dovuto essere 
storicizzate, al fine di disinnescare alcuni pregiudizi 
epistemologici rispetto allo studio della storia e delle culture3.  

Il presente contributo si propone di indagare l’influenza di 
Wesen und Formen der Sympathie (Scheler 1926) di Max Scheler 
sul pensiero di Ernesto De Martino, nel periodo di elaborazione 
dell’impianto teorico de Il mondo magico. L’avvicinamento alla 
fenomenologia di Husserl, Jaspers e Scheler e all’esistenzialismo fa 
parte di un momento cruciale della formazione filosofica di De 
Martino4 e può essere annoverato tra le condizioni di possibilità 
del distacco del filosofo dall’idealismo e della formulazione di una 
sua originale postura epistemologica. In questo quadro, che si 
compone di diverse traiettorie di eredità, rintracciare la linea di 
influenza del Sympathiebuch scheleriano in De Martino 
permetterebbe di leggere in chiave fenomenologica il problema 
dell’esperienza della magia e del dramma del mondo magico5. 

                                                             
3 Per una trattazione esaustiva del rapporto tra De Martino e Croce, cfr. Gronda 
(2016) e alla bibliografia lì consigliata: Galasso (1969, 222-335); Lattarulo 
(1987); Di Donato (1990); Sasso (2001); Berardini (2013). 
4 Per uno studio in cui vengono discussi i diversi presupposti filosofici, impliciti 
o espliciti, che orientano l’indagine scientifica demartiniana, si veda Biscuso 
(2021). 
5 Sul rapporto tra De Martino e la fenomenologia, si veda Donise )2014). In 
questo contributo, Donise offre un’importantissima definizione di De Martino 
come ‘fenomenologo dell’alterità’. Per quanto il problema del rapporto 
fenomenologico all’alterità in generale venga posto su un piano diverso rispetto 
a quello che verrà qui preso in considerazione, l’articolo di Donise indica una 
direzione fruttuosa per interpretare fenomenologicamente il rapporto di De 
Martino con il mondo magico. Inoltre, nonostante Donise non si concentri sul 
rapporto di De Martino con Scheler, ma faccia maggiormente riferimento 
all’influenza di Husserl sul De Martino de La fine del mondo, il contributo apre 
una prospettiva interpretativa cruciale rispetto all’etnologia riformata come 
etnologia fenomenologica in rapporto all’idea – formulata da Enzo Paci – di una 
possibile ‘enciclopedia fenomenologica’. 



104 S. Gristina 
 

La pubblicazione de La storia come pensiero e come azione 
(Croce 1938) di Croce rappresenta idealmente il momento in cui 
De Martino comincia a ripensare la filosofia crociana. De Martino 
comincia, infatti, a ritenere fuorviante l’idea di Croce per la quale, 
nei popoli cosiddetti ‘primitivi’, la magia sarebbe una forma 
specifica dell’immedesimazione fantastica con le cose naturali. 
Secondo la classificazione crociana, la magia sarebbe stata, quindi, 
da considerarsi soltanto come autoinganno, come comprensione 
non razionale del mondo. Al contrario, De Martino era già 
interessato a comprendere il fenomeno dei poteri magici nella sua 
‘realtà’6, come desumibile da una sua lettera a Croce della fine del 
19407. 

A partire da questo nucleo problematico interno alla 
prospettiva crociana, De Martino capisce come il difetto di 
comprensione epistemologica della magia fosse dovuto alla natura 
ideologica e fissa delle categorie della razionalità occidentale, 
strutturate in costellazione a partire dalla rigida polarizzazione 
‘razionale-irrazionale’. Questo movimento teorico di critica 
all’idealismo avrebbe avuto un primo punto di ricaduta in 
Naturalismo e storicismo nell’etnologia8 e sarebbe giunto a 
compimento ne Il mondo magico. In quest’ultima opera, il tema 
dell’etnocentrismo critico implica una carica critica destinata a 
investire la categoria stessa di realtà: per comprendere la natura 
dei poteri magici, occorreva sradicare tutte le ipostasi metafisiche 

                                                             
6 Così scrive De Martino a Croce: «Un’etnologia come storia delle civiltà 
primitive deve dunque, a parer mio, dimostrare i seguenti punti: A) Che la 
magia è realtà. B) Che i poteri del mago sono oggi andati normalmente perduti 
in cambio di altri, qualitativamente più elevati. C) Che nell’eo simpatico del 
genere umano si enuclea e lievita l’umanità nostra» (De Martino 2007, 64). 
7 Lettera di De Martino a Croce lettera senza data, presumibilmente fine 1940 
(De Martino 2007, 61-65). 
8 In risposta a questo scritto, seguendo il Croce di Storia come pensiero e come 
azione, in una lettera del 24 febbraio 1941, Omodeo scriveva, infatti, che «a 
rigore di logica la storia del magismo non esiste, perché la storia si può fare del 
positivo e non del negativo: il magismo è una potenza di cui ci si spoglia nel 
processo della ragione, appunto perché si rivela inadeguata, e non creativa» (De 
Martino 2007, 85). In questa lettera di risposta a De Martino, Omodeo cercava 
di argomentare in termini crociani contro una pericolosa possibile deriva 
irrazionalista del pensiero del suo vecchio allievo che, in quel momento, stava 
tematizzando il rapporto fra magia e razionalità occidentale, con una 
particolare attenzione al passaggio dalla Weltanschauung magica 
all’umanesimo della civiltà occidentale. 



105 Lebenswelt, 22 (2023) 
 
 

di formazione storica sottese all’esperienza del reale. 
L’attribuzione di negatività o irrazionalità al ‘dramma’ del mondo 
magico sarebbe quindi stata frutto di un fraintendimento del 
reale, dovuto ai presupposti metodologici di una filosofia della 
storia di matrice idealista. Dal punto di vista di De Martino, nella 
prospettiva di questa visione ideologico-dogmatica sarebbe in 
corso il vero autoinganno, incardinato nella produzione di un 
idolo della conoscenza di sé dell’Occidente, un idolo tecnico-
scientifico, legato alla logica del progresso lineare e del dominio.  

Assumendo come criterio la contrapposizione polemica a 
questo approccio all’alterità di carattere dogmatico, gerarchico e 
dominante, la positività del mondo magico sarebbe emersa 
soltanto attraverso la mobilitazione di un nuovo sguardo critico, 
orizzontale e ‘umile’, in grado di dismettere i filtri opacizzanti 
delle categorie ‘razionaliste’ e aprirsi ad una struttura della realtà 
‘imprevista’. 

In questo modo, De Martino comincia a ripensare la propria 
eredità crociana, scrivendo che «ogni sistemazione filosofica che 
riconosca solo le forme tradizionali (p. es., il sistema crociano 
delle quattro forme) esprime […] il momento metodologico di una 
esperienza storiograficamente limitata alla civiltà occidentale, e 
pertanto trae alimento da un umanesimo circoscritto» (De 
Martino 1948, 164). Nel rilevare i limiti del metodo dei ‘sistemi 
filosofici tradizionali’, De Martino comincia a rivendicare con forza 
l’autonomia specifica del mondo magico. Infatti, fintanto che si 
fosse tentato di irregimentarlo tramite le quattro categorie 
crociane, sarebbe stato impossibile comprendere il dramma della 
‘crisi della presenza’ e i conseguenti tentativi di ricomporre, 
attraverso il rituale magico, la persona ‘sfaldata’. 

Le ‘categorie’, «messe alla prova di intendere il mondo magico 
[…] mostrano infatti un limite interno caratteristico, […] la cui 
perdurante efficacia fa disattenti verso quel mondo, e più inclini 
alla negazione che alla comprensione giustificatrice» (De Martino 
1948, 164). Bisognava, dunque, ripensare l’approccio filosofico 
crociano, in quanto questo, escludendo la possibilità di una 
comprensione positiva del mondo magico, sarebbe anche incorso 
in una contraddizione interna alla sua stessa aspirazione di 
arricchimento progressivo dell’esperienza umana9, precludendosi 

                                                             
9 A questo proposito, De Martino scrive a Croce: «Voi considerate qui la ‘magia’ 
come una ‘immaginazione’ o un ‘sogno’, e i poteri sulla natura, che essa dice di 

 



106 S. Gristina 
 

l’opportunità di accrescere la conoscenza e rimanendo vincolato a 
un orizzonte storicamente determinato e miope10. 

De Martino cominciava a capire che, affinché il modello della 
critica filosofica al ‘realismo dogmatico’ (De Martino 1948, 143-
144) potesse essere davvero applicato all’etnologia, occorreva 
ripensare l’idealismo crociano e individuare i limiti delle strutture 
portanti, in quanto troppo rigide e incapaci di aprirsi al 
radicalmente altro. Da questo punto di vista, se è vero che l’opera 
di De Martino va compresa «alla luce dei complessi rapporti che 
l’autore istituisce tra idealismo, fenomenologia e marxismo» (Dei 
1997, 280), in questa sede ci si propone di contribuire alla 
ricostruzione dell’eredità filosofica demartiniana, indagando la 
rilevanza della fenomenologia di Scheler all’interno del tentativo 
di De Martino di produrre un paradigma metodologico nuovo11, in 
grado di pensare una via d’accesso teorica al mondo magico. Un 

                                                                                                                                               
avere, come ‘supposti’. Or a me pare che codesto concetto della magia mal si 
accordi con lo spirito con lo spirito e con la lettera della vostra filosofia dello 
spirito» (De Martino 2007, 61). 
10 Si prendano in considerazione le seguenti parole di De Martino: «Accade così 
che la ragione storica, prigioniera della propria limitazione, non parla solo per 
dire che qui c’è un vero e proprio limbo della spiritualità, in cui si viene 
enucleando, secondo una vicenda irrilevante, quel moto di realizzazione di 
valori definiti che con molto maggiore profitto e molto minore difficoltà può 
essere studiata nelle grandi epoche della storia della civiltà, nel mondo classico, 
nel Cristianesimo, nel Rinascimento ecc. In tal guisa un difetto di umanità della 
coscienza storiografica, un suo limite interno, viene ipostatizzato nel magico: 
invece di scoprire il lato negativo di un pensiero che non riesce a comprendere, 
si considera come negativo, come non dotato di vera realtà storiografica, 
l’oggetto incompreso» (De Martino 1948, 164). 
11 A questo proposito, si prendano in considerazione le seguenti parole: «Dopo 
aver mosso i suoi primi passi da studioso entro la tradizione idealistica italiana, 
prima sotto la guida di Adolfo Omodeo, quindi sotto quella di Benedetto Croce, 
Ernesto De Martino, che già si era laureato in Storia delle religioni e aveva 
compiuto studi etnologici ed etnopsichiatrici, fu ben presto mosso dalla 
necessità di ‘allargare’ gli orizzonti del modello storicista che aveva fatto 
proprio e di includere in questo nuove istanze e nodi problematici provenienti 
da differenti prospettive: dall’esistenzialismo (in particolare quello italiano di 
Abbagnano, Paci e Pareyson; e in un secondo momento quello di Heidegger, 
Jaspers e Sartre); quindi dalla fenomenologia (Husserl, Merleau-Ponty e ancora 
Paci); dal materialismo storico (Marx, e in misura maggiore Gramsci); nonché 
dalla psicoanalisi (Freud e Janet), dalla psichiatria e dalla psicopatologia 
fenomenologica (Binswanger, Callieri, Ey, Storch, et alii). De Martino ripensò a 
fondo e si sforzò di unificare temi che appartenevano a tutte queste prospettive 
di per sé eterogenee» (Berardini-Marraffa 2016-2017, 93) 



107 Lebenswelt, 22 (2023) 
 
 

tale tentativo di indagare la ricezione di dispositivi concettuali 
scheleriani nell’etnocentrismo critico di De Martino dovrà essere 
supportato da due evidenze storiografiche e dall’analisi di una 
costellazione concettuale di matrice scheleriana che sembra venir 
riattivata e ricontestualizzata nel pensiero di De Martino rispetto 
alla problematica del mondo magico. 

In primo luogo, è necessario tener conto dalla lettura diretta, da 
parte di De Martino, del Sympathiebuch di Scheler, che il filosofo 
italiano cita ne Il mondo magico (De Martino 1948, 72). Scheler 
viene, infatti, convocato rispetto alla questione della fusione 
eteropatica dei popoli ‘primitivi’ con la natura12. 

In secondo luogo, bisogna tener presente, in filigrana, una 
ricezione di carattere ‘ambientale’, cioè ‘mediata’, dovuta alla 
circolazione di categorie scheleriane tra i pensatori italiani con cui 
De Martino dialogava negli anni di ideazione della sua opera – 
Banfi, Cantoni, Paci13, Pareyson – e alla mediazione di concetti 
scheleriani nelle opere di Heidegger14 e Jaspers15, che sono 
annoverabili tra le fonti filosofiche del pensiero demartiniano 
degli anni Quaranta16. 

                                                             
12 Oltre a riportare la posizione di Scheler ne Il mondo magico, De Martino 
rimanda al pensiero scheleriano in altre sue opere: negli Scritti Filosofici (De 
Martino 2005, 97), in Storia e metastoria (De Martino 1995, 47), e ne La fine del 
mondo (De Martino 1977, 543, 579, 588, 591). 
13 Paci – allievo di Banfi – aveva pubblicato un saggio su Scheler negli anni in cui 
De Martino si sarebbe avvicinato a Banfi e alla Scuola di Milano (Paci 1940). 
14 Il rapporto di De Martino con Heidegger è stato oggetto di numerosi studi, 
che hanno rilevato la natura ambigua e spesso mediata della ricezione 
demartiniana del pensiero heideggeriano. Sull’argomento, si vedano, tra gli 
altri, i seguenti articoli: Monini (1992); Cappiello (2023). A questo proposito, si 
prenda anche in considerazione il seguente passo: «Il testo del 1948 non offre 
una definizione chiara di ‘presenza’. Vi sono evidenti risonanze heideggeriane, 
in particolare per quanto riguarda l’utilizzo del termine ‘esserci’ e il ruolo 
assegnato allo stato emotivo dell’angoscia, sebbene a quel tempo De Martino 
non avesse ancora letto le opere del filosofo tedesco […], mentre la sua 
conoscenza dell’esistenzialismo dipendeva dalla lettura di volumi introduttivi a 
firma di Paci e Pareyson […]. Ed è proprio agli scritti di Paci, nei quali il ‘Dasein’ 
era reso con ‘essere presenti nel mondo’, che, con ogni probabilità, De Martino 
fece riferimento» (Berardini-Marraffa, 94). Per un contributo su De Martino 
critico di Heidegger, si veda invece Berardini (2019). 
15 Sul rapporto tra De Martino e Jaspers, si prendano in considerazione i 
seguenti contributi: Battini (1987); Donise (2012); Clemente (2020). 
16 A questo proposito, si tengano in considerazione le seguenti parole di 
Ferretti: «Si deve tener conto di altre fonti sia del pensiero sia del linguaggio del 

 



108 S. Gristina 
 

In terzo luogo, alla luce dei primi due punti, occorre indagare il 
concetto scheleriano di Mitfühlen [co-sentire] in relazione 
all’intelaiatura filosofica de Il mondo magico. Questo concetto 
sembra essere il perno della costellazione concettuale di matrice 
fenomenologica che De Martino avrebbe mobilitato per 
potenziare la propria filosofia e definire le coordinate di una 
metodologia in grado di studiare la realtà dell’altro, evitando le 
secche di categorie tradizionali ormai esauste. 

Nei termini della fenomenologia scheleriana, infatti, la 
possibilità di accesso all’alterità in quanto tale sarebbe stata 
radicata in una nuova modalità di esperire il mondo, nel co-sentire, 
che implica una relazione tra il sé e l’altro, nella quale il campo 
dell’esperienza possibile viene ampliato, in virtù di una presa in 
carico dell’alterità in quanto radicale alterità. Questo co-sentire è 
uno dei concetti risultanti dall’originale torsione che Scheler 
impresse alla fenomenologia husserliana, giungendo a formulare 
una filosofia dell’umiltà, della reverenza e dell’apertura nei 
confronti del mondo. L’ipotesi è che, leggendo Scheler e la sua 
teoria fenomenologica del rapporto con l’Io ‘altrui’ – una 
fenomenologia dell’alterità –, De Martino avesse scoperto una 
postura filosofica capace di fondare epistemologicamente 
l’apertura a un mondo con leggi totalmente altre rispetto a quelle 
della razionalità occidentale, in virtù dell’istituzione di un 
paradigma relazionale della fiducia e dell’apertura all’altro in 
quanto altro. 

Dal punto di vista dell’esposizione, il contributo verrà diviso in 
tre parti.  

Nella prima sezione, verranno fornite le coordinate generali 
dell’ambiente culturale in cui De Martino entrò in contatto con la 
fenomenologia e, nello specifico, con la filosofia di Scheler. Nel far 
questo, si farà principalmente riferimento all’avvicinamento di De 
Martino alla Scuola di Milano. In seguito, si farà riferimento alla 
ricezione diretta di Scheler in De Martino, come raccordo con la 

                                                                                                                                               
nostro autore. Come si è detto la struttura concettuale cui fa esplicitamente 
riferimento è il sistema categoriale e la nozione di storia di Benedetto Croce; il 
termine di ‘presenza’ è sempre visto in controluce con l’‘esserci’, il Dasein, 
nell’accezione che, nel 1927, ne dà Heidegger in Essere e tempo, ma ha anche 
riscontro in pensieri di fenomenologia di matrice husserliana recepiti 
attraverso Antonio Banfi, Enzo Paci, Karl Jaspers e Max Scheler, soprattutto per 
quanto riguarda la fenomenologia della religione» (Ferretti 2018, 39). 



109 Lebenswelt, 22 (2023) 
 
 

sezione specificamente dedicata all’elaborazione filosofica 
scheleriana. 

Nella seconda sezione, verranno quindi presentati i tratti della 
filosofia scheleriana che avrebbero influenzato l’elaborazione de 
martiniana nella prima metà degli anni Quaranta. Verrà quindi 
proposto un attraversamento del Sympathiebuch, tenendo come 
filo conduttore la definizione del concetto fenomenologico di co-
sentire e le sue potenzialità di innesto in un progetto etnologico. 

Nella terza sezione, verrà proposta una lettura de Il Mondo 
magico alla luce delle categorie scheleriane, mettendo in evidenza 
gli snodi argomentativi nei quali lo strumentario concettuale 
fenomenologico sembra impiegato con maggiore efficacia da De 
Martino nello studio del fenomeno della magia e del rituale. 

Nelle conclusioni, verrà messa in evidenza la rilevanza e l’utilità 
di un attraversamento storiografico teso ad isolare la traiettoria 
ereditaria che connette De Martino alla fenomenologia di Scheler. 
Verrà quindi messo in evidenza come questa specifica ‘eredità’ di 
De Martino permetta di osservare sotto una diversa luce alcune 
categorie dell’etnologia demartiniana che «presenta in ‘carne e 
ossa’ i problemi che ogni riflessione sulla razionalità incontra sul 
suo cammino» (Donise 2014, 53) e che, come etnologia 
fenomenologica, «può contribuire […] ad immettere nella 
riflessione sulla soggettività i necessari anticorpi che la difendano 
dal rischio – sempre presente – di riduzione dell’altro al proprio» 
(Donise 2014, 53-54). 

 
2. Un interludio banfiano: Scheler in Italia, De Martino e la 
Scuola di Milano. 
Dalla lettura dell’epistolario demartiniano dei primi anni ’40 non è 
difficile ricostruire come De Martino fosse entrato in contatto con 
la fenomenologia e, in particolare, con il pensiero scheleriano. Il 
contesto è sicuramente quello dell’avvicinamento di De Martino a 
Banfi e ai suoi allievi della Scuola di Milano; avvicinamento che 
faceva parte della sua ricerca di maestri e percorsi concettuali 
alternativi a Croce e all’idealismo17. Banfi, con il quale De Martino 

                                                             
17 Su questo aspetto, si prendano in considerazione le parole di Sasso: «Quando 
si dispose a entrare in rapporto con [Banfi], e gli scrisse, De Martino certamente 
sapeva che, allievo di Martinetti e lettore assai partecipe di Husserl e anche, per 
esempio, di Scheler e Simmel, Banfi rappresentava da anni una linea di pensiero 
alternativa a quella crociana e, in generale, idealistica» (Sasso 2001, 172).  



110 S. Gristina 
 

avrebbe stretto un legame personale e intrapreso una 
collaborazione costante, negli anni ’30 era stato il maggiore 
veicolo di ricezione della fenomenologia in Italia, attraverso la 
diffusione della filosofia di Husserl e dell’antropologia filosofica di 
Scheler18. Nel 1934, aveva infatti pubblicato Principi di una 
filosofia della morale (Banfi 1934), dedicato al ‘settantacinquesimo 
compleanno di Husserl’, in cui trattava ampiamente della critica di 
Scheler al formalismo etico e della sua etica materiale dei valori, 
dimostrando una conoscenza approfondita dei testi scheleriani. 
Inoltre, due anni dopo, nel 1936, usciva la traduzione italiana di 
Crisi dei valori (Scheler 1936), con una nota introduttiva scritta 
proprio da Banfi19. Che questo avvicinamento, agli inizi degli anni 
’40 alla scuola di Banfi, dichiaratamente anticrociana, fosse in 
effetti un tentativo di emanciparsi dal canone idealista, è 
testimoniato dall’unica lettera rinvenuta di De Martino al filosofo 
milanese, datata febbraio 1941: 

 

Illustre professore, 
ho gradito moltissimo la sua lettera così ricca di preziose 
informazioni. Grazie di cuore. Purtroppo, sono stato anch’io 
chiamato alle armi, e temo che il mio lavoro scientifico debba 
essere per ora interrotto. Le sue osservazioni sull’idealismo 
italiano interpretano un sentimento e una convinzione che da 
tempo si erano formate in me. Come etnologo e come cultore della 
Kulturgeschichte io ho avuto più volte modo di osservare come la 
vita dello spirito sia in realtà cosa molto più complicata e ricca di 
quel che appare quando ci si ostini a vederla attraverso le ‘quattro 

                                                             
18 Inoltre, «va ricordato per il merito di aver attratto l’attenzione della cultura 
filosofica italiana su Scheler, un articolo di Cesare Luporini (Luporini 1935). 
Una bella e interessante anticipazione negli studi italiani è da segnalare nelle 
poche, ma interessanti e notevoli pagine dedicate a Max Scheler nel 1938 da E. 
Paci (in Pensiero, esistenza, valore, Milano 1940). Va segnalato che nei due 
succitati autori la conoscenza delle opere di Scheler si limita a prendere in 
esame le tesi de Il formalismo e del libro sulla Simpatia» (Bosio 1995, 170). 
19 Oltre a questi riferimenti sulla ricezione di Scheler in Italia occorre ricordare 
che anche Norberto Bobbio aveva studiato il pensiero di Scheler, dedicando al 
filosofo tedesco un’ampia parte della sua prima opera del 1934, L’indirizzo 
fenomenologico nella filosofia sociale e giuridica (Bobbio 1934). In questo 
saggio, Bobbio considera Scheler uno dei più importanti esponenti 
dell’indirizzo fenomenologico in ambito sociologico, aspetto che potrebbe avere 
interessato De Martino. Bobbio sarebbe tornato su Scheler anche negli anni 
successivi, con due articoli: La fenomenologia secondo Max Scheler (Bobbio 
1936) e La personalità di Max Scheler (Bobbio 1938). 



111 Lebenswelt, 22 (2023) 
 
 

forme’. Solo un orizzonte storico relativamente limitato può in 
certo modo giustificare una riduzione così semplicistica della 
problematica della vita spirituale. Ma la considerazione 
storiografica della religione e del mito, e soprattutto l’indagine 
delle civiltà magiche, pongono lo studioso a contatto con fenomeni 
spirituali che si rifiutano di lasciarsi coartare nella schematica 
quadripartizione crociana. Io credo ancora fermamente che la 
filosofia sia da considerarsi come metodologia della storia: ma 
proprio perché credo questo, ritengo anche che tale metodologia 
debba fondarsi su una larga base storica, e debba essere aperta ai 
più svariati interessi e problemi.20 

Questa lettera sembra rimandare a una corrispondenza più ampia 
e a un legame in formazione, che sarebbe stato consolidato da 
frequenti collaborazioni accademiche e da un intenso scambio 
epistolare con Cantoni, uno dei maggiori esponenti della Scuola di 
Milano21. Inoltre, queste parole rivolte a Banfi sembrano 
confermare il progressivo distacco di De Martino da Croce, in linea 
con la già citata lettera di fine 1940 a Croce sulla ‘realtà’ dei poteri 
magici, in particolare se si considera che questa corrispondenza 
ha luogo dopo un feroce dibattito tra Banfi e Croce, svoltosi 
pubblicamente su varie riviste.  

L’elemento più rilevante è la convinzione di De Martino di poter 
trovare nella Scuola di Milano una maggiore sensibilità nei 
confronti dei problemi filosofici intorno ai quali lui stesso stava 
lavorando22. In effetti, nel ricostruire la mappa dei suoi riferimenti 
a diverse scuole, De Martino avrebbe sempre ammesso di essersi 
riferito alla scuola di Banfi per quanto riguardava il pensiero 
tedesco. Il sospetto è che il ‘laboratorio del mondo magico’ – sia 
dell’opera, sia della presa di posizione filosofica rispetto al 
problema dello statuto onto-epistemologico del mondo magico – 
fosse stato aperto dall’attrito con i limiti percepiti della filosofia di 
Croce e che questa apertura avesse richiesto, al contempo, una 
ricerca di alternative e soluzioni, ovvero strumenti concettuali più 
efficaci per comprendere l’eccezionalità del fenomeno dei poteri 
magici.  

                                                             
20 Lettera di De Martino a Banfi del 12 febbraio 1941, trovata da Carlo Ginzburg 
nell’archivio dell’Istituto Banfi (Ginzburg 1988, 405-406). 
21 Sul rapporto tra De Martino e Cantoni, si veda Sasso (2001, 168-170). 
22 Rispetto alla recensione di De Martino a I primitivi (1941) di Cantoni, si faccia 
riferimento a Sasso (2001, 126n). 



112 S. Gristina 
 

Seguendo le dichiarazioni di De Martino, si può dunque 
ipotizzare che la scuola di Banfi sia stata il canale privilegiato 
tramite il quale il pensiero tedesco ebbe un’incidenza sulla nuova 
impostazione del problema ‘Mondo magico’. Ne è testimonianza 
anche una serie di lettere di Cantoni a De Martino, in cui ci si 
riferisce a pensatori tedeschi, spesso per motivi di ordine ‘pratico’, 
relativi a ricerche bibliografiche. Ad esempio, in una lettera datata 
28 gennaio 1941, Cantoni rispondeva così a De Martino, in vece di 
Banfi: 

Egregio Professore, 
Ho letto la sua lettera al Prof. Banfi e sono assai lieto di fornirle 
qualcuna delle indicazioni bibliografiche richieste. […] Mi stupisce 
che lei trovi difficoltà nel trovare i libri di Jaspers, di Scheler e di 
Heidegger. Io non ho letto la Psychologie der Weltanschauungen e 
non l’ho mai avuta tra le mani, ma il Von Ewigen im Menschen e il 
Sein und Zeit si trovano in edizioni a buon mercato, cosa 
abbastanza rara per i libri tedeschi. Comunque, in qualsiasi buona 
biblioteca lei li può trovare. (De Martino 2007, 77)23 

Queste poche righe testimoniano quali fossero, a questo punto 
delle sue ricerche, gli interessi filosofici e i programmi di lettura di 
De Martino. 

Per quanto riguarda la ricezione diretta di Scheler ne Il mondo 
magico, che, rispetto alla ricezione di Jaspers e Heidegger, è stata 
relativamente poco studiata24, è importante sottolineare come, 
oltre alle opere dei pensatori ‘esistenzialisti’, De Martino avesse 

                                                             
23 Per un’ulteriore informazione sulla lettura demartiniana di Heidegger si veda 
anche la nota apposta a questa lettera dal curatore P. Angelini (De Martino 
2007, 79). A questo proposito, si faccia riferimento anche a Barbera (2016) e 
alle seguenti parole di Pastina: «nessuna nota dell’archivio risulta […] 
sufficiente per provare l’esistenza di una lettura diretta del testo heideggeriano 
condotta da De Martino nel corso delle sue ricerche [per la scrittura del Mondo 
Magico]. Che altri risultati possano essere raggiunti da ulteriori indagini, 
rimane come possibilità aperta» (Pastina 2005, 186). 
24 Silvia Ferretti segnala come in De Martino vi fosse stato «un 
approfondimento del ‘valore’ come finalità etica della presenza, forse 
influenzato da Max Scheler e dalla sua Etica materiale dei valori, apparsa tra il 
1913 e il 1916, un tema ancora da approfondire negli studi demartiniani» 
(Ferretti 2018, 41). Per quanto il presente lavoro non sviluppi precisamente 
questo punto, è interessante rilevare come, benché il campo di ricerca risulti 
non ancora adeguatamente approfondito, si rimandi agli anni della riflessione 
scheleriana e all’etica materiale dei valori, con i quali si intersecano i temi del 
Sympathiebuch. 



113 Lebenswelt, 22 (2023) 
 
 

chiesto a Banfi proprio un’opera di Scheler. Oltre a questi 
riferimenti, come si è anticipato, De Martino rimanda 
esplicitamente a Scheler ne Il mondo magico, sia nel testo25, sia in 
una lunga nota26, dando prova di aver letto approfonditamente la 
terza edizione di Essenza e forme della simpatia nella traduzione 
francese. 

Al di là del riferimento esplicito all’opera e all’analisi di Scheler 
sull’eteropatia e l’olonismo, De Martino sembra trarre dal volume 
di Scheler una postura metodologica rispetto alla ‘realtà’; postura 
che si riverbera contestualmente sul suo ripensamento del 
metodo etnologico. Questa metodologia sarebbe stata assunta 
come dispositivo teorico per superare i limiti percepiti dello 
storicismo crociano. Si tratta di uno strumentario concettuale in 
grado di ricollocare la magia nella storia, problematizzandone lo 
statuto ontologico, senza derubricarla a mera illusione o 
distorsione della realtà, come nel caso del punto di vista di un 
paradigma scientifico eurocentrico. 

 
 
 
 

                                                             
25 De Martino scrive: «In questa situazione psichica, nella quale la presenza si 
comporta come una eco del mondo, è sempre possibile che un’altra presenza 
prenda possesso di quella della vittima, e se ne faccia centro di azione; il che dà 
luogo a quello che Scheler chiama ‘fusione affettiva eteropatica’» (De Martino 
1948, 72). 
26 In nota, De Martino scrive: «L’espressione (Einsfühlung, Einsetzen) è di 
Scheler (in Wesen und Formen der Sympathie, trad. francese Nature et Forme de 
la sympathie, Paris, 1928, p. 34). Secondo Scheler, nella forma eteropatica della 
fusione affettiva, l’io è attirato, cattivato, ipnotizzato da un io straniero, al punto 
che questo io individuale straniero prende il posto del mio io, sostituendo tutte 
le sue attitudini fondamentali ed essenziali a quelle di quest’ultimo. Quando 
questa fusione si è prodotta, io non vivo più per ‘me’, ma in ‘lui’. Tuttavia, il 
concetto classificatorio di Scheler appare inadeguato, sia perché vi sono forme 
di fusione affettiva eteropatica che, come nell’olonismo, non consistono 
necessariamente nel rapporto fra due io, ma anche fra l’io e un qualunque 
fenomeno (p. es. lo stormir delle fronde), sia perché non è dato il dovuto rilievo 
alle forme di ecopsichismo (ecolalia, ecocinesia) che nelle forme più elementari 
costituiscono il tratto più caratteristico. La definizione dello Scheler sembra 
attagliarsi meglio alle forme complesse di fusione affettiva (p. es. la 
identificazione di un membro di una tribù totemica col suo totem, o del myste 
col nume nei misteri dell’antichità classica)» (De Martino, 72n). 



114 S. Gristina 
 

3. Per una fenomenologia dell’alterità. Co-sentire e ‘una mano 
aperta’ in Max Scheler 
Dopo questo breve ‘interludio’, occorre ricostruire il percorso 
della filosofia scheleriana27, concentrandosi su alcuni nuclei 
tematici, quei vettori che si ritiene possano aver segnato la 
filosofia di De Martino e il suo nuovo metodo etnografico, 
configurandolo come un’etnologia fenomenologica (Donise 2014, 
53).  

Questi nuclei riguardano il tipo di epoché fenomenologica 
proposto da Scheler28, l’opposizione tra l’approccio tecnico-
scientifico (borghese) occidentale e un nuovo approccio 
fenomenologico della reverenza, dell’umiltà e della fede nel 
mondo (un approccio di tipo ‘religioso’) e, infine, la critica alle 
strutture della soggettività, interne alla traiettoria cartesiana del 
‘dubbio’, ovvero una critica al canone cartesiano-kantiano che 
risale alle ‘ragioni del soggetto’, alla quale si sarebbe dovuto 
opporre un canone alternativo di ‘ritorno alle ragioni dell’oggetto, 
del reale’. In relazione a questi elementi è possibile definire la 
categoria scheleriana del co-sentire nei termini di un approccio di 
apertura radicale all’altro in quanto altro.  

Questi temi vengono sviluppati da Scheler durante gli anni 
’1029, in una fase in cui il filosofo dialoga con la fenomenologia 
husserliana, cercando di definire – all’interno del panorama 
fenomenologico – una propria posizione originale, e si propone di 
restituire un’autonomia all’approccio emozionale al mondo, un 
approccio intuitivo, distonico rispetto al posizionamento 
analitico-concettuale. Di tutti gli scritti che compongono questa 
fase e contribuiscono allo svolgimento di questo programma, il 
Sympathiebuch svolge ruolo di piedistallo o basamento dell’intero 
progetto di riabilitazione della vita emotiva e fondazione di 
un’etica materiale dei valori, progetto che avrebbe proposto di 
delineare le caratteristiche di un nuovo tipo di uomo, alternativo 
all’homo oeconomicus. 

                                                             
27 Per la prima raccolta di scritti su Max Scheler uscita in Italia, in cui sono 
raccolti contributi dei maggiori studiosi di Scheler a livello internazionale, si 
veda Cusinato (2007). 
28 Per un approfondimento sul metodo fenomenologico di Scheler e sulla sua 
interpretazione dell’epoché, si rimanda ai lavori di Stefano Besoli (2010; 2018). 
29 Per uno studio sulla filosofia di Scheler dai primi scritti agli scritti degli anni 
Dieci del Novecento, si prenda in considerazione Amori (2010). 



115 Lebenswelt, 22 (2023) 
 
 

Nei Tentativi per una filosofia della vita (Scheler 1913), Scheler 
attraversa la filosofia di Bergson per definire le pietre angolari 
della metodologia fenomenologica che avrebbe idealmente 
interagito con l’impianto teorico di De Martino30. Nel carattere 
della filosofia rivendicato da Scheler, attraverso la sua 
interpretazione di Bergson, «che ha saputo imprimere 
all’atteggiamento dell’uomo, nei confronti del mondo e dell’anima, 
una nuova direzione che si discosta da tutti gli orientamenti 
fondamentali del pensiero specificamente moderno» (Scheler 
1913, 95-96), è possibile infatti accostarsi al modello del nuovo 
approccio etnografico demartiniano, il modello di un approccio 
fenomenologico alla diversa cultura come realtà in sé: 

Dal punto di vista emozionale, il nuovo atteggiamento 
bergsoniano può essere designato, sia pure alquanto 
genericamente, come l’atto di offrirsi al contenuto intuitivo delle 
cose, come il moto di una profonda fiducia nell’incontestabilità di 
tutto ciò che è ‘dato’ in modo semplice ed evidente, come un 
coraggioso abbandono al mondo che si lascia cogliere in un atto di 
intuizione e in un moto d’amore. Questa filosofia ha, nei confronti 
del mondo, i gesti di una mano che si presenta aperta [corsivo 
nostro], di un occhio che si spalanca libero. Non è lo sguardo 
ammiccante e critico che Descartes, partendo dal dubbio radicale, 
getta sulle cose; né è lo sguardo che Kant lascia cadere sulle cose, 
penetrandole con il raggio freddo di uno spirito indifferente e 
ultramondano. L’uomo che qui filosofa non sente né la paura che 
genera l’odierna esigenza di calcolo, né l’orgogliosa sovranità della 
‘canna pensante’, che in Cartesio e Kant, costituisce la fonte 
primitiva, l’a priori emozionale di ogni teoria […]. Ciò che anima il 
pensiero non è la volontà di dominio, di organizzazione, di 
determinazione univoca e di fissaggio, bensì un moto di simpatia, 
di fruizione dell’esistenza, di omaggio al crescere della pienezza 
dell’essere, i cui contenuti, alla luce di una visione generosa, si 
vanno liberando dalla presa dell’intelletto umano e superano i 
limiti concettuali. Il mondo reale è molto più vario e ricco di quello 
che appare alla nostra Weltanschauung naturale. Lo stesso 
concetto di ‘filosofia’ suggerito dal Bergson, come del resto la sua 
dottrina dell’essere, della conoscenza, della verità, corrispondono 

                                                             
30 In una lettera a Ernesto Bozzano, De Martino afferma che la sua formazione 
comprende la filosofia di Bergson: «Io provengo dagli studi filosofici, e 
precisamente dall’indirizzo idealistico italiano, del quale tuttavia sento i limiti e 
le insufficienze. La scuola sociologica francese e il neo-kantismo tedesco, la 
filosofia di Bergson e quella di Hans Driesch, lo studio della filosofia della 
scienza completano la mia cultura speculativa. […] Questo dico, a Lei, affinché 
intenda la mia ‘forma mentis’» (De Martino 2007, 129-139). 



116 S. Gristina 
 

a questo nuovo atteggiamento, per il quale appunto la filosofia 
non si configura come scienza. La ‘science’ (con questo termine i 
francesi intendono la matematica e le scienze esatte, escludendo la 
biologia e la storia) considera il mondo come un nemico, come 
qualcosa da soggiogare. La filosofia, invece, lo considera come 
l’oggetto di un possibile connubio nell’intuizione e nell’amore. La 
scienza opera secondo i modelli a priori dell’intelletto, che trae 
dalle strutture della Weltanschauung naturale e sovrappone come 
una rete di determinazioni su quanto viene intuito; la filosofia 
lavora su ‘misura’, cercando di seguire i contorni naturali delle 
cose. (Scheler 1913, 96-97) 

In questo testo si possono rintracciare gli elementi principali della 
nuova fenomenologia di Scheler. Nella posizione di Bergson, 
Scheler intravede una nuova via per la filosofia e, ponendo l’enfasi 
sull’aspetto intuitivo dell’approccio fenomenologico, ritiene di 
poter ridirezionare la fenomenologia nei termini di una fiducia nei 
confronti del mondo, di un’apertura alla realtà priva di pregiudizi. 

Secondo Scheler, l’epoché deve consistere nell’estromissione 
dell’Io dal suo stesso processo di avvicinamento al mondo. La 
fenomenologia deve sbilanciarsi verso il reale, diventando una 
vera e propria illuminazione di essenza, tramite un gesto che è più 
un ritrarsi, che un afferrare. L’Io deve scompaginarsi per 
prepararsi all’accoglienza del mondo, mettere in discussione, in 
primo luogo, il Sé come istituzione di senso. Secondo Scheler, fin 
da Gli idoli della conoscenza di sé (Scheler 1912), è infatti l’Io ad 
essere causa del fraintendimento del reale e perciò vettore di 
auto-inganno: l’Io non riesce a cogliere veramente il reale, 
spingendosi fino ad accusare le cose di essere ingannevoli in loro 
stesse, proprio perché inganna in primo luogo se stesso. Questa è 
la matrice della critica che anche De Martino avrebbe rivolto alla 
prospettiva occidentale, quando – a causa di un autoinganno – non 
riesce a comprendere il mondo magico e, di conseguenza, a 
partecipare alla sua logica interna (De Martino 1948, 164). 

Rispetto alla fenomenologia husserliana, Scheler ripensa e 
distorce la funzione dell’epoché fenomenologica, attribuendole il 
senso di uno spogliarsi dei propri pregiudizi scientifico-tecnici per 
osservare il mondo con un atteggiamento nuovo. Il 
posizionamento epistemologico che Scheler propone contro lo 
sguardo occidentale – analizzante – è la disposizione alla fiducia, 
all’umiltà rispetto al mondo, alla reverenza. Da questa nuova 
prospettiva filosofica, la conoscenza è intesa nei termini di 
un’apertura dello spirito a quelle che sono le determinazioni del 



117 Lebenswelt, 22 (2023) 
 
 

dato, una conoscenza che passa per il rispetto delle cose stesse, 
un’umiltà da premettere ad ogni esercizio conoscitivo. 

In altri termini, la fenomenologia deve essere «intuizione delle 
essenze» (Boella 2010, 9), cioè essere «investita dal compito di 
dischiudere il valore etico e spirituale della realtà» (Boella 2010, 
9): l’essere delle cose non può essere mediato dalle categorie 
conoscitive, in quanto viene da esse inevitabilmente distorto; per 
questo occorre assumere un atteggiamento di dedizione nei 
confronti delle cose, che implica un gesto di affidamento. Si tratta 
della prescrizione di un modello etico-conoscitivo di rispetto nei 
confronti del mondo, diametralmente opposto all’approccio del 
dubbio e del dominio, che Scheler fa risalire alla linea storico-
filosofica Cartesio-Kant.  

Per questo bisogna smarcarsi da qualsiasi punto di vista 
portatore di pregiudizi o conoscenze positive. In questo modo, 
Scheler traduce dunque il principio fenomenologico del ‘tornare 
alle cose stesse’, trasponendolo nei termini di una disposizione 
etico-spirituale: il filosofo deve ricercare il contatto intuitivo e 
immediato con le cose e disinnescare ogni dispositivo 
pregiudiziale, che è frutto di una sfiducia, di una sottigliezza 
critica, tipica del pensiero occidentale, che si ritorce contro lo 
spirito filosofico stesso, offuscandone lo sguardo. In questo senso, 
la posizione scheleriana tenta di stravolgere l’impianto 
intellettualistico della ragione strumentale-utilitaristica: 

la presa diretta sulle cose consentita dalla fenomenologia di 
Scheler ha il significato di sottrarre la coscienza alle illusioni 
alimentate dall’eccessiva valorizzazione dell’attività concettuale 
dell’intelletto. Le illusioni sono le principali responsabili 
dell’incapacità di un contatto diretto con il mondo e con l’essere 
assoluto delle cose. La fenomenologia è dunque lo strumento per 
dissipare i fantasmi, le maschere e gli idoli che la coscienza mette 
tra sé e il mondo, quando ha le pretese di dominare le cose invece 
di disporsi nell’atteggiamento di accoglienza e di abbandono a ciò 
che è. (Boella 2010, 12) 

Scheler arriva così a contrapporsi al canone cartesiano-kantiano 
della modernità, considerato fautore di una morale scettica nei 
confronti del mondo e del dominio della realtà, ponendosi in 
continuità con la corrente alternativa della simpatia nei confronti 
delle cose. In questo senso, può essere sviluppata una ulteriore 



118 S. Gristina 
 

dicotomia tra borghese31 e uomo nuovo, votato a questo nuovo 
approccio filosofico: un homo oeconomicus contro quello che 
potrebbe essere definito un uomo fenomenologico. Infatti, solo 
attraverso la nascita di un nuovo tipo di uomo, caratterizzato da 
una profonda umiltà conoscitiva, si sarebbe potuto superare il 
paradigma utilitaristico della società della tecnica.  

In questo quadro, sia la visione naturale che quella scientifica 
sarebbero viziate da un apparato di segni, finalizzati alla prassi, 
che impediscono l’accesso ‘ingenuo’ al reale. A partire da questo 
problema si svolge la riflessione di Scheler sul tema della 
riduzione fenomenologica, che andrà assumendo le caratteristiche 
di una conversione religiosa all’essenza delle cose, di un 
abbandono fiducioso alla realtà32. Quindi, non più una fiducia 
cieca nell’Io e nei suoi bisogni, ma una fiducia cieca nel mondo, un 
gesto di apertura che ne coglie l’essenza, dopo essersi liberato 
dalle reti pregiudiziali della visione naturale e della visione 
scientifica ed economico-utilitaristica, che prescrive di 
‘comprendere’ il mondo per ‘utilizzarlo’ e ‘possederlo’. 

Questo ripensamento della fenomenologia e questa progressiva 
eticizzazione del momento onto-epistemologico vengono a 
tradursi, sul piano del rapporto intersoggettivo e socioculturale, 
nel concetto di Mitfühlen, approfondito in Essenze e forme della 
simpatia33, opera che, dalla prima edizione all’ultima, accompagnò 
Scheler per quasi quindici anni34. Nell’atto della simpatia, il sentire 
altrui si offre direttamente, creando le condizioni di quello che è 
un effettivo penetrare il soggetto, le condizioni di un incontro con 
l’altro in quanto altro. La simpatia fondata sull’originario co-
sentire, non ha nulla a che vedere con l’empatia o l’unipatia. 
Queste due forme di interazione con il vissuto dell’altro tendono a 

                                                             
31 Sul rapporto tra la fenomenologia di Scheler e lo spirito del capitalismo, si 
prenda in considerazione il volume di Vittorio D’Anna (2006).  
32 A questo proposito, si prendano in considerazione le seguenti parole di 
Boella: «La riduzione fenomenologica appare pertanto in Scheler come un atto 
ascetico di esclusione di tutto ciò che non abbia attinenza con lo spirituale, una 
via negativa di disincrostazione e purificazione del fenomeno da pregiudizi e 
griglie interpretative» (Boella 1999, 25). 
33 Per degli studi specificamente dedicati al Sympathiebuch, si prendano in 
considerazione Cusinato (2010); Cusinato - De Monticelli - Schlossberger 
(2012). 
34 Per un approfondimento sulla vicenda editoriale del Sympathiebuch e le sue 
varie edizioni, si veda Boella (2010, 29-32). 



119 Lebenswelt, 22 (2023) 
 
 

riprodurre una forma di schiacciamento o di rimando del vissuto 
altrui sul proprio, replicando il modello di categorizzazione 
tipicamente solipsistico. Al contrario, 

il genuino co-sentire è soltanto una funzione – senza che venga 
inteso il proprio stato affettivo. Lo stato affettivo dato nella 
compassione di B è dato completamente nell’altro; esso né si 
trasferisce in A che con-patisce, né ‘produce’ in A un ‘simile’ o 
‘uguale’ stato. Esso viene solo con-patito, ma non è posseduto da A 
come vissuto reale. Che noi possiamo provare gli stati affettivi 
degli altri e possiamo ‘patirli’ veramente, mentre non possiamo 
‘rallegrarci di essi’ in seguito, per esempio, al ‘con-gioire’ ò – 
perché si tratterebbe della nostra gioia – ma possiamo ‘con-
godere’ la gioia senza dover perciò diventare noi stessi di umore 
allegro, questo sembra essere straordinario, ma è proprio il 
fenomeno del genuino co-sentire. Al contrario, la causazione, il 
contagio ecc. di stati affettivi propri dello stesso genere tramite lo 
stato altrui non è affatto un co-sentire genuino, ma solo – tramite 
un’illusione35 – la sua ‘parvenza’. (Scheler 1926, 71) 

Nel co-sentire36 e nella simpatia si pone, quindi, immediatamente 
l’incontro con l’altro nella sua radicale alterità, schiudendo un 
piano di relazionalità che non ha nulla a che vedere con la 
modalità relazionale del dominio e del ‘possesso’, ma si configura 
piuttosto come un’etica «che veda nel co-sentire il valore etico 
supremo» (Scheler 1926, 41); co-sentire che fonda «i processi che 
si chiamano con-gioire e con-patire, nei quali i vissuti di altri esseri 
sembrano diventarci immediatamente ‘comprensibili’, ma a cui 
‘partecipiamo’» (Scheler 1926, 41). 

Si tratta di rivalutare una disposizione all’esperienza 
emozionale del mondo, che viene del tutto esclusa dall’approccio 
egoico occidentale, che fa saltare contestualmente la categoria del 
‘possedere’. Il co-sentire si presenta come un vero e proprio 
oltrepassamento dei confini del sé, «un vero compenetrare l’altro, 

                                                             
35 Sul tema dell’illusione, Scheler rimanda al suo ‘saggio sulle autoillusioni’, 
ovvero Die Idole der Selbsterkenntnis (Scheler 1926, 71). Si tratta di uno dei 
tanti riferimenti al saggio del 1912 presenti nel Symphatiebuch. Questo è 
rilevante per notare la continuità dei temi trattati. Si potrebbe dire che 
l’unipatia e l’empatia stiano all’atteggiamento cartesiano-kantiano, così come il 
genuino co-sentire sta alla postura fenomenologica. Se il primo tende a 
riportare il reale all’Io e alle sue categorie, il secondo si apre alla comprensione 
dello stato emotivo dell’altro in quanto altro, senza bisogno di introiettarlo o 
‘possederlo’. 
36 Per uno studio approfondito sul tema del co-sentire, si veda Donise (2015). 



120 S. Gristina 
 

entrando in lui e nel suo stato individuale, una vera e reale 
trascendenza di sé» (Scheler 1926, 75). Si tratta di detronizzare, 
spiazzare l’Io per lasciarsi accogliere dall’altro e accogliere l’altro 
in sé: il co-sentire è un gesto che produce «un ampliamento 
dell’esperienza» (Boella 2010, 13); attraverso la sua mediazione si 
«può veramente ampliare la nostra vita ed [esser condotti] fuori 
dalle strettoie del nostro esperire reale» (Scheler 1926, 77). 

In questo senso, Scheler presenta il co-sentire come ciò che 
possiede «l’eminente significato metafisico di eliminare la visione 
naturale [dell’]‘egocentrismo’» (Scheler 1926, 85) e «per 
egocentrismo [Scheler intende] l’illusione di considerare il 
proprio ‘mondo-ambiente’ come ‘il mondo’ stesso, ovvero la datità 
illusoria del proprio mondo-ambiente come ‘il’ mondo» (Scheler 
1926, 85), specificando che «l’egocentrismo, in rapporto 
all’afferramento della realtà degli oggetti, è “solipsismo”; in 
relazione al volere e al comportamento pratico, è ‘egoismo’» 
(Scheler 1926, 85). Tramite la disposizione del co-sentire nei 
confronti dell’altro è possibile rimuovere questa illusione di 
realtà, questo idolo della conoscenza di sé, che è alla radice del 
solipsismo e dell’egoismo – proprio dell’etica borghese37 –, per 
accedere a una comprensione autentica dell’altro nella sua 
insopprimibile diversità. Da questo punto di vista, «il co-sentire 
non indica dunque l’identità di essenza delle persone […] bensì 
l’autentico co-sentire presuppone addirittura la pura distinzione 
d’essenza (quale fondamento ultimo anche della loro reale 
differenza d’esistenza)» (Scheler 1926, 91).  

Questa costellazione concettuale scheleriana, costruita intorno 
alla tematizzazione del co-sentire, avrebbe fornito dei dispositivi 
metodologici a De Martino nel periodo di scrittura de Il mondo 
magico e nella sua emancipazione dalla tradizione crociana. 
Quest’ultima – traducendola nei termini di Scheler – sarebbe 
rimasta vincolata agli schemi tipici della ragione occidentale, a 
una logica miope della messa in forma del mondo, chiusa rispetto 
ad un eventuale alter non categorizzabile dalle proprie forme 
cristallizzate. Tuttavia, l’applicabilità del concetto di co-sentire agli 
studi di etnologia sembrerebbe essere suggerita dallo stesso 
Scheler nella premessa alla seconda edizione ampliata (Scheler 

                                                             
37 Significativamente, l’anno successivo alla prima edizione del Sympathiebuch, 
Scheler pubblica Il borghese, Il borghese e i poteri religiosi e L’avvenire del 
capitalismo (Scheler 1914). 



121 Lebenswelt, 22 (2023) 
 
 

1926, 34-38), che avrebbe effettivamente preso il titolo di Essenza 
e forme della simpatia. 

In fondo, il problema del pensiero di Scheler e del 
Sympathiebuch è l’esperienza come orizzonte di possibilità di 
azione e significazione in senso generale, anche storico-culturale. 
Il co-sentire è la capacità di accogliere l’umano nei suoi valori 
materiali e ideali, «può anche portare l’apparire di questo o di 
quel vissuto reale, sotto l’autorità determinante della pienezza 
della vita, che è data al cuore aperto tramite comprensione e co-
sentire con le situazioni e i valori del mondo circostante e della 
storia» (Scheler 1926, 77). In altri termini, il co-sentire ha uno 
spettro amplissimo e coinvolge le scienze della storia e della 
cultura, e questo è un aspetto che poteva aver interessato De 
Martino. 

È proprio Scheler a rilevare che  

anche la sociologia e la psicologia sociale devono nutrire grande 
interesse per i fenomeni della simpatia. Poiché tutte le forme di 
raggruppamento umano […] sono tenute insieme […] anche da 
particolari strutture del comportamento simpatetico, le 
caratteristiche di tali strutture è allora una parte importante della 
‘sociopsicologia’, cioè della dottrina degli atti socialmente rilevanti 
delle psiche individuale. Nella nuova edizione, tale aspetto del 
problema non viene neanche in minima parte esaurito, sebbene 
sia affrontato con maggiore ampiezza rispetto alla prima edizione 
soprattutto nella parte C, dove vengono più dettagliatamente 
considerati i diversi modi di datità dell’‘io altrui’ nelle forme 
essenziali di volta in volta diverse dei gruppi e delle associazioni 
umane (masse, comunità di vita, società). (Scheler 1926, 36) 

Si trattava dell’estensione della domanda filosofica sull’essenza e 
le forme della simpatia, così come sul co-sentire, ad oggetti che 
sarebbero stati al centro della nascente antropologia culturale. 
Scheler si riferisce più volte all’antropologo ed etnologo Lévy-
Bruhl (Scheler 1926, 52, 69n, 226), si riferisce spesso allo studio 
dei cosiddetti ‘primitivi’ (Scheler 1926, 52, 209, 221, 226) e scrive 
che «la risposta alla questione circa l’ordine d’origine e l’ordine di 
fondazione degli atti del sapere sulla comunità è fondamentale 
anche per la dottrina dell’ordine degli strati, che noi cerchiamo di 
realizzare nell’etnologia. […] La psicologia sociale e la sociologia 
psicologica del pensiero, del volere e del sentire primitivi possono 
essere chiarite […] solo attraverso la dottrina filosofica 
dell’origine» (Scheler 1926, 211), cioè del «co-sentire [che] 



122 S. Gristina 
 

esprime una funzione ultima e originaria38 dello spirito» (Scheler 
1926, 143). 

Secondo De Martino, il problema della magia e del suo rapporto 
con la crisi della presenza si sarebbe dovuto indagare sul piano 
delle relazioni interne ai gruppi sociali. Comprendere la radicale 
alterità del gruppo sociale legato da rapporti mediati dalla ‘magia’, 
avrebbe implicato la partecipazione alla logica interpersonale del 
mondo magico. Nonostante il problema di Scheler fosse rivolto 
allo studio della simpatia all’interno delle comunità, il problema 
dell’originarietà del co-sentire come fondazione fenomenologica 
del rapportarsi all’alterità potrebbe aver influenzato De Martino 
nel suo tentativo di fondare uno sguardo fenomenologico-
antropologico in grado di cogliere l’alterità della comunità umana 
altra, esterna alla logica occidentale, e in questo modo partecipare 
alla sua realtà. 

In questo senso, il dispositivo concettuale del co-sentire 
avrebbe fornito all’antropologo italiano la possibilità di 
riconfigurare una metodologia di analisi della magia, capace di 
tenere in tensione l’assunzione della radicale alterità della logica 
del mondo magico e la possibilità di entrarvi comunque in 
contatto senza doverla necessariamente ‘possedere’, riportandola 
a spiegazioni tecnico-scientifiche occidentali. Si trattava, in altri 
termini, di lavorare con il co-sentire come categoria onto-
epistemologica per fondare un impianto teorico in grado di 
fornire uno sfondo fenomenologico comune per garantire la 
possibilità di connessione non distorcente con l’altro e, al 
contempo, evitare il rischio di un monadismo culturale. 

 
4. La realtà del mondo magico. Co-sentire i poteri magici e la 
mano aperta del ‘tohunga’ 
Dopo aver preso confidenza con alcuni temi scheleriani, occorre 
rintracciare in De Martino le caratteristiche di un possibile 
reindirizzamento del metodo fenomenologico scheleriano verso 
l’oggetto ‘mondo magico’. Dal punto di vista metodologico, la 
filosofia di Scheler sembrerebbe aver fornito a De Martino un 
possibile modello per il nuovo atteggiamento etnografico da 
assumere nel rivolgersi al mondo magico: sospensione del 

                                                             
38 L’originarietà del co-sentire, secondo Scheler, fonderebbe la filantropia, 
ovvero il sentimento di apertura e amore verso l’essere umano in generale 
(humanitas) (Scheler 1926, 118-119). 



123 Lebenswelt, 22 (2023) 
 
 

giudizio e studio a partire dalle regole proprie del mondo magico. 
Dal punto di vista contenutistico, la critica di De Martino al mondo 
occidentale segue il binario scheleriano: occorre deporre lo 
sguardo della ragione moderna, affinché la logica propria del 
mondo magico possa smettere di essere considerata ‘irrazionale’, 
‘primitiva’, ‘illusoria’. 

Tuttavia, a scanso di equivoci, se dal punto di vista 
metodologico e dal punto di vista della critica allo sguardo 
occidentale De Martino sembra aver ereditato molto da Scheler, il 
suo pensiero diverge radicalmente da quello del filosofo tedesco 
per quanto riguarda la questione della traduzione sul piano etico 
del discorso onto-epistemologico. L’atteggiamento dell’umiltà e 
della fiducia conoscitiva permettono all’etnologo demartiniano di 
entrare in contatto con il mondo magico nell’ottica di 
comprenderne le strutture e, di rimando, comprendere più 
lucidamente le strutture della stessa legalità occidentale. In questo 
senso, lo sguardo tecnico-scientifico dell’osservatore a modalità 
‘dominante’ non è considerato eticamente criticabile – come 
sembrerebbe sostenere Scheler – ma erra nel comprendere 
l’alterità dal punto di vista metodologico, dal momento che, a 
causa del suo dogmatismo, non riesce ad accedervi assumendola 
in quanto alterità. In altri termini, in De Martino la cultura 
occidentale non viene criticata in se stessa, ma viene criticata la 
sua tendenza, che si riverbera sul piano della scienza etnografica, 
al leggere l’altro comprimendolo nelle proprie categorie. 

Per attraversare Il mondo magico con queste chiavi di lettura, si 
può partire dal resoconto, riportato da De Martino, di Gudgeon 
circa l’esperienza avuta sulle isole Fiji. L’antropologo descrive un 
rituale in cui il tohunga (un sacerdote) conduce un iniziato a piedi 
nudi su un percorso di pietre roventi, tenendolo per mano. Il rito 
di iniziazione consiste nel camminare su questo piano senza 
bruciarsi le piante dei piedi, esito raggiungibile solo se tutte le 
regole del rituale vengono rispettate. Dopo aver assistito al 
passaggio dei discepoli, il sacerdote spiega ai visitatori occidentali 
che trasmetterà a uno di loro il suo mana, così che anche tutta la 
squadra possa effettuare il passaggio. A questo punto accade 
qualcosa che mette in primo piano il problema della realtà dei 
poteri magici e permette l’accesso al discorso demartiniano. De 
Martino riporta un brano dalla testimonianza di Gudgeon: 

 



124 S. Gristina 
 

Quindi il tohunga disse al signor Goodwin: – Faccio passare a 
voi il mio mana: conducete con voi i vostri amici –. Ora vi erano 
quattro europei, il dott. W. Craig, il dott. C. Craig, il signor 
Goodwin ed io, e quel che posso dire è che ci avviammo 
coraggiosamente. Io effettuai indenne il passaggio, e solo uno 
della comitiva fu gravemente scottato: tuttavia fu accertato – si 
disse – che egli […] si era voltato a guardare indietro; una cosa 
contro tutte le regole. (De Martino 1948, 20) 

Il rituale delle pietre arroventate è un esempio rilevante di come 
l’unico modo per partecipare alla realtà del mondo magico sia il 
totale affidarsi senza pregiudizi alla sua logica interna. Chi si 
avvicina al mondo magico con un atteggiamento scettico nei 
confronti del mana e teme di scottarsi, si ustiona. La mano aperta 
del sacerdote-stregone e il rispetto delle ‘regole’ del rituale 
permettono, invece, la partecipazione alla realtà del mondo 
magico, di esperirlo in modo non distorto. 

 Si comincia ad intravedere come, in alternativa alla ragione 
occidentale che ritiene impossibile non bruciarsi sulle pietre 
roventi, e cerca di comprendere quale sia il ‘trucco’, l’inganno 
dello stregone che raggira, l’atteggiamento scheleriano di 
‘affidamento’ all’altro rappresenti un modo per accedere alla 
comprensione del mondo magico e per permettere una forma 
partecipazione alla sua dinamica interna. Soltanto effettuando un 
‘salto’ di realtà, le pietre non ustionano, i poteri magici funzionano 
su uno strato diverso di essenza. Quanto a De Martino, il co-
sentire scheleriano sembra tornare, come postura 
fenomenologica, capace di assumere il mondo magico nella sua 
assoluta alterità, mettendo fuori circuito la canonica 
gerarchizzazione fondata sul sapere scientifico occidentale.  

In altri termini, dal punto di vista demartiniano, occorre 
comprendere il mondo magico come altro in quanto altro, per 
poter partecipare alla sua logica, e rinunciare a riportarlo 
‘unipaticamente’ alle categorie occidentali. La riabilitazione della 
vita emotiva e il co-sentire scheleriani permetterebbero, a partire 
dalla comprensione dell’insufficienza dell’Io occidentale, di aprire 
l’esperienza all’emersione di continenti culturali nuovi con le loro 
eccezionalità non riassorbibili nei canoni della cultura tecnico-
scientifica. 

Si tratta di continenti culturali con una indipendenza onto-
epistemologica, vere e proprie isole di realtà, cui si può accedere 
solo tramite il trascendimento dell’Io verso l’assolutamente alter. 



125 Lebenswelt, 22 (2023) 
 
 

Si potrebbe dire che ci si trovi, a questo punto, di fronte a una 
teoria dell’insularità ontologica: placche telluriche di essere con 
logiche alternative, disposte orizzontalmente contro ogni 
verticalizzazione gerarchica dettata dal mito della razionalità. De 
Martino comincia, così, a decostruire la ragione occidentale e, con 
essa, le sue categorie di ‘realtà’ ed ‘esperienza’: per entrare in 
relazione con il mondo magico e comprendere il dramma che gli è 
proprio, non è possibile rimanere ancorati a una lente scientifica 
di stampo occidentale39, ma occorre piuttosto metterne 
radicalmente in discussione i presupposti fondanti. 

In uno dei passaggi speculativamente più significativi de Il 
mondo magico, De Martino sembra ripetere alcuni gesti dello 
Scheler de Gli idoli della conoscenza di sé e di Essenza e forme della 
simpatia. In realtà, afferma De Martino, «in tutta questa materia 
delle operazioni magiche e dei poteri magici, è d’uopo garantirsi 
non tanto dall’astuzia dello stregone, quanto piuttosto dal 
realismo dogmatico dell’osservatore occidentale: in un buon 
numero di casi è proprio questo realismo a rendere l’osservatore 
impermeabile alla esperienza e alla realtà magiche, e nel ravvisare 
nell’evento osservato il prodotto della frode di un uomo astuto» 
(De Martino 1948, 143-144). 

Come è noto, la magia, per De Martino, è espressione di un 
rapporto presenza-mondo del tutto alternativo a quello che 
governa la civiltà occidentale. Il dramma della crisi della presenza, 
dell’individualità ‘aperta’ della persona, la crisi che i membri di 
una cultura magica vivono e che la magia è chiamata a ricomporre, 

                                                             
39 Si prendano in considerazione le seguenti parole di De Martino: «Nella nostra 
esplorazione del mondo magico noi dobbiamo dunque cominciare col 
sottoporre a verifica proprio il presupposto ‘ovvio’ della irrealtà dei poteri 
magici, cioè dobbiamo determinare se e in quale misura tali poteri sono reali. 
Ma ecco che una nuova difficoltà si fa innanzi, complicando estremamente ciò 
che sembra in ultima analisi una modesta quistione di fatto, un semplice 
problema di accertamento. Quando ci si pone il problema della realtà dei poteri 
magici, si è tentati di presupporre per ovvio che cosa si debba intendere per 
realtà, quasi si trattasse di un concetto tranquillamente posseduto dalla mente, 
al riparo da ogni aporia, e che il ricercatore debba «applicare» o meno come 
predicato al soggetto del giudizio da formulare. Ma per poco che l’indagine 
venga iniziata e condotta innanzi, si finisce prima o poi col rendersi conto che il 
problema della realtà dei poteri magici non ha per oggetto soltanto la qualità di 
tali poteri, ma anche il nostro stesso concetto di realtà, e che l’indagine 
coinvolge non soltanto il soggetto del giudizio (i poteri magici), ma anche la 
stessa categoria giudicante (il concetto di realtà)» (De Martino 1948, 9-10). 



126 S. Gristina 
 

sono elementi incomprensibili agli occhi di una cultura ego-
centrata, che considera l’Io come una certezza compiuta. È frutto 
della miopia culturale dell’Occidente la considerazione della 
magia come una ‘falsa scienza’ che la ‘vera scienza’ sarebbe 
chiamata a correggere.  

In queste acquisizioni demartiniane, sembrano muoversi 
alcune strutture fenomenologiche del pensiero di Scheler, che 
lavorano all’interno dell’operazione di ripensamento della 
filosofia crociana e di quei modelli teorici che consideravano la 
magia uno stadio arretrato sulla strada per la scienza. Seguendo 
questa linea problematica, De Martino muove una critica ai più 
grandi rappresentanti dell’antropologia culturale come scienza, a 
partire dal padre nobile Frazer40, del quale viene criticata 
l’immagine del percorso stadiale magia-religione-scienza.  

Nelle ultime pagine de Il mondo magico, dove la critica alla 
storia dell’etnografia si intreccia con la nuova proposta di un 
etnocentrismo critico, sembra condensarsi la costellazione 
concettuale scheleriana, per arrivare ad una chiusa marxista di 
profonda sfida al modello ideologico borghese. Nel mostrare i 
limiti e le ingenuità dogmatiche di Lévy-Bruhl, De Martino sembra 
applicare i concetti di Scheler al problema dell’approccio alla 
presenza-mondo magica, affermando che «in realtà l’ostacolo che 
[…] si rende operoso è soltanto la nostra [degli occidentali] boria 
culturale, che estolle a dignità metafisica il nostro modo storico di 
essere presenti nel mondo» (De Martino 1948, 207). 

Data questa cecità occidentale, i poteri magici vengono 
considerati o da negare senza appello o da ricondurre alla legalità 
scientifica. Nel primo caso – scrive De Martino – l’indagine 
etnologica si spiega i fenomeni magici derubricandoli ad errori, 
allucinazioni o illusioni prelogiche, nel secondo caso mette in piedi 
una teoria sperimentale della magia. E continua, affermando che  

nel primo caso la nostra impermeabilità polemica all’esperienza 
magica e alle sue forme storiche di realtà viene ipostatata nella 
impermeabilità magica all’esperienza rispetto alla realtà del 
nostro mondo assunta come paradigmatica; nel secondo caso la 

                                                             
40 È interessante notare come De Martino avesse mosso a Frazer una critica 
simile già ai tempi della già menzionata lettera a Croce. Si tratta della conferma 
del fatto che, dal punto di vista di De Martino, la filosofia dello spirito e le teorie 
dei padri nobili degli studi etnologici fossero viziate dallo stesso difetto 
epistemologico rispetto al mondo magico e alla realtà dell’altro in generale. 



127 Lebenswelt, 22 (2023) 
 
 

datità della nostra natura viene dogmaticamente attribuita anche 
ai poteri magici, e il nostro modo storico di essere presenti al 
mondo e di poterlo osservare viene senz’altro trasferito alla civiltà 
magica. Vi è dunque una sostanziale violenza che noi compiamo 
nel primo come nel secondo caso, poiché in entrambi 
immaginiamo antistoricamente come già realizzata una situazione 
che in effetti non lo è ancora, e imponiamo assolutizzando la 
datità a un’epoca storica che ancora non la possiede. Questa 
violenza dipende appunto dal presupposto di un mondo deciso e 
garantito come unico possibile, di una presenza senza rischio 
come unica reale, di una datità come unica forma di realtà che la 
presenza possa sperimentare: ma proprio questo presupposto 
deve diventare un problema, se vogliamo superare radicalmente 
le istanze polemiche che limitano il nostro orizzonte storiografico 
e che ci impediscono il ‘comprendere’ il mondo magico. (De 
Martino 1948, 213-213) 

A questo punto De Martino non si limita alla critica del modello 
storiografico occidentale, che svilisce il fenomeno magico, 
considerandolo un insieme di credenze condivise, ma propone un 
nuovo sguardo, una prospettiva alternativa per ampliare 
l’orizzonte esperienziale della scienza etnologica e poter 
comprendere i fenomeni alieni alla sua logica. Se dall’approccio 
miope del metodo etnologico occidentale derivava un umanesimo 
di carattere circoscritto, la presa di coscienza di questi limiti 
intrinseci avrebbe posto le condizioni di possibilità per una 
fuoriuscita dal ‘realismo dogmatico’, in direzione di una nuova 
forma di umanesimo e di un ampliamento dell’esperienza 
dell’umano. 

In altre parole, «la comprensione del mondo magico è possibile 
solo come estensione e approfondimento della critica al 
dogmatismo realistico» (De Martino 1948, 221) e della critica al 
modello razionalistico secondo cui la magia sarebbe stata un 
gradino ‘non sufficientemente umano’ dello spirito, in quanto non 
ancora razionale. 

 
5. Conclusione. Il co-sentire per un’etnologia fenomenologica 
Si è partiti dall’ipotesi per la quale il pensiero di Scheler sarebbe 
uno degli elementi che contribuirono al ripensamento di De 
Martino della filosofia di Croce e alla scoperta di un nuovo 
orizzonte teorico di matrice fenomenologica. Questa 
riconfigurazione teorica avrebbe implicato la fondazione di un 
inedito metodo etnologico in grado di riferirsi al fenomeno del 
mondo magico senza pregiudizi e, per la prima volta, compiere un 



128 S. Gristina 
 

tentativo di ‘comprensione’ di quel mondo a partire dalla sua 
legalità intrinseca, non codificabile in termini occidentali. 

Le acquisizioni di De Martino, a partire dalle sue letture 
scheleriane e dalla frequentazione della Scuola di Milano, sono 
schematizzabili in tre nuclei tematici. Il primo – come pars 
destruens – è il movimento critico di destrutturazione della 
ragione occidentale e del suo modello di essere umano; 
movimento fondamentale per sgomberare il campo visivo e 
predisporsi ad un nuovo tipo di approccio al reale; il secondo – 
come pars construens – è il gesto costruttivo che viene fondato 
sulla categoria fenomenologica di co-sentire, aprendo ad un’etica 
della fiducia, del rispetto e dell’umiltà conoscitiva; l’unico gesto 
alternativo all’imposizione di griglie concettuali della ragione 
tecnico-scientifica, in grado di garantire l’apertura all’altro in 
quanto altro; il terzo, conseguente ai primi due, è una prospettiva 
onto-epistemologica nuova, propiziata dallo smantellamento della 
concezione dogmatica di realtà, presupposta dallo sguardo tecno-
scientifico. 

Tuttavia, nonostante questo cambio di prospettiva, De Martino, 
attraverso la sua originale metabolizzazione e riformulazione 
della categoria fenomenologica di co-sentire, non rischia di cadere 
in una nuova forma di solipsismo, o monadismo ontologico, né in 
un relativismo senza supporto. I ‘mondi’ si danno come aperti 
l’uno nei confronti dell’altro, disponibili ad accogliere l’alterità. Le 
isole culturali affondano le radici in un’unica materia che 
rappresenta un livello più profondo di essenza comune. Quello che 
è stato definito l’uomo fenomenologico, capace di co-sentire il 
mondo, diventa in De Martino il nuovo etnologo, una volta 
spogliatosi dai pregiudizi occidentali che distorcono le lenti della 
sua scienza. Co-sentire il mondo magico significa accettare le 
condizioni di possibilità della sua specifica apertura esperienziale, 
comprendere l’alterità della sua logica e affidarsi alle sue leggi 
senza attivare il procedimento della ragione dubitante. 

Per esperire il mondo magico, per provare a comprenderne la 
logica strutturale, bisogna mettere fuori circuito l’Io occidentale, 
essere filosofi nel senso bergsoniano del termine, fare il gesto 
della mano aperta che afferra la mano aperta del sacerdote. In 
questo modo, De Martino dà inizio alla sua ‘rivoluzione 
copernicana’ nell’etnologia, capendo come l’unico modo per 
comprendere la realtà dei poteri magici e il dramma del mondo 
magico sia quello di mettersi nella disposizione del co-sentire, 



129 Lebenswelt, 22 (2023) 
 
 

restando in attesa che il mondo magico sprigioni la propria 
legalità, per instaurare con esso una relazione partecipativa in 
virtù di questo essenziale differire. 

De Martino andava così consolidando il paradigma del proprio 
etnocentrismo critico, un processo di autocritica e presa in carico 
dei limiti della propria cultura. Mettere in questione le stesse 
categorie epistemologiche da cui si sarebbe dovuta iniziare la 
ricerca, significava aprirsi ad un tipo di visione etico-speculativa 
alternativa, che avrebbe smantellato le casematte della vecchia 
etnografia.  

Per rimandare ad un altro grande riferimento filosofico di De 
Martino, Karl Jaspers, nell’assunzione delle altre visioni del mondo 
nel loro essere in quanto altre, nell’attrito con l’irrevocabilmente 
differente, eppure comunicante, si intravede lo sfondo comune da 
cui queste composizioni emergono. Nel caso di Ernesto De 
Martino, grazie all’umanesimo etnografico, supportato 
dall’humanitas, incardinata nel co-sentire come categoria 
fenomenologica originaria, diventava possibile cogliere, negli 
interstizi tra le culture, lo sfondo umano da cui sgorgano le visioni 
culturali del mondo, quello sfondo in cui risiede l’origine della loro 
differenza e al contempo la condizione di possibilità affinché 
possano comunicare, stringendosi in relazioni di reciproco 
ampliamento dei campi di esperienza. 

Bibliografia 

Amori M., 2010: Forme dell’esperienza e persona. La filosofia di 
Max Scheler dai primi scritti al «Formalismus», Soveria Mannelli, 
Rubbettino, 2010. 

Banfi A., 1934: Sui principi di una filosofia della morale, «Rendic. d. 
R. Ist. lombardo di scienze e lettere» 67, 2, pp. 609-670. 

Barbera S., 2007: «Presenza» e «Mondo». Modelli filosofici 
nell’opera di Ernesto De Martino, in Di Donato R. (a cura di), La 
contraddizione felice? Ernesto De Martino e gli altri, Pisa, ETS. 

Battini M., 1987: La critica e l’autocritica di Ernesto De Martino, 
«Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa. Classe di Lettere e 
Filosofia» 17, 4, pp. 1109-1133. 



130 S. Gristina 
 

Berardini S.F., 2013: Ethos presenza storia: la ricerca filosofica di 
Ernesto De Martino, Trento, Università degli studi di Trento, 2013. 

Berardini S.F., 2019: L’autenticità della presenza. De Martino 
critico di Heidegger, «Filosofia italiana», 2, pp. 167-181. 

Berardini S.F. - Marraffa M. 2016: Presenza e crisi della presenza 
tra filosofia e psicologia, «Consecutio Rerum» 1, 1, pp. 93-112. 

Besoli, S., 2010: La svolta in direzione delle cose: tra le pieghe 
dell’apriorismo materiale di Scheler, «Discipline filosofiche» 20, 2, 
pp. 183-236. 

Besoli, S., 2018: Illusione ed errore: il dogma dell’intuizione e le 
avventure fenomenologiche di Max Scheler, «Bollettino filosofico» 
33, pp. 8-51. 

Biscuso M., 2021: «L’ultima Thule». Ricerche filosofiche su Ernesto 
De Martino, Napoli, IISF Press. 

Bobbio N., 1936: La fenomenologia secondo M. Scheler, «Rivista di 
filosofia» 27, pp. 227-249. 

Bobbio N., 1938: La personalità di Max Scheler, «Rivista di 
filosofia» 29, pp. 97-126. 

Bosio F., 1995: Invito al pensiero di Scheler, Milano, Mursia. 

Boella L., 1999: Il paesaggio interiore e le sue profondità, in Scheler 
M., Il valore della vita emotiva, tr. it. di L. Boella, Milano, Guerini e 
Associati. 

Boella L., 2010: Introduzione – Rileggere il Sympathiebuch, in 
Scheler M., Essenza e forme della simpatia, tr. it. di L. Oliva e S. 
Soannini, Milano, FrancoAngeli. 

Cappiello C., 2023: Essere nel mondo. Ernesto De Martino lettore di 
Heidegger, in Giannini G. - Marangolo P. - Papa M., Segni. Studi in 
memoria di Riccardo De Biase, Roma, Tab Edizioni, pp. 183-192. 

Clemente F., 2020: Psicopatologia e diagnosi culturale: integrazioni 
sull’eredità di Karl Jaspers nelle apocalissi di Ernesto De Martino, 
«Palaver» 9, 1, pp. 251-294. 



131 Lebenswelt, 22 (2023) 
 
 

Cusinato G. (a cura di), 2007: Max Scheler. Esistenza della persona 
e radicalizzazione della fenomenologia, Milano, FrancoAngeli. 

Cusinato G., 2010: Espressività, empatia, intersoggettività, 
«Phenomenology Lab», pp. 1‐13. 
https://www.phenomenologylab.eu/index.php/2010/10/espress
ivita-empatia-intersoggettivita/. 

Cusinato G. - De Monticelli R. - Schlossberger M., 2012: Essenza e 
forme della simpatia di Max Scheler, «Iride» 65, 1, pp. 155-183. 

D’Anna V., 2006: Max Scheler. Fenomenologia e spirito del 
capitalismo, Roma, Editori Riuniti. 

Dei F., 1997: Il fittizio lume della magia, in Gallini C. - Massenzio M. 
(a cura di), Ernesto De Martino nella cultura europea, Napoli, 
Liguori, p. 269-282. 

De Martino E., 1941: Naturalismo e storicismo nell’etnologia, Lecce, 
Argo, 1996. 

De Martino E., 1948: Il mondo magico, Torino, Bollati Boringhieri, 
1973. 

De Martino E., 1977: La fine del mondo. Contributo all’analisi delle 
apocalissi culturali, Torino, Einaudi. 

De Martino E., 1995: Storia e Metastoria. I fondamenti di una teoria 
del sacro, Lecce, Argo. 

De Martino E., 2005: Scritti filosofici, Bologna, Il Mulino. 

De Martino E., 2007: Dal laboratorio del mondo magico: carteggi 
1940-1943, Lecce, Argo. 

Di Donato R. (a cura di), 1990: La contraddizione felice? Ernesto De 
Martino e gli altri, Pisa, ETS. 

Donise A., 2012: Perdere il mondo. Un percorso tra Karl Jaspers ed 
Ernesto De Martino, «Logos» 7, pp. 263-275. 

Donise A., 2014: Ernesto De Martino fenomenologo dell’alterità, 
«Archivio di storia della cultura», nuova serie, 5, pp. 29-54. 



132 S. Gristina 
 

Donise A., 2015: Il lato oscuro dell’empatia. Max Scheler 
fenomenologo del sentire, in Caianiello S., Fuori di sé. L’empatia 
nell'orizzonte umano e oltre, Roma, CNR Edizioni, pp. 53-72. 

Ferretti S., 2018: Rischio della presenza in Ernesto De Martino, 
«Studi di estetica» 46, 2, pp. 37-55. 

Galasso G., 1969: Croce, Gramsci e altri storici, Milano, Mondadori.  

Ginzburg C., 1988: Momigliano e De Martino, «Rivista storica 
italiana» 100, 2, pp. 400-413. 

Gronda G., 2016: Civiltà e mondo magico: Croce e De Martino, in 
Enciclopedia Treccani: 
https://www.treccani.it/enciclopedia/civilta-e-mondo-magico-
croce-e-de-martino_%28Croce-e-Gentile%29/. 

Lattarulo L., 1987: Esistenza e valore: Croce, De Martino e la crisi 
dello storicismo italiano, Roma, Cadmo. 

Luporini C., 1935: L’etica di Max Scheler, «Studi Germanici», XIII, 
III, pp. 320-345 [poi raccolto in: Luporini C., Filosofi vecchi e nuovi, 
Firenze, Sansoni 1947]. 

Monini T., 1992: Una patria accogliente per l’Esserci. Ernesto De 
Martino e l’analitica esistenziale di Essere e tempo: dal Mondo 
Magico agli inediti su Heidegger degli anni Sessanta, «Annali 
dell’Università di Ferrara», n. s., sez. III: Filosofia, Discussion Paper 
n. 22. 

Paci E., 1940: Scheler e il problema dei valori, in Paci E., Pensiero, 
Esistenza, Valore, Milano, Principato. 

Pastina R., 2005: Ernesto De Martino e la formazione del suo 
pensiero. Note di metodo, Napoli, Liguori. 

Sasso G., 2001: Ernesto De Martino fra religione e filosofia, Napoli, 
Bibliopolis. 

Scheler M., 1912: Idoli della conoscenza di sé, in Scheler M., Il 
valore della vita emotiva, tr. it. di L. Boella, Milano, Guerini e 
Associati, 1999. 



133 Lebenswelt, 22 (2023) 
 
 

Scheler M., 1913: Tentativi per una filosofia della vita, in Scheler 
M., La posizione dell’uomo nel cosmo, tr. it. di M.T. Pansera, Roma, 
Amando, 1997. 

Scheler M., 1914: Lo spirito del capitalismo e altri saggi, tr. it. di R. 
Rancinaro, Napoli, Guida, 1988. 

Scheler M., 1926: Essenza e forme della simpatia, tr. it. di L. Oliva e 
S. Soannini, Milano, FrancoAngeli, 2010. 

Scheler M., 1936: Crisi dei valori, tr. it. di F. Sternheim, Milano, 
Bompiani. 


