
134 L. Bonanni 
 

 

LUISA BONANNI  

PIRANDELLO E IL PENSIERO VISUALE 

Il rapporto di Pirandello con le immagini ha avuto talvolta per gli 
studiosi del settore interesse come curiosità, dato che non solo la 
vocazione artistica del figlio Fausto, ma anche le esperienze da 
pittore che lo scrittore stesso ha portato avanti sembravano 
indicare tale direzione. A partire dalla fioritura di studi critici 
sull’autore in coincidenza con il centenario della sua nascita 
(2017), poi, si è fatta strada la tendenza a esaminare le sue opere 
nel contesto dei Visual Studies. Ciò è avvenuto soprattutto in 
ambito anglosassone, ma non solo: un esempio significativo è 
quello di Michele Cometa, che ha colto l’occasione della 
pubblicazione del Taccuino di Bonn (2022) per fare proprio tale 
approccio, sottolineando la carica speculativa delle illustrazioni di 
pugno dell’autore presenti nell’inedito in questione. 

La questione di come affrontare dal punto di vista del pensare 
per immagini alcuni dei nodi dell’estetica di Pirandello è dunque al 
centro di diversi volumi collettanei usciti negli ultimi anni. Di 
seguito si fornisce una rassegna di alcuni dei contributi contenuti 
nelle tre raccolte più recenti; la scelta è stata effettuata sulla base 
dell’affinità tematica e della ricorrenza dei motivi che vi si 
ritrovano, nonché della lettura comune, che inserisce l’autore 
all’interno della corrente modernista europea. 

Lisa Sarti, Michael Subjalka, Carlo di Lieto 
Scrittura di immagini. Pirandello e la visualità tra arte, 

filosofia e psicoanalisi. 

Intento dichiarato dei tre contributi presenti in questo volume è 
quello di indagare la natura «inequivocabilmente imaginistica e 
multimediale» (p. 5) della poetica pirandelliana; La «volontà 
autoriale di esprimersi attraverso concetti visualizzabili» (p. 6) si 
riscontra, infatti, non solo nelle esperienze pittoriche e 
cinematografiche di Pirandello, ma anche nel dichiarato rifiuto di 



135 Lebenswelt, 22 (2023) 
 
 

 

inserire la sua arte all’interno dell’antinomia tilgheriana tra vita e 
forma. 

Questo volume sostiene infatti il principio di una filosofia che è 
pura manifestazione visiva delle idee in cui si articola perché, 
come accade per la pratica letteraria e la concezione artistica, 
l’immagine veicola un sistema di significato e di espressione 
autonomi dalla dialettica verbale canonica. In questo, anzi, il 
pensiero pirandelliano pare trovare un punto di contatto con i 
principi dei moderni studi visuali, che si fondano proprio sulla 
funzione esplicativa e diretta delle immagini, in quanto 
riconoscono all’iconografia un suo valore semantico (p. 7). 

La tesi unitaria del libro consiste nel leggere l’estetica di 
Pirandello — rispetto alla quale si ipotizzano comunque un 
influsso kantiano e un possibile accostamento alla teoria del gioco 
linguistico di Wittgenstein — con le categorie della cultura 
visuale, affrontandone gli aspetti sperimentali nella loro 
dimensione interdisciplinare e visiva. 

Ritroviamo infatti sia nella sua produzione creativa che in 
quella saggistica figure dell’immaginazione, nelle quali si 
incontrano la vita e la riflessione critica su di essa, come non 
sarebbe stato possibile che avvenisse nei concetti, perché ad essi 
manca quella spontaneità vitale della forza creativa, che 
appartiene invece all’immagine. 

Amplificando il campo d’azione dell’immaginazione, quindi, 
Pirandello conia una vera e propria poetica della visione, la stessa 
che, arricchita della sfumatura umoristica, gli consentirà di 
inserirsi con originalità nel dibattito intellettuale coevo sul ruolo 
della fantasia nella composizione dell’opera d’arte (p. 11). 

1. La testualità dell’immagine 
La prima parte, scritta da Lisa Sarti e intitolata La testualità 
dell’immagine, segue lo sviluppo del processo creativo di 
Pirandello, e lo fa attraverso l’esame di una serie di simboli e di 
metafore ricorrenti sia nei saggi che nelle opere creative. 
Entrambe le forme di scrittura pirandelliana, infatti, costituiscono 
una sorta di riflessione, cioè di rappresentazione di sé tramite 
immagini: il testo che ne risulta «non è più il risultato di una 
convenzione rappresentativa, bensì un nuovo sistema concettuale 
ed espressivo, regolato dalla fantasia» (p. 19). Mentre la corrente 
narrativa naturalistica e quella psicologica imponevano parametri 
narrativi rigidi, per Pirandello è possibile abbandonare le 



136 L. Bonanni 
 

 

preoccupazioni per la forma stilistica e fondere i due generi nel 
«romanzo perfetto» (ibidem): l’umorismo come tale porta con sé 
una forza irrispettosa nei confronti della retorica. 

Sarti sottolinea come non solo la creazione artistica, in quanto 
espressione di libertà, trovi nell’immagine la sua espressione 
concreta, ma anche la riflessione teorica, ad esempio la polemica 
anticrociana, sia portata avanti da Pirandello per metafore (una 
per tutte quella del guardaroba dell’eloquenza, figura di formule 
stilistiche stereotipate). Nella narrazione pirandelliana che 
descrive sé stessa l’autrice rileva come ritornino spesso le 
metafore del germe e della fioritura, ad esempio in La tragedia di 
un personaggio. 

I germi, dunque, operano contro l’immortalità conferita dall’arte, 
pur continuando ironicamente a desiderare la fissità di quella 
forma per perdurare; un’assurdità apparente, per cui Pirandello 
cerca il conforto dell’illusione, nonostante questa implichi 
l’inautenticità esteriore delle forme (p. 33). 

Facendo riferimento a dichiarazione rese dallo stesso Pirandello, 
Sarti sottolinea che il ruolo dell’immagine per lui è quello di 
conciliare vita e arte, rendendo una sola cosa realtà e finzione. «È 
come se Pirandello ripensasse le convenzioni stilistiche del 
racconto, riducendo la trama a favore di un intreccio 
drammatizzato visivamente» (p. 35). La fantasia crea opere alle 
quali lascia la vita che già possedevano in embrione, perciò il 
rapporto tra artista e opera non può attenersi a canoni esteriori, 
ma nasce dal «prodigio dell’armonia tra l’artista e le sue creature, 
alla maniera di un atto connaturato e non studiato» (p. 37). 
Nell’umorismo accade così il superamento della distinzione tra 
tragedia e commedia, portato a compimento nel trattare il tragico 
in modo satirico e leggero, secondo l’idea pirandelliana dell’arte 
come libertà dall’imitazione pedissequa, simboleggiata spesso 
dagli occhiali (p. 43). Come esempio si fa riferimento gli abiti delle 
due levatrici in Donna Mimma: essi sono figure dell’imitazione e 
della spontaneità nella creazione, mentre nel viaggio in ferrovia 
dell’anziana protagonista l’autore ne dipingerebbe «il 
disorientamento emotivo» (p. 45); non a caso, rileva Sarti, da 
questa novella si voleva trarre un film di ispirazione futurista (p. 
46). 

L’autrice rimarca come in diversi luoghi, anche in appunti 
pubblicati postumi, Pirandello parli della propria poetica 
«celebrando l’immaginazione come forma di ispirazione dell’arte e 



137 Lebenswelt, 22 (2023) 
 
 

 

dell’artista.» (p. 50). La spontanea rappresentazione dello stupore 
e della meraviglia è ciò che fa un artista, prima che la celebrità lo 
corrompa: Quando si è Qualcuno, ad esempio, si può in questa 
ottica interpretare come la trasposizione in immagini della paura 
dello scrittore di «smarrire la sorpresa» (p. 51). La sorpresa, la 
meraviglia, la sospensione fantastica sono fissati dall’arte nella 
realtà creata, fatta di figurazioni, oggetti e visioni. 

Di fatto, l’emancipazione dalla forma apre l’abisso in cui Pirandello 
vede l’individuo perdersi ineluttabilmente, afflitto proprio dalla 
sua paradossale caparbietà, a cercare il valore assoluto con cui 
domare la vita. È questo momento di estrema vulnerabilità 
emotiva che Pirandello tramuta in occasione narrativa, 
tratteggiando il personaggio mentre cerca riparo nell’ordinario, 
per proteggersi dall’imprevedibilità, con cui l’ignoto lo assale (p. 
59). 

Nelle novelle il momento dello stupore si arricchisce di un diverso 
esito rispetto al teatro: diventa un ponte verso lo spazio 
dell’immaginario, verso la vita fantastica e porta con sé una 
trasformazione stilistica: «Il risultato infatti è la scomposizione 
del corpo del testo letterario in una successione di figurazioni 
narrate, emblema di una prassi intratestuale ravvisabile nella 
sequenza visiva di emozioni discordanti, che generano un 
racconto nel racconto» (70). Scialle nero, ad esempio, si riduce ad 
una serie di quadri, generati dallo stupore per l’evento 
destabilizzante della gravidanza della protagonista; Formalità si 
regge tutta sull’improvvisa consapevolezza del protagonista in 
seguito alla rivelazione del proprio stato di malato grave, che si 
incarna nella buffa figura dell’assicuratore. 

Infine, sulla prima sezione del libro è da rilevare che Lisa Sarti 
inserisce in questo contesto anche una riflessione sull’uso del 
paesaggio che Pirandello fa per mostrare visivamente il 
sentimento umano, un aspetto spesso considerato marginale negli 
studi sull’autore agrigentino (pp. 76 segg.). 

2. La filosofia dell’immagine 
La seconda sezione del volume, scritta da Michael Subialka, porta 
il titolo La filosofia dell’immagine e pone l’accento sulla natura 
intrinsecamente dialettica dell’umorismo, che rende questa forma 
«soggetta alla sua stessa metamorfosi da principio teorico a 
rappresentazione artistica in grado di creare un collegamento 



138 L. Bonanni 
 

 

visivo tra narrativa e pensiero critico» (p. 85). L’autore colloca 
Pirandello all’interno del modernismo europeo, postulando quindi 
la possibilità di un «modernismo anche filosofico, che critica i 
limiti della ragione da una prospettiva letteraria e artistica» (p. 
86): non si tratta tanto di rifiutare la filosofia, quanto di 
trasformarla in azione, vita, superando l’astrattezza concettuale 
con l’idea — riportata perciò all’originaria valenza visiva. 

Vista, dunque, la natura della fama di Pirandello, legata al suo 
modernismo meta-teatrale, si potrebbe giustamente constatare 
quanto il suo stesso pensiero operi in termini meta-critici, 
rappresentando il momento della riflessione con i caratteri del 
linguaggio visivo, ad agevolare il lettore nel suo compito di 
tradurre l’operatività astratta della ragione nell’esperienza 
concreta e vitale del suo movimento (p. 87). 

L’estetica di Pirandello è formulata attraverso una serie di 
metafore visive: nella prospettiva adottata da Subialka la sua 
originalità si sviluppa non solo in opposizione a Croce, ma 
soprattutto a partire dal suo essere radicata nel Romanticismo 
tedesco. Sulla base della distinzione nell’opera tra produzione e 
critica, quindi tra intuizione e concetto, la teoria è essa stessa 
costruita su immagini e metafore, che non esemplificano, ma 
mostrano quello che non si spiega discorsivamente: «rimandano, 
piuttosto, alla teoria visiva in sé» (p. 90). 

Dal confronto con Croce — da lui accusato di non distinguere 
l’arte dal meccanismo, relegandola nella sfera della conoscenza 
senza sentimento — Pirandello arriva a concepire una riflessione 
che include la soggettività della critica e parallelamente il 
sentimento del contrario nel processo creativo, il quale risulta 
quindi dal rapporto tra la spiritualità della parola e la materialità 
dell’immagine. 

Certo, l’immagine decentra la logica verbale della parola, ma non 
riesce a dissolverla totalmente; la poetica pirandelliana, infatti, 
non ricerca la distruzione né la negazione di questo rapporto, 
quanto la sua affermazione come un processo creativo 
dell’umorismo, il quale opera nelle immagini per riformare le 
parole che restano pur sempre essenziali, poiché rendono 
materiali le immagini spirituali del processo estetico (92). 

La stessa risposta a Croce, fa notare Subialka, è costruita su 
metafore, in particolare sulla figura del germe del sentimento e 
del «vischio maligno» della riflessione, che gli si attacca grazie al 
terreno della disposizione all’umorismo su cui cresce rigoglioso e 



139 Lebenswelt, 22 (2023) 
 
 

 

fa poi diventare la pianta «d’un verde estraneo e pur con essa 
connaturato» (p. 93). Questa metafora fissa l’aspetto della 
spontaneità nella creazione dell’opera e mette in connessione la 
poetica pirandelliana con il vitalismo filosofico. 

Nei Sei personaggi in cerca di autore la teoria della fissità delle 
parole richiama questa figura del germe presente nel saggio 
teorico sull’umorismo. «In effetti, la visione costituisce un pernio 
centrale nella produzione teorica e letteraria di Pirandello, al 
punto di spingere la critica a sottolinearne il ruolo fondamentale 
nella trasformazione epistemologica che opera» (p. 98). In questa 
prospettiva, l’autore ritiene mettere in parallelo la concezione 
pirandelliana della parola vuota come forma astratta della vita con 
lo scetticismo di Mauthner e la Sprachkritik austriaca dei primi 
anni del Novecento (p. 99). 

Attraverso tale mediazione, Subialka procede ad avvicinare 
Pirandello a Wittgenstein. La sua stessa natura di scrittore 
umorista implica che egli non possa semplicemente definire in 
maniera precisa il suo soggetto (neppure se si tratta 
dell’umorismo stesso); deve semmai operare attraverso le 
immagini e le metafore per riuscire a dare forma alla sua 
concezione della scrittura: analogamente a quanto sostenuto da 
Wittgenstein a proposito della filosofia, la poetica di un autore non 
può esprimersi solo attraverso il linguaggio e perciò va in cerca di 
un’immagine. Sarà una figura da costruire tramite lo 
sdoppiamento e con la fantasia, che ha in sé sempre qualcosa di 
fumoso: immagine confusa, quindi, senza la chiarezza della logica. 
Sul versante epistemologico, questa teoria è declinata nella 
cosiddetta lanterninosofia, che di conseguenza si presenta come 
un prospettivismo più che come un relativismo: «…il testo 
letterario ritratta in modo figurativo il concetto della luce che non 
solo scandisce il ritmo della narrazione, ma delimita anche lo 
spazio dell’illusione» (p. 105). 

Sulle orme di Tilgher, qui l’autore inserisce un riferimento al 
pensiero di Schopenhauer, in particolare al tema dell’illusione 
metafisica dell’individualità: 

C’è una vita universale che (forse) esiste, ma che risulta 
incomprensibile a causa dei limiti della favilla prometea, vale a 
dire il «dono» che consente di indagare, individuare e analizzare 
ciò che è visibile nel mondo delle forme particolari, ma non di 
capire quello che si manifesta oltre» (p. 106). 



140 L. Bonanni 
 

 

La fonte privilegiata dell’estetica pirandelliana, come già 
accennato, è però individuata da Subialka nella teoria romantica 
dell’ironia. Prendendo anzitutto in considerazione due articoli 
dello scrittore siciliano su grottesco e ironia a(apparsi entrambi 
nel 1920 nella rivista «Idea Nazionale») e il successivo confronto 
con Cantoni in Arte e Scienza per la definizione di critico 
fantastico, infatti, lo studioso rintraccia «un’idea dell’arte in cui la 
teoria estetica e la pratica poetica confluiscono, tanto da riflettere 
una tendenza o, meglio, una anti-tradizione nella storia della 
filosofia, riarticolando la congiunzione tra discorso filosofico e 
forma poetico-artistica sostenuta già dal romanticismo tedesco» 
(p. 110). A sostegno di questa tesi, c’è il riferimento presente nel 
saggio sull’ironia ad autori appartenenti alla corrente 
dell’idealismo trascendentale post-kantiano, nonché nell’ 
Umorismo il richiamo alla teoria dell’educazione estetica di 
Schiller. Una tale tale ricchezza di riferimenti, tuttavia, «non vuole 
negare l’originalità del pensiero pirandelliano, per cui la bellezza 
diventa forma vivente per il suo trovarsi in uno stato di flusso 
continuo, dove la riflessione umoristica non permette alla forma 
di solidificarsi nel corpo senza che questo sia scomposto 
dall’ombra che la sfigura» (p. 114). In questa scomposizione sta 
anche la vicinanza di Pirandello al grottesco: se, simile all’ironia, 
l’umorismo è ridere di sé, esso richiama però il grottesco nel suo 
essere pensiero che si articola attraverso immagini sconnesse, 
non armoniche, contrastanti. 

Una volta posti i possibili richiami culturali e filosofici, Subialka 
passa a definire la teoria dell’immaginazione nell’estetica 
pirandelliana. Pirandello non fa ricorso a questo specifico termine, 
ma sottolinea sempre il ruolo della fantasia come componente 
fondamentale per la valenza critica  insita nell’arte umoristica. 

La filosofia pirandelliana è, dunque, fondamentalmente poetica e 
in linea con la tradizione romantica di Schiller e Schlegel; una 
poesia filosofica, allora, che si compone in maniera 
profondamente visiva, ricorrendo alla tradizione grottesca per 
opporsi all’ordine artistico con una forma di invenzione fantastica, 
che scompone le costruzioni della ragione (p. 119). 

L’umorismo si serve delle immagini fantastiche (esse danno 
origine al sentimento del contrario, infatti) per rompere l’armonia 
di idee e immagini che si verifica nell’opera d’arte e dar luogo a 
opere scomposte, interrotte. Tra sentimento e immagine c’è 
un’azione reciproca che genera distorsione e confusione: l’artista 



141 Lebenswelt, 22 (2023) 
 
 

 

crea seguendo un processo visivo, come avviene pure in diversi 
autori dell’area modernista europea, tra i quali qui si cita T.S. Eliot. 
Pirandello, infatti, secondo Subialka rielabora la propria tensione 
a pensare visivamente anche sotto l’influenza di studi psicologici e 
poi psicoanalitici, incentrati sul sogno e sull’inconscio, che sono 
parte integrante del tessuto culturale della sua epoca. 

La creazione artistica, che sorge spontaneamente dal pessimismo 
dell’umorista e forma una serie di immagini che rispondono al 
movimento interno di questa sua disposizione d’animo, 
rappresenta una versione particolare del discorso generale 
dell’epoca: un discorso che combina la psicologia dell’arte 
all’estetica post-kantiana della creazione immaginaria per 
valorizzare la creazione imaginistica, che procede senza 
l’intervento conscio e programmatico dell’artista (p. 130). 

Nella parte finale del suo contributo, lo studioso conclude 
teorizzando che in Pirandello la creazione artistica venga a 
coincidere con una poetica della fantasia; nelle sue opere, infatti, 
la teoria dell’arte e la riflessione sulla pratica artistica sono spesso 
indistinguibili. Il momento in cui emerge con più chiarezza questo 
connubio è costituito da quei lavori meta-letterari, nei quali «la 
fantasia emerge in veste di personaggio e le figure di finzione 
raggiungono un livello di autocoscienza, che diverrà un tratto 
distintivo della produzione pirandelliana» (p. 131). 

Il tema del personaggio è discusso nella sua relazione con il 
pensiero visivo. Sappiamo che, per spiegare come crea i suoi 
personaggi, Pirandello inventa che essi — già vivi per loro conto 
— vadano da lui per essere portati sulla scena, e che lui si trovi 
costretto a respingerli proprio perché preesistenti: non li sente 
suoi e non può svilupparli, dunque. In tal modo, però, egli crea in 
effetti dei personaggi incompiuti e finisce per aprire la strada ad 
un’opera sulla creazione dell’opera, come appunto è Sei 
personaggi in cerca di autore. Già tutti i personaggi incompiuti 
descritti nelle novelle, del resto, parlano della loro filosofia della 
visione, e riportano una teoria energetica della loro nascita, vicina 
alle concezioni teosofiche dell’autore, ma anche alla teoria della 
creazione inconscia di Eliot. L’immagine del personaggio, in 
qualche modo viva per conto suo , agisce sulla fantasia, che nella 
scrittura crea così una forma nuova: «non inventa, ma elabora e 
sviluppa i germi vivi già presenti nell’esperienza dell’autore» (p. 
137). 



142 L. Bonanni 
 

 

In conclusione, nella creazione artistica Pirandello individua un 
elemento misterioso che peraltro, ribadisce qui Subialka, si può 
far risalire alla concezione romantica del genio creatore: 
l’esperienza dell’autore come fonte della materia di ispirazione 
mette davanti all’autore stesso degli embrioni di personaggi già 
vivi, la fantasia poi li forma, e così essi arrivano già abbozzati 
all’udienza dall’autore, proprio perché «la composizione 
dell’immaginazione rimane sempre un’operazione inconscia 
dell’estetica vitalistica pirandelliana» (p. 138). Il personaggio già 
vivente gli si para davanti come una visione, come un gesto che 
l’autore segue e copia; in questa ottica la commedia è la forma da 
privilegiare rispetto al romanzo, ovviamente. 

Se l’estetica pirandelliana critica così il discorso filosofico, sarà 
allora naturale non solo che l’estetica tenti di esprimersi in un 
modo quanto più non-discorsivo possibile, adattandosi al pensiero 
visivo come alternativa, ma anche che la poetica diventi il luogo 
privilegiato per la realizzazione di tale pensiero (p. 140). 

Non può esserci separazione tra filosofia e poesia, altrimenti il 
pensiero stesso «correrebbe il rischio di sembrare morto, 
ossificato, inutile; in altre parole — una menzogna» (p. 141). 

Questa seconda parte si conclude con un parallelo tra la teoria 
della musica di Schopenhauer e la cinemelografia ipotizzata da 
Pirandello come possibile sviluppo della nuova forma di arte. 

 

3. La psicologia dell’immagine 
La terza parte del libro è opera di Carlo di Lieto; intitolata La 
psicologia dell’immagine, egli riprende dalla sezione precedente il 
filo conduttore della teoria del fantasma eidetico, in parte 
assimilabile al modernismo magico di Eliot, ritrovandolo nella 
attività pittorica di Pirandello. In continuità con la prima sezione, 
inoltre, evidenzia come tale attività influenzi lo stile narrativo, che 
risente infatti della vita interiore sommersa dell’autore: 
«l’irruzione dell’inconscio nella pittura pirandelliana disvela 
l’universo immaginario dell’autore e i sotterranei conflitti del suo 
io» (p. 147). L’analisi psicoanalitica qui condotta, perciò, mette in 
relazione le forme del visibile con la vita inconscia dello scrittore 
agrigentino, a partire dal suo pensare per immagini, di cui vengono 
ritrovate le tracce nello Zibaldone di Leopardi. 

«La parola dipinta si compenetra nell’immagine e nei misteri 
reconditi del profondo» (p. 149), diventando proiezioni di 



143 Lebenswelt, 22 (2023) 
 
 

 

esperienze, memorie, immaginazioni. Il colore dei quadri dipinti 
da Pirandello assume così un significato psicologico, che 
riconduce all’universo onirico freudiano: ad esempio «L’azzurro è 
uno dei suoi colori prediletti, perché è ritenuto psicologicamente 
un colore spirituale ed indica una particolare disposizione 
d’animo, rivolta all’introversione e alla riflessione contemplativa» 
(p. 161) Gli autoritratti, a loro volta, rimandano alla dimensione 
freudiana del perturbante: «Irrompe, nella visione della realtà, il 
fantasma di un mondo diverso, inesplorato; è un’incursione 
inquietante da parte dell’inconscio, che, approfittando di una 
momentanea distrazione, porta alla luce la dimensione altra della 
personalità pirandelliana, eterodiretta da un regista occulto» (p. 
166). 

L’immagine nella pittura di Luigi Pirandello risulta connessa 
alla pulsione di morte; nel sistema cromatico delle sue opere 
figurative il nero, che rappresenta la morte, è il colore che si 
ritrova sempre, insieme al blu che richiama il pensiero, al giallo 
simbolo dell’intuizione e al verde immagine della sensazione (p. 
174). 

Egli, nota ancora Di Lieto, sulle tracce di Schiller coglie e usa 
nell’immagine la sua natura infinita, il suo poter rimandare oltre: 

La rappresentazione della pittura pirandelliana dilata 
l’appartenenza del reale all’inappartenenza illusoria. È lo spazio 
dell’anima e della coscienza della caducità, che si rapprende nella 
coscienza autoreferenziale del ritratto, ora accigliato e 
tormentato, ora sereno e rappacificato (p. 175). 

L’autore segue le tracce mnestiche nella vita e nella pittura di 
Pirandello: «L’evocazione delle forma pittorica è nell’agnizione 
dell’invisibile e nella seduzione dell’altrove come sentimento 
dell’infinito» (p. 178). La possibilità che il pensare per immagini 
offre a tale apertura verso l’infinito consente l’espressione dell’Es, 
dell’aspetto pulsione ed emotivo della personalità, quindi. 

Riferimento importante per l’autore di questa terza parte è 
l’ermeneutica della bi-logica di Ignacio Matte Blanco, all’interno 
della quale viene spiegato lo scenario inconscio pirandelliano. 

 

 



144 L. Bonanni 
 

 

Bart Van den Bossche, Bart Dreesen 
Pirandello in un mondo globalizzato 2 

Iconografie pirandelliane. Immagini e cultura visiva nell’opera 
di Luigi Pirandello 

I saggi raccolti in questo volume esplorano il ruolo della 
dimensione visiva nella poetica di Pirandello, sia attraverso 
l’esame della sua concezione della fantasia, sia prendendo il 
considerazione i suoi interessi per la pittura, per la fotografia e 
per il cinema, sia infine considerando come l’autore costruiva 
riflessivamente l’immagine di sé per il pubblico. 

Gli articoli sono raggruppati in quattro parti: la prima, 
Prospettive generali delle iconografie pirandelliane, che contiene 
scritti di Domenique Budor e Margherita Pastore, Lia Fava 
Guazzetta e Sara Lorenzetti; la seconda parte, Narratività e cultura 
visiva, con lavori di Laura Cannavacciulo, Paola Casella, Carlo 
Serafini, Ulla Musarra Schröder, Irena Presenc, Simona Micali, 
Laura Melosi  e Letizia Cristina Margiotta; la terza, Teatro, cultura 
visiva, performatività, nella quale trovano posto articoli di Valeria 
Merola, Balàzs Kerber, Rosalba Gasbarro, e Maria Maderna; la 
quarta e ultima sezione, Immagini, illustrazioni, traduzioni 
intermediali, con contributi di Ilona Fried, Paolo Rigo, Leonarda 
Trapassi, Inge Lanslots e Sarah Bonciarelli. 

Musarra-Scrøder, nel suo lavoro Con gli occhi aperti: l’avvento 
dello sguardo come evento nelle novelle di Pirandello (pp. 121-
139), esamina il tema dello sguardo nelle novelle come evento che 
cambia la prospettiva del protagonista, a volte aprendo a paesaggi 
e panorami, ad esempio quelli del Mediterraneo, il mare e la 
campagna visti dall’alto, oppure le colline. I fiori appaiono 
anch’essi talvolta all’improvviso a far vivere «esperienze 
epifaniche» (p. 125) e così il cielo e il paesaggio notturno portano 
lo sguardo verso ciò che è sconosciuto. «In alcune novelle lo 
sguardo è rivolto ad oggetti d’arte: fotografie, dipinti, sculture» (p. 
127): l’immagine di Trondhiem, ad esempio, che ricorre in due 
novelle (Lontano e Mondo di carta). Lo sguardo incontra sovente il 
limite dovuto all’ambientazione, e «il limite ha anche una funzione 
intermediaria tra chiusura e apertura». (p. 131). 

Ci sono i paesaggi visti dall’alto e da lontano (come nella 
novella omonima), con una descrizione che somiglia alla pittura, 
sia perché spesso incorniciati, ad esempio da una finestra, sia per 



145 Lebenswelt, 22 (2023) 
 
 

 

la ricchezza di particolari e le descrizioni dei colori e delle ombre. 
I personaggi pirandelliani «vivono momenti di visione e di stupore 
epifanico» (p. 136), anche se di breve durata, che costituiscono 
veri e propri eventi di rottura nel corso della loro vita, fino a quel 
momento svoltasi solo in preparazione di un tale «cambio di 
rotta» (p. 139). 

Non stupisce che, coerentemente con il tema della raccolta, vi 
siamo poi due contributi che trattano del romanzo sul cinema: 
quello di Melosi, Staticità e dinamica nei Quaderni di Serafino 
Gubbio operatore (pp. 175-184) e quello di Micali, L’«ibrido 
giuoco» e la «realtà divina»: differenti statuti delle immagini 
estetiche nei Quaderni di Serafino Gubbio operatore (pp. 159-174). 
Quest’ultimo, a partire da una netta distinzione tra simulacro e 
copia, esamina il percorso di Pirandello dalla riflessione critica 
sulla nuova forma d’arte al suo impegno come regista per fare dei 
film ricavati dalla sua produzione letteraria, tali che siano però 
opere originali rispetto ai modelli. 

Una peculiare applicazione della prospettiva visuale alle opere 
di Pirandello è costituita dal saggio di Serafini Il rapporto 
uomo/animale nell’iconografia letteraria di Pirandello (pp. 104-
120), dove si mette in evidenza che nell’ampio bestiario 
pirandelliano le descrizioni di animali hanno la duplice funzione 
di richiamare con la plasticità dell’immagine alcune caratteristiche 
della psiche umana (il capretto nero dell’omonima novella 
simboleggia ad esempio il contrasto all’interno dell’io) e 
contemporaneamente sottolineare la differenza rispetto all’uomo, 
come nel caso paradigmatico della non consapevolezza della 
morte da parte degli animali. 

Lisa Sarti, Michael Subialka 
Pirandello’s Visual Philosophy 

Imagination and Thought across Media 

Il volume è diviso in quattro parti: Teatro, che contiene un 
contributo di Julie Dashwood su Pensaci Giacomino e Così è se vi 
pare, uno di Kilye Gilette su Enrico IV e uno di Pietro Frassica su 
Questa sera si recita a soggetto; Pittura, con un articolo di Carlo di 
Lieto su Pirandello e l’Impressionismo e uno di Daniela Bini che 
mette a confronto la pittura di Luigi Pirandello con quella del figlio 
Fausto; Cinema, dove Claudia Consolati prende in esame il film As 



146 L. Bonanni 
 

 

you desire me (1932) ricavato da Come tu mi vuoi con 
l’interpretazione di Greta Garbo e la regia di George Fitzmaurice e 
Andrea Malagudi rintraccia gli echi pirandelliani in La signora 
senza camelie (1953) di Michelangelo Antonioni; Musica, che 
contiene il contributo di Daniela Gangale sulla versione di La 
favola del figlio cambiato musica da Malipiero; Filosofia, con un 
articolo di John Mastrogianakos che si sofferma su L’umorismo e 
Uno, nessuno e centomila. 

L’articolo di Dashwood Pirandello: Silent Scenes, Spoken 
Pictures (pp. 3-16) si segnala per la tesi di un graduale 
riconoscimento da parte del drammaturgo della preponderanza 
dell’elemento visuale nel teatro, come risulta appunto da un uso 
sempre maggiore di scene silenziose e di verbal pictures (p. 13), di 
immagini pregne di significato filosofico evocate con le parole. Le 
une e le altre diventano perciò il mezzo privilegiato per trattare 
temi come il rapporto tra realtà e illusione, la costruzione dell’Io e 
la stessa labilità della visione. 

Altro contributo che si concentra sullo statuto ontologico delle 
immagini nella poetica pirandelliana è quello di Kyle Gillette, «My 
Portrait Come to Life» — Vision of Self in Pirandello's Henry IV (pp. 
17-32). Nell’Enrico IV utta l’ambientazione della commedia è tanto 
reale quanto fittizia: la sala del trono, ad esempio «is both true 
and not, both real and fictional, simultaneously a sacred regal 
space and a strange madhouse— and, at bottom, an empty 
theatrical spectacle» (p. 17). I personaggi stessi della commedia, 
recitando all’interno di una scenografia teatrale, si trovano ad 
affrontare la questione della propria soggettività: è la scena a 
conferire forma all’azione, a indirizzare la riflessione e le scelte dei 
caratteri, perciò Pirandello dà tanta importanza al proprio lavoro 
di regia. 

Pirandello takes great care in his stage directions to establish 
the throne room as a visual analogue to his characters’ 
absorption in the reality of images. While productions of the 
play have varied in scenic detail or stylistic abstraction, the 
written play’s stage directions and dialogue invest the visible 
world with layers of contradictory truth claims. […] We see 
characters interacting in and to a world whose visual reality 
not only contextualizes but also determines the boundaries 
and norms of action (Innes 13). Scenery shapes action by 
outlining spatial possibilities and forcing actors to contend 
with its materiality (p.19). 



147 Lebenswelt, 22 (2023) 
 
 

 

Particolare rilevanza hanno per Gilette i ritratti in costume di 
Enrico e Matilde, dal momento che essi assumono per il 
protagonista uno statuto ontologico: rispetto a loro il personaggio 
è uno spettatore, in un certo senso come noi che assistiamo alla 
commedia — e proprio come noi, infatti; davanti alle immagini 
egli assume un'attitudine scettica non solo rispetto alla realtà di 
quanto lo circonda, ma anche riguardo all'integrità della propria 
soggettività. 

Theatre has in common with life the quality of disappearing 
before our eyes even as it offers images we may wish to cling to. In 
Henry IV, Pirandello uses the stuff of theatre – costumes, acting, 
scenery, props – to put spectators in a position to invest (and then 
divest) provisional beliefs in the authenticity of what we see 
(p.23). 

L’unico contributo presente nella sezione riservata in senso 
stretto alla filosofia è quello di Mastrogianakos, Reflecting on the 
Threshold: Toward a theory of «Cognitive Liminality» in luigi 
Pirandello’s On Humor and One, No One and One Hundred 
Thousand (pp. 161-184). 

Si mette qui in connessione il concetto di umorismo con quello 
di liminalità di Victor Turner, che individua sulla soglia tra 
conoscenze possedute e conoscenze che si stanno acquisendo la 
nascita di nuove forme di comprensione del mondo, transizioni a 
volte ritualizzate nelle società. La letteratura stessa in questa 
ottica è un’esperienza di liminalità, nella quale emergono nuovi 
modelli cognitivi: «There is a cognitive analogy between the 
Reading experience and the liminal Life experiences such as rites 
of passage» (p. 163). 

Mastrogianakos esamina in questa prospettiva Uno, Nessuno e 
Centomila, nel quale si riconosce una soglia tra il mondo che il 
protagonista Moscarda si è costruito nell’immaginario e il mondo 
fuori di lui, reale come gli altri lo hanno costruito. Il romanzo così 
interpretato veicola la medesima concezione della soglia come 
esperienza di apertura ad un diverso orizzonte cognitivo. 

Allo stesso modo, il saggio sull’umorismo è qui inteso come 
esempio di poetica limino-cognitiva, «a liminal journey to 
knowledge and compassion» (p. 165). 



148 L. Bonanni 
 

 

Sarti L. - Subialka M. (eds), 2017: Pirandello’s Visual 
Philosophy:Imagination and Thought across Media, Madison-
Teaneck, Fairleigh Dickinson University Press, pp. 205. 

Van den Bossche B. - Dreesen B. (a cura di), 2020: Pirandello in un 
mondo globalizzato 2. Iconografie pirandelliane. Immagini e 
cultura visiva nell’opera di Luigi Pirandello, Oxford-New York, 
Peter Lang, pp. 385. 

Sarti L. - Subialka M. - Di Lieto C., 2021: Scrittura di immagini. 
Pirandello e la visualità tra arte, filosofia e psicoanalisi, Soveria 
Mannelli, Rubbettino, pp. 222. 


