1 | Lebenswelt, 24 (2024)

RICCARDO BORSEI

L’ANIMA MINIMA ATTRAVERSO KLOSSOWSKI.
LYOTARD TRA ESTETICA DEL CONTINGENTE E
MODELLO PERCETTOLOGICO DELL’AUTOMA

1. Introduzione

Quello dell’lanima minima e un concetto sviluppato da Jean-
Frangois Lyotard in un omonimo testo del 1993. Allo stato
dell’arte, si & con ragione proceduto ad analizzare e catalogare
questo lavoro del filosofo francese in coda a un ben piu vasto
progetto di ricerca e confronto con la Terza Critica kantiana e in
particolare come prodotto derivante dal lavoro svolto
sull’Analitica del sublime (Lyotard 1991)1. Per quanto sia
inequivocabile tale dipendenza e indispensabile la conoscenza di
questa filiazione genealogica per poter comprendere il testo
lyotardiano (del resto nell’edizione italiana segue una serie di altri
tre saggi, scelti in comune accordo con Lyotard stesso, che
trattano questioni kantiane), riteniamo che vi sia ancora del
lavoro da fare circa le prospettive aperte dall’anima minima e
purtroppo rimaste almeno  parzialmente celate dal
posizionamento bibliografico di cui sopra, mirante a un lavoro
retrospettivo che ha nel testo del ‘93 un approdo: il nostro
proposito e provare a farne invece un punto di partenza. Tra le
possibilita non indagate si potrebbero considerare le conseguenze
del richiamo aristotelico nel titolo che, secondo noi e contro lo
Stagirita, opererebbero un effetto di contrazione del concetto
stesso di anima come entelechia (évteAéyela) per dirigersi verso
quello di automa (16 adtépatov). E a tal riguardo che riteniamo
possa svolgere un utile ruolo di espansione interpretativa del
concetto di anima minima la  coppia categoriale
fantasma/simulacro articolata da Pierre Klossowski all'interno del

1 Per citare un paio di lavori su tutti e a cui rimandiamo per comprendere le
serratissime relazioni tra I’anima minima e il sublime, si veda: Bonomotti 2011
e Vizzardelli 2022. Per una prospettiva critica sulla sublime Renaissance, e
quindi anche sull’'uso di Kant in Lyotard, si veda Campo 2021.



2

R. Borsei

lavoro su Nietzsche (Klossowski 1969)2. L’elaborazione che ne
deriva potra ugualmente venir ricompresa all'interno
dell’'operazione svolta da Lyotard sul sublime, ossia: fare di tale
concetto estetico il quadro dinamico dell’estetica tutta (passando
dallo statuto di contenuto a quello di contenitore), sino al renderlo
una ‘percettologia‘ tout court (Lyotard 1993b, 124). Non potendo
esaurire la totalita delle implicazioni di un testo tanto denso, ci
soffermeremo solo su alcune di queste, presentando quelle sezioni
del lavoro di Lyotard che, attraverso la deviazione verso le
marionette  aristoteliche e i concetti  klossowskiani,
problematizzano lo statuto del soggetto e ci permettano di
dimostrare quale ricaduta profonda sulla teoria estetica abbia
avuto l'indispensabile ruolo del contingente nell’elaborazione
lyotardiana.

2.L’anima come parodia

La proposta centrale del modello percettologico lyotardiano
risponde e deriva dall’esigenza portata da una rinnovata
sociologia del consumo artistico. Con la democraticizzazione
dell’arte viene a cadere la secolare epoca delle poetiche, lasciando
il passo alla disciplina della modernita, l'estetica. La coppia
oppositiva poetica/estetica € uno strumento di sintesi attraverso
cui il pensatore francese da merito di quel processo di
separazione e conseguente autonomia acquisita dalla sfera
artistica, giunto a pieno compimento con 'estetismo dandy dell’art
pour l'art contraddistinguente l'arte dell’eta borghese (Biirger

2 Segnaliamo che in Economia libidinale € presente un confronto di Lyotard
proprio su questi strumenti di Klossowski. In questo nostro scritto non
potremo prenderlo in esame, onde evitare di perdere il fuoco dell‘indagine. Nel
testo del ‘74, infatti, la coppia concettuale klossowskiana (per altro presentata
assieme alla genesi del concetto di simulacro a partire dalla Citta di Dio di
Agostino d’Ippona, anticipando un confronto, quello tra Lyotard e Agostino, su
cui avremo modo di tornare) viene introdotta all'interno di un quadro volto a
stabilire differenze e relazioni tra un’economia del capitale o
dell'interscambiabilitd; e una libidinale, indicabile anche come un’economia
della singolarita non scambiabile o dell’intensita. Per dirla con le parole del suo
stesso autore, «partendo dal disordine ci si chiede come possa derivarne cio che
viene chiamato ordine» (Lyotard 1974, I). La questione ¢ articolata, tanto che vi
rientrano i modelli platonici e cristiani di rassomiglianza in un’accezione che
coinvolge, forse ancor piu che 'economia stricto sensu, la sintassi linguistica. Si
vedano gli ultimi tre paragrafi del secondo capitolo del libro (Lyotard 1974, 79-
109).



3 | Lebenswelt, 24 (2024)

1974). Se allora le poetiche, appannaggio delle élite, non
rispondevano che a canoni istituzionali tali da codificare il gusto
come derivazione da un concetto, il nuovo pubblico borghese «va
a giudicare le opere senza essere stato educato a piegare il proprio
piacere a delle regole» (Lyotard 1993b, 120). Al di 1a del problema
aperto dalla neo-disciplina dell’estetica nel suo rapporto con la
filosofia a cui dovrebbe rendere conto per filiazione, quanto
interessa il nostro lavoro sta nell’'ovvia conseguenza che il suo
imporsi manifesta. Se a crollare sono gli ideali di gusto, oltre che la
libera gara argomentativa finalizzata all’affermazione di taluni
giudizi estetici su altri, guadagna rilevanza per una teoria estetica
I'indagine sulle sue condizioni minime.

L’anima minima risponde esattamente a questo tipo di
esigenza, delineando una dinamica percettologica fondante nella
sua essenzialita. Nel presentarla, un primo importante
chiarimento da fare € quello sul riferimento cui mira Lyotard col
concetto di anima. Pur avendo gia accennato alla provenienza
aristotelica, su cui torneremo, crediamo sia piu opportuno in
questo primo momento rimanere sul testo in senso stretto: anima
e quell’agglomerato, non ulteriormente scandito o indagato, di
pensiero e corpo. Dietro alla scelta del nome c’e¢ un chiaro intento
a favore della semplicita, 'unico dato di fatto a cui Lyotard mira e
quel pacifico percepirsi di pensiero e corpo, senza
problematizzarne I'’eventuale differenza di natura ma lavorando a
valle di tale constatazione. Definito cio, il testo affronta quello che
per Lyotard e il principio minimo attorno a cui ruota la questione
estetica, ossia quello dell’aisthesis, della sensazione in quanto
capace di determinare uno stato di piacere o di dispiacere. E pero
ben evidente come quello della sensazione non sia altro che un
lavoro volto a cambiare lo statuto di qualcuno o qualcosa. Ne
viene la sconveniente conseguenza di invalidare il ruolo
dell’aisthesis ~ come  principio, risultando un’astrazione
insoddisfacente poiché incapace di tener conto della complessita
del fenomeno estetico. Quel qualcuno o qualcosa cui inerisce la
sensazione € nel vocabolario di Lyotard I'anima. Attenzione pero,
con questa puntualizzazione non si sta preparando un passaggio
verso un’estetica idealista o rettamente aristotelica (ovvero
rigorosa nel rispettare la prassi apofantica di attribuzione di
predicati al soggetto, come farebbe pensare il ricorso alla
terminologia di «<ame-substance» — Lyotard 1993a, 205 — che si
vedra essere piuttosto preparatoria al tradimento). Difatti ’analisi



4

R. Borsei

non si ferma a quest’altezza, bensi indaga a fondo la natura di
questa relazione. E in tal senso che sorge l'ipotesi del double bind.
La sensazione nasconde una natura ambivalente, svelata dal
ricorso a quelle teorie del sublime che articolano un lessico della
presentazione dell'impresentabile3. L’affezione dell’anima segnala
tanto una connivenza di anima e aisthesis, ma anche e soprattutto,
una sottaciuta e reciproca dipendenza. Qui il nucleo della proposta
lyotardiana:

L’anima non esiste se non in quanto e affetta. La sensazione,
piacevole o detestabile, annuncia pure all'anima che essa non
esisterebbe affatto, che resterebbe inanimata, se non fosse affetta
da nulla. Quest’anima non & che il risveglio di un’affettibilita, la
quale rimane disaffetta [...] in mancanza dell’evento sensibile che
la eccita (Lyotard 1993b, 123).

Ne segue una peculiarita nel modo in cui e inteso il concetto di
esistenza. Lyotard pone particolare enfasi su questo punto,
sottolineando come sia alla sensazione che vada attribuita questa
capacita ontogenetica: «elle l'existe» (Lyotard 1993a, 205).
Eppure, viene emendato il campo semantico da interpretazioni
religiose a tale genesi, o, meglio, vengono affrontate e
risemantizzate*. Difatti la sensazione fa sorgere, ogni volta e mai
in via definitiva, un’anima dal torpore anestetico. Se non si tratta
di una ripresa dell’atto demiurgico per eccellenza, quello della
creatio ex nihilo, ne e quantomeno un richiamo metaforico e, qui il
punto, parodistico. L’anima non e creata una volta e per tutte,
bensi riconvocata, in balia dell’evocazione sortita da forze che le
sono esterne, alle quali puo riconoscere il dono di una vita solo
sincopata. Di promesse di una vita eterna non solo non ce n’e
traccia, ma non ne resta che la beffa: I'esistenza, da attributo
ontologico necessario e sufficiente a garantire la riconoscibilita
dell’ente secondo continuita unitaria, perde tale ruolo di garante,

3 E cosi certamente gia da Kant (nell’Analitica del sublime in Kant 1790), con
una fortunatissima eredita che giunge sino agli artisti/teorici del sublime
astratto (Newman, O’Neil 1990; Rosenblum 1961). E possibile attribuire, col
concetto di infinito artificiale, persino a Edmund Burke (Burke 2017, 98), prima
di Kant, I'origine di questa stessa formula. Per una ricostruzione sugli sviluppi
del concetto, tra i due massimi esponenti delle teorie sul sublime, resta utile
Monk 1935. Sulla presentazione dell'impresentabile in Lyotard si vedano
Lyotard 2015, 127, 136 e Rajchman 1998.

4+ E il caso de La Confessione di Agostino: «Egli chiama cio Dio perché & I'usanza»
(Lyotard 1998b, 35).



5 | Lebenswelt, 24 (2024)

rimestando l'ente in uno statuto del baluginio ontologico, tanto
che «il punto d’esistenza coincide con I'emergere d’'una vacuita»
(trad. nostra di Clemens-Carl Harle, in Enaudeau, Nordmann,
Salanskis, Worms 2008, 59).

Il concetto di anima cui Lyotard fa riferimento viene cosi
qualificato  alternativamente rispetto all’'originale senso
aristotelico. Difatti I'anima, riprendendo la logica dicotomica di
potenza/atto, viene detta da Aristotele entelécheia poiché atto
primo nel corpo vivente che abita, ossia € la prima realizzazione
vivificatrice di quella duale potenza materica. Nel modo in cui
viene invece significato da Lyotard, il termine eredita ben poco, se
non quel carattere di interdipendenza che corre tra la forma-atto-
anima e la materia-potenza-corpo, ossia nel sinolo. E forse
neanche questa €& wuna filiazione particolarmente forte da
mantenere, per almeno due ragioni. Da un lato I'anima adempie a
una funzione che e peculiare dell'umano, quella intellettiva cui
giunge indipendentemente dal corpo (funzione ulteriore rispetto a
quelle nutritiva e sensitiva che invece vengono compiute per
mezzo del ricorso agli organi corporali), pur avendo Aristotele
'intenzione di evitare di reintrodurre quel dualismo platonico con
cui aveva fatto i conti. Dall’altro lato, poiché si tratta di
un’interdipendenza di tutt’altra fattezza: nello Stagirita 'anima ha
ruolo vivificatore sul corpo, pur non potendo vantare una vita da
esso indipendente. In quanto forma e atto, il suo tratto saliente sta
in fin dei conti nell’esondazione di un’interiorita capace di agire il
corpo, di plasmarlo, attualizzandone la mera e inerme
potenzialita. In Lyotard il rapporto di dipendenza e di tutt’altro
tipo, l'anima piu che esistere viene esistata®> dal fuori: e
I'esteriorita di un evento sensibile, I'aistheton, a riformare ’anima.
Quell'impossibile scissione tra forma e materia viene qui
ulteriormente reificata, sottolineandone il regime di schiava
esistenza: I'anima esiste solo come sensazione, o comunque solo
entro essa, nell’avvento del suo verificarsi non anticipabile. La
sensazione si fa cosi luogo entro cui, con essa, puo darsi anche
questo imprecisato grumo di «pensée-corps» (Lyotard 1993a,

5 Ci appoggiamo qui alla traduzione di F. Sossi (Lyotard 1993b, 128) che prova
cosli a rendere la ricercata sgrammaticatura, finalizzata alla transitivizzazione,
del verbo exister («elle l'existe», Lyotard 1993, 205) compiuta da Lyotard
(probabilmente emulando l'analoga operazione che Jean-Paul Sartre fa ne
L'Etre et le Néant del verbo étre).



6

R. Borsei

204). Un’esteriorita radicalissima poiché, come avremo modo di
vedere meglio nel corso dello scritto, trascendentale. Per cui
un’esteriorita che non va immaginata solamente come una sorta di
pressione agente sul corpo, ma anche come un’estraneita
(non)patita dall'io trascendentale, non memorizzata, piuttosto
un’amnesia significativa®. Proprio questo mutato carattere
dell’anima, che perde l'interiorita a guadagno dell’esteriorita, ci
permette allora di recuperare un altro concetto aristotelico
rispetto al quale Lyotard pare veleggiare, forse in ragione
dell'intento e sovversivo e parodico con cui mira a stabilire
tacitamente un’identita tra l'anima e, appunto, tale celato
concetto, quello di automa.

Sono diversi i luoghi bibliografici in cui occorre t6 avtépatov,
in questa sede ci limitiamo a indicarne giusto alcuni in virtu di un
fine solamente minimo di presentazione poiché strumentale a
proseguire con la trattazione lyotardiana, nella consapevolezza
della certa parzialita in cui incorreremo. In tutti i casi presi in
questione, il termine fa riferimento a delle specie di marionette,
piu precisamente delle bambole fissate a una piattaforma in cui e
nascosto allo spettatore il meccanismo che le muove (Lanza -
Vegetti 2018, 2301, nota 36)7. Nel De motu animalium € imbastito
un chiaro parallelismo per cui «Gli animali si muovono come si
muovono le macchine automatiche per il prodursi di un piccolo
impulso (uikpd kivnolg, n.d.r.), sciogliendo i fili ed urtandosi
reciprocamente le parti» (Aristotele, De motu animalium, 701b).
Nel De generatione animalium, nel mentre vara alcune ipotesi
riproduttive, Aristotele prende in considerazione la possibilita di
«un processo di formazione per effetto di un agente esterno»

6 Nella sua lettura delle Confessioni, cosi scrive Lyotard: «che cosa potrebbe mai
I'anima [...] aver memorizzato di un mutamento che abolisce le condizioni
naturali della percezione e non puo quindi essere percepito come un evento?»
(Lyotard 1998b, 16).

7 Cio e particolarmente rilevante in relazione al fatto che Aristotele ne
sottolinea nella Mechanica (Aristotele, Mechanica, 848a) il carattere di
meraviglia (Bavpaotov) derivante dall'ignoranza del funzionamento. Alla
stessa altezza vi e forse (come suggerisce Maria Fernanda Ferrini nella nota 44
al testo, Ferrini 2010, 257) una descrizione del meccanismo della macchina dei
pupazzi cui Aristotele si riferisce, in altri luoghi (Aristotele, De moto animalium,
701b; De generatione animalium, 734b, 741b; Metaphysica, 983a), col termine
automa. La relazione tra funzionamento ignorato e meraviglia torna anche nella
Metaphysica (Aristotele, Metaphysica, 983a).



7 | Lebenswelt, 24 (2024)

secondo il quale si verificherebbe il caso per cui «l'uno dia
I'impulso all’altro, questo ad un terzo e capiti come per le
macchine (ta avtépata, n.d.r.)» (Aristotele, De generatione
animalium, 734b). In questa ipotesi dell'automa, € allora chiaro
cosa lo qualifichi primariamente e in antitesi all'anima in quanto
entelécheia. L'automa, come 'animale, ha nell'impulso esteriore e
non anticipabile, ossia sottratto alla determinazione arbitraria e
consegnato alla visceralita contingente, la propria sorgente
animatrice. Questa, semovente, lo muove: quel «la-bas» (Lyotard
19934, 205) sensibile che funge da molla per iniziare la serie delle
reazioni interne. Una catena che fa agire il corpo, o, meglio, lo
agisce. La tesi di Lyotard, a nostro avviso, contiene un implicito,
quello di una sottaciuta attribuzione all’'anima delle caratteristiche
che per Aristotele sono invece proprie dell’automa. La scelta
terminologica, che conserva la parola anima, cosi influente nella
nostra cultura, puo percio venir interpretata come un tentativo di
risemantizzazione parodistica che allontana la tradizione
dell'ipertrofia del soggetto unitario e volitivo, sino a sostenere che
I'anima sia essa stessa nient’altro che un automa. Piu che una
rottura, tale posizione funziona a nostro avviso da apertura:
I'automa, nel suo intrinseco volgersi all’esterno che lo differenzia
dal soggetto forte, richiede I'’elaborazione e il ricorso a una diversa
panoplia concettuale.

3. Una traccia: Dio e la marionetta

Invero, vi sarebbe un singolo luogo, almeno tra quelli di cui
abbiamo conoscenza, nel quale, pur non potendo individuare
un’iterazione terminologica forte, vi e una proposta
epistemologica che, se non all’automa, si riferisce quantomeno alle
marionette. Siamo quindi nei pressi semantici. Infatti, abbiamo
visto che e comune tradurre con marionetta quel t6 avtopatov
aristotelico. Qui, va pero specificato, le marionette non sono
direttamente quelle dello Stagirita, bensi quelle di Heinrich von
Kleist (Kleist 1810) le quali, solo al pari della bestia (e fin qui in
netta continuita con Aristotele), fanno del proprio movimento una
grazia. Nello scritto Dio e la marionetta (Lyotard 1988b) Lyotard
ricorre a questi due stessi enti per istituire due opposti modelli da
porsi come estremi di tutto uno spettro epistemologico. L’'unicita
dell’occorrenza bibliografica ci obbliga a restarvi in contatto, in
una presentazione critica del suo contenuto. Il problema cardine
del testo e capire se, assumendo l'ipotesi di una sua esistenza, vi



8

R. Borsei

sia per una percezione pura e puntuale, altrimenti indicabile come
timbro o materia, uno spazio, che Kant direbbe trascendentale,
nella dotazione epistemologica di cui siamo forniti. La questione e
articolata e sottile poiché assume allo stesso tempo e
I'appercezione, intesa come sintesi trascendentale del molteplice, e
cio che per definizione se ne sottrae, nel tentativo di pensare,
quindi, un impensabile. Partendo dal caso specifico del suono,
Lyotard ricorre al vocabolario del criticismo kantiano e stabilisce
una differenza tra l'analisi della singola occorrenza sonora e
I'ascolto di una piu vasta organizzazione musicale: laddove la
prima, oggetto d’indagine dell'intelletto  cognitivamente
finalizzato, risulta individuabile in una precisa identita che
stabilisce le condizioni della propria ripetizione; al contrario, la
seconda, oggetto proprio dell'immaginazione estetica che non
segue da concetti ma armonizza liberamente il proprio rapporto
con lintelletto, sfugge a wuna precisa identificazione,
allontanandosi dallo stabilire condizioni di riproduzione e, anzi,
annettendo come requisito inalienabile la variazione (Lyotard
1988b, 198). Da un lato fissazione delle peculiarita del suono
(questione di acustica), dall’altro le variabilmente libere forme
dell’organizzazione musicale (questione di estetica del bello). Alla
perfetta riproducibilita della prima, la seconda sostituisce una
forma di ripetizione per analogia: non vi € un’idea paradigmatica
da poter ripetere, bensi tutte le variazioni, nessuna eleggibile al
rango di modello, alludono solamente, divergendo ognuna?. Tra le
due, pero, non si vuole riproporre una relazione da intendersi
come l'ennesima iterazione della dicotomia di materia e forma. Si
consideri il timbro: questo determina o un suono o un loro
insieme che concerta I’esecuzione di un’opera; in ogni caso, pero,
risulta sfuggente da un inquadramento strettamente analitico
(acustico, volendo). Cade allora il modello dicotomico
materia/forma: l'irripetibilita musicale & raddoppiata anche nel
singolo suono: l'acustica viene macchiata da un irrecuperabile
estetico. Siamo nel regime del qui e ora della performance. Si
tratterebbe, quindi, di una presenza puntuale poiché inestesa;
Lyotard delinea un fenomeno incommensurabile rispetto al quale,
proprio per questo carattere, ammette il rischio di sollecitare lo
scetticismo dei propri lettori (Lyotard 1988b, 200). Il problema

8 Tesi che non lascia indifferenti poiché sembrerebbe molto vicina a quella
centrale di Differenza e ripetizione (Deleuze 1968).



9 | Lebenswelt, 24 (2024)

nell’accettare una simile dimensione dell’esperienza sta
nell'incompatibilita con la natura irrimediabilmente sintetica che
I'io trascendentale opera sui dati sensibili. La materia del suono o
il timbro, invece, sarebbero proprio cio che riesce a guadagnare
una sorta di sottopassaggio che le esulerebbe dal confronto col
soggetto sintetico: «cio significa che la materia sonora che questa
sfumatura € non € li se non nel momento in cui, 1a ed allora, il
soggetto non vi eé» (Lyotard 1988b, 202). La materia irripetibile
non puo che stare la dove cessa di esservi il soggetto, in quanto
questo e in sé uno statuto epistemologico che opera per sintesi e
ripetizioni, assommando quantomeno due istanti sensibili. Il
timbro di quell’esecuzione che non riusciamo piu a reincontrare €
tale proprio perché tale irripetibilita dipende dall’assenza di
un’inscrizione sul supporto-soggetto®. Il timbro, sostiene allora
Lyotard, sarebbe da pensare come «una traccia che invece di
segnare una superficie ricettiva, 'annienti» (Lyotard 1988b, 202-
203). Ed ecco che si apre la questione (che a nostro avviso € la
stessa che era stata posta anche da Klossowski, come vedremo piu
avanti) che permettera a Lyotard di far fare la comparsa alla
marionetta: se il timbro si da annientando il supporto, non sara
forse impossibile il ricordo di una tale traccia non inscritta? Per il
filosofo francese, almeno in questo scritto, non é del tutto cosi. Il
timbro va ulteriormente indagato e l'ipotesi che Lyotard segue e
quella che lo individua allo stesso tempo come «l’evento e cio
verso cui si approssima» (Lyotard 1988b, 203). Seguendo questa
traccia verrebbe mantenuto il requisito dell’assenza di supporto e
di una sua inscrizione: piu che un segno, dice il filosofo, si tratta di
un contrassegno che «mostra il suo supporto distruggendolo»
(Lyotard 1988b, 203). Ammesso che lipotesi lyotardiana
mantenga le distanze dalla formula dell'inscrizione, occorre
lavorare sull’altro corno della questione, ossia: come puo la

9 Per tale ragione non ha valore pesare la distinzione suono-musica su quella
materia-forma. C’e di piU, si potrebbe anche non pensare al caso dell’esecuzione
dal vivo di uno stesso spartito ma addirittura alla riproduzione di una
registrazione: «La nostra delusione all’ascolto della registrazione se la prende
con la singolarita introvabile» (Lyotard 1988b, 202). Del timbro di quel primo
ascolto non c'é traccia alcuna nel soggetto, non pud quindi bastare né,
facendone questione di estetica del bello, un’esecuzione formalmente perfetta,
né, facendone questione di acustica, una riproduzione anche meccanicamente
capace di restituire quell’esecuzione esperita. Non pud bastare perché quel
timbro e clandestino, non risulterebbe in alcun archivio trascendentale.



10

R. Borsei

formula del timbro come simultaneamente ‘evento e cio verso cui
si approssima‘ garantire un ricordo senza previa inscrizione? Il
problema € kantiano: qualcosa, seppur minimo, per restare deve
venir trattenuto, deve insomma esservi una microscopica sintesi
dell’apprensione. Un’operazione quasi diafana che, con
un’immagine delicata ed evocativa, Lyotard qualifica come un
orlare i bordi della rapsodia sensibile, restituendo una
discontinuita sorgiva, un’epistemologia minimal?. Un minimo che,
tutt’altro che misurabile, richiama quelle grandezze non
quantitative, bensi estetiche, della Critica del Giudizio (Kant 1790,
197 e ss.)!L Le marionette di Kleist entrano in gioco qui, utili per
complicare 'indagine proprio su questo statuto epistemologico
minimale, quello paradossale di un molteplice sensibile la cui
unita, cosi microscopica, resterebbe non apparsa alla coscienza,
seppur costituita secondo appercezione. Dio e la marionetta sono
allora dei modelli metafisici utili per stabilire gli estremi dello
spettro in cui questa peculiare epistemologia indagata riposa.
Questi sono a loro volta codificati a partire dalle teorie di illustri
precedenti, Lyotard si dilunga in particolare sul caso della
monadologia di Leibniz. Per il filosofo tedesco, i due estremi sono
la monade ricca (Dio) o nuda (atomo). La prima e quella capace di
sintetizzare in un’unica intuizione la totalita del molteplice
sensibile disponibile; la seconda, all'opposto, non effettua una
sintesi in senso pieno, poiché accoglie il molteplice singolarmente,
uno alla volta. Cio che manca a questi modelli estremi, rispetto al
resto dello spettro che comprendono, e la temporalita. Anche la
prima, quella divina, e una sintesi solo proverbiale, poiché
I'eterogeneo molteplice sensibile si sovrappone totalmente, in
un’apparizione tutta d’un solo colpo?. Ricca e nuda sono quindi i
due estremi, nonché limiti, della temporalita in cui versa
I'epistemologia dell’'appercezione a noi nota. Lyotard in
particolare sembra interessato al modello nudo, quello che,

10 Riportiamo 'originale di questo passaggio molto elegante: «une synthese qui
ourle les bords du pur flux» (Lyotard 1988a, 171).

11 §i veda anche la trattazione dedicata da Lyotard stesso alla questione della
stima estetica di grandezza o magnitudo in Lyotard 1991, 146 e ss.

12 Tanto che, portando avanti una simile ipotesi, su cui per altro fa cadere
immediatamente I'interdetto, secondo Kant un’intuizione intellettuale potrebbe
essere propria solo di una divinita, consistendo nella stessa produzione,
simultanea, del sensibile esperito (Kant 1787, 122). Per approfondire la
questione si consulti Giannetto 2014.



11 | Lebenswelt, 24 (2024)

traslando il discorso al piano musicale da cui & partita I'analisi, &
proprio della marionetta. Il motivo dell'interesse & subito ben
individuabile. Infatti, il modo dell’elaborazione di un molteplice
alla volta restituirebbe bene quel percepire materico che fa a
meno di supporto e inscrizione, che e incapace di ogni «sintesi
temporale» (Lyotard 1988b, 209): una mancanza identica a quella
che caratterizza il timbrol3. La marionetta risponde in maniera
univoca e meccanizzata agli stimoli esterni, muovendosi senza
alcun disturbo trascendentale. La sua € la postura della grazia, il
macchinico come cio che piu si approssima alla pienezza
sincretica divina. Per dar peso alla propria posizione di un ricordo
del non iscritto, Lyotard si trova allora alle prese con la
traslazione del motivo della marionetta al campo musicale in
quanto privilegiato per la sua ricerca. Dalla risemantizzazione in
questione, seguirebbe, dice Lyotard, che quella della marionetta
vada considerata «non come una sordita, ma come
un’impassibilita musicale» (Lyotard 1988b, 207). Se infatti il
minimo musicale lo si individua nell'unione di almeno due suoni
associati, il modello epistemologico derivabile dal caso estremo
della marionetta sarebbe inappropriato poiché qualifica solo una
percezione del suono isolato e irrelato. Insomma, la grazia
sarebbe «la liberazione dello spirito da ogni diacronia, da ogni
compito di sintesi» (Lyotard 1988b, 209). Ora, pero, se la
marionetta e il paradigma dell'anamnesi percettiva, del non
inscritto perché non inscrivibile, Lyotard invece mirava a
dimostrare un minimo epistemologico che, si, non €& ancora
conoscenza, ma che lascia una traccia: cio che e allo stesso tempo,
lo ripetiamo, evento e cio a cui si approssima: quel leggero orlare i
bordi. La musica in cio sarebbe la perfetta restituzione di questa
microscopia: anela alla grazia, quindi all’evasione dalla sintesi e,
dunque, alla irripetibilita. Eppure, cede. Puo pero, ripetendosi,
segnalare questa distanza incolmabile: manifestandosi, indica i

suoi stessi limiti, quell’inaccessibilita alla grazia, «I'impotenza di

13 A tal proposito si veda anche Lyotard 1988c, 40-41. Qui la questione
dell’evento viene trattata da Lyotard anche in termini di timbro,
sottolineandone il problema kantiano di evasione dal modello epistemologico.
Il passo segnalato e interessante anche perché individua un parallelismo con
I'operazione zen di svuotamento dell'io (zen che proprio in Peregrinazioni,
assieme ad altre filosofie orientali, Lyotard confessa di aver lungamente
studiato: Lyotard 1988c, 29-30).



12

R. Borsei

attenersi all'istante materiale» (Lyotard 1988b, 210). E il dolore di
un immancabile patito, una sorta di surrealismo: mancato
trascendentalmente, al sorgere del soggetto dal torpore
anestetico, eppure percepito come una pellicola, un velo sbiadito,
dimenticato («Kant diceva ‘la X in generale'», in Lyotard 1988c,
42). 1l dolore di non poter ricordare (che poi, vedremo, quanto sia
in continuita con le emicranie di Nietzsche per Klossowski). Nella
chiusura ultima pero il modello percettologico kleistiano delle
marionette (noi diremmo dell'automa) che sembrava uscito di
scena, ritorna come  approssimazione  epistemologica:
«l'irripetibile non risiede negli intrecci. Si nasconde e si offre in
ogni atomo sonoro, forse» (Lyotard 1988b, 210). Come la
marionetta, non e nella musica che possiamo pensare di poter
individuare quel timbro sempre al tempo passato. E piuttosto
nell’istante immediato, in quello stesso concesso solo all’automa.
Dunque, o I'automa stesso ha un’anima, quella minima residuale, o
comunque e nella sua pit immediata prossimita che
un’epistemologia in filigrana inizia: che quello dell’automa non sia
piu giusto considerarlo, piu che uno statuto epistemologico fisso e
unitario, una sorta di postura, la pitt minimale tra tutte?14

4. La semiotica pulsionale di Klossowski

L’interesse che piu ci preme soddisfare in questo lavoro e quello
di osservare in che modo si possa ulteriormente discorrere di
anima minima e quindi come questa si coniughi con il concetto di
automa. Ci sembra, in tal senso, che un modo significativo di far
vibrare il testo lyotardiano sia quello di leggerlo in controluce
attraverso un supporto intertestuale, quello della semiotica
pulsionale studiata da Klossowski. Dicevamo che la definizione
che Lyotard da di anima sia qualificabile sotto il segno della

14 Non c’é dubbio che, come gia anticipato in apertura, la questione puo dirsi
come ulteriore occorrenza sul tema del sublime. In particolare, sembrerebbe
qui potersi, a nostro avviso, costruire un ponte con l'ipotesi di sublime estratta
da Giuseppe Sertoli dalla Quarta Parte dell’Enquiry di Edmund Burke (Sertoli
1985). Un sublime, quello di Sertoli, che mette in relazione il filosofo irlandese
con Sigmund Freud e le sue pulsioni di morte, definendolo come sentimento
dell’eclissarsi dell’io. Del resto, questo di Lyotard non sembrerebbe che un
sentimento non ancora concettualizzato: quindi che si da al dissolversi del
soggetto, oppure, il che e lo stesso, all’animarsi dell’automa? Interessante per
provare a seguire questa traccia e il confronto con le pagine lyotardiane sul
languore che addormenta l'io in Lyotard 1998b, 24-26.



13 | Lebenswelt, 24 (2024)

semplicita: pensiero-corpo, senza ulteriori complicazioni. Quella
che di primo acchito potrebbe apparire una nota stonata
nell’argomentazione, in vero sostiene molto piu di quanto non
sembri. Pensare il pensiero-corpo come semplice, significa difatti
pensarlo come uno. Per nulla vaga, la definizione mira a stabilire il
tipo di piano su cui poggia la tesi di Lyotard, quello monista. Il che
aiuta a inquadrare meglio il problema aperto da Lyotard con il
concetto di anima minima: non piu l'indagine sulle modalita di
relazione tra res extensa e res cogitans, e quindi sulla convivenza
tra nature differenti, bensi lo studio dell’anima che si sente, al
netto della soggettivita che ci attribuiamo. Date queste premesse,
crediamo possa essere buona prassi cominciare a riportare un
paio di definizioni date da Klossowski. In primis, quella di corpo:

[...] il corpo é il risultato del fortuito: € solo il luogo d’incontro di un
insieme di impulsi individuati nell'intervallo costituito da una vita
umana, impulsi che aspirano solo a disindividuarsi (Klossowski
1969b, 52).

Segue a stretto giro nel testo, anche quella di coscienza:

Da questa associazione fortuita degli impulsi nasce, con
I'individuo che essi compongono a seconda delle circostanze, il
principio sommamente ingannatore dell’attivita cerebrale che
esce progressivamente dal sonno; la coscienza sembra destinata a
oscillare perennemente tra sonnolenza e insonnia, quello che
viene chiamato stato di veglia non e che il confronto tra queste
due condizioni, il loro riflesso reciproco, come in un gioco di
specchi (ibidem).

by

Cominciando con la prima delle definizioni, € importante
sottolineare il piano da cui muove l'indagine dell’autore francese.
Il corpo é infatti descritto posizionandosi al livello degli impulsi
(su cui ovviamente torneremo essendo al centro dell’'omonima
semiotica elaborata), e per tale ragione risulta essere niente piu
che un accidentale stato di equilibrio prossimo al disfacimento.
Parimenti, la coscienza non sorge che assieme al corpo stesso,
equiparando tra i due e la natura e l'origine. Nasce quindi dalla
contingenza pulsionale e si da secondo uno statuto del tutto
assimilabile a quello baluginante dell’anima minima. Se entrambe
sono frutto di un precario equilibrio pulsionale, allora Ia
differenza tra corpo e coscienza non starebbe in altro che nella
durata (durée, Bergson docet) di tale equilibrio. Questa
medesimita di corpo e coscienza viene tuttavia negata proprio



14

R. Borsei

dalla coscienza. Per Klossowski, il cervello, organo corporale
superiore, trova nella coscienza un fenomeno necessario alla sua
conservazione, cadendo nella contraddizione di attribuire
necessarieta alla contingenza dell’equilibrio pulsionale. Ne
risulterebbe che il cervello, nell’identificare comunemente le sorti
del corpo e della coscienza, scinde, «desolidarizza» dice
Klossowski (Klossowski 1969b, 52), la vita corporale da quella
pulsionale. Insomma, estende alla totalita del corpo
quell'unitarieta e irreversibilita che la coscienza si attribuisce,
facendo, di conseguenza, di quel corpo il regno strumentale della
coscienza. Il progetto di Nietzsche, rielaborato da Klossowski, sta
appunto nel voler rimuovere quell’illusione d’irreversibilita di
corpo e coscienza, facendo del corpo un luogo di pluralita
pulsionale dinamicamente situatal®, senza pero abbandonare
I'idea di coesione che viene piuttosto ridefinita come «pensiero
corporante» (Klossowski 1969b, 55), in una vicinanza con la
«pensée-corps» dell’anima di Lyotard che non & solo lessicale. E
per via di tal progetto che sorge I'inevitabile domanda capace di
ben allineare i testi che stiamo qui provando a far comunicare:
«Che cosa sara questa coscienza senza supporto (ossia senza io,
n.d.r)?» (Klossowski 1969b, 56)16. La risposta € perseguita
tramite il ricorso alla semiotica pulsionale.

Seppur la questione non venga direttamente affrontata da
Klossowski, credo possa essere utile, per le risonanze con Lyotard,
provare a indagare questo riferimento alla disciplina della
semiotica. In primo luogo, con quella classica, questa semiotica
pulsionale ne condivide l'anti-essenzialismo peirciano (Peirce -
Maddalena 2009, 83-105). Non vi €& spazio per un’intrinseca
profondita celata dalla superficie (la «banalité philosophique» di
cui parla Lyotard — Lyotard 1993a, 204), bensi € data una catena
pluridirezionale di segni in cui ognuno puo dirsi solo dicendone
altri. In tal modo torniamo a marcare nuovamente il privilegio
conferito all’esteriorita, che qui viene articolata differentemente a
seconda del tipo di semiotica. Nel caso della generale (o, vedremo,
apofantica), trattasi di quella del «codice dei segni quotidiani» che

15 Una visione questa che ci sembra essere molto prossima a quella che Bruno
Snell, nel primo capitolo de La cultura greca e le origini del pensiero europeo,
attribuisce al corpo dell’eroe, attraversato da una molteplicita di forze, talora di
natura divina.

16 Una domanda che parrebbe provenire direttamente da Dio e la marionetta.



15 | Lebenswelt, 24 (2024)

«penetra nel supporto» (Klossowski 1969b, 61); invece
'esteriorita intesa dalla semiotica pulsionale e ovviamente quella
delle pulsioni stesse, estranee ed esterne all’interiorita cosciente
dell’io. Inoltre, come da triangolo semiotico, entrambe richiedono
la presenza di un interpretante (Peirce - Maddalena 2009, 77 e
ss.), quell’ulteriore segno che fa fare angolo a una direzionalita
della significazione altrimenti retta, ossia per nessuno (per dirla
con Charles Sanders Peirce, trattasi del passaggio da Secondita a
Terzita, si veda: Peirce - Maddalena 2009, 279-280). Nella
semiotica pulsionale ¢ il corpo a fare da angolo, un interpretante
in ci0 assai peculiare, poiché e sensibile e sentito (in una
configurazione per cui proprio Lyotard avrebbe avuto un preciso
termine di definizione: tautegoricita, individuante la coincidenza
di legge e contenuto, in questo caso di sensibilita e sensazione
appunto; Lyotard 2021, 60). Ora, poiché la catena non e di segni
ma di pulsioni, le due semiotiche entrerebbero in contrasto, per
Klossowski, proprio in virtu della differente qualificazione di
coscienza soggettivizzata dell'interpretante: presente per la
semiotica generale, assente per quella pulsionale (trattasi di
un’appendice al problema dell'inconsapevolezza degli impulsi,
Klossowski 1969b, 62). A nostro avviso, interpretando
Klossowski, la frizione starebbe nella sottesa struttura apofantica
della semiotica generale. Questa risolverebbe l'interpretante non
in mero segno, come da teoria, ma piuttosto in un soggetto forte e
centrale che al piu fa uso e ricorso a segni terzi per
'interpretazione significante: ossia, la concretizzazione in un io-
soggetto porterebbe a cadere in quell’errore da cui Peirce stesso, e
Umberto Eco con rinnovato vigore (Eco 1975, 121), avevano
messo in guardia, ossia di non confondere interprete e
interpretante. Il risultato sarebbe quello gia anticipato
dell'impropria estensione di unita dall'io conscio al resto del
corpo. Parallelamente, la semiotica pulsionale viene ricompresa in
quella generale poiché questa interpreterebbe sotto unita quelle
frammentarie fluttuazioni pulsionali. Queste, pero, sono per
definizione estranee al pensiero conscio, poiché formatosi non
nella fluttuazione bensi nell’equilibrio. Quell’interpretazione
unificatrice e allora sempre e solo ex post: la semiotica generale si
da solo nello stato conscio, quindi quando la fluttuazione,
condizione della semiotica pulsionale, ¢ ormai gia perduta,
dissolta nell’equilibrio della coscienza. Dinnanzi a questa
conflittualita aporetica, sono due le possibili risoluzioni



16

R. Borsei

individuate da Klossowski: o in noi tutto e cosciente, oppure tutto
e inconscio. Il primo caso non potrebbe darsi poiché saremmo
sottoposti a una costante stimolazione di pulsioni e segni che
corrisponderebbero a un iperattivismo insonne. Qualora invece
fosse tutto inconscio, allora ne verrebbero attivati solo pochi
segni, insufficienti, cosi sostiene il pensatore francese, a
slatentizzare il fondo pulsionale. La frizione di sopra, in un certo
senso si risolverebbe, in un altro, invece, testimonierebbe di un
rinnovato problema. La risoluzione sta nel fare di quel conflitto
una questione prospettica:

Visti da fuori siamo poco, molto, niente a seconda che ci solleciti o
meno il quotidiano; visti da dentro, nessuno sa, né potremmo
saperlo noi, cio che in noi si designa, perché [...] € sempre il fuori
che ci parla - sono i segni dell’esterno che ci invadono, e i loro
rumore soffoca completamente la nostra vita pulsionale
(Klossowski 1969b, 63).

Potremmo dire che lintelligibilita ha il costo della mediazione
linguistica, e proprio contro la necessita del linguaggio muove le
proprie critiche il Nietzsche di Klossowski, poiché e sotto il
vessillo di tale necessita che si soffocherebbe la vita pulsionale.
Insomma, vi sarebbe da parte della semiotica generale cosciente
un’impropria traduzione di quella pulsionale. Lo scopo di
Nietzsche, e con lui di Klossowski, e di ritradurre in pulsionale il
cosciente. Vedremo quanto questa ritraduzione sia esattamente la
medesima soluzione adottata da Lyotard nel suo testo, ma per
arrivare a cio e per arricchire la proposta di un’estetica radicata
nella contingenza come é il caso dell'anima minima, occorre
approfondire la fin qui solo accennata semiotica pulsionale.
Stando a Nietzsche, l'organismo sarebbe in preda a una
costante lotta tra impulsi che segue la logica di un codice
pulsionale. In realta, sorta di primo codice dell’organismo e quello
fondato sulle variazioni nello stato di eccitazione. Di fondamentale
importanza e poi capire che «'impulso e la ripulsa sono gia di per
se stessi interpretativi» (Klossowski 1969b, 72), ossia che gli
impulsi, rispetto alle eccitazioni, fungono gia da prima
interpretazione. Onde evitare fraintendimenti sul lavoro del
filosofo francese, & bene constatare che qui si va stagliando una
sorta di scala interpretativa: dal livello chimico (o pseudo tale)
delle eccitazioni, si sale a quello degli impulsi che ne sono una
prima interpretazione, poi, come abbiamo anticipato, questi
vengono ulteriormente interpretati a livello cosciente. Rimaniamo



17 | Lebenswelt, 24 (2024)

ora a quel primo passaggio, dalle eccitazioni agli impulsi. La
questione e delicata e ne va data a mo’ di introduzione una
legittimazione. Se difatti le eccitazioni non sono che le reazioni
chimiche, si potrebbe sostenere la maggior pregnanza, poiché
matematicamente piu precisa, di un approccio riduzionista che,
invece di salire agli impulsi, reinterpreterebbe e la semiotica
apofantica e quella pulsionale al livello chimico fondativo.
L’osservazione non sarebbe errata, ma mancherebbe il punto
dell'indagine klossowskiana. L'interesse e diretto verso lo studio
degli impulsi proprio poiché sono interpretazioni sensibili del
corpo. A Klossowski non importa né l'astrazione segnica, né la
matematizzazione chimica, ma solo il livello della sensibilita,
dell’aistheton. Cosi come in Lyotard, 'oggetto dell'indagine é la
sensazione intesa come luogo d’evocazione dell’anima, quel che in
fin dei conti e una «estetica dell’evento» (Lyotard 1988c, 46). La
sensazione, come aisthesis che incide il corpo, fa si che questo si
senta, senta sé stesso, nella e come sensazione (di nuovo, la
tautegoricita di sopra)!”: dire pulsioni e dire anima sarebbe allora
lo stesso, poiché interpretazioni sensibili del materico. Del resto,
lo rievochiamo ancora, quel «pensée-corps» che e I'anima,
cos’altro sarebbe se non un’interpretazione inconscia delle
fluttuazioni eccitanti? Altrove, a supporto di quanto stiamo
sostenendo, Lyotard parla di un «pre-Io, un pre-cogito [...] che non
concerne I'lo ma la ‘natura’», poiché, stando col vocabolario
kantiano del contesto bibliografico, «Un lo trascendentale estetico
semplicemente non esiste» (Lyotard 1993b, 45)18: e

17 Interessante quanto a tal proposito ricorda Harle: «la disposizione
tautegorica potrebbe implicare una coscienza, ma non presuppone alcun
soggetto: la transitivita immediata tra sensazione e pensiero che questa
esprime non riguarda che il ‘pensée actuelle’ e si costituisce in assenza di
qualsiasi sintesi temporale, senza rammemorazione» (trad. nostra da Harle in
Enaudeau, Nordmann, Salanskis, Worms 2008, 51).

18 Sul soggetto minimo Lyotard scrive diffusamente in Peregrinazioni, ancora
una volta in un dialogo serrato con Kant e con la Critica del Giudizio. Molto
interessante € quanto articola in relazione al sentimento del bello il quale,
interessato alla libera costruzione di forme, «non ha piu bisogno dell’io penso’
che era necessario all’'intelligibilita dei fenomeni»; per cui si giungerebbe «non
a un lo che navighi», bensi «soli fluttuano semplici affetti, sentimenti che
nessuno sente» (Lyotard 1988c, 60). Si veda anche il gia citato Harle, che
segnala una tautegoricita rivista da Lyotard ne I’Anima minima rispetto a
quanto proposto nelle Lezioni sull’Analitica del sublime, in: Enaudeau,
Nordmann, Salanskis, Worms 2008, 52, 56-58.



18

R. Borsei

quell’operazione di orlatura dei bordi su cui ci siamo gia imbattuti.
L’argomento klossowskiano contro il riduzionismo e allora in
sintesi che il vivente non possa sentire lo scambio chimico sotteso
alle eccitazioni, ma solamente la percezione sensoria data
costitutivamente dalle possibilita materiali del corpo. Insomma, il
corpo sente impulsi in luogo di scambi chimici eccitanti. Il che
equivale a dire che gli impulsi siano la risposta della sensibilita
corporale del vivente alle sue stesse eccitazioni. E questo un
primo senso (piu avanti completeremo tale spiegazione
fornendone una ulteriore) per cui si puo parlare di una semiotica
pulsionale: il corpo esprime a sé stesso (al vivente) quelle
eccitazioni ma traducendole in un linguaggio in codice che
comprende sentendole, quello cioe delle pulsioni. Queste insomma
sono il linguaggio attraverso cui il corpo puo sentire le proprie
eccitazioni, il modo in cui si sentel”.

Con queste precisazioni puo leggersi anche il secondo
passaggio, quello gia indagato, con altri termini, dal pulsionale al
conscio. E opportuno a tal proposito preventivamente chiarire un
concetto centrale per Klossowski, quello di fantasma. In breve,
questo non sarebbe altro che un insieme di immagini o
rappresentazioni che gli impulsi generano («essenzialmente
generatori di fantasmi», Klossowski 1969b, 181) a partire da
tracce lasciate nel corpo da eccitazioni gia provate. Il fantasma
appartiene dunque al livello inconscio delle pulsioni. Il passaggio
allo stadio conscio e volitivo dipende dal lavoro svolto dalla
coscienza, questa presenterebbe al vivente uno stato di
eccitazione come ‘scopo’, ossia interpreterebbe il significato,
traducendolo in quella semiotica apofantica o generale, di cio che
per l'impulso € fantasma. La coscienza ingannerebbe cosi gli

19 La confusione che puo sorgere nell’affrontare il testo di Klossowski dipende a
nostro avviso dal fatto che nel linguaggio quotidiano ‘impulsi‘ e ‘pulsioni’
vengono colte in senso proverbiale e quindi considerate come un modo
metaforico ed enfatico per dire quell’eccitazione del livello chimico. Invece
Klossowski fa valere una differenza. Possiamo cosi dire che quando fa ricorso al
lessico pulsionale non sta gia dicendo ‘eccitazioni su base di scambi chimici‘ ma,
piuttosto, ‘codice attraverso cui il corpo si esprime le eccitazioni basate su
scambi chimici‘. In un certo qual senso, che non & quello di un filosofo del
linguaggio a caccia di metafore per scardinare sistemi filosofici, per Klossowski
gli impulsi sono, si, metafore, ma da prendere sul serio: ossia, metaforizzazioni
sensibili di eccitazioni chimiche. Va compresa questa differenza per capire il
piano su cui si muove il lavoro dell’autore francese.



19 | Lebenswelt, 24 (2024)

impulsi, attribuendo loro quella dimensione segnica come
ereditaria della sua propria continuita, «percio gli impulsi stessi
vengono significati partendo dall’ ‘unita’» (Klossowski 1969b, 73).
Di nuovo: la semiotica pulsionale viene sussunta in quella
generale, imbastardendosi sotto l'egida territorializzante della
logica apofantica, ossia tradotta al modo del predicato che sta per
un soggetto. Attraverso il linguistico viene effettuata una
legittimazione ontologica, le pulsioni sono ridotte a stati
intenzionali del supporto-soggetto che cosi puo sopravvivere
imponendo quest’interpretazione unitaria del corpo. La tesi che
Klossowski attribuisce a Nietzsche e allora che il pensiero non
funga altrimenti che come illusoria apparenza sotto cui continui a
risiedere l'automatismo pulsionale del corpo, ossia la tesi
dell’automa contra quella dell’anima.

5. Sentirsi automa: Eterno Ritorno, gesto artistico e stile

Il progetto di ritraduzione nel codice di una semiotica pulsionale,
che, come dicevamo prima, viene indicato come soluzione al
problema affrontato dal filosofo tedesco, passa dal ricorso al piu
nietzschiano dei concetti, I’Eterno Ritorno. Dato lo stato cosciente,
due sono le alternative che possono darsi: o non si ha presa sulla
differenza intercorrente tra l'illusione cosciente che si vive e lo
statuto pulsionale inconscio che la sostiene; oppure si ha questa
lucidita. Sembrerebbe ovvio che solo la seconda posizione possa
assolvere al progetto di ritraduzione; eppure, questa fa problema.
Difatti, tale lucidita pertiene ancora a uno statuto di coscienza,
proprio quello che invece si vuole tradurre. Vi rimane all’interno,
e cosi continua a negare performativamente quella stessa lucida
distinzione che indica nel contenuto di pensiero. Trattasi
dell’antinomia  della volonta (cosciente) di restituirsi
all'involontario (pulsioni)?0. La soluzione non potra che trovarsi in
un’esemplificazione performativa capace di agire il contenuto
della lucidita: I'Eterno Ritorno. Questo vuole, e percio € riservato
allo stadio della coscienza, il ritorno di tutti gli eventi che hanno
reso il soggetto quel che &, ossia vuole gli eventi inconsci e
pulsionali che fortuitamente lo hanno costituito. Nell’abbracciare
la prospettiva del Circolo «disattualizzo il mio io attuale nel
volermi in tutti gli altri io di cui devo percorrere la serie affinché
[...] io ridiventi quello che sono nellistante in cui scopro la legge

20 Anche qui, € lo stesso problema al centro di Dio e la marionetta.



20

R. Borsei

dell’Eterno Ritorno» (Klossowski 1969b, 81). Se, allora, I'eterno
ritorno si da, e si da nella piena volonta, trattasi di rivelazione che
comporta la sciente accettazione dell’eclissarsi di sé: e l'oblio a
farsi oggetto del volere presente (hic et nunc) dell’eterno ritorno,
«fatto vissuto e, in quanto pensiero, pensiero improvviso»
(Klossowski 1969b, 104). L’Eterno ritorno, in tal senso si qualifica
come momento assai peculiare, rivelazione puntualmente
performativa in luogo della quale, sotto la categoria della scelta
volitiva, e quindi della dynamis (in quanto stabilente I’alternativa
tra potenza di e potenza di non), tale stessa scelta, che il livello
d’'interpretazione cosciente impone poiché volente, viene
effettuata in direzione di quell’esito che proprio di tale paradigma
volitivo ne fa cessare la sussistenza, ossia verso il fortuito
dell’energeia. 1l fortuito infatti, diversamente dalla dynamis, non
risponde a una distanza dall’azione risolta nell’'opposizione
mutualmente escludentesi di potenza di/potenza di non, € bensi la
pura attualita, in cio invisa di una certa necessita (ananke), quella
che risponde alla formula del non poter non tipica dell’energeia?.
In sintesi, I'Eterno Ritorno puo cosi intendersi: scelta (dynamis) del
fortuito (energeia). E in vero, si tratta di una scelta proprio e solo
poiché operata entro ancora quell’inaggirabile illusione cosciente.
Esternamente potremmo infatti dire che non vi era alternativa
alcuna. La dynamis é ricompresa sempre nell’energeia: «l'energia
supera sempre lo scopo, la ragione e che tale scopo non é altro che
la stessa energia» (Klossowski 1969b, 159). La tesi sostenuta dalla
dottrina del Circolo, allora, non si limita a dire ‘I'energeia supera
sempre lo scopo poiché questo non é che la stessa energeia’, bensi
tale proposizione la si agisce, e, da tesi, quella del Circolo si fa
performance. Si realizza il collasso del cosciente nel pulsionale, in
una vertigine: volendo I'a-volitivo che fa volere il suo stesso
ritorno.

Klossowski arricchisce la questione enfatizzando un punto
sostenuto da Nietzsche e che gia aveva avuto modo di conoscere ai
tempi delle esperienze del College de Sociologie e di Acéphale con
I'amico Georges Bataille (Hollier 1979; Bataille 1970), quello di
una sorta di rimistificazione. Partendo dalla costatata

2t Il ricorso alla coppia oppositiva dynamis/energeia € una nostra
interpretazione del testo klossowskiano e non &, quindi, in questi termini
presente nel suo lavoro. Per una migliore esposizione di questa coppia si veda
Ronchi 2017, 199-200, da cui segue la nostra interpretazione.



21 | Lebenswelt, 24 (2024)

inaggirabilita del carattere affabulatorio dell’epistemologia
cosciente, la rimistificazione agirebbe sul fantasma a mo’ di
significazione. Difatti I'intelletto entra in relazione col fantasma
pulsionale significandolo secondo le regole del codice apofantico
(come dicevamo prima, la coscienza apofantica rende scopo una
traccia eccitativa), il risultato di tale processo e il celebre concetto
di simulacro a cui Gilles Deleuze fa riferimento in Differenza e
ripetizione (Deleuze 1968). Solo tramite questo simulacro I'umano
puo «prodursi da sé» (Klossowski 1969b, 181) dominando, con
fare censorio, le forze pulsionali. Ma questo stesso simulacro,
proprio nel deformare e cosi celare il fantasma — e qui vi € il
carattere rimistificatorio che coniugherebbe I'Eterno Ritorno in
una pratica utile al progetto di ritraduzione pulsionale — puo
divenire 'unico mezzo per esprimere «cio che ‘vuole’ il fantasmay,
compiendo, nella traduzione apofantica, la ritraduzione pulsionale
anelata. E quanto avverrebbe nel caso della pratica artistica (a tal
riguardo si veda anche: Jouffroy, Klossowski 1994), poiché capace
di aprire a una sospensione ludica di quella continuita legata
all'unita dell’io (Klossowski 1969b, 182).

E proprio sulle ultime questioni sollevate, e circa il ruolo
dell’oblio nell’Eterno Ritorno e circa il simulacro, che possiamo
cucire e porre in dialogo piu serrato l'elaborazione klossowskiana
con il testo di Lyotard. Quando piu sopra sostenevamo,
rimandando a quest’altezza del testo, che Lyotard perseguisse una
soluzione molto ravvicinabile alla ritraduzione pulsionale,
avevamo in mente la questione dello stile con cui si chiude ’Anima
minima. Ricordavamo in apertura che, stante il double bind, anima
e sensazione sono mutualmente vincolate, rimettendo in
questione, assieme al tema dell’identita, la gerarchia tra soggetto e
affetto. Eravamo arrivati a concludere, ribadendolo poco sopra,
che l'aisthesis possa intendersi al modo del luogo, allo stesso
tempo, e di evocazione e di confinamento dell'anima.
Un'interpretazione topografica che ci sembra utile a sottolineare
questo regime baluginante su cui poggia l'estetica proposta da
Lyotard. Un’estetica che radicalizza la dipendenza dal contingente,
al punto da trasferire da questo, come affetto, anche all’affettato le
sue stesse caratteristiche di frammentarieta, imprevedibilita e
impermanenza. Ciononostante, la presentazione doveva apparire
ancora parziale. Se di mutua dipendenza (double bind) si e parlato,
evidentemente anche dei contributi dall’anima verso l'aisthesis si
dovra discorrere, per non dare adito a una semplice inversione



22

R. Borsei

della primarieta gerarchica tra sostanza e affetto. Quando poco
sopra intavolavamo, interrogandoci, la possibilita di
un’identificazione tra pulsioni e anima, lo facevamo in ragione del
comune ruolo di interpretante corporeo. Era perd ancora una
semplificazione che, a seguito delle ulteriori esposizioni fatte, si
puo ora sciogliere. L’identificazione piu corretta (e che da
ulteriore senso alla scelta di fiancheggiare la disciplina semiotica)
sarebbe quella, anche lessicalmente meno sorprendente, di anima
e fantasma??. Sappiamo come tra pulsioni e fantasma la continuita
sia marcata e la differenza sottile. Ma fantasma e un concetto che
ha un ruolo di risonanza, qualificante quella peculiare semiotica
presentata da Klossowski. Analogamente, ma su livelli diversi, il
fantasma e quell’interpretante corporale che fa fare angolo alla
significazione, cosi come l'interpretante peirciano e segno (Eco
1975, 121) che fa fare angolo alla funzione segnica. In quanto
segno a sua volta, 'interpretante peirciano e in qualche misura
connesso a un’enciclopedia (Eco 1984, 109), ossia alla potenziale
serie infinita di rimandi segnici, limitati dall’«universo di discorso»
(Eco 1979, 39). In tal modo la significazione da significante a
significato funziona in virtu di un terzo segno che decodifica,
tramite 'enciclopedia a cui ha accesso, questo rapporto altrimenti
sterile. Il fantasma, come interpretante corporeo, avrebbe un
ruolo, dicevamo, analogo. Questo e pulsione, quindi aistheton,
ossia il percepito, delle fluttuazioni eccitanti. Ma, con un gioco di
parole che scioglieremo subito, pulsione che pulsa della vita
pulsionale del vivente. Per spiegarci: ogni pulsione € anticipata
dalle tracce residue che hanno popolato il corpo; da cio segue che,
come fosse segno, questa rimandi ad altre pulsioni, le rievochi. Ma
per rievocarle si necessita di una terza pulsione che costruisca il
ponte, ossia che, in luogo della significazione della semiotica
generale, faccia sentire: non fa segno ma fa senso. Potendo vantare
di una memoria da intendere come sezione bergsonianamente
prossima al vertice del celebre cono di Matiére et Mémoire
(Bergson 2020, 129) o alla fatidica marionetta di Kleist (cioe non
riflessiva ma riflessa) la pulsione I (interpretante) fa sentire con la
pulsione A, anche la B. La peculiarita, rispetto alla semiotica
generale, e la radicalita immanente del sistema-corpo (la
tautegoricita, volendo). La pulsione I nel far sentire B con 4, in

22 Tra I'altro anche Klossowski prende in prestito da Aristotele la terminologia,
@a&vtaopa in particolare viene dal De anima (Aristotele, De anima).



23 | Lebenswelt, 24 (2024)

vero si sente. E tale sentirsi e esattamente quel proprio sentire sé
stesso del corpo. In tal senso, a nostro avviso, va qualificata
I'anima lyotardiana, ossia come pulsione I, o, il che € lo stesso,
come fantasma. Allora ne dovra seguire, per mantenere l'identita,
che, cosi come fatto da Klossowski per il fantasma, anche Lyotard
riservi all’anima quel ruolo di peculiare interpretante che
abbiamo appena presentato. In fin dei conti, I'anima, proprio in
quanto pensiero-corpo, in quanto pre-lo o pre-cogito,
sembrerebbe risolversi in un ruolo non dissimile da quello
delineato per il fantasma. Come questo, quella viene esistata da
una sensazione che squarcia I'inanimato: «Un suono, un odore, un
colore traggono dal continuum neutro, dal vacuum, la pulsazione
di un sentimento» (Lyotard 1993b, 123); e allo stesso tempo
interpreta e si interpreta, nel senso fantasmatico, ossia si sente,
sentendo la sensazione. Che 'anima si svegli dalla letargia, che
riceva la propria animazione dall’avvenire di una sensazione,
equivale a dire che il corpo assuma una postura di auto-
esplicazione di sé, che il fortuito delle fluttuazioni eccitative, per
dirla con Klossowski, venga provato, percepito: sensazione e
sensibilita  corrono l'una verso l'altra, incontrandosi
nell’emersione sincopata dell’anima. E questa bi-condizionalita a
venir investita da Lyotard del ruolo di principio minimo per
I'estetica, e percio quell’anima e aggettivata come minima: da un
lato la sensazione squarciante, come cerchio magico che
topograficamente evoca all’animazione; dall’altro
'interpretazione sensibile dell’affetto, capace di sentirlo in quanto
tale, in quanto corpo.

In questo quadro, la questione dello stile, con cui avevamo
aperto questa sezione, si puo adesso facilmente inserire. Lo stile
pertiene a quell'introspezione dell’artista verso il proprio
fantasma, verso la propria anima, e l'effetto che dopo tale
valutazione esprime sulla sensazione. Scrive Lyotard che «Lo
sguardo da pittore € la visione dell’assenza di sensazione nella sua
presenza» (Lyotard 1993b, 125-126). Cosi come I'anima si desta
dal torpore anestetico poiché una sensazione accade, si da anche il
percorso inverso, ossia che alla sensazione I'anima restituisca il
favore: contagiandola di sé cosi come la sensazione, marchiandola,
’ha condannata a bruciare, a sentirsi. Ma quel che I'anima proietta
sulla sensazione sentita e nientemeno che cio che le manca e a cui
e destinata: I'anestetico. L’apparenza «& marchiata dal sigillo della
propria sparizione» (Lyotard 1993b, 126). Al momento



24

R. Borsei

dell’apposizione dello stile, le sensazioni vengono «transmuées»
(Lyotard 1993a, 208), ossia subiscono per contatto il contagio
dell'impermanenza. L’anima € tale poiché estetica: in quanto
sensazione sentita, e il sentirsi della sensazione. Proprio percio
arreca su di sé la propria stessa maledizione, quella di
un’esistenza effimera e baluginante, sempre restituita
all’anestetico torpore del non sentirsi. La sensazione e cosi
bagnata della stessa inquietante destinalita transeunte, quella di
sparire cosi come apparsa. Tradotto nei termini della semiotica
pulsionale, si puo dire, allora, che con il dissolversi del fantasma,
anche la sensazione svanisce. Se non c’é interpretante, manca la
significazione: senza il segno I, il segno A non potra mai rimandare
al segno B; questo nella semiotica generale. In quella pulsionale, se
manca la pulsione I, 1a pulsione A non potra mai sentire la pulsione
B. Con l'ovvia complicazione, che é poi quella indicata da Lyotard
con il double bind, che le pulsioni I, A e B siano rette da un regime
ontologico della mutualita: se ce n’eé una, tutte sussistono; se
manca una, tutte periscono. Essendo la sensazione uno stato
transitorio, con lei passa anche quel sentirsi che é il fantasma,
I'interpretante. E proprio questo effimero darsi che dall'anima —
in quanto sentimento di sé, ossia della sensazione che la convoca
— va a marchiare la sensazione stessa. Direbbe Klossowski che
tale marchio non consisterebbe in altro che nell’oblio del fortuito.
La relazione di tale oblio (inteso come incoscienza delle
fluttuazioni eccitative) con la sensazione € quanto in questione
nello sguardo artistico. Come avviene per il simulacro che sempre
si da a partire dal fantasma, vi & un modo, quello artistico, che
garantisce la produzione di sé, che agisce la dottrina del Circolo,
rivendicando I'a-volitivo volere del fantasma. Allo stesso modo lo
stile di cui parla Lyotard «Oppone il sensibile a se stesso»,
all’anestetico che sempre precede l'anima. Nelle battute
conclusive di Anima minima, Lyotard articola la tipologia di
memoria attribuibile alla sua anima, sostenendo che di certo non
le si possa attribuire la capacita di una tensione di pensiero
mirante a riattualizzare ricordi passati (che molto assomiglia,
riprendendo il precedente esempio, a una memoria da intendersi
come sezione piu vicina alla base che non al vertice del cono di
Bergson — Bergson 2020, 129), eppure, proprio nel sigillo
anestetico che il gesto artistico lascia sull’estetico



25 | Lebenswelt, 24 (2024)

[...] I'affetto puntuale che esso risveglia porta immediatamente
con sé il valore di un ritorno. Cio che ritorna in questo avvenire
[...] non suscita ricordo. Bisogna rovesciare il rapporto: I'avvenire
avviene come ritorno (Lyotard 1993b, 128).

Volendo leggere questa citazione attraverso gli strumenti di
Klossowski, allora il ritorno in questione € di quel passato
anestetico, ossia di quell’oblio delle fluttuazioni eccitative che
precedono qualsiasi interpretazione pulsionale, qualsiasi
sensazione. Una conferma di questa posizione lyotardiana la si
puo trovare ne La Confessione di Agostino ove la questione
dell'inscrizione mancata, per dirla con Dio e la marionetta, e
rielaborata sotto la lente dell’'infanzia «che, non avendo 'uso dei
segni linguistici, infantia, non ha lasciato tracce» (Lyotard 1998b,
29)23. Questo legame che stiamo evidenziando tra inscrizione
mancata e stile non viene esaurito nella sola occorrenza
bibliografica dell’Anima minima, bensi Lyotard lo dissemina
eterogeneamente tra i suoi scritti. Parzialmente, ne abbiamo gia
accennato circa la questione del timbro nel testo tratto da
L’inumano. In maniera piu esplicita, in Peregrinazioni Lyotard
torna sull’argomento transitando presso la pittura di Cézanne.
Sostiene infatti Lyotard che il pittore, con il suo tocco, cerchi di
«cogliere il colore allo stato nascente» (Lyotard 1988c, 42), ossia
cerchi di restituire una percezione che precede il filtro
trascendentale. Lo stile starebbe allora nella capacita artistica di
produrre un oggetto estetico come fosse testimonianza di
un’epistemologia minima, tanto che 'arte consisterebbe «in una
disposizione a ricevere la materia delle sensazioni» (Lyotard
1988c, 42); materia che gia in Dio e la marionetta fa rima con
timbro, e difatti I'autore francese parla di «‘materia’ che si
nasconde nei ‘dati’» (Lyotard 1988c, 43)%% Il gesto artistico
dischiude quindi a quella stessa performativita dell’Eterno Ritorno
di cui scrive Klossowski. Ancor piu ricca di suggestioni, se si segue
questa linea interpretativa, & la chiusura finale del testo del ‘93:

23 Segnaliamo che questo riferimento all'infanzia si lega al precedente Lectures
d’enfance di Lyotard, come fa notare Bruno Clement. Si veda: Clement in
Enaudeau, Nordmann, Salanskis, Worms 2008, 68.

24 Dialogo tra i due testi rimarcato ancora con l'individuazione in Cézanne di
una sintesi minima capace di «riunire in una sola unita una molteplicita infima
di elementi, mantenere un dato pur gia passato in una presenza ‘come se’,
condizione piu modesta di una memorazione» (Lyotard 1988c, 45). Sintesi
minima che sembra proprio quella del timbro.



26

R. Borsei

«Per questo il gesto — quello artistico, n.d.r. — suscita sempre
una nostalgia e causa un’amnesia» (Lyotard 1993b, 129).
Nostalgia per I'anestetico, che pero, stante il quadro che abbiamo
tracciato, non puo essere ricordato, poiché mai sentito. A tal
proposito, con il rischio di risultare provocatori, crediamo sarebbe
possibile interpretare l'incompiuto La Confessione di Agostino
come un testo che, mettendo al centro della propria indagine
I'operazione stessa della scrittura confessionale, faccia di questa
un caso di produzione artistica?>. Se prendiamo l'ultima citazione
che abbiamo riportato da '’Anima minima, che attribuisce al gesto
artistico un effetto e nostalgico e amnesico, la si puo porre in
dialogo con la seguente citazione tratta dal testo sulle confessioni:
«la conversione [...] autorizza la confessione come viaggio in
avanti attraverso il ritorno indietro» (Lyotard 1998b, 59). Un
‘indietro’ che, occorre specificarlo, e senza memoria, come
abbiamo gia scritto sopra e come Lyotard tiene a ribadire
riferendosi al tempo della visita: «La traccia si conserva a stento»,
«come potrei sapere che egli € di ritorno [...] egli e inconoscibile»,
e ancora «Con un tocco [...] Dio forse (o il diavolo?) immerge la
creatura nella sua presenza, la sottrae a se stesso» (Lyotard
1998b, 47-48). Gli enunciati dellAnima minima e de La
Confessione di Agostino si richiamano vicendevolmente e
permettono un’interpretazione di quest’'ultima anche in ragione di
una successiva considerazione che Lyotard fa delle confessioni.
Egli, infatti, non ignora la natura artificiosa e creativa della
scrittura, da cui non puo sottrarsi il caso agostiniano: «la
confessione [...] ha richiesto di negoziare con la lingua» (Lyotard
1998b, 73). L'operazione di Agostino & del tutto ex post rispetto
alla visita: per confessare la propria inadeguatezza, il proprio
sistematico ritardo dalla visita, ricorre alla scrittura che, pero,
quel ritardo «non fa che allungarlo» (Lyotard 1998b, 49). Questo
reinserimento della scrittura nella dimensione temporale, da
intendersi come temporalizzazione propria al trascendentale
«potere di sintetizzare in generale» (Lyotard 1988c, 59), € in
strettissima correlazione con quel marchio nullificante che
I'anima apporterebbe sulla sensazione (Lyotard 1993b, 125-126).

25 Un’interpretazione, questa, che per certi versi potrebbe trovare un legame
utile con quella di Clement, che trova nelle Confessioni agostiniane, e di riflesso
nella lettura che ne fa Lyotard, una conversione in primis alla lettura
(Enaudeau, Nordmann, Salanskis, Worms 2008, 64).



27 | Lebenswelt, 24 (2024)

Scrive infatti: «la temporalita soffia la morte sulle cose e sui segni»
(Lyotard 1998b, 42). In quest’ottica, le confessioni sarebbero per
Agostino la produzione simulacrale di quel fantasma
klossowskiano, un tentativo di ritraduzione pulsionale fatto
dall'interno della traduzione apofantica, pari a quella del Circolo:
«la scrittura confessionale porta l'incrinatura con sé. Agostino
confessa il suo Dio e si confessa non perché é convertito, ma si
converte o tenta di convertirsi nel confessarsi» (Lyotard 1998b,
44). Come per Cézanne, si tratta della testimonianza di
un’epistemologia minima, una testimonianza peculiare pero,
poiché indicale, cioe funzionante a mo’ di cicatrice. Questa
testimonia di un’assenza in un senso solamente performativo:
«non porta testimonianza, & la testimonianza [...] una ferita,
un’ecchimosi, una cicatrice possono attestare che é stato ricevuto
un colpo, ne sono l'effetto meccanico» (Lyotard 1998b, 17), un po’
come avviene per quella complessa palla da biliardo che risponde
al nome di marionetta, o automa (Lyotard 1988b, 209): «Lo stilus
di Agostino [...] si piega ai timbri» (Lyotard 1998b, 16)326.

Con un rapido esercizio di pensiero, se riprendessimo questo
concetto di automa, ne potremmo adesso ancor piu sostenere la
presenza aleggiante in quest’estetica della contingenza. Se alle
fluttuazioni eccitanti sostituiamo i1 meccanismi descritti da
Aristotele, avremo dell'umano una figura sovrapponibile a quella
della marionetta. Sorta di dispositivo pulsionale costruito in modo
da attivarsi all'incombere di una sollecitazione esterna, montante
tutto un castello affabulatorio al momento in cui attivandosi si
sente: cioe quando tale dispositivo si fa sensazione sentita.

26 [nteressante e segnalare come proprio in questo passaggio Lyotard faccia
ricorso al termine fantéme (Lyotard 1998a, 23); direttamente (Klossowski
19694, 199) o per sinonimi stretti (phantasme sicuramente € 'occorrenza piu
frequente: Klossowski 1969a, 78, 194, 196) e un termine utilizzato proprio da
Klossowski. In aggiunta, Lyotard vi fa ricorso inserendolo in una dinamica,
quella dello stile, che stiamo qui cucendo assieme a quella del simulacro. Se,
quindi, come sostiene Harle, la differenziazione tra la pensée-corps di Lyotard e
la Denkungsart kantiana non venga ulteriormente elaborata oltre 1’Anima
minima (Enaudeau, Nordmann, Salanskis, Worms 2008, 59), si puo allo stesso
tempo sostenere che se ci sono degli indizi, relativi piu all'anima in sé che a sue
disambiguazioni (ma che comunque, a fronte di uno scrupoloso lavoro di
ricerca assommato a una inevitabile applicazione ermeneutica, potrebbero
aiutare anche nella traccia individuata da Harle), questi probabilmente vanno
dissotterrati proprio in quel testo incompiuto, nonché velato da una pellicola
allegorica, che & La Confessione di Agostino.



28

R. Borsei

L’automa assurge cosi a modello percettologico alternativo a
quello internamente ripiegato del soggetto. Due posture
epistemologiche distinte: percettologia dell’automa ed estetica del
contingente da un lato, epistemologia trascendentale ed estetica
del soggetto dall’altro.

Un modello che siamo molto piu propensi ad accogliere di
quanto si possa credere. Si pensi a quel che gli androidi dei
racconti di fantascienza ci dicono, seppur alle volte venga
parzialmente equivocato: la questione non é tanto, o perlomeno
non solo, il tipo di condizione che attribuiamo a dei doppi
meccanici, ma soprattutto quanto quelli dicano di noi, non
potendo scorgerne sostanziali differenze. Piu che il concedere o
meno cittadinanza all’androide, quel che ci inquieta e Ila
relativizzazione a cui siamo costretti: sorge il dubbio se non sia
forse 'umano a dover venir riqualificato come automa.

Bibliografia

Aristotele, De anima, in Movia G. (a cura di), 2001: Aristotele.
L’anima, Milano, Bompiani.

Aristotele, De motu animalium, in Lanza D. - Vegetti M. (a cura di),
2018: Aristotele. La vita, Milano, Bompiani.

Aristotele, De generatione animalium, in Lanza D. - Vegetti M. (a
cura di), 2018: Aristotele. La vita, Milano, Bompiani.

Aristotele, Mechanica, in Ferrini M. F. (a cura di), 2010: Aristotele.
Meccanica, Milano, Bompiani.

Aristotele, Metaphysica, in Reale G. (a cura di), 2004: Introduzione,
traduzione e commentario della “Metafisica” di Aristotele, Milano,
Bompiani.

Bataille G., 1970: La congiura sacra, tr. it. di F. Di Stefano, R.
Garbetta, Torino, Bollati Boringhieri, 2008.

Bergson H., 1896: Materia e memoria. Saggio sulla relazione tra il
corpo e lo spirito, tr. it. di A. Pessina, Roma-Bari, Laterza, 2020.



29 | Lebenswelt, 24 (2024)

Bonomotti M.L., 2011: La rielaborazione del sublime kantiano in
Lyotard: apertura di un problema di fruizione, «Itinera» 2, pp- 76-
95.

Biirger P., 1974: Theory of the Avant-Garde, tr. en. by M. Shaw,
Minneapolis, Minnesota, USA, University of Missenota Press, 1984.

Burke E., 1757: Inchiesta sul bello e il sublime, tr. it. di G. Sertoli, G.
Miglietta, Milano, Aesthetica, 2017.

Campo A. 2021: Desublimare il sublime kantiano? Alcune
considerazioni a partire da Lyotard e Deleuze lettori dell’Analitica
del sublime, «Lebenswelt» 18, pp. 125-160.

Deleuze G., 1968: Differenza e ripetizione, tr. it. di G. Guglielmi,
Milano, Raffaele Cortina Editore, 1997.

Eco U, 1975: Trattato di semiotica generale, Milano, La nave di
Teseo, 2016.

Eco U, 1979: Lector in fabula. La cooperazione interpretativa nei
testi narrativi, Milano, Bompiani, 2016.

Eco U., 1984: Semiotica e filosofia del linguaggio, Torino, Einaudi,
1984.

Enaudeau C. - Nordmann J.-F. - Salanskis ]J.-M. - Worms F. (éd par.),
2008: Les Trasformateurs Lyotard, Paris, sens & tonka, 2008.

Ferrini M.F. (a cura di), 2010: Aristotele. Meccanica, Milano,
Bompiani, 2010.

Giannetto G., 2014: Intuizione intellettuale e sintesi trascendentale
in Kant, Napoli, La scuola Pitagora, 2014.

Hollier D., 1979: II collegio di sociologia: 1937-1939, tr. it. di M.
Galletti, Torino, Bollati Boringhieri, 1991.

Jouffroy, A. - Klossowski P., 1994: Il segreto potere del senso.
Conversazioni, tr. it. di G. Zuccarino, Genova, Graphos, 1997.

Kant 1., 1787: Critica della ragion pura, tr. it. di P. Chiodi, Novara,
UTET, 2013.



30

R. Borsei

Kant 1., 1790: Critica del Giudizio, tr. it. di M. Marassi, Milano,
Bompiani, 2004.

Kleist H. V., 1810: Sul teatro di marionette. Aneddoti. Saggi, tr. it. di
E. Pocar, Parma, Guanda Editore, 1986.

Klossowski P., 1969a: Nietzsche et le cercle vicieux. France,
Mercure de France, 1978.

Klossowski P., 1969b: Nietzsche e il circolo vizioso, tr. it. di E.
Turolla, Milano, Adelphi, 1981.

Lyotard ].-F., 1974: Economia libidinale, tr. it. di M. Gandolfj,
Firenze, Colportage, 1978.

Lyotard ].-F., 1988a: L’inhumain. Causeries sur le temps, Paris,
Editions Galilée, 1988.

Lyotard ].-F., 1988b: L’inumano. Divagazioni sul tempo, tr. it. di E.
Raimondji, F. Ferrari, Milano, Lanfranchi Editore, 2015.

Lyotard ].-F., 1988c: Peregrinazioni. Legge, forma, evento, tr. it. A.
Ceccaroni, Bologna, il Mulino, 1992.

Lyotard ].-F., 1991: Lezioni sull’analitica del sublime, tr. it. di A.
Branca, Milano-Udine, Mimesis, 2021.

Lyotard J.-F., 1993a: Moralités postmodernes, Paris, Editions
Galilée, 1993.

Lyotard ].-F., 1993b: Anima minima. Sul bello e il sublime, tr. it. F.
Sossi, Parma, Pratiche Editrice, 1995.

Lyotard J.-F., 1998a: La Confession d’Augustin, Paris, Editions
Galilée, 1998.

Lyotard ].-F., 1998b: La Confessione di Agostino, tr. it. S. Marino,
Napolj, Filema Edizioni, 1999.

Monk S.H., 1935: Il Sublime. Teorie estetiche nell'Inghilterra del
Settecento, tr. it. di G. Sertoli, Genova, Marietti, 1991.



31 | Lebenswelt, 24 (2024)

Newman B. - O'Neil, J. (ed.), 1990: Barnett Newman: selected
writing and interviews, New York, USA, Alfred A. Knopf, 1990.

Peirce C.S. - Maddalena, G. (a cura di), 2009: Scritti scelti, Milano,
Mondadori, 2009.

Rajchman J., 1998: Jean-Francgois Lyotard’s underground aesthetics,
«October» 86, pp. 3-18.

Ronchi R, 2017: Il canone minore. Verso una filosofia della natura,
Milano, Feltrinelli, 2017.

Rosenblum R., 1961: The abstract sublime, «<xARTnews» 49, 10, pp.
38-41, 56, 58.

Sertoli G., 1985: Presentazione, in Burke E., Inchiesta sul bello e il
sublime, Milano, Aesthetica, 1985.

Snell B., 1946: La cultura greca e le origini del pensiero europeo, tr.
it. di V. Degli Alberti, A. Solmi Marietti, Torino, Einaudi, 1963.

Vizzardelli S., 2022: Membrane allarmate. Lyotard, Lacan e la
sensibilita contemporanea, «Lebenswelt» 21, pp. 99-117.



