
90	 S.	Suozzi	
 

STEFANO	SUOZZI	

DENTRO	LA	CORNICE.	
SULLA	RELAZIONE	TRA	ARTE	E	SACRO*	

Come	 l’oscurità	 e	 il	 silenzio,	 il	 vuoto	 è	 una	
negazione:	esclude	il	«questo»	e	il	«qui»,	ma	
per	far	apparire	il	«totalmente	diverso»	

Rudolf	Otto1.	
	

La	cornice	è	il	dipinto,	è	il	quadro,	è	l’opera	
Concetto	Pozzati2.	

1.	
In	 un	 recente	 articolo,	 Ivan	 Bargna	 analizza	 un’opera	 d’arte	 del	
tutto	 particolare,	 Logos	 tu	 stauros,	 che	 Franco	 Ariaudo	 ha	
realizzato	nel	2011	a	Vione	(BS).	In	questo	suo	lavoro,	nato	come	
opera	 d’arte	 pubblica,	 Ariaudo	 recupera	 una	 vecchia	 croce	
abbandonata,	 posta	 su	 una	 collina	 all’esterno	 del	 paese	 e	 mai	
utilizzata	per	scopi	cultuali.	La	croce	viene	ridotta	in	frammenti	e,	
nella	 Pasqua	 del	 2012,	 ogni	 frammento	 viene	 benedetto	 dal	
parroco	e	distribuito	 in	chiesa	ai	365	abitanti	del	paese.	Uno	dei	
frammenti	 viene	posto	 in	 una	 teca	dorata	 realizzata	 dallo	 stesso	
artista	e	collocata	in	chiesa.	

 
*La	riflessione	condotta	in	queste	pagine	è	stata	stimolata	dalle	conversazioni	con	
Paolo	Scarpi	scambiate	in	occasione	della	pubblicazione	di	Stefano	Suozzi,	L’arte	
della	 fuga.	 Attualità	 e	 inattualità	 dell’immagine	 e	 della	 scrittura	 (Pisa:	 ETS,	
2021)	 e	 dalla	 recensione	 dell’opera	 che	 egli	 ha	 recentemente	 pubblicato	 in	
«Civiltà	 e	 Religioni»	 IX	 (2023),	 pp.	 193-198.	 A	 Paolo	 Scarpi	 vanno	 i	 nostri	 più	
sinceri	ringraziamenti	per	l’attenzione	che	ha	voluto	dedicare	al	nostro	lavoro.	È	
inoltre	doveroso	un	ringraziamento	a	Thomas	Casadei,	Giovanni	Ibba	e	Luca	Mori	
per	 aver	 amichevolmente	 letto	 una	prima	 versione	di	 questo	 testo	 e	 per	 le	 loro	
attente	 osservazioni.	 Non	 occorre	 ricordare	 che	 ogni	 mancanza	 del	 presente	
contributo	è	da	ritenersi	totale	responsabilità	dell’Autore. 
1 Otto	1917,	89. 
2 Pozzati	 2023,	 76.	 E	 Pozzati	 aggiunge:	 «La	 cornice	 di	 legno	 variamente	
decorata	 e	 sagomata	 inquadra	 solo	 se	 stessa	 ed	 è	 quadro	 proprio	 perché…	
dovrebbe	‘inquadrare’»	(ibidem). 



91	 Lebenswelt,	24	(2024)	
 

Il	 lavoro	dell’artista,	 con	 l’intervento	del	parroco,	 sembra	 così	
far	transitare	la	croce	dallo	stato	di	‘oggetto	abbandonato’	a	quello	
di	 ‘opera	 d’arte’,	 e	 dunque	 a	 quello	 di	 ‘reliquia’.	 Ma	 questa	
transizione	 non	 è	 definitiva.	 Nel	 momento	 in	 cui	 un	 incidente	
danneggia	 la	 teca	 posta	 in	 chiesa,	 emerge	 lo	 statuto	 ambiguo	
dell’opera.	Da	un	lato,	l’artista	riafferma	il	proprio	ruolo	di	autore	
e	 ritiene	 di	 essere	 l’unico	 autorizzato	 ad	 intervenire	 per	
restaurare,	modificare	 o	 lasciare	 nella	 nuova	 condizione	 la	 teca;	
dall’altro	lato,	il	sacerdote	si	ritiene	autorizzato	a	riparare	la	teca	
in	ragione	della	nuova	 funzione	cultuale	assunta	dall’opera	come	
‘reliquia’.	Come	osserva	Bargna:	

Questo	incidente	rivela	quel	che	è	sotteso	a	tutta	 l'operazione:	 la	
costruzione	 di	 una	 relazione	 fra	 due	 mondi,	 quello	 religioso	 e	
quello	 artistico,	 mediata	 da	 un'opera	 dallo	 status	 ambiguo.	 Nel	
transito	dal	museo	alla	chiesa,	 l'opera	non	abbandona	un	mondo	
per	 l'altro,	 ma	 acquisisce	 un	 doppio	 status	 immateriale,	
diversamente	 attivato	 dai	 fedeli	 dell'uno	 e	 dell'altro	 campo:	 a	
spostarsi	 è	 solo	 l'oggetto	materiale	 che	 fa	 da	 supporto	 all'opera.	
La	differenza	non	è	 fra	sacro	e	profano	ma	fra	due	diversi	campi	
del	 trascendente,	 uno	 religioso	 e	 l'altro	 secolarizzato	 (Bargna	
2019,	102).	

Il	duplice	«status	immateriale»	che	Bargna	riconosce	nell’opera	di	
Ariaudo	 ci	 invita	 a	 riconsiderare	 la	 linea	 di	 sviluppo	 della	
riflessione	 contemporanea	 sullo	 statuto	 ontologico	 dell’opera	
d’arte	che	va,	grosso	modo,	da	Walter	Benjamin	a	Hans	Belting,	e	
che	 insiste	 in	 modo	 particolare	 sulla	 ricostruzione	 storica	 e	
sociologica	 del	 processo	 di	 differenziazione	 ed	 emancipazione	
dell’opera	 d’arte	 a	 partire	 dall’oggetto	 di	 culto.	 È	 un	 processo	
attraverso	 il	 quale	 l’arte	 sembra	 legittimare	 se	 stessa	
appropriandosi	 di	 caratteristiche	 originariamente	 appartenenti	
alla	dimensione	 religiosa	e	 riconoscendo,	da	un	 lato,	nell’oggetto	
di	 culto	 l’origine	 dell’opera	 d’arte	 e,	 dall’altro	 lato,	 nella	
paradossale	 equivalenza	 tra	 valore	 estetico	 e	 valore	 economico	
dell’opera	d’arte,	il	sostituto	del	suo	precedente	valore	cultuale.	
Tuttavia,	 riteniamo	 che	 proprio	 lo	 statuto	 ambiguo	 dell’opera	

d’arte	possa	legittimare	una	lettura	alternativa	di	questo	processo	
storico	che	risulti	capace	di	superare	l’ipotesi	del	vincolo	genetico	
che	fa	dipendere	la	nascita	dell’opera	d’arte	dalla	trasformazione	
dell’oggetto	 di	 culto.	 In	 particolare,	 nelle	 pagine	 che	 seguono	
cercheremo	di	comprendere	se,	una	volta	ricostruito	il	ruolo	della	
cornice	come	dispositivo	costitutivo	dell’opera	d’arte,	il	medesimo	



92	 S.	Suozzi	
 

dispositivo	sia	attivo	anche	in	un	contesto	religioso	e	in	relazione	
alla	costituzione	degli	spazi	sacri	e	degli	oggetti	di	culto.	

2.	
Uno	 dei	 tratti	 più	 significativi	 della	 riflessione	 sull’opera	 d’arte	
dell’ultimo	 secolo	 è	 stato	 senza	 dubbio	 lo	 sforzo	 profuso	 per	
differenziarla	 da	 oggetti	 simili	 che,	 pur	 essendo	 considerati	 tali	
all’origine,	non	erano	ancora	opere	d’arte	così	come	le	intendiamo	
nel	 mondo	 contemporaneo	 e,	 in	 un	 contesto	 storico	 diverso,	
avevano	in	preminenza	la	funzione	di	oggetti	di	culto3.	
È	 innanzitutto	 Walter	 Benjamin	 nel	 saggio	 L’opera	 d’arte	

nell’epoca	 della	 sua	 riproducibilità	 tecnica	 (1935-1940)	 che	
distingue	 tra	 ‘funzione	cultuale’	e	 ‘funzione	espositiva’	dell’opera	
d’arte.	La	prima	appartiene	a	un’opera	la	cui	aura	si	identifica	con	
l’hic	et	nunc	della	sua	creazione	e	della	sua	 fruizione.	È	un’opera	
unica	e	originale,	creata	appositamente	per	un	luogo	determinato	
e	una	funzione	specifica,	e	che	solo	in	quel	luogo	è	possibile	fruire,	
spesso	dopo	un	lungo	e	difficoltoso	viaggio.	
Si	 tratta	 preminentemente	 di	 opere	 di	 carattere	 religioso	 che	

devono	 assolvere	 alle	 funzioni	 del	 culto	 e	 che	 solo	
secondariamente	 possono	 essere	 apprezzate	 anche	 per	 il	 loro	
valore	estetico.	Ma	 lo	stesso	accade	anche	per	opere	di	carattere	
profano,	 e	 in	 particolare	 per	 i	 ritratti	 che	 non	 si	 limitano	 a	
riprodurre	 l’aspetto	 esteriore	 e	 i	 simboli	 del	 ruolo	 sociale	 e	
politico	 del	 proprio	 soggetto,	 ma	 ne	 sono	 i	 legittimi	
rappresentanti,	 ne	 svolgono	 la	 funzione	 e	 ne	 sostituiscono	 la	
presenza,	 al	 punto	 da	 rendere	 possibili	 la	 celebrazione	 di	
matrimoni	e	l’esecuzione	di	supplizi	e	condanne	a	morte	in	effigie4.	
Secondo	 Benjamin,	 l’avvento	 dell’opera	 d’arte	 tecnicamente	
riproducibile	 segna	 il	 passaggio	 dalla	 funzione	 cultuale	 alla	
funzione	espositiva	dell’opera	d’arte:	

La	ricezione	di	opere	d'arte	avviene	secondo	accenti	diversi,	due	
dei	quali,	tra	loro	opposti,	assumono	uno	specifico	rilievo.	Il	primo	
di	 questi	 accenti	 cade	 sul	 valore	 cultuale,	 l’altro	 sul	 valore	
espositivo	dell'opera	d’arte.	La	produzione	artistica	comincia	con	
figurazioni	che	sono	al	servizio	del	culto.	Di	queste	 figurazioni	si	

 
3	Cfr.	Benjamin	1936;	Baxandall	1972;	Belting	1994;	Belting	1998;	Shiner	2001;	
Pullega	2016.	
4	 Cfr.	 Freedberg	 1989,	 368-420;	 Belting	 1994,	 47-53;	 Bredekamp	 2007,	 157-
163.	



93	 Lebenswelt,	24	(2024)	
 

può	ammettere	che	il	fatto	che	esistano	è	più	importante	del	fatto	
che	 vengano	 viste.	 Con	 l’emancipazione	 di	 determinati	 esercizi	
artistici	 dall'ambito	 del	 rituale,	 le	 occasioni	 di	 esposizione	 dei	
prodotti	 aumentano.	 […]	Coi	 vari	metodi	di	 riproduzione	 tecnica	
dell’opera	d’arte,	la	sua	esponibilità	è	cresciuta	in	una	misura	così	
poderosa,	 che	 la	discrepanza	quantitativa	 tra	 i	 suoi	due	poli	 si	 è	
trasformata,	analogamente	a	quanto	avvenuto	nelle	età	primitive,	
in	un	cambiamento	qualitativo	della	sua	natura.	E	cioè:	così	come	
nelle	 età	 primitive,	 attraverso	 il	 peso	 assoluto	 del	 suo	 valore	
cultuale,	 l’opera	d’arte	 era	diventata	 uno	 strumento	della	magia,	
che	 in	 certo	 modo	 soltanto	 più	 tardi	 venne	 riconosciuto	 quale	
opera	 d’arte,	 oggi,	 attraverso	 il	 peso	 assoluto	 assunto	 dal	 suo	
valore	 di	 esponibilità,	 l’opera	 d’arte	 diventa	 una	 formazione	 con	
funzioni	completamente	nuove	(Benjamin	1936,	27-28).	

L’intento	 di	 Benjamin,	 come	 è	 noto,	 è	 quello	 di	 mettere	 in	
evidenza	 le	 potenzialità	 sociali	 e	 politiche	 dell’opera	 d’arte	
tecnicamente	riproducibile	—	in	particolare	della	fotografia	e	del	
cinema	 —	 come	 strumento	 di	 emancipazione	 delle	 masse.	
Tuttavia,	 preoccupato	 soprattutto	 delle	 implicazioni	 politiche	
della	 sua	 riflessione,	 Benjamin	 non	 approfondisce	 ulteriormente	
la	 questione	 e	 sembra	 avallare	 l’idea	 di	 una	 continuità	 di	 fondo	
nell’esistenza	 di	 un	 oggetto,	 l’opera	 d’arte,	 che	 nel	 corso	 del	
tempo,	in	seguito	alla	trasformazione	dei	suoi	modi	di	produzione,	
muta	 la	 sua	 funzione	 da	 cultuale	 a	 espositiva	 e,	 di	 conseguenza,	
muta	 anche	 l’insieme	 delle	 caratteristiche	 che	 lo	
contraddistinguono,	ovvero	la	sua	aura5.	
Studi	 successivi	 individueranno	 una	 cesura	molto	 più	 netta	 e	

riconosceranno	 un	 vero	 e	 proprio	 processo	 di	 ‘invenzione	

 
5	Per	una	definizione	di	 ‘aura’	 cfr.	Benjamin	1937,	25:	«L’esperienza	dell’aura	
riposa	 sul	 trasferimento	 di	 una	 forma	 di	 reazione	 normale	 nella	 società	 al	
rapporto	della	natura	con	l’uomo.	Chi	è	guardato	o	si	crede	guardato	//	leva	lo	
sguardo	 //	 risponde	 con	 uno	 sguardo.	 Fare	 esperienza	 dell’aura	 di	 un	
fenomeno	o	di	un	essere	significa	accorgersi	della	sua	capacità	di	//	levare	//	
rispondere	con	lo	sguardo.	Questa	capacità	è	piena	di	poesia.	Quando	un	uomo,	
un	animale	o	un	essere	inanimato	leva	il	suo	sguardo	sotto	il	nostro,	per	prima	
cosa	ci	attrae	lontano;	il	suo	sguardo	sogna,	ci	trascina	nel	suo	sogno.	L’aura	è	il	
manifestarsi	 di	 una	 lontananza,	 per	 quanto	 vicina	 essa	 sia.	 Anche	 le	 parole	
hanno	la	loro	aura:	Kraus	l’ha	descritta	con	particolare	precisione:	‘Quanto	più	
da	vicino	si	guarda	una	parola,	tanto	più	lontano	essa	guarda	a	sua	volta’».	Cfr.	
anche	Benjamin	1936,	49,	nota	8;	Benjamin	1931,	70.	Per	un	approfondimento	
concettuale	e	bibliografico	del	concetto	benjaminiano	di	aura	cfr.	Di	Giacomo	-	
Marchetti	2013;	Pinotti	2018,	11-14;	Cassani	2019.	



94	 S.	Suozzi	
 

dell’arte’6	 che	giunge	a	compimento	nel	corso	del	XVIII	e	del	XIX	
secolo,	ma	il	cui	inizio	è	da	far	risalire	al	Rinascimento.	
Come	 ha	 accuratamente	 osservato	 Hans	 Belting,	 la	 storia	 ha	

innanzitutto	 conosciuto	 un’«era	 dell’immagine»	 (Belting	 1994,	
53)7,	 durante	 la	 quale	 le	 immagini	 avevano	 una	 funzione	
benjaminamente	cultuale,	di	cui	l’esempio	più	evidente	è	l’icona.	
In	 queste	 immagini	 il	 soggetto	 è	 presente,	 vivo	 e	 attivo.	

L’immagine	religiosa,	per	esempio,	non	è	soltanto	uno	strumento	
attraverso	il	quale	potersi	rivolgere	alla	divinità,	ma	è	essa	stessa	
degna	 di	 devozione	 e	 culto,	 salvifica	 e	 miracolosa.	 A	 partire	 dal	
Rinascimento,	 l’era	 dell’immagine	 viene	 progressivamente	
sostituita	dall’era	dell’arte,	 in	cui	 le	 immagini	perdono	 la	propria	
funzione	cultuale	e	ne	assumono	una	del	tutto	nuova.	

L’«arte»	 […]	 presuppone	 la	 crisi	 dell’immagine	 antica	 e	 la	 sua	
nuova	valorizzazione	nel	Rinascimento	come	opera	d’arte,	legata	a	
una	 rappresentazione	 dell’artista	 nella	 sua	 autonomia	 e	 a	 una	
discussione	 sul	 carattere	 artistico	 della	 sua	 invenzione.	
Contestualmente	 alla	 distruzione	 delle	 immagini	 di	 vecchio	 tipo	
da	 parte	 degli	 iconoclasti,	 si	 ha	 la	 nascita	 di	 immagini	 di	 nuovo	
tipo,	 destinate	 al	 collezionismo:	 è	 da	 quel	 momento	 che	 si	 può	
parlare	di	un’era	dell’arte,	che	dura	tutt’oggi	(Belting	1994,	39)8.	

È	la	nascita	di	quella	che	Belting	definisce	come	opera	autonoma,	
la	cui	 legittimità	non	dipende	dalla	sua	 funzione	cultuale,	ovvero	

 
6	 Secondo	 Larry	 Shiner	 il	 processo	 che	 giunge	 a	maturazione	 tra	 XVIII	 e	 XIX	
secolo	 è	 il	 risultato	 di	 numerose	 trasformazioni	 nella	 società:	 la	 nascita	
dell’Estetica	 come	 disciplina	 autonoma	 con	 Alexander	 Gottlieb	 Baumgarten	
(1714-1762);	la	formazione	di	uno	specifico	rapporto	tra	opera	d’arte	e	grande	
pubblico,	 che	 si	 traduce	 anche	 nella	 definizione	 dell’atteggiamento	 che	 è	
necessario	adottare	di	fronte	all’opera	d’arte	e	durante	la	sua	fruizione	(silenzio	
assorto,	attenta	osservazione,	riflessività,	ecc.);	la	fine	della	committenza	come	
motore	esclusivo	della	produzione	artistica	e	la	nascita	di	gallerie	e	musei	e	di	
un	 libero	mercato	 dell’arte;	 la	 conseguente	 produzione	 di	 opere	 come	 libera	
espressione	 dell’artista	 e	 svincolate	 dalle	 richieste	 del	 committente,	 ovvero	
prive	di	una	destinazione	specifica	e	disponibili	per	essere	vendute	a	qualsiasi	
acquirente	 ed	 esposte	 in	 un	 luogo	 qualsiasi.	 E	 con	 esse	 nasce	 anche	 la	
rappresentazione	 di	 un	 artista	 vittima	 del	 mercato	 e	 delle	 istituzioni,	
dell’incompetenza	 del	 pubblico	 e	 dei	 critici,	 costantemente	 in	 lotta	 con	 un	
mondo	che	non	lo	comprende	e	non	lo	merita:	«L’insistenza	sull’indipendenza	e	
sulla	libertà	artistica,	un	tema	ricorrente	fin	dall’Ottocento,	costituisce	in	parte	
una	 reazione	 a	 un	 nuovo	 tipo	 di	 dipendenza»	 (Shiner	 2001,	 170),	 ovvero	 la	
dipendenza	dal	mercato.	
7	Cfr.	anche	Vargiu	2007.	
8	Cfr.	anche	Besançon	1994;	Bettetini	2006.	



95	 Lebenswelt,	24	(2024)	
 

dalla	 presenza	 di	 una	 ‘potenza’	 esterna	 e	 misteriosa	 con	 cui	
consente	di	 entrare	 in	 relazione	—	 la	 ‘magia’	 di	 cui	 è	 strumento	
secondo	Benjamin9	—	ma	dipende	solamente	da	se	stessa.	L’opera	
d’arte	 è	 infatti	 il	 risultato	 del	 suo	 essere	 espressione,	
manifestazione,	 concretizzazione	 o	 ricerca	 asintotica	 del	
raggiungimento	di	un’idea	di	arte	appartenente	a	un	determinato	
contesto	 storico	 e	 culturale	 e	 sostenuta	 da	 correnti	 di	 critici	 e	
artisti,	 o	 anche	 solamente	 da	 un	 singolo	 artista.	 In	 particolare,	
secondo	Belting:	

La	 concezione	 dell’opera	 in	 quanto	 opera	 autonoma	 [è]	
un’invenzione	moderna.	A	causa	di	una	crisi	originatasi	a	partire	
da	una	nuova	valutazione	dell’arte,	ci	si	cominciò	ad	aspettare	che	
un’opera	di	un	pittore	rappresentasse	un	 ideale	elevato,	che	 fino	
ad	allora	si	era	sottratto	a	ogni	definizione	stabile.	[…].	Da	questo	
momento	 in	 poi	 ogni	 nuova	 opera	 divenne	 per	 definizione	 una	
sorta	 di	 programma	 da	 giudicare	 come	 un’argomentazione	 per	
una	teoria	generale	dell’arte.	Questo	è	 il	 lato	più	oscuro	dell’alba	
luminosa	dell’arte	 autonoma:	 la	 nuova	 libertà	 impose	 agli	 artisti	
l’onere	 di	 produrre	 risultati	 per	 giustificare	 l’arte	 (Belting	 1998,	
28).	

La	crisi	che	Belting	individua	ha	dunque	origine	nella	necessità	di	
valutare	 diversamente	 l’opera	 d’arte,	 ma	 coinvolgerà	 l’intero	
sistema	 sotteso	 alla	 produzione,	 al	 mercato	 e	 alla	 valutazione	
economica	ed	estetica	dell’opera.	
Già	 Walter	 Benjamin	 aveva	 sottolineato	 la	 paradossale	

relazione	che	si	 instaura	tra	 ‘valore	d’uso’	e	 ‘valore	di	scambio’	e	
tra	 ‘valore	 di	 scambio’	 e	 ‘valore	 estetico’	 nell’opera	 d’arte,	 oltre	
che	la	particolare	ritualizzazione	del	mondo	dell’arte:	

Il	 valore	 unico	 dell’opera	 d’arte	 autentica	 trova	 una	 sua	
fondazione	nel	rituale,	nell’ambito	del	quale	ha	avuto	il	suo	primo	
e	originario	valore	d’uso.	Questo	 fondarsi,	per	mediato	che	sia,	è	
riconoscibile,	 nella	 forma	di	 un	 rituale	 secolarizzato,	 anche	nelle	
forme	più	profane	del	culto	della	bellezza	(Benjamin	1936,	26)10.	

 
9	Ovviamente	si	tratta	di	un	uso	del	tutto	impreciso	e	metaforico	del	concetto	di	
magia.	Per	una	ricostruzione	storica	delle	diverse	 trasformazioni	del	concetto	
di	magia	ci	limitiamo	a	rimandare	a	Scarpi	2024.	
10	E	poco	oltre	Benjamin	aggiunge:	«quando	[…]	l’arte	avvertì	l’approssimarsi	di	
quella	crisi	che	passati	altri	cento	anni	è	diventata	innegabile,	essa	reagì	con	la	
dottrina	 dell’arte	 per	 l’arte,	 che	 costituisce	 una	 teologia	 dell’arte.	
Successivamente	 da	 essa	 è	 proceduta	 addirittura	 una	 teologia	 negativa	 nella	
 



96	 S.	Suozzi	
 

Nella	sostituzione	del	rituale	religioso	con	un	rituale	secolarizzato,	
il	valore	dell’oggetto	di	culto,	ovvero	la	sua	relazione	con	il	sacro,	
viene	sostituito	dal	valore	estetico	dell’opera	d’arte.	Ma	è	qui	che	
risiede	quella	che	Paolo	Pullega	definisce	come	la	«falsa	coscienza	
dell’arte	 creativa»	 (Pullega	 2016,	 43),	 in	 cui	 il	 valore	 estetico	
dell’opera	 coincide	 con	 il	 suo	 valore	 di	 scambio,	 ovvero	 il	 suo	
prezzo:	

Sulla	 base	 del	 concetto	 di	 valore	 d’uso	 e	 del	 suo	 contraltare,	 il	
«valore	di	scambio»,	è	possibile	scrivere	una	«storia»	dell’estetica	
che	inizia	con	oggetti	che	non	sono	opere	d’arte,	in	quanto	carichi	
di	valore	d’uso,	e	finisce	con	altri,	le	cosiddette	«opere	d’arte»	che	
«non	servono	a	niente»	ma	possono	contenere	un	elevato	valore	
di	scambio	se	viene	attribuito	loro	un	elevato	valore	estetico	–	se	
si	pone	cioè	 in	primo	piano	 la	 loro	bellezza,	vera	o	presunta	che	
sia.	 [...]	 Esiste	 dunque	 un’«equivalenza»	 (non	 un’identità	 o	
un’uguaglianza)	 tra	 estetica	 ed	 economia,	 una	 corrispondenza	di	
valori,	 una	 relazione	 simmetrica,	 un	 rapporto	 proporzionale	 per	
cui	 oggetti	 che	 non	 «servono	 a	 niente»	ma	 possono	 essere	 belli	
hanno	un	costo,	 cioè	possono	valere	molto	 in	 termini	economici.	
L’apoteosi	 della	 bellezza	 è	 anche	 l’apoteosi	 del	 denaro	 (Pullega	
2016,	6-7).	

In	 altri	 termini,	 ciò	 che	 non	 era	 opera	 d’arte,	 ma	 aveva	 una	
funzione	 ben	 precisa,	 una	 volta	 diventato	 opera	 d’arte	 perde	 la	
propria	 funzione	 e	 fonda	 tutto	 il	 valore	 che	 gli	 era	 riconosciuto	
come	 oggetto	 di	 culto,	 possiamo	 dire	 la	 sua	 sacralità,	 solamente	
sul	 suo	 nuovo	 statuto	 di	 opera	 d’arte.	 A	 quest’ultima,	 pertanto,	
non	 resta	 che	 un’unica	 funzione	 specifica,	 quella	 di	 essere	
un’opera	d’arte	e	di	legittimare	se	stessa	in	quanto	manifestazione	
di	un’idea	di	arte	che,	per	quanto	storica	e	mutevole,	rappresenta	
l’obiettivo	supremo	a	cui	ogni	opera	vorrebbe	o	dovrebbe	tendere.	
In	altre	parole,	la	sacralità	dell’oggetto	di	culto	viene	sostituita	

dall’artisticità	 dell’opera	 d’arte	 che	 trova	 la	 sua	 espressione	
paradossale	 nell’equivalenza	 tra	 valore	 estetico	 e	 valore	
economico	dell’opera	stessa:	

Le	 proprietà	 che	 portano	 a	 definire	 un’opera	 come	 opera	 d’arte	
sono	 le	 stesse	 che	 qualificano	 il	 medesimo	 oggetto	 come	 altro	
rispetto	 all’arte.	 Se	 è	 il	 valore	 cultuale	 a	 rafforzare	 il	 carattere	
d’arte	di	un’opera,	per	cui	 l’arte	vive	storicamente	 fino	a	quando	

 
forma	 dell’idea	 di	 un’arte	 ‘pura’,	 la	 quale,	 non	 soltanto	 respinge	 qualsivoglia	
funzione	 sociale,	ma	 anche	qualsiasi	 determinazione	da	parte	di	 un	 elemento	
oggettivo»	(Benjamin	1936,	26).	



97	 Lebenswelt,	24	(2024)	
 

non	viene	vissuta	come	arte	fine	a	se	stessa,	allora	è	arte	proprio	
ciò	che	non	nasce	come	tale	(Pullega	2016,	48).	

Riconoscere	 come	 l’oggetto	 di	 culto	 si	 trasformi	 in	 opera	 d’arte	
attraverso	un	duplice	processo	che,	mentre	fa	emergere	l’oggetto	
in	 quanto	 tale	 in	 conseguenza	 della	 sua	 de-sacralizzazione,	 allo	
stesso	 tempo	 ne	 conserva	 il	 valore	 ‘sacrale’	 attraverso	
l’attribuzione	del	nuovo	valore	‘estetico’,	si	rivela	particolarmente	
utile	per	comprendere	lo	statuto	dell’opera	d’arte,	soprattutto	per	
quanto	riguarda	l’equivalenza	che	così	si	istituisce	tra	valore	d’uso	
e	valore	di	scambio	e	tra	valore	di	scambio	e	valore	estetico11.	
Tuttavia,	tale	ricostruzione	non	sembra	porsi	la	questione	dello	

statuto	 del	 sacro,	 dando	 per	 scontata,	 in	 funzione	 euristica,	 una	
concezione	generica	del	sacro	come	essenza	del	fatto	religioso.	Ciò	
non	 sarebbe	 di	 particolare	 rilevanza	 se	 non	 fosse	 che	 ogni	
naturalizzazione	 del	 valore	 estetico	 dell’opera	 d’arte	 sembra	
tradursi,	di	rimando,	in	una	surrettizia	ontologizzazione	del	sacro.	
In	altri	termini:	così	come	il	sacro	è	il	fondamento	ineffabile	e	il	

nucleo	 essenziale	 di	 quella	 particolare	 struttura	 istituzionale	
definita	 come	 religione,	 la	 quale	 trova	 concreta	 manifestazione	
anche	in	oggetti	e	spazi	di	culto	che,	a	loro	volta,	hanno	la	funzione	
di	consentire	e	regolare	 la	relazione	tra	mondo	terreno	e	mondo	
celeste,	così	l’opera	d’arte	è	un	oggetto	che,	in	quanto	prodotto	di	
quella	 specifica	 struttura	 istituzionale	 definita	 come	 mondo	
dell’arte,	 è	 volto	 alla	 realizzazione,	 sempre	 perseguita	 e	 mai	
completamente	 raggiunta,	 di	 un	 ideale	 ‘puro’	 e	 ‘assoluto’	 di	 arte	
che	costituisce	il	fondamento	ineffabile	e	il	nucleo	essenziale	dello	
stesso	mondo	dell’arte.	
Questo	 parallelismo	 comporta	 pertanto	 conseguenze	 non	 del	

tutto	 chiarite	 dalla	 riflessione	 critica,	 e	 in	 particolare	 la	
legittimazione	 reciproca	 dell’ontologizzazione	 del	 sacro	 e	
dell’arte.	Torneremo	a	breve	sul	problema.	

3.	
Fin	 qui	 abbiamo	 ricostruito,	 per	 sommi	 capi	 e	 in	maniera	molto	
essenziale,	il	processo	storico,	sociale	e	culturale	che	ha	prodotto	

 
11	 La	 completa	 sostituzione	 del	 valore	 d’uso	 con	 il	 valore	 di	 scambio	 e	 la	
conseguente	equivalenza	tra	valore	di	scambio	e	valore	estetico	sono	all’origine	
di	 quel	 processo	 di	 feticizzazione	 dell’opera	 d’arte	 che	 ne	 rivela	 lo	 statuto	 di	
merce	par	excellence.	A	questo	proposito,	anche	se	non	ne	viene	approfondita	la	
relazione	con	il	sacro,	sia	consentito	di	rinviare	a	Suozzi	2024.	



98	 S.	Suozzi	
 

la	 trasformazione	dell’oggetto	di	 culto	 in	opera	d’arte	e	abbiamo	
ricordato	come	la	perduta	funzione	rituale	dell’oggetto	di	culto,	la	
sua	 sacralità,	 viene	 assunta	 dalla	 autolegittimazione	 dell’opera	
d’arte	in	quanto	manifestazione	dell’ideale	dell’arte.	
Ciò	 non	 significa,	 tuttavia,	 disconoscere	 il	 fatto	 che	 l’opera	

d’arte	marca	una	separazione	tra	sé	e	il	mondo	circostante	che	le	
consente	di	 fare	 affermazioni	 sul	mondo	da	 cui	 si	 distingue	e,	 in	
questo	 modo,	 di	 costituirsi	 come	 un	 mondo	 diverso,	 ovvero	
proprio	 come	 opera	 d’arte.	 Per	 realizzare	 questa	 distinzione	 si	
serve	 di	 numerosi	 strumenti	 specifici	 che	 possiamo	 ricondurre	
sotto	 il	 titolo	di	cornice:	automatismi,	codici,	 convenzioni,	 regole,	
ambienti,	 supporti	materiali	 e	 strumenti	 tecnologici	 che	possono	
appartenere	 a	 una	 tradizione	 consolidata,	 essere	 liberamente	
inventati	o	essere	reinventati	una	volta	diventati	obsoleti12.	Come	
osserva	Alfonso	M.	Iacono:	

La	 cornice	 fa	 del	 quadro	 un	 quadro,	 ne	 determina	 i	 confini	 di	
significato	 e	 di	 senso,	 crea	 cioè	 un	 contesto	 che	 rende	
peculiarmente	 comprensibile	quel	 che	è	descritto	nel	quadro.	La	
cornice	crea	 la	differenza	 tra	 i	 significati	 racchiusi	all’interno	del	
quadro	 e	 il	 mondo	 ad	 esso	 esterno.	 [...]	 Il	 vincolo	 creato	 dalla	
cornice,	 che	 racchiude	 e	 determina	 un	 universo	 di	 significato	 è	
esattamente	 quello	 che	 crea	 la	 possibilità	 di	 cogliere	 il	 senso	 di	
quell’universo	racchiuso	(Iacono	2016a,	39-40)13.	

Ovvero,	la	cornice	segna	un	confine	tra	interno	e	esterno,	marca	la	
differenza	 tra	 il	 mondo	 della	 realtà	 circostante	 e	 il	 mondo	
rappresentato	nell’opera,	separa	le	due	realtà	e,	allo	stesso	tempo,	
ne	costituisce	la	possibile	relazione.	
La	 cornice	 non	 è	 uno	 spazio	 neutro	 posto	 tra	 il	 mondo	 che	

racchiude	e	il	mondo	che	esclude,	ma	è	lo	strumento	attraverso	il	
quale	 un	 mondo	 delimita	 se	 stesso	 e,	 così	 facendo,	 si	 pone	 in	
relazione	 con	 il	 mondo	 da	 cui	 si	 distingue.	 Nel	 momento	 in	 cui	

 
12	D’ora	in	poi,	sarà	sempre	in	questo	senso	ampio	che	utilizzeremo	il	concetto	
di	cornice.	Sulla	storia	del	quadro	e	della	cornice	cfr.	Stoichita	1993;	Bredekamp	
2007;	 Belting	 2010;	 Ferrari	 -	 Pinotti	 2018;	 Suozzi	 2021,	 63-78.	 Inoltre,	 sul	
medium	e	la	sua	obsolescenza	cfr.	Krauss	2005;	sul	concetto	di	automatismo	cfr.	
Cavell	1979.	
13	La	riflessione	di	Alfonso	M.	 Iacono	sulla	cornice	è	 funzionale	alla	sua	teoria	
dei	mondi	intermedi,	che	qui	non	abbiamo	lo	spazio	di	approfondire.	Su	questo	
tema	 cfr.	 Iacono	 2010;	 Iacono	 2016a;	 Iacono	 2016b;	 Iacono	 2022;	 nonché	
Gargani	 -	 Iacono	 2005.	 Cfr.,	 inoltre,	 i	 saggi	 compresi	 nella	 sezione	 «Mondi	
intermedi	e	complessità»	in	Paoletti	–	Mori	-	Marchesi	2019,	341-432.	



99	 Lebenswelt,	24	(2024)	
 

viviamo	 nel	 mondo	 del	 quadro,	 questo	 mondo	 è	 protetto	 e	
separato	 dal	 mondo	 circostante	 grazie	 all’attivazione	 di	 una	
cornice	che	lo	esclude,	pur	consentendo	di	percepirne	la	presenza.	
Allo	 stesso	 modo,	 quando	 viviamo	 nella	 realtà	 quotidiana	
percepiamo	 la	 presenza	 di	 un	 quadro	 alla	 parete	 senza	 avere	 la	
necessità	 di	 osservarlo	 ogni	 volta	 con	 la	 medesima	 intensità14.	
Senza	 la	 presenza	 del	 mondo	 esterno,	 il	 mondo	 racchiuso	 dalla	
cornice	perderebbe	di	significato,	così	come	il	mondo	interno	alla	
cornice	ha	il	potere	di	attribuire	un	nuovo	senso	al	mondo	al	suo	
esterno.	
Un	 tale	 processo	 risulta	 particolarmente	 evidente	 quando	 la	

funzione	 della	 cornice	 viene	 a	 mancare,	 quando	 è	 occultata	 o	
eliminata.	 Nell’era	 dell’arte,	 privare	 un’immagine	 della	 cornice	
significa	privarla	della	possibilità	di	 essere	 significativa,	di	 avere	
una	 funzione	 cognitiva	 e,	 non	 ultimo,	 di	 essere	 opera	 d’arte,	
ovvero	di	essere	un	punto	di	osservazione	esterno	al	mondo	che	
abitiamo.	
Senza	 le	 cornici,	 le	 immagini	 che	 saturano	 il	 nostro	 mondo	

percettivo	si	susseguono	l’un	l’altra	senza	soluzione	di	continuità,	
così	 producendo	 quella	 che	 Franco	 Vaccari	 definisce	 come	 la	
discarica	dei	 rifiuti,	 un	 contesto	 in	 cui	molteplicità	 e	 indifferenza	
sono	 indissolubilmente	 legate	 poiché	 «è	 nelle	 discariche	 che	 si	
realizza	 il	 massimo	 di	 varietà	 e	 imprevedibilità	 locale	 con	 un	
massimo	 di	 omogeneità	 e	 di	 indifferenziazione	 complessiva»	
(Vaccari	1986,	87).	
Pretendendo	 di	 rinunciare	 completamente	 a	 ogni	 forma	 di	

cornice,	la	presunta	e	ricercata	confusione	tra	arte	e	vita	comporta	
la	mancata	distinzione	tra	un	mondo	esterno	e	un	mondo	interno	
all’opera,	 e	 pertanto	 la	 rinuncia	 a	 una	 delle	 funzioni	 costitutive	
dell’opera	 d’arte	 e	 il	 disinnesco	 della	 funzione	 cognitiva	 della	
cornice	 (Iacono	 2016a,	 45).	 Fermo	 restando	 che	 anche	 la	 sola	
affermazione	«questa	è	un’opera	d’arte»	 costituisce,	di	 fatto,	una	
cornice.	
In	altri	termini,	pur	essendo	un	prodotto	del	mondo	in	cui	tutti	

noi	viviamo,	anche	grazie	alla	funzione	svolta	dalla	cornice,	l’opera	
d’arte	 si	 costituisce	 proprio	 come	 esterna	 a	 questo	 mondo,	

 
14	 Cfr.	 Simmel	 1902,	 74:	 «L’opera	 d’arte	 è	 una	 cosa	 per	 sé	 [...]:	 appesa	 nella	
nostra	 stanza,	 non	 ci	 disturba,	 dato	 che	 ha	 una	 cornice,	 cioè	 dato	 che	 è	 nel	
mondo	come	un’isola	che	attende	che	vi	si	giunga,	e	che	si	può	anche	trascurare	
e	non	vedere».	



100	 S.	Suozzi	
 

consentendo	 così	 di	 farne	 esperienza	 e	di	 formulare	un	discorso	
su	di	esso	come	se	non	si	trovasse	completamente	al	suo	interno.	
Attraverso	la	cornice	l’opera	d’arte	si	costituisce	come	qualcosa	di	
‘totalmente	altro’.	

4.	
Da	 quanto	 osservato	 a	 proposito	 della	 cornice,	 non	 sembra	
azzardato	 supporre	 che	 la	 relazione	 tra	 oggetto	 di	 culto	 e	 opera	
d’arte	 non	 si	 risolva	 nella	 sola	 genesi	 dell’opera	 d’arte	 a	 partire	
dall’oggetto	 di	 culto	 e	 nella	 sostituzione,	 in	 determinati	 oggetti,	
della	loro	sacralità	con	il	loro	valore	estetico.	
Abbiamo	già	avuto	modo	di	sottolineare	come	la	concezione	del	

sacro	 coinvolta	 nella	 riflessione	 sulla	 storia	 dell’arte	 sia	
sostanzialmente	euristica	e	fondamentalmente	ambigua,	e	proprio	
per	 questa	 ragione	 si	 presti	 a	 legittimarne	 forme	 surrettizie	 di	
ontologizzazione.	 Ciò	 non	 toglie	 che	 la	 storia	 recente	 della	
risemantizzazione	del	concetto	di	sacro,	almeno	a	partire	dal	XIX	
secolo,	 sia	 particolarmente	 complessa,	 al	 punto	 che	Paolo	 Scarpi	
può	 affermare	 che	 «the	 notion	 of	 the	 sacred	 employed	 by	many	
scholars	today	seems	to	be,	so	to	say,	a	hybrid	manufactured	in	a	
laboratory»	(Scarpi	2016,	14)15.	
Di	 questa	 storia,	 ciò	 che	 più	 attiene	 al	 discorso	 che	 stiamo	

conducendo	 è	 che	 indipendentemente	 dalle	 concezioni	 del	 sacro	
sostenute16,	 diversi	 autori	 hanno	 sottolineato	 la	 vicinanza	 tra	
esperienza	religiosa	e	esperienza	artistica.	
Tra	 questi,	 già	 Rudolf	 Otto,	 in	 Das	 Heilige	 (1917),	 sottolinea	

ripetutamente	 l’analogia	 tra	 sentimento	 religioso	 e	 sentimento	
estetico.	Secondo	Otto,	l’esperienza	estetica	è	quanto	di	più	vicino	
vi	sia	all’esperienza	del	numinoso.	Tuttavia,	poiché	per	Otto	non	è	
possibile	 conoscere	 l’esperienza	del	 sacro	per	 chi	 non	 abbia	mai	
provato	 un	 autentico	 momento	 di	 commozione	 religiosa,	 allo	

 
15	 A	 questo	 articolo	 rimandiamo	 per	 un’attenta	 ricostruzione	 della	 storia	
recente	del	concetto	di	‘sacro’.	
16	La	persistente	tendenza	a	una	concettualizazione	del	sacro	come	metastorico	
è	 così	 riassunta	 da	 Scarpi:	 «In	 the	 perspective	 examined	 up	 to	 this	 point,	
starting	with	Söderblom,	one	can	see	first	of	all	the	emergence	of	an	obsession	
with	 the	 origins	 of	 religion,	 an	 obsession	many	 fell	 victim	 to;	 then	 a	 ‘sacred’	
which	is	a	recent	re-elaboration	characterised	by	a	strong	theological	debt	of	a	
markedly	confessional	nature;	finally,	a	sacred	that	is	reduced	to	religion,	which	
in	 its	 turn	 is	 frequently	 confused	 with	 religiosity	 –	 and	 yet	 religiosity	 is	 an	
attitude	whereas	religion	is	a	structured	and	organic	system»	(Scarpi	2016,	31).	



101	 Lebenswelt,	24	(2024)	
 

stesso	 modo	 non	 è	 possibile	 comprendere	 solo	 razionalmente	
l’esperienza	estetica.	Per	questa	ragione,	è	da	perdonare	colui	che	
si	sforza,	con	i	princìpi	che	sono	a	sua	disposizione,	

[…]	 di	 giungere	 il	 più	 lontano	 possibile	 e	 interpreta	 l’«estetica»	
come	diletto	dei	sensi,	la	religione	come	una	funzione	d’impulsi	di	
valore	sociale	o	in	maniera	ancor	più	elementare.	Ma	l’artista	che	
ha	sentito	in	sé	quello	che	è	caratteristico	dell’esperienza	estetica,	
farà	 a	 meno	 delle	 sue	 teorie:	 molto	 più	 l’anima	 religiosa	 (Otto	
1917,	23).	

Allo	stesso	tempo,	per	Otto	la	vicinanza	tra	numinoso	e	sublime	è	
così	 forte	 che,	 oltre	 a	 costituire	 in	 modo	 analogo	 le	 relative	
esperienze,	possono	interagire	e	influenzarsi	reciprocamente:	

La	 nozione	 di	 sublime	 appare	 realmente	 somigliante	 a	 quella	 di	
numinoso,	ed	è	tale	da	provocarla	e	da	esserne	provocata,	mentre	
ciascuna	 delle	 due	 tende	 naturalmente	 a	 trapassare	 nell’altra	
(Otto	1917,	63)17.	

Questa	 analogia	 ci	 sembra	 ora	 ancor	 più	 fondata	 se,	 data	 la	
precedente	 ricostruzione	 del	 funzionamento	 della	 cornice	 come	
dispositivo	 costitutivo	 dell’opera	 d’arte,	 si	 osserva	 come	 la	
relazione	tra	esperienza	religiosa	e	esperienza	estetica	è	mediata	
soprattutto	 da	 un	 processo	 di	 delimitazione	 dello	 spazio	 (e	
dell’esperienza)	 la	 cui	 importanza	 non	 può	 essere	 sottovalutata.	
Ne	sono	consapevoli	già	Nathan	Söderblom	e	Rudolf	Otto.	
In	Holiness	(1913),	Söderblom	afferma:	

L’origine	psicologica	della	concezione	del	sacro	sembra	dovuta	ad	
una	 reazione	 allo	 spaventoso,	 allo	 stupefacente,	 al	 nuovo,	 al	
terrificante.	[…]	E,	ciò	che	più	conta,	quelle	cose	sono	circondate,	
per	 una	 reazione	 comprensibile,	 da	 un	 recinto	 di	 precauzioni	 e	
interdizioni	(Söderblom	1913,	52-53).	

 
17	I	riferimenti	di	Otto	in	merito	all’analogia	e	alla	vicinanza	tra	religione	e	arte	
(bello,	 poesia,	 musica,	 giudizio	 estetico,	 ecc.)	 sono	 numerosi,	 soprattutto	 per	
quanto	riguarda	l’analogia	tra	numinoso	e	sublime:	oltre	a	«Analogie»	(cap.	VIII,	
62-69)	e	«Mezzi	di	espressione	del	numinoso	nell’arte»	 (cap.	XI.3,	85-90),	 cfr.	
anche	pp.	20,	23,	78,	92,	128,	146-147,	155-156,	159,	182.	Cfr.	anche	Sequeri	
1993,	 71-103;	 Maiolini	 2011,	 107-143.	 È	 superfluo	 ricordare	 la	 matrice	
kantiana	della	 riflessione	di	Otto,	da	 lui	 stesso	esplicitata.	A	 tal	proposito	cfr.,	
per	esempio,	Bancalari	2018,	39-49.	



102	 S.	Suozzi	
 

A	 sua	 volta,	 Otto	 sottolinea	 come	 l’arte	 e	 l’architettura	 orientali	
siano	 capaci	 di	 amplificare	 la	 funzione	 della	 cornice	 quando	 ciò	
che	viene	delimitato	è	uno	spazio	vuoto:	

Oltre	 al	 silenzio	 e	 all’oscurità,	 l’arte	 orientale	 conosce	 una	 terza	
potente	 impressione	 numinosa:	 il	 vuoto	 e	 il	 vuoto	 spazioso.	 […]	
Essa	infatti	raggiunge	l’impressione	del	solenne	non	già	mediante	
le	 alte	 sale	 o	 le	 imponenti	 linee	 verticali;	 ma	 in	 verità	 nulla	 si	
potrebbe	 immaginare	 di	 più	 solenne	 della	 silenziosa	 vastità	 dei	
recinti,	delle	corti	e	degli	atri	che	essa	crea	[…]	racchiudendo	nel	
loro	 recinto	 la	 solitudine	 immensa	 di	 tutto	 un	 paesaggio	 (Otto	
1917,	88-89).	

Alla	luce	della	rilevanza	riconosciuta	da	questi	autori	alla	funzione	
svolta	 dalla	 delimitazione	 dello	 spazio	 in	 ambito	 religioso,	 è	
opportuno	verificare	se	 il	medesimo	dispositivo	della	cornice	sia	
analogamente	attivo	anche	nel	caso	dell’esperienza	religiosa.	A	tal	
fine	sono	sufficienti	pochi	esempi.	
Il	primo	esempio	proviene	dalla	religione	dell’antica	Roma.	
Come	osserva	 Jörg	Rüpke,	nella	cultura	romana	 la	produzione	

di	ordine,	e	pertanto	di	senso,	avviene	attraverso	l’organizzazione	
e	 la	 regolamentazione	 dello	 spazio,	 e	 il	 legame	 tra	 il	 diritto	
fondiario	e	la	delimitazione	dei	confini	sacri	è	così	profondamente	
radicato	che	«i	concetti	sacer	e	religiosus,	publicus	e	privatus	sono	
primariamente	 del	 diritto	 fondiario»	 (Rüpke	 2001,	 200)18.	 I	
Romani	 «organizzavano	 lo	 spazio	 non	 basandosi	 sulle	 superfici	
ma	sulle	strade,	sulle	linee	di	delimitazione,	sulle	linee	di	visuale.	
Sono	 le	 pratiche	 religiose	 stereotipe,	 i	 riti,	 a	 tracciare	 simili	
delimitazioni	e	a	istituire	chiarezza	anche	lì	dove	non	c’è»	(Rüpke	
2001,	193).	Limiti,	confini,	aree	occupate	da	altari	e	costruzioni	o	
lasciate	 libere,	boschetti,	 crocicchi,	 linee	di	osservazione	del	volo	
degli	 uccelli	 e	 postazioni	 allestite	 a	 tale	 scopo	 (gli	 auguracola),	
senza	dimenticare	le	processioni	che	tracciano	e	fissano	percorsi:	
«Il	discorso	dell’ordine	sacrale	è	portato	nella	metropoli	 romana	
(…)	fino	all’assurdo»	(Rüpke	2001,	193).	
Più	 in	particolare,	 a	Roma,	 lo	 spazio	 sacro	era	principalmente	

delimitato	in	due	modi.	

 
18	 Inoltre,	 come	 sottolinea	 Nathan	 Söderblom,	 «Il	 significato	 originario	 di	
sancire	e	di	sanctus	nel	latino	pagano	rimandava	al	tabu,	il	‘ben	definito’,	come	
pure	 sancitus,	 sanctus	 significano	definitus,	destinatus,	determinatus:	 era	usato	
per	oggetti,	luoghi	e	uomini	fuori	dall’ordinario»	(Söderblom	1913,	92).	



103	 Lebenswelt,	24	(2024)	
 

Nel	 primo	 era	 fondamentale	 il	 concetto	 di	 templum,	 il	 quale	
«non	definisce	un	edificio	ma	un’area	cultuale	che	va	consacrata	e	
può	 essere,	 ma	 non	 necessariamente,	 provvista	 di	 un	 edificio	
(aedis),	 ovvero	 una	 ‘casa’	 per	 una	 o	 più	 divinità.	 L’area	 cultuale	
veniva	 delimitata	 […]	 con	 delle	 pietre»	 (Rüpke	 2001,	 202).	 Per	
esempio,	nel	sito	di	fondazione	di	città,	il	momento	più	importante	
era	 quello	 in	 cui	 veniva	 tracciato	 il	 sulcus	 primigenius	 che	
delimitava	 l’area	della	nascente	 città.	Ma	ancora	più	 significativa	
era	 la	 concezione	del	pomerium,	 direttamente	 connessa	 al	 sulcus	
primigenius:	 «un	 confine	 marcato	 all’interno	 della	 città	 vera	 e	
propria	 con	 piccoli	 pali	 e	 che	 doveva	 delimitare	 un	 fittizio	
territorio	sacrale	rispetto	a	 tutto	ciò	che	rimaneva	fuori»	(Rüpke	
2001,	200).	Soprattutto,	sottolinea	ancora	Rüpke,	l’area	all’interno	
del	 pomerium	 non	 veniva	 consacrata	 con	 un	 rito	 apposito:	 «era	
‘sacra’	 di	 per	 sé»	 (Rüpke	 2001,	 200):	 la	 sola	 delimitazione	
dell’area	la	rendeva	tale.	
Il	secondo	modo	di	delimitazione	dello	spazio	sacro	nel	mondo	

romano	consentiva	di	definire	un’area	 in	cui	si	volevano	cogliere	
segni	premonitori	o	procedere	agli	auspici:	

L’àugure,	 provvisto	 d’un	 bastone	 che	 ne	 accentua	 e	 prolunga	 i	
gesti	 (il	 lituus,	 usato	 anche	 come	 emblema	 d’appartenenza	 al	
corpo	 sacerdotale	 degli	 àuguri),	 delimita	 con	 chiara	 indicazione	
dei	 vertici	 uno	 spazio	 d’osservazione	 quadrato	 nel	 suo	 campo	
visivo.	 Questo	 campo	 è	 poi	 ulteriormente	 articolato,	 con	 altre	
linee,	 in	 una	 parte	 sinistra	 e	 in	 una	 destra,	 nonché	 in	 una	 –	 più	
distante	 –	 anteriore	 (antica)	 e	 in	 una	 –	 più	 vicina	 –	 posteriore	
(postica)»	(Rüpke	2001,	202-203).	

La	porzione	di	cielo	così	delimitata	era	perciò	considerata	sacra	e,	
osservando	 al	 suo	 interno	 il	 volo	 degli	 uccelli,	 l’àugure	 poteva	
ricavarne	presagi	e	auspici.	
Un	 secondo	 esempio	della	 relazione	 tra	 la	 delimitazione	dello	

spazio	 e	 la	 funzione	 religiosa	 può	 essere	 tratto	 dalla	 tradizione	
giapponese.	 Descrivendo	 il	 procedimento	 di	 costruzione	 del	
santuario,	Massimo	Raveri	osserva:	

Il	luogo	sacro	è,	per	sua	natura,	separato	e	ben	definito:	in	quanto	
spazio	 di	 incontro	 con	 dio,	 è	 percepito	 come	 anomalo.	 La	 sua	
delimitazione	 garantisce	 al	 contempo	 la	 sicurezza	 del	 mondo	
normale,	umano,	e	del	regno	degli	dèi	e	impedisce	che	il	passaggio	
da	 una	 zona	 all’altra	 avvenga	 in	 modo	 casuale.	 Vi	 è	 sempre	 un	
segno	che	indica	il	limite	del	territorio	del	sacro	(Raveri	2006,	26).	



104	 S.	Suozzi	
 

Nella	 tradizione	 giapponese,	 le	 due	 forme	 più	 comuni	 di		
delimitazione	dello	spazio	sono	 lo	shimenawa,	ovvero	 la	corda	di	
paglia	intrecciata	(che	nei	templi	può	diventare	un	vero	e	proprio	
muro),	e	 il	torii,	 il	portale	di	 legno	che,	oltre	a	 indicare	 il	confine	
tra	 area	 sacra	 e	 area	 profana,	 è	 anche	 l’unica	 via	 consentita	 per	
passare	 dall’una	 all’altra.	 Il	 valore	 simbolico	 del	 torii	 è	
particolarmente	 evidente	 perché	 segna	 il	 confine	 e	 l’accesso	 a	
un’area	 sacra	 che	 non	 è	 necessariamente	 chiusa:	 una	montagna,	
un	 bosco,	 il	 mare.	 Ma	 ciò	 che	 più	 importa	 è	 che	 «l’evoluzione	
storica	delle	forme	architettoniche	del	tempio	non	ha	intaccato	il	
nucleo	 più	 profondo	 del	 significato	 antico,	 cioè	 di	 un	 luogo	
separato,	 di	 uno	 spazio	 di	mediazione,	 in	 cui	 si	 realizza	 l’unione	
fra	dio	e	uomo»	(Raveri	2006,	28).	Infatti,	non	è	il	luogo	specifico	
così	 delimitato	 o	 ciò	 che	 contiene	 —	 un	 altare,	 un	 tempio,	 o	
l’oggetto	 celato	al	 suo	 interno	che	ha	 la	 funzione	di	 accogliere	 la	
presenza	 divina	 —	 a	 manifestarne	 la	 sacralità.	 Come	 sottolinea	
Raveri,	 anche	 se	 il	 ricettacolo	 del	 dio	 è	 chiuso	 nei	 recessi	 più	
inaccessibili	 e	 puri	 dello	 spazio	 sacro	 e	 nessuno	 lo	 può	 vedere,	
l’oggetto	 in	 sé	 non	 ha	 importanza:	 «è	 ciò	 che	 lo	 delimita	 e	 lo	
nasconde	 a	 definirlo	 come	 valore	 sacrale,	 nella	misura	 in	 cui	 ne	
accentua	 la	 distanza,	 la	 separazione	 e	 il	 mistero»	 (Raveri	 2006,	
31).	
Sia	 nel	 caso	 dell’antica	 Roma,	 sia	 in	 quello	 del	 Giappone,	

tracciare	 un	 confine	 separa	 un	 interno	 sacro	 da	 un	 esterno	
profano.	Solitamente,	l’area	delimitata	viene	consacrata	attraverso	
un	 apposito	 rituale,	 ma	 a	 volte	 è	 significativamente	 sufficiente	
tracciarne	il	perimetro,	come	nel	caso	del	pomerium,	perché	l’area	
sia	considerata	sacra.	Ovviamente	non	si	tratta	di	una	separazione	
netta,	ma	di	un	limite	poroso,	di	un	confine	che	nel	momento	in	cui	
divide	 e	 distingue	 un	 interno	 da	 un	 esterno,	 ne	 definisce	 altresì	
anche	 le	 forme	 di	 comunicazione	 e	 di	 accesso,	 ciò	 che	 vi	 può	
essere	ammesso	e	ciò	che	ne	è	escluso,	e	le	regole	che	consentono	
tale	comunicazione.		
In	altri	termini,	anche	il	confine	che	separa	sacro	e	profano	è	un	

particolare	 dispositivo	 costitutivo	 di	 senso:	 è,	 appunto,	 una	
cornice.	 E	 poco	 importa	 che	 cosa	 questa	 cornice	 racchiuda,	
foss’anche	 il	vuoto.	Come	osserva	Otto,	anche	 la	delimitazione	di	
uno	 spazio	 vuoto	 ne	 definisce	 lo	 statuto	 eccezionale	
distinguendolo	 da	 tutto	 ciò	 che	 ne	 è	 escluso,	 e	 che	 pertanto	 è	
profano:	 «come	 l’oscurità	 e	 il	 silenzio,	 il	 vuoto	 è	 una	 negazione:	



105	 Lebenswelt,	24	(2024)	
 

esclude	 il	 ‘questo’	 e	 il	 ‘qui’,	 ma	 per	 far	 apparire	 il	 ‘totalmente	
diverso’»	(Otto	1917,	89).	

5.	
Ricapitolando.	 La	 ricostruzione	 della	 genesi	 dell’opera	 d’arte	 a	
partire	 dalla	 desacralizzazione	 dell’oggetto	 di	 culto,	 oltre	 a	
pervenire	alla	distinzione	 tra	un’era	dell’immagine	e	dell’oggetto	
di	culto	e	una	successiva	era	dell’arte,	comporta	due	conseguenze	
maggiori.	 La	 prima,	 come	 abbiamo	 avuto	 modo	 di	 mostrare	
altrove	(Suozzi	2024),	è	che	attraverso	l’esplicitazione	del	legame	
genetico	 tra	 oggetto	 di	 culto	 e	 opera	 d’arte	 emerge	 anche	 il	
processo	di	 sostituzione	del	valore	cultuale	con	 il	valore	estetico	
che	legittima	l’equivalenza	tra	valore	estetico	e	valore	economico,	
così	 rivelando	 lo	 statuto	 di	 merce	 dell’opera	 d’arte.	 La	 seconda	
conseguenza,	ed	è	quella	che	più	ci	interessa	in	questa	occasione,	è	
che	il	 legame	tra	arte	e	sacro	che	pertiene	a	questa	ricostruzione	
storica	 legittima	surrettiziamente	una	ontologizzazione	del	 sacro	
che,	 se	 approfondita,	 trova	 ulteriore	 fondamento	 in	 numerose	
interpretazioni	 del	 sacro	 sviluppate	 nell’ambito	 degli	 studi	
religiosi	novecenteschi.	
La	 scansione	 logica	 e	 cronologica	 di	 questa	 linea	 di	 pensiero	

può	così	essere	schematizzata:	
a) Vi	sono	luoghi	e	oggetti	di	cui	viene	riconosciuta	la	
sacralità,	in	cui	viene	percepita	la	presenza	del	sacro19;	
b) Per	 proteggere,	 custodire,	 venerare,	 ma	 anche	
controllare	e	limitare	la	loro	potenza,	tali	luoghi	vengono	
recintati	 e	 racchiusi	 in	 aree,	 costruzioni	 e	 edifici	 nati	 a	
questo	scopo.	Questa	delimitazione,	non	solo	spaziale,	ne	
comporta	 la	definizione	 come	di	 qualcosa	di	 totalmente	
altro	rispetto	a	ciò	che	ne	rimane	all’esterno;	

 
19	Esemplare,	in	questo	senso,	un	passo	di	André	Vauchez:	«L’originalité	de	ces	
lieux	 sacrés	 tient	 avant	 tout	 à	 la	 sainteté	 du	 lieu.	 Un	 temple	 sera	 parfois	
construit	sur	le	site	ou	à	proximité	immédiate,	mais	ce	n’est	pas	à	cause	de	lui	
que	 l’emplacement	 est	 sacré.	 Au	 contraire,	 c’est	 le	 caractère	 sacré	 de	
l’emplacement	qui	provoque	 l’érection	du	sanctuaire.	Un	 lieu	sacré	de	ce	type	
n’est	 jamais	 choisi	 par	 l’homme.	 Il	 est	 découvert	 par	 lui	 ou	 se	 révèle	 à	 lui	 à	
l’occasion	d’une	théophanie	ou	d’une	hiérophanie	qui	consacre	cet	espace	en	le	
transfigurant,	c’est-à-dire	en	l’isolant	de	l’espace	profane	environnant.	Par	là,	il	
se	mue	en	source	intarissable	de	puissance	et	de	sacralité,	à	 laquelle	 l’homme	
qui	 y	 accède	 peut	 communier	 librement,	 à	 la	 différence	 de	 ce	 qui	 se	 passe	
souvent	dans	le	temple	de	la	cité»	(Vauchez	2000,	4).	



106	 S.	Suozzi	
 

c) Nel	momento	in	cui	queste	tipologie	di	manufatti	e	
artefatti	perdono	 la	propria	 funzione	cultuale,	emerge	 il	
loro	 valore	 estetico	 e	 assumono	 lo	 statuto	 di	 opere	
d’arte;	
d) Infine,	 così	 come	 il	 valore	 dell’oggetto	 di	 culto	
proviene	 dal	 riconoscimento	 della	 sua	 sacralità,	
l’istituzione	del	valore	estetico	dell’opera	d’arte	si	 fonda	
sulla	 sua	 capacità	 di	 testimoniare	 una	 specifica	 idea	 di	
arte.	

	
Ora,	 è	 proprio	 questa	 ricostruzione	 logica	 e	 cronologica	 che	
abbiamo	cercato	di	leggere	in	modo	diverso.	Già	Émile	Durkheim,	
ne	 Les	 formes	 élémentaires	 de	 la	 vie	 religieuse	 (1912),	 aveva	
sostenuto	 una	 diversa	 lettura	 del	 sacro,	 rifiutandone	
un’interpretazione	metastorica	che	lo	 identificava	come	l’essenza	
ineffabile	 della	 religione.	 Il	 sacro	 è	 per	 Durkheim	 un	 prodotto	
storico	e	culturale	che	nel	sistema	religioso	svolge	 la	 funzione	di	
istituire	una	differenza	e	una	separazione	tra	ciò	che	è	sacro	e	ciò	
che	è	profano:	

Tutte	 le	 credenze	 religiose	 conosciute,	 siano	 esse	 semplici	 o	
complesse,	 hanno	 uno	 stesso	 carattere	 comune:	 esse	
presuppongono	una	classificazione	delle	cose,	reali	o	ideali,	che	gli	
uomini	 si	 rappresentano	 in	 due	 classi,	 in	 due	 generi	 opposti,	
definiti	generalmente	con	due	termini	distinti	tradotti	abbastanza	
bene	dai	concetti	di	profano	e	di	sacro.	La	divisione	del	mondo	in	
due	 domini	 che	 comprendono	 l’uno	 tutto	 ciò	 che	 è	 sacro,	 l’altro	
tutto	 ciò	 che	 è	 profano,	 è	 il	 carattere	 distintivo	 del	 pensiero	
religioso	(Durkheim	1912,	87)20.	

Ciò	che	abbiamo	cercato	di	illustrare	in	questa	breve	riflessione	è	
che	 questa	 separazione	 tra	 sacro	 e	 profano	 è	 ottenuta	 anche	
attraverso	 l’applicazione	 del	 dispositivo	 della	 cornice,	 il	 quale	
consiste	 nel	 rendere	 evidente	 che	 ciò	 che	 è	 al	 suo	 interno	 è	 un	
mondo	 separato	 rispetto	 a	 ciò	 che	 resta	 all’esterno.	 Grazie	 alla	
definizione	 di	 questa	 netta	 separazione,	 la	 cornice	 consente	 di	
mettere	 ordine,	 governare,	 controllare	 e	 comprendere	 ciò	 che	 è	
all’interno	 e,	 allo	 stesso	 tempo,	 determinare	 le	 regole	 e	 i	
comportamenti	 che	permettono	di	entrare	 in	 comunicazione	con	
esso	e	che	a	loro	volta	gli	consentono	di	comunicare	con	l’esterno	
e	risignificarlo.	

 
20	Cfr.	anche	Scarpi	2016,	32-34.	



107	 Lebenswelt,	24	(2024)	
 

In	 particolare,	 anche	 alla	 luce	 degli	 esempi	 tratti	 dalle	
tradizioni	 religiose	 dell’antica	 Roma	 e	 del	 Giappone,	 l’analoga	
funzione	 svolta	 dalla	 cornice	 nel	 contesto	 religioso	 e	 nel	mondo	
dell’arte	 non	 giustifica	 soltanto	 una	 interpretazione	 genetica	
secondo	 la	 quale	 l’opera	 d’arte	 è	 il	 risultato	 di	 un	 processo	 di	
sostituzione,	 appropriazione	 e	 trasformazione	 delle	
caratteristiche	 specifiche	 dell’oggetto	 di	 culto,	 ovvero	 della	 sua	
sacralità.	
È	invece	plausibile	sostenere	che,	di	fronte	all’incomprensibile	

e	 all’incommensurabile,	 l’uomo	 disponga	 di	 uno	 strumento	
particolare	che	gli	consente	di	dare	senso,	cercare	di	comprendere	
ed	 entrare	 in	 una	 relazione	 regolata	 e	 ordinata	 con	 tali	 eventi	 o	
oggetti.	 Nel	 caso	 in	 cui	 tale	 evento	 sia	 ricondotto	 all’ambito	 del	
soprannaturale,	 ciò	 che	 la	 cornice	 definisce	 e	 a	 cui	 consente	 di	
accedere	 è	 il	 sacro;	 nel	 caso	 in	 cui,	 invece,	 l’evento	 o	 l’oggetto	
siano	 riconducibili	 all’esperienza	 mondana,	 allora	 ciò	 che	 la	
cornice	racchiude	rientra	nell’ambito	dell’arte.	
Possiamo	così	comprendere	la	vicinanza	che	lega,	da	un	lato,	la	

delimitazione	di	una	porzione	di	cielo	o	di	uno	spazio	sacro	in	un	
ambiente	 naturale	 alla	 definizione	 del	 paesaggio	 come	 genere	
artistico	 e	 come	modello	 di	 esperienza	 estetica	 a	 partire	 da	 una	
analoga	delimitazione	di	uno	spazio	naturale.	In	questo	senso,	non	
è	casuale	l’omologia	che	ritroviamo	tra	il	numinoso	e	il	sublime	in	
Otto:	 così	 come	 il	 numinoso	 si	 costituisce	 nelle	 esperienze	 del	
tremendum	 e	 del	 fascinans,	 la	 concezione	 del	 sublime	 si	 fonda	
sull’esperienza	 della	 maestosità	 e	 della	 terribilità,	
dell’incommensurabile	grandezza	e	dell’orrore	della	natura,	e	non	
solo21.	
Delimitare	 uno	 spazio;	 tracciare	 un	 confine;	 costruire	 un	

recinto,	una	porta	o	un	ponte;	costruire	un	altare	o	un	tempio,	un	
piedistallo	 o	 un	museo;	 realizzare	 land	 art	 o	 opere	 site	 specific;	
tracciare	 un	 quadrato	 intorno	 a	 un’immagine,	 una	 parte	
dell’ambiente	 naturale	 o	 una	 porzione	 del	 cielo;	 celebrare	 un	
rituale,	 una	 processione	 o	 realizzare	 una	 performance	 effimera:	
tutte	queste	non	sono	che	 forme	diverse	che,	 in	ambiti	diversi,	 il	
medesimo	dispositivo	 costitutivo	di	 senso	può	assumere;	ovvero	
sono	cornici.	

 
21	Cfr.	D’Angelo	1997,	131-134;	D’Angelo	2001,	30-35;	Sequeri	2016,	234-241.	
Sullo	sviluppo	del	concetto	di	sublime	nell’arte	contemporanea	cfr.,	tra	gli	altri,	
Newman	1949;	Lyotard	1988;	Lyotard	1991;	De	Michelis	2008.	



108	 S.	Suozzi	
 

Non	ci	troviamo	perciò	semplicemente	di	fronte	a	un	processo	
di	 sostituzione	 e	 trasformazione	 al	 termine	 del	 quale	 l’arte	 si	 è	
appropriata	di	oggetti	che	appartenevano	al	contesto	religioso	e	li	
ha	 trasformati	 in	 opera	 d’arte.	 Ma	 abbiamo	 un	 medesimo	
dispositivo	di	produzione	di	senso	che	rende	ugualmente	possibile	
la	manifestazione	di	ciò	a	cui	viene	così	attribuita	la	definizione	di	
sacro	 o	 di	 arte22.	 Questa	 interpretazione	 della	 funzione	 della	
cornice,	inoltre,	chiarisce	sia	lo	statuto	ambiguo	di	opere	e	oggetti	
che	transitano	ripetutamente	dallo	stato	di	opera	d’arte	a	quello	di	
oggetto	 di	 culto,	 e	 viceversa;	 sia	 l’associazione	 nascosta	 tra	
sacralità	dell’oggetto	di	culto	e	valore	estetico	nell’opera	d’arte,	e	
tutto	ciò	che	ne	consegue.	
Con	ciò	non	intendiamo	ridurre	il	sacro	e	l’arte	a	Restbegriffen	

della	cornice23.	Ci	siamo	invece	limitati	a	tentare	di	comprendere	
il	modo	in	cui	l’essere	umano	si	serve	del	medesimo	dispositivo,	la	
cornice,	per	produrre	senso.	Nel	caso	del	sacro,	la	cornice	delimita	
eventi,	spazi	e	oggetti,	la	cui	straordinarietà	e	incommensurabilità	
è	interpretata	come	una	manifestazione	di	potenze	soprannaturali	
e	 trascendenti,	 così	consentendo	all’uomo	di	entrare	 in	relazione	
con	 il	 divino.	 Nel	 caso	 dell’opera	 d’arte,	 invece,	 il	 medesimo	

 
22	 Questa	 dicotomia,	 è	 bene	 sottolinearlo,	 non	 è	 esaustiva:	 gli	 ambiti	 di	
attivazione	 della	 cornice	 sono	 molteplici,	 il	 primo	 dei	 quali	 è	 senza	 dubbio	
quello	del	gioco	come	modello	cognitivo	e	pedagogico	(su	cui	 insiste	 la	 teoria	
dei	mondi	intermedi	di	Iacono,	a	cui	abbiamo	già	accennato).	Inoltre,	dal	punto	
di	 vista	 antropologico,	 vale	 la	 pena	 ricordare	 il	 valore	 costitutivo	 della	
negazione	 linguistica,	 del	 ‘non‘.	 Come	 sottolinea	 Paolo	 Virno:	 «Spiegare	 le	
prerogative	 e	 gli	 usi	 del	 segno	 ‘non‘	 significa	 spiegare	 alcuni	 tratti	 distintivi	
della	 nostra	 specie:	 la	 capacità	 di	 distaccarsi	 dagli	 avvenimenti	 circostanti	 e	
dalle	pulsioni	psichiche,	 l’alternarsi	di	 inibizioni	 e	disinibizioni	non	prescritte	
da	 strategie	 di	 adattamento	 all’ambiente,	 il	 bisogno	 di	 riti	 e	 istituzioni,	
l’ambivalenza	 degli	 affetti,	 l’attitudine	 a	 trasformare	 repentinamente	 le	
condotte	 più	 abituali»	 (Virno	 2013,	 4).	 In	 altri	 termini,	 insiste	 Virno,	 «la	
negazione	 non	 esprime	 il	 contrario,	 ma	 il	 diverso»	 (Virno	 2013,	 37).	 Infine,	
meriterebbe	 probabilmente	 un	 approfondimento	 in	 tal	 senso	 anche	
l’introduzione	 dell’esperimento	 scientifico	 come	 evento	 isolato	 dalla	 realtà	
circostante	da	parte	di	Galileo	Galilei	e	la	conseguente	nuova	visione	del	mondo	
resa	possibile	dall’applicazione	del	metodo	scientifico.	
23	Correttezza	vuole	 che	si	dia	 conto	anche	di	 interpretazioni	diametralmente	
opposte	a	quella	 fin	qui	sostenuta,	nelle	quali	 la	 relazione	 tra	estetico	e	sacro	
viene	 fondata	 teologicamente.	 Per	 esempio,	 secondo	 Raffaele	 Maiolini	 «il	
sentimento	 religioso	 (…)	 è	 il	 compimento	 e	 l’inveramento	 del	 sentimento	
artistico	 e	 del	 sentimento	 tout	 court»	 (Maiolini	 2011,	 141-142).	 Cfr.	 anche	
Sequeri	2011,	37-51;	Bœspflug	-	Fogliadini	2017,	87-94.	



109	 Lebenswelt,	24	(2024)	
 

processo	di	definizione	di	un	mondo	interno	alla	cornice,	l’opera,	e	
un	mondo	esterno,	la	realtà,	consente	di	osservare	il	mondo	di	cui	
siamo	 parte	 come	 se	 ne	 fossimo	 all’esterno	 e	 in	 tal	 modo	
comprendere	 ed	 entrare	 in	 relazione	 con	 ciò	 che	 appare	 come	
incommensurabile	 e	 trascendente	 rispetto	 alla	 finitezza	
dell’uomo,	ma	comunque	terreno.	
Ciò	che	è	mutato	nel	passaggio	storico	dall’era	delle	 immagini	

prima	dell’arte	all’era	dell’arte	è	l’importanza	sociale,	economica	e	
politica	 che	 le	 due	 diverse	 produzioni	 di	 senso	 hanno	 avuto	 nel	
corso	 dei	 secoli:	 nell’era	 delle	 immagini	 prima	 dell’arte	 era	
evidentemente	 la	 dimensione	 religiosa	 a	 prevalere;	 nell’era	
dell’arte	è	invece	l’arte	stessa.	

Bibliografia	

Assmann	 J.,	 1992:	 La	 memoria	 culturale.	 Scrittura,	 ricordo	 e	
identità	politica	nelle	grandi	civiltà	antiche,	 tr.	 it.	di	F.	de	Angelis,	
Torino,	Einaudi,	1997.	

Bancalari	S.,	2018:	‘Totalmente	altro’	e	crisi	della	schematizzazione.	
Su	 un	 luogo	 decisivo	 della	 teoria	 della	 religione	 di	 Rudolf	 Otto,	
«Archivio	di	filosofia»	LXXXVI,	3	(2018),	pp.	39-49.	

Bargna	 I.,	 2019:	 Forme	 del	 sacro	 e	 arte	 contemporanea	 fra	
materiale	e	immateriale,	«Antropologia»	6,	1,	pp.	93-116.	

Baxandall	 M.,	 1972:	 Pittura	 ed	 esperienze	 sociali	 nell'Italia	 del	
Quattrocento,	tr.	 it.	di	M.P.	Dragone	-	P.	Dragone,	Torino,	Einaudi,	
1978.	

Belting	H.,	1994:	Immagine	e	culto.	Una	storia	dell'immagine	prima	
dell'età	dell'arte,	tr.	it.	di	L.	Vargiu,	Roma,	Carocci,	2022.	

Belting	H.,	1998:	Il	capolavoro	invisibile.	Il	mito	moderno	dell’arte,	
tr.	it.	di	L.	Vargiu,	Roma,	Carocci,	2018.	

Belting	 H.,	 2010:	 Specchio	 del	 mondo.	 L’invenzione	 del	 quadro	
nell’arte	 fiamminga,	 tr.	 it.	 di	 M.	 Jacobsson	 -	 A.M.	 Lossi,	 Carocci,	
Roma,	2016.	



110	 S.	Suozzi	
 

Benjamin	W.,	 1931:	Piccola	 storia	 della	 fotografia,	 in	 Id.,	L’opera	
d’arte	nell’epoca	della	 sua	riproducibilità	 tecnica.	Arte	e	 società	di	
massa,	tr.	it.	di	E.	Filippini,	Torino,	Einaudi,	2000,	pp.	57-78.	

Benjamin	 W.,	 1936:	 L’opera	 d’arte	 nell’epoca	 della	 sua	
riproducibilità	 tecnica,	 in	 Id.,	 L’opera	 d’arte	 nell’epoca	 della	 sua	
riproducibilità	tecnica.	Arte	e	società	di	massa,	tr.	it.	di	E.	Filippini,	
Torino,	Einaudi,	2000,	pp.	17-56.	

Benjamin	W.,	1937:	Che	cos’è	l’aura?,	in	Id.,	Charles	Baudelaire.	Un	
poeta	 lirico	 nell’età	 del	 capitalismo	 avanzato,	 tr.	 it.	 a	 cura	 di	 G.	
Agamben	-	B.	Chitussi	-	C-C.	Härle,	Vicenza,	Neri	Pozza,	2012,	pp.	
25-26.	

Besançon	 A.,	 1994:	 L’immagine	 proibita.	 Una	 storia	 intellettuale	
dell'iconoclastia,	tr.	it.	di	S.	Moroni,	Genova-Milano,	Marietti	1820,	
2009.	

Bettetini	M.,	 2006:	Contro	 le	 immagini.	 Le	 radici	 dell'iconoclastia,	
Roma-Bari,	Laterza,	2006.	

Bœspflug	F.	-	Fogliadini	E.,	2017:	Volti	del	mistero.	Il	conflitto	delle	
immagini	 tra	 Oriente	 e	 Occidente,	 tr.	 it.	 di	 E.	 Fogliadini,	 Bologna,	
Marietti	1820,	2018.	

Bredekamp	 H.,	 2007,	 Immagini	 che	 ci	 guardano.	 Teoria	 dell’atto	
iconico,	tr.	it.	di	S.	Buttazzi,	Milano,	Raffaello	Cortina,	2015.	

Cassani	A.G.	(a	cura	di),	2019:	Nuove	 tecnologie	dell'arte.	Oltre	 la	
perdita	dell'‘aura’,	Abav2016	-	Annuario	Accademia	di	Belle	Arti	di	
Venezia,	Roma-Bari,	Laterza,	2019.	

Cavell	 S.,	 1979:	 The	 World	 Viewed,	 Cambridge-London,	 Harvard	
University	Press,	enlarged	edition,	1979.	

D’Angelo	P.,	1997:	L’estetica	del	romanticismo,	Bologna,	Il	Mulino,	
1997.	

D’Angelo	 P.,	 2001:	 Estetica	 della	 natura.	 Bellezza	 naturale,	
paesaggio,	arte	ambientale,	Roma-Bari,	Laterza,	2001.	

De	Michelis	M.	(a	cura	di),	2008:	Il	sublime	è	ora	/	The	sublime	is	
now,	Milano,	Skira,	2008.	



111	 Lebenswelt,	24	(2024)	
 

Di	 Giacomo	 G.	 -	 Marchetti	 L.	 (a	 cura	 di),	 2013:	 Aura,	 numero	
monografico,	«Rivista	di	estetica»	53,	52	(2013).	

Durkheim	 E.,	 1912:	 Le	 forme	 elementari	 della	 vita	 religiosa.	 Il	
sistema	 totemico	 in	 Australia,	 tr.	 it.	 di	M.	 Rosati,	 Roma,	Meltemi,	
2005.	

Ferrari	D.	 -	Pinotti	A.	 (a	 cura	di),	 2018:	La	 cornice.	 Storie,	 teorie,	
testi,	Monza,	Johan	&	Levi,	2018.	

Freedberg	D.,	1989:	Il	potere	delle	immagini.	Il	mondo	delle	figure:	
reazioni	e	emozioni	del	pubblico,	tr.	it.	di	G.	Perini,	Torino,	Einaudi,	
2009.	

Gargani	 A.G.	 -	 Iacono	 A.M.,	 2005:	Mondi	 intermedi	 e	 complessità,	
Pisa,	ETS,	2005.	

Iacono	 A.M.,	 2010:	 L’illusione	 e	 il	 sostituto.	 Riprodurre,	 imitare,	
rappresentare,	Milano,	Bruno	Mondadori,	2010.	

Iacono	A.M.,	 2016a:	 Il	 sogno	di	 una	 copia.	Del	 doppio,	 del	 dubbio,	
della	malinconia,	Milano,	Guerini,	2016.	

Iacono	A.M.,	2016b:	Storie	di	mondi	intermedi,	Pisa,	ETS,	2016.	

Iacono	 A.M.,	 2022:	 Socrate	 a	 cavallo	 di	 un	 bastone.	 I	 bambini,	 il	
gioco,	 i	 mondi	 intermedi	 e	 la	 messa	 in	 scena	 come	 pratica	 della	
verità,	Roma,	Manifestolibri,	2022.	

Krauss	 R.,	 2005:	Reinventare	 il	 medium.	 Cinque	 saggi	 sull’arte	 di	
oggi,	tr.	it.	di	E.	Grazioli,	Milano,	Bruno	Mondadori,	2005.	

Lyotard	 F.,	 1988:	 L’inumano.	 Divagazioni	 sul	 tempo,	 tr.	 it.	 di	 E.	
Raimondi	–	F.	Ferrari,	Milano,	Lanfranchi,	2001.	

Lyotard	F.,	 1991:	Lezioni	 sull'analitica	 del	 sublime,	Milano-Udine,	
Mimesis,	2021.	

Maiolini	R.,	2011:	Il	sentimento.	Il	teologico	cristologico	come	verità	
dell’estetico	alla	luce	della	riflessione	di	F.	Schleiermacher	e	R.	Otto,	
in	 Knauss	 S.	 -	 Zordan	 D.	 (a	 cura	 di),	 La	 promessa	 immaginata.	
Proposte	 per	 una	 teologia	 estetica	 fondamentale,	 Bologna,	 EDB	
2011,	pp.	107-143.	



112	 S.	Suozzi	
 

Newman	 B.,	 1949:	 Il	 sublime,	 adesso,	 tr.	 it.	 di	 V.	 Birolli,	 Milano,	
Abscondita,	2019.	

Otto	R.,	 1917:	 Il	 sacro.	 L’irrazionale	 nella	 idea	 del	 divino	 e	 la	 sua	
relazione	al	razionale,	tr.	it.	di	E.	Bonaiuti,	Milano,	SE,	2009.	

Paoletti	G.	-	Mori	L.	-	Marchesi	F.	(a	cura	di),	2019:	L’esercizio	della	
meraviglia.	Studi	in	onore	di	Alfonso	M.	Iacono,	Pisa,	ETS,	2019.	

Pinotti	 A.	 (a	 cura	 di),	 2018:	 Costellazioni.	 Le	 parole	 di	 Walter	
Benjamin,	Torino,	Einaudi,	2018.	

Pozzati	C.,	2023:	Pozzati	XXL,	a	cura	di	M.	Pozzati,	 Imola,	Maretti	
Editore,	2023.	

Pullega	P.,	2016:	L’equivalenza	estetica;	con	altri	scritti	di	arte	e	di	
economia,	Chieti,	Solfanelli,	2016.	

Raveri	 M.,	 2006:	 Itinerari	 nel	 sacro.	 L’esperienza	 religiosa	
giapponese,	Venezia,	Libreria	Editrice	Cafoscarina,	20062.	

Rüpke	J.,	2001:	La	religione	dei	romani,	tr.	it.	di	U.	Gandini,	Torino,	
Einaudi,	2004.	

Scarpi	P.,	2016:	Delimitations	of	the	sacred,	«Civiltà	e	religioni»	II	
(2015-2016),	pp.	13-44.		

Scarpi	P.,	2023:	Recensione	di	S.	Suozzi,	L’arte	della	fuga.	Attualità	e	
inattualità	dell’immagine	e	della	scrittura,	Pisa,	ETS,	2021,	«Civiltà	
e	Religioni»,	IX	(2023),	pp.	193-198.	

Scarpi	P.,	 2024:	Le	metamorfosi	 del	magico.	Dai	μάγοι	 a	Heinrich	
Cornelius	Agrippa	von	Nettesheim,	«Erreffe.	La	ricerca	 folklorica»,	
79	(2024),	pp.	87-95.	

Sequeri	 P.,	 1993:	 Estetica	 e	 teologia.	 L’indicibile	 emozione	 del	
sacro:	R.	Otto,	A.	Schönberg,	M.	Heidegger,	Milano,	Glossa,	1993.	

Sequeri	 P.,	 2011:	Logiche	 dell’estetico:	 ritrattazioni	 teologiche,	 in	
Knauss	 S.	 -	 Zordan	 D.	 (a	 cura	 di),	 La	 promessa	 immaginata.	
Proposte	 per	 una	 teologia	 estetica	 fondamentale,	 Bologna,	 EDB,	
2018,	pp.	37-51.	



113	 Lebenswelt,	24	(2024)	
 

Sequeri	 P.,	 2016:	 Il	 sensibile	 e	 l'inatteso.	 Lezioni	 di	 estetica	
teologica,	Brescia,	Queriniana,	2016.	

Shiner	L.,	2001:	L’invenzione	dell’arte.	Una	storia	culturale,	tr.	it.	di	
N.	Prinetti,	Torino:	Einaudi,	2010.	

Simmel	 G.,	 1902:	 La	 cornice	 del	 quadro.	 Un	 saggio	 estetico,	 in	
Ferrari	 D.	 -	 Pinotti	 A.	 (a	 cura	 di),	 La	 cornice.	 Storie,	 teorie,	 testi,	
Monza,	Johan	&	Levi,	2018,	pp.	71-76.	

Söderblom	 N.,	 1913:	 Il	 sacro,	 tr.	 it.	 di	 F.	 Della	 Costa,	 Brescia,	
Morcelliana,	2019.	

Stoichita	 V,	 1993:	 L’invenzione	 del	 quadro,	 tr.	 it.	 di	 B.	 Sforza,	
Milano,	Il	Saggiatore,	2013.	

Suozzi	 S.,	 2021:	 L’arte	 della	 fuga.	 Attualità	 e	 inattualità	
dell’immagine	e	della	scrittura,	Pisa,	ETS,	2021.	

Suozzi	 S.,	 2024:	«Un	conto	 che	non	 torna».	 Sull’opera	d’arte	 come	
merce,	 «Machina-DeriveApprodi»,	 online,	 parte	 I:	 12	 gennaio	
2024,	 https://www.machina-deriveapprodi.com/post/un-conto-
che-non-torna-i;	 parte	 II:	 18	 gennaio	 2024,	
https://www.machina-deriveapprodi.com/post/un-conto-che-
non-torna-ii.	

Vargiu	L.,	2007:	Prima	dell'età	dell'arte.	Hans	Belting	e	l'immagine	
medievale,	Palermo,	Centro	internazionale	studi	di	estetica,	2007.	

Vaccari	 F.,	 1986:	 La	 discarica	 di	 rifiuti:	 un	 modello	 dell’attuale	
situazione	 dell’informazione,	 in	 Id.,	 Fotografia	 e	 inconscio	
tecnologico,	Torino,	Einaudi,	2011,	pp.	86-89.	

Vauchez	 A.	 (a	 cura	 di),	 2000:	 Lieux	 sacrés,	 lieux	 de	 culte,	
sanctuaires.	 Approches	 terminologiques,	 méthodologiques,	
historiques	 et	 monographiques,	 Roma,	 École	 Française	 de	 Rome,	
2000.	

Virno	 V.,	 2013:	 Saggio	 sulla	 negazione.	 Per	 una	 antropologia	
linguistica,	Torino,	Bollati	Boringhieri,	2013.	

https://www.machina-deriveapprodi.com/post/un-conto-che-non-torna-i
https://www.machina-deriveapprodi.com/post/un-conto-che-non-torna-i
https://www.machina-deriveapprodi.com/post/un-conto-che-non-torna-ii
https://www.machina-deriveapprodi.com/post/un-conto-che-non-torna-ii

