90

S. Suozzi

STEFANO SUOZZI

DENTRO LA CORNICE.
SULLA RELAZIONE TRA ARTE E SACRO*

Come l'oscurita e il silenzio, il vuoto é una

negazione: esclude il «questo» e il «qui», ma

per far apparire il «totalmente diverso»
Rudolf Otto™.

La cornice é il dipinto, é il quadro, é I'opera
Concetto Pozzati?

1.

In un recente articolo, Ivan Bargna analizza un’opera d’arte del
tutto particolare, Logos tu stauros, che Franco Ariaudo ha
realizzato nel 2011 a Vione (BS). In questo suo lavoro, nato come
opera d’arte pubblica, Ariaudo recupera una vecchia croce
abbandonata, posta su una collina all’esterno del paese e mai
utilizzata per scopi cultuali. La croce viene ridotta in frammenti e,
nella Pasqua del 2012, ogni frammento viene benedetto dal
parroco e distribuito in chiesa ai 365 abitanti del paese. Uno dei
frammenti viene posto in una teca dorata realizzata dallo stesso
artista e collocata in chiesa.

*La riflessione condotta in queste pagine é stata stimolata dalle conversazioni con
Paolo Scarpi scambiate in occasione della pubblicazione di Stefano Suozzi, L'arte
della fuga. Attualita e inattualita dell'immagine e della scrittura (Pisa: ETS,
2021) e dalla recensione dell'opera che egli ha recentemente pubblicato in
«Civilta e Religioni» IX (2023), pp. 193-198. A Paolo Scarpi vanno i nostri pitl
sinceri ringraziamenti per I'attenzione che ha voluto dedicare al nostro lavoro. E
inoltre doveroso un ringraziamento a Thomas Casadei, Giovanni Ibba e Luca Mori
per aver amichevolmente letto una prima versione di questo testo e per le loro
attente osservazioni. Non occorre ricordare che ogni mancanza del presente
contributo é da ritenersi totale responsabilita dell’Autore.

1 Otto 1917, 89.

2 Pozzati 2023, 76. E Pozzati aggiunge: «La cornice di legno variamente
decorata e sagomata inquadra solo se stessa ed e quadro proprio perché...
dovrebbe ‘inquadrare’» (ibidem).



91 | Lebenswelt, 24 (2024)

Il lavoro dell’artista, con l'intervento del parroco, sembra cosi
far transitare la croce dallo stato di ‘oggetto abbandonato’ a quello
di ‘opera d’arte’, e dunque a quello di ‘reliquia’. Ma questa
transizione non & definitiva. Nel momento in cui un incidente
danneggia la teca posta in chiesa, emerge lo statuto ambiguo
dell’opera. Da un lato, I'artista riafferma il proprio ruolo di autore
e ritiene di essere l'unico autorizzato ad intervenire per
restaurare, modificare o lasciare nella nuova condizione la teca;
dall’altro lato, il sacerdote si ritiene autorizzato a riparare la teca
in ragione della nuova funzione cultuale assunta dall’opera come
‘reliquia’. Come osserva Bargna:

Questo incidente rivela quel che e sotteso a tutta 1'operazione: la
costruzione di una relazione fra due mondi, quello religioso e
quello artistico, mediata da un'opera dallo status ambiguo. Nel
transito dal museo alla chiesa, I'opera non abbandona un mondo
per l'altro, ma acquisisce un doppio status immateriale,
diversamente attivato dai fedeli dell'uno e dell'altro campo: a
spostarsi e solo 1'oggetto materiale che fa da supporto all'opera.
La differenza non e fra sacro e profano ma fra due diversi campi
del trascendente, uno religioso e l'altro secolarizzato (Bargna
2019,102).

Il duplice «status immateriale» che Bargna riconosce nell’opera di
Ariaudo ci invita a riconsiderare la linea di sviluppo della
riflessione contemporanea sullo statuto ontologico dell’opera
d’arte che va, grosso modo, da Walter Benjamin a Hans Belting, e
che insiste in modo particolare sulla ricostruzione storica e
sociologica del processo di differenziazione ed emancipazione
dell'opera d’arte a partire dall'oggetto di culto. E un processo
attraverso il quale l'arte sembra legittimare se stessa
appropriandosi di caratteristiche originariamente appartenenti
alla dimensione religiosa e riconoscendo, da un lato, nell’'oggetto
di culto l'origine dell'opera d’arte e, dall’altro lato, nella
paradossale equivalenza tra valore estetico e valore economico
dell’opera d’arte, il sostituto del suo precedente valore cultuale.
Tuttavia, riteniamo che proprio lo statuto ambiguo dell’opera
d’arte possa legittimare una lettura alternativa di questo processo
storico che risulti capace di superare l'ipotesi del vincolo genetico
che fa dipendere la nascita dell’'opera d’arte dalla trasformazione
dell’oggetto di culto. In particolare, nelle pagine che seguono
cercheremo di comprendere se, una volta ricostruito il ruolo della
cornice come dispositivo costitutivo dell’opera d’arte, il medesimo



92

S. Suozzi

dispositivo sia attivo anche in un contesto religioso e in relazione
alla costituzione degli spazi sacri e degli oggetti di culto.

2.

Uno dei tratti piu significativi della riflessione sull’opera d’arte
dell'ultimo secolo € stato senza dubbio lo sforzo profuso per
differenziarla da oggetti simili che, pur essendo considerati tali
all’origine, non erano ancora opere d’arte cosi come le intendiamo
nel mondo contemporaneo e, in un contesto storico diverso,
avevano in preminenza la funzione di oggetti di culto3.

E innanzitutto Walter Benjamin nel saggio L'opera d’arte
nell’epoca della sua riproducibilita tecnica (1935-1940) che
distingue tra ‘funzione cultuale’ e ‘funzione espositiva’ dell’'opera
d’arte. La prima appartiene a un’opera la cui aura si identifica con
I'hic et nunc della sua creazione e della sua fruizione. E un’opera
unica e originale, creata appositamente per un luogo determinato
e una funzione specifica, e che solo in quel luogo e possibile fruire,
spesso dopo un lungo e difficoltoso viaggio.

Si tratta preminentemente di opere di carattere religioso che
devono assolvere alle funzioni del culto e che solo
secondariamente possono essere apprezzate anche per il loro
valore estetico. Ma lo stesso accade anche per opere di carattere
profano, e in particolare per i ritratti che non si limitano a
riprodurre l'aspetto esteriore e i simboli del ruolo sociale e
politico del proprio soggetto, ma ne sono i legittimi
rappresentanti, ne svolgono la funzione e ne sostituiscono la
presenza, al punto da rendere possibili la celebrazione di
matrimoni e 'esecuzione di supplizi e condanne a morte in effigie.
Secondo Benjamin, l'avvento dell’'opera d’arte tecnicamente
riproducibile segna il passaggio dalla funzione cultuale alla
funzione espositiva dell’opera d’arte:

La ricezione di opere d'arte avviene secondo accenti diversi, due
dei quali, tra loro opposti, assumono uno specifico rilievo. Il primo
di questi accenti cade sul valore cultuale, 'altro sul valore
espositivo dell'opera d’arte. La produzione artistica comincia con
figurazioni che sono al servizio del culto. Di queste figurazioni si

3 Cfr. Benjamin 1936; Baxandall 1972; Belting 1994; Belting 1998; Shiner 2001;
Pullega 2016.

4 Cfr. Freedberg 1989, 368-420; Belting 1994, 47-53; Bredekamp 2007, 157-
163.



93 | Lebenswelt, 24 (2024)

puo ammettere che il fatto che esistano & piu importante del fatto
che vengano viste. Con I'’emancipazione di determinati esercizi
artistici dall'ambito del rituale, le occasioni di esposizione dei
prodotti aumentano. [...] Coi vari metodi di riproduzione tecnica
dell’'opera d’arte, la sua esponibilita & cresciuta in una misura cosi
poderosa, che la discrepanza quantitativa tra i suoi due poli si e
trasformata, analogamente a quanto avvenuto nelle eta primitive,
in un cambiamento qualitativo della sua natura. E cioe: cosi come
nelle eta primitive, attraverso il peso assoluto del suo valore
cultuale, I'opera d’arte era diventata uno strumento della magia,
che in certo modo soltanto piu tardi venne riconosciuto quale
opera d’arte, oggi, attraverso il peso assoluto assunto dal suo
valore di esponibilita, I'opera d’arte diventa una formazione con
funzioni completamente nuove (Benjamin 1936, 27-28).

L’'intento di Benjamin, come € noto, € quello di mettere in
evidenza le potenzialita sociali e politiche dell’opera d’arte
tecnicamente riproducibile — in particolare della fotografia e del
cinema — come strumento di emancipazione delle masse.
Tuttavia, preoccupato soprattutto delle implicazioni politiche
della sua riflessione, Benjamin non approfondisce ulteriormente
la questione e sembra avallare 'idea di una continuita di fondo
nell’esistenza di un oggetto, 'opera d’arte, che nel corso del
tempo, in seguito alla trasformazione dei suoi modi di produzione,
muta la sua funzione da cultuale a espositiva e, di conseguenza,
muta anche linsieme delle caratteristiche che lo
contraddistinguono, ovvero la sua aura>.

Studi successivi individueranno una cesura molto piu netta e
riconosceranno un vero e proprio processo di ‘invenzione

5 Per una definizione di ‘aura’ cfr. Benjamin 1937, 25: «L’esperienza dell’aura
riposa sul trasferimento di una forma di reazione normale nella societa al
rapporto della natura con 'uomo. Chi & guardato o si crede guardato // leva lo
sguardo // risponde con uno sguardo. Fare esperienza dell'aura di un
fenomeno o di un essere significa accorgersi della sua capacita di // levare //
rispondere con lo sguardo. Questa capacita é piena di poesia. Quando un uomo,
un animale o un essere inanimato leva il suo sguardo sotto il nostro, per prima
cosa ci attrae lontano; il suo sguardo sogna, ci trascina nel suo sogno. L’aura e il
manifestarsi di una lontananza, per quanto vicina essa sia. Anche le parole
hanno la loro aura: Kraus I'ha descritta con particolare precisione: ‘Quanto piu
da vicino si guarda una parola, tanto pil lontano essa guarda a sua volta’'». Cfr.
anche Benjamin 1936, 49, nota 8; Benjamin 1931, 70. Per un approfondimento
concettuale e bibliografico del concetto benjaminiano di aura cfr. Di Giacomo -
Marchetti 2013; Pinotti 2018, 11-14; Cassani 2019.



94

S. Suozzi

dell’arte’® che giunge a compimento nel corso del XVIII e del XIX
secolo, ma il cui inizio € da far risalire al Rinascimento.

Come ha accuratamente osservato Hans Belting, la storia ha
innanzitutto conosciuto un’«era dell'immagine» (Belting 1994,
53)7, durante la quale le immagini avevano una funzione
benjaminamente cultuale, di cui I'’esempio piu evidente € 'icona.

In queste immagini il soggetto e presente, vivo e attivo.
L’'immagine religiosa, per esempio, non e soltanto uno strumento
attraverso il quale potersi rivolgere alla divinita, ma e essa stessa
degna di devozione e culto, salvifica e miracolosa. A partire dal
Rinascimento, l'’era dell'immagine viene progressivamente
sostituita dall’era dell’arte, in cui le immagini perdono la propria
funzione cultuale e ne assumono una del tutto nuova.

L'«arte» [...] presuppone la crisi dellimmagine antica e la sua
nuova valorizzazione nel Rinascimento come opera d’arte, legata a
una rappresentazione dell’artista nella sua autonomia e a una
discussione sul carattere artistico della sua invenzione.
Contestualmente alla distruzione delle immagini di vecchio tipo
da parte degli iconoclasti, si ha la nascita di immagini di nuovo
tipo, destinate al collezionismo: ¢ da quel momento che si puo
parlare di un’era dell’arte, che dura tutt'oggi (Belting 1994, 39)8.

E la nascita di quella che Belting definisce come opera autonoma,
la cui legittimita non dipende dalla sua funzione cultuale, ovvero

6 Secondo Larry Shiner il processo che giunge a maturazione tra XVIII e XIX
secolo e il risultato di numerose trasformazioni nella societa: la nascita
dell’Estetica come disciplina autonoma con Alexander Gottlieb Baumgarten
(1714-1762); la formazione di uno specifico rapporto tra opera d’arte e grande
pubblico, che si traduce anche nella definizione dell’atteggiamento che &
necessario adottare di fronte all’'opera d’arte e durante la sua fruizione (silenzio
assorto, attenta osservazione, riflessivita, ecc.); la fine della committenza come
motore esclusivo della produzione artistica e la nascita di gallerie e musei e di
un libero mercato dell’arte; la conseguente produzione di opere come libera
espressione dell’artista e svincolate dalle richieste del committente, ovvero
prive di una destinazione specifica e disponibili per essere vendute a qualsiasi
acquirente ed esposte in un luogo qualsiasi. E con esse nasce anche la
rappresentazione di un artista vittima del mercato e delle istituzioni,
dell'incompetenza del pubblico e dei critici, costantemente in lotta con un
mondo che non lo comprende e non lo merita: «L’insistenza sull'indipendenza e
sulla liberta artistica, un tema ricorrente fin dall’Ottocento, costituisce in parte
una reazione a un nuovo tipo di dipendenza» (Shiner 2001, 170), ovvero la
dipendenza dal mercato.

7 Cfr. anche Vargiu 2007.

8 Cfr. anche Besangon 1994; Bettetini 2006.



95 | Lebenswelt, 24 (2024)

dalla presenza di una ‘potenza’ esterna e misteriosa con cui
consente di entrare in relazione — la ‘magia’ di cui & strumento
secondo Benjamin® — ma dipende solamente da se stessa. L’'opera
d’arte e infatti il risultato del suo essere espressione,
manifestazione, concretizzazione o ricerca asintotica del
raggiungimento di un’idea di arte appartenente a un determinato
contesto storico e culturale e sostenuta da correnti di critici e
artisti, o anche solamente da un singolo artista. In particolare,

secondo Belting:

La concezione dell'opera in quanto opera autonoma [€]
un’invenzione moderna. A causa di una crisi originatasi a partire
da una nuova valutazione dell’arte, ci si comincio ad aspettare che
un’opera di un pittore rappresentasse un ideale elevato, che fino
ad allora si era sottratto a ogni definizione stabile. [...]. Da questo
momento in poi ogni nuova opera divenne per definizione una
sorta di programma da giudicare come un’argomentazione per
una teoria generale dell’arte. Questo é il lato piu oscuro dell’alba
luminosa dell’arte autonoma: la nuova liberta impose agli artisti
I'onere di produrre risultati per giustificare I'arte (Belting 1998,
28).

La crisi che Belting individua ha dunque origine nella necessita di
valutare diversamente l'opera d’arte, ma coinvolgera l'intero
sistema sotteso alla produzione, al mercato e alla valutazione
economica ed estetica dell’opera.

Gia Walter Benjamin aveva sottolineato la paradossale
relazione che si instaura tra ‘valore d'uso’ e ‘valore di scambio’ e
tra ‘valore di scambio’ e ‘valore estetico’ nell’opera d’arte, oltre
che la particolare ritualizzazione del mondo dell’arte:

Il valore unico dell’'opera d’arte autentica trova una sua
fondazione nel rituale, nell'ambito del quale ha avuto il suo primo
e originario valore d’'uso. Questo fondarsi, per mediato che sia, e
riconoscibile, nella forma di un rituale secolarizzato, anche nelle
forme piu profane del culto della bellezza (Benjamin 1936, 26)10.

9 Ovviamente si tratta di un uso del tutto impreciso e metaforico del concetto di
magia. Per una ricostruzione storica delle diverse trasformazioni del concetto
di magia ci limitiamo a rimandare a Scarpi 2024.

10 E poco oltre Benjamin aggiunge: «quando [...] I'arte avverti 'approssimarsi di
quella crisi che passati altri cento anni € diventata innegabile, essa reagi con la
dottrina dell’'arte per l'arte, che costituisce una teologia dell’arte.
Successivamente da essa e proceduta addirittura una teologia negativa nella



96

S. Suozzi

Nella sostituzione del rituale religioso con un rituale secolarizzato,
il valore dell’oggetto di culto, ovvero la sua relazione con il sacro,
viene sostituito dal valore estetico dell’'opera d’arte. Ma € qui che
risiede quella che Paolo Pullega definisce come la «falsa coscienza
dell’arte creativa» (Pullega 2016, 43), in cui il valore estetico
dell’opera coincide con il suo valore di scambio, ovvero il suo
prezzo:

Sulla base del concetto di valore d’'uso e del suo contraltare, il
«valore di scambio», e possibile scrivere una «storia» dell’estetica
che inizia con oggetti che non sono opere d’arte, in quanto carichi
di valore d’'uso, e finisce con altri, le cosiddette «opere d’arte» che
«non servono a niente» ma possono contenere un elevato valore
di scambio se viene attribuito loro un elevato valore estetico - se
si pone cioé in primo piano la loro bellezza, vera o presunta che
sia. [..] Esiste dunque un’«equivalenza» (non un’identita o
un’uguaglianza) tra estetica ed economia, una corrispondenza di
valori, una relazione simmetrica, un rapporto proporzionale per
cui oggetti che non «servono a niente» ma possono essere belli
hanno un costo, cioé possono valere molto in termini economici.
L’apoteosi della bellezza € anche 'apoteosi del denaro (Pullega
2016, 6-7).

In altri termini, cio che non era opera d’arte, ma aveva una
funzione ben precisa, una volta diventato opera d’arte perde la
propria funzione e fonda tutto il valore che gli era riconosciuto
come oggetto di culto, possiamo dire la sua sacralita, solamente
sul suo nuovo statuto di opera d’arte. A quest’ultima, pertanto,
non resta che un’unica funzione specifica, quella di essere
un’opera d’arte e di legittimare se stessa in quanto manifestazione
di un’idea di arte che, per quanto storica e mutevole, rappresenta
'obiettivo supremo a cui ogni opera vorrebbe o dovrebbe tendere.

In altre parole, la sacralita dell’oggetto di culto viene sostituita
dall’artisticita dell’opera d’arte che trova la sua espressione
paradossale nell’equivalenza tra valore estetico e valore
economico dell’opera stessa:

Le proprieta che portano a definire un’opera come opera d’arte
sono le stesse che qualificano il medesimo oggetto come altro

rispetto all’arte. Se e il valore cultuale a rafforzare il carattere
d’arte di un’opera, per cui 'arte vive storicamente fino a quando

forma dell'idea di un’arte ‘pura’, la quale, non soltanto respinge qualsivoglia
funzione sociale, ma anche qualsiasi determinazione da parte di un elemento
oggettivo» (Benjamin 1936, 26).



97 | Lebenswelt, 24 (2024)

non viene vissuta come arte fine a se stessa, allora é arte proprio
cio che non nasce come tale (Pullega 2016, 48).

Riconoscere come l'oggetto di culto si trasformi in opera d’arte
attraverso un duplice processo che, mentre fa emergere I'oggetto
in quanto tale in conseguenza della sua de-sacralizzazione, allo
stesso tempo ne conserva il valore ‘sacrale’ attraverso
I'attribuzione del nuovo valore ‘estetico’, si rivela particolarmente
utile per comprendere lo statuto dell’opera d’arte, soprattutto per
quanto riguarda I'’equivalenza che cosi si istituisce tra valore d’uso
e valore di scambio e tra valore di scambio e valore esteticoll.

Tuttavia, tale ricostruzione non sembra porsi la questione dello
statuto del sacro, dando per scontata, in funzione euristica, una
concezione generica del sacro come essenza del fatto religioso. Cio
non sarebbe di particolare rilevanza se non fosse che ogni
naturalizzazione del valore estetico dell'opera d’arte sembra
tradursi, di rimando, in una surrettizia ontologizzazione del sacro.

In altri termini: cosi come il sacro ¢ il fondamento ineffabile e il
nucleo essenziale di quella particolare struttura istituzionale
definita come religione, la quale trova concreta manifestazione
anche in oggetti e spazi di culto che, a loro volta, hanno la funzione
di consentire e regolare la relazione tra mondo terreno e mondo
celeste, cosi 'opera d’arte € un oggetto che, in quanto prodotto di
quella specifica struttura istituzionale definita come mondo
dell’arte, & volto alla realizzazione, sempre perseguita e mai
completamente raggiunta, di un ideale ‘puro’ e ‘assoluto’ di arte
che costituisce il fondamento ineffabile e il nucleo essenziale dello
stesso mondo dell’arte.

Questo parallelismo comporta pertanto conseguenze non del
tutto chiarite dalla riflessione critica, e in particolare Ila
legittimazione reciproca dell’'ontologizzazione del sacro e
dell’arte. Torneremo a breve sul problema.

3.
Fin qui abbiamo ricostruito, per sommi capi e in maniera molto
essenziale, il processo storico, sociale e culturale che ha prodotto

11 La completa sostituzione del valore d'uso con il valore di scambio e la
conseguente equivalenza tra valore di scambio e valore estetico sono all’origine
di quel processo di feticizzazione dell’opera d’arte che ne rivela lo statuto di
merce par excellence. A questo proposito, anche se non ne viene approfondita la
relazione con il sacro, sia consentito di rinviare a Suozzi 2024.



98

S. Suozzi

la trasformazione dell’oggetto di culto in opera d’arte e abbiamo
ricordato come la perduta funzione rituale dell’oggetto di culto, la
sua sacralita, viene assunta dalla autolegittimazione dell’opera
d’arte in quanto manifestazione dell’ideale dell’arte.

Cio non significa, tuttavia, disconoscere il fatto che l'opera
d’arte marca una separazione tra sé e il mondo circostante che le
consente di fare affermazioni sul mondo da cui si distingue e, in
questo modo, di costituirsi come un mondo diverso, ovvero
proprio come opera d’arte. Per realizzare questa distinzione si
serve di numerosi strumenti specifici che possiamo ricondurre
sotto il titolo di cornice: automatismi, codici, convenzioni, regole,
ambienti, supporti materiali e strumenti tecnologici che possono
appartenere a una tradizione consolidata, essere liberamente
inventati o essere reinventati una volta diventati obsoletil?. Come
osserva Alfonso M. [acono:

La cornice fa del quadro un quadro, ne determina i confini di
significato e di senso, crea cioe un contesto che rende
peculiarmente comprensibile quel che & descritto nel quadro. La
cornice crea la differenza tra i significati racchiusi all'interno del
quadro e il mondo ad esso esterno. [..] Il vincolo creato dalla
cornice, che racchiude e determina un universo di significato e
esattamente quello che crea la possibilita di cogliere il senso di
quell’'universo racchiuso (Iacono 2016a, 39-40)13.

Ovvero, la cornice segna un confine tra interno e esterno, marca la
differenza tra il mondo della realta circostante e il mondo
rappresentato nell’opera, separa le due realta e, allo stesso tempo,
ne costituisce la possibile relazione.

La cornice non e uno spazio neutro posto tra il mondo che
racchiude e il mondo che esclude, ma € lo strumento attraverso il
quale un mondo delimita se stesso e, cosi facendo, si pone in
relazione con il mondo da cui si distingue. Nel momento in cui

12 D’ora in poi, sara sempre in questo senso ampio che utilizzeremo il concetto
di cornice. Sulla storia del quadro e della cornice cfr. Stoichita 1993; Bredekamp
2007; Belting 2010; Ferrari - Pinotti 2018; Suozzi 2021, 63-78. Inoltre, sul
medium e la sua obsolescenza cfr. Krauss 2005; sul concetto di automatismo cfr.
Cavell 1979.

13 La riflessione di Alfonso M. Iacono sulla cornice é funzionale alla sua teoria
dei mondi intermedi, che qui non abbiamo lo spazio di approfondire. Su questo
tema cfr. lIacono 2010; Iacono 2016a; Iacono 2016b; Iacono 2022; nonché
Gargani - lacono 2005. Cfr., inoltre, i saggi compresi nella sezione «Mondi
intermedi e complessita» in Paoletti - Mori - Marchesi 2019, 341-432.



99 | Lebenswelt, 24 (2024)

viviamo nel mondo del quadro, questo mondo e protetto e
separato dal mondo circostante grazie all’attivazione di una
cornice che lo esclude, pur consentendo di percepirne la presenza.
Allo stesso modo, quando viviamo nella realta quotidiana
percepiamo la presenza di un quadro alla parete senza avere la
necessita di osservarlo ogni volta con la medesima intensital%.
Senza la presenza del mondo esterno, il mondo racchiuso dalla
cornice perderebbe di significato, cosi come il mondo interno alla
cornice ha il potere di attribuire un nuovo senso al mondo al suo
esterno.

Un tale processo risulta particolarmente evidente quando la
funzione della cornice viene a mancare, quando e occultata o
eliminata. Nell’era dell’arte, privare un’immagine della cornice
significa privarla della possibilita di essere significativa, di avere
una funzione cognitiva e, non ultimo, di essere opera d’arte,
ovvero di essere un punto di osservazione esterno al mondo che
abitiamo.

Senza le cornici, le immagini che saturano il nostro mondo
percettivo si susseguono l'un l'altra senza soluzione di continuita,
cosi producendo quella che Franco Vaccari definisce come la
discarica dei rifiuti, un contesto in cui molteplicita e indifferenza
sono indissolubilmente legate poiché «eé nelle discariche che si
realizza il massimo di varieta e imprevedibilita locale con un
massimo di omogeneita e di indifferenziazione complessiva»
(Vaccari 1986, 87).

Pretendendo di rinunciare completamente a ogni forma di
cornice, la presunta e ricercata confusione tra arte e vita comporta
la mancata distinzione tra un mondo esterno e un mondo interno
all’opera, e pertanto la rinuncia a una delle funzioni costitutive
dell’'opera d’arte e il disinnesco della funzione cognitiva della
cornice (lacono 2016a, 45). Fermo restando che anche la sola
affermazione «questa e un’opera d’arte» costituisce, di fatto, una
cornice.

In altri termini, pur essendo un prodotto del mondo in cui tutti
noi viviamo, anche grazie alla funzione svolta dalla cornice, 'opera
d’arte si costituisce proprio come esterna a questo mondo,

14 Cfr. Simmel 1902, 74: «L’opera d’arte e una cosa per sé [..]: appesa nella
nostra stanza, non ci disturba, dato che ha una cornice, cioé¢ dato che & nel
mondo come un’isola che attende che vi si giunga, e che si puo anche trascurare
e non vedere».



100

S. Suozzi

consentendo cosi di farne esperienza e di formulare un discorso
su di esso come se non si trovasse completamente al suo interno.
Attraverso la cornice 'opera d’arte si costituisce come qualcosa di
‘totalmente altro’.

4.

Da quanto osservato a proposito della cornice, non sembra
azzardato supporre che la relazione tra oggetto di culto e opera
d’arte non si risolva nella sola genesi dell'opera d’arte a partire
dall'oggetto di culto e nella sostituzione, in determinati oggetti,
della loro sacralita con il loro valore estetico.

Abbiamo gia avuto modo di sottolineare come la concezione del
sacro coinvolta nella riflessione sulla storia dell’arte sia
sostanzialmente euristica e fondamentalmente ambigua, e proprio
per questa ragione si presti a legittimarne forme surrettizie di
ontologizzazione. Cid non toglie che la storia recente della
risemantizzazione del concetto di sacro, almeno a partire dal XIX
secolo, sia particolarmente complessa, al punto che Paolo Scarpi
puo affermare che «the notion of the sacred employed by many
scholars today seems to be, so to say, a hybrid manufactured in a
laboratory» (Scarpi 2016, 14)1.

Di questa storia, cio che piu attiene al discorso che stiamo
conducendo € che indipendentemente dalle concezioni del sacro
sostenutel®, diversi autori hanno sottolineato la vicinanza tra
esperienza religiosa e esperienza artistica.

Tra questi, gia Rudolf Otto, in Das Heilige (1917), sottolinea
ripetutamente l'analogia tra sentimento religioso e sentimento
estetico. Secondo Otto, I'esperienza estetica € quanto di piu vicino
vi sia all’esperienza del numinoso. Tuttavia, poiché per Otto non e
possibile conoscere I'esperienza del sacro per chi non abbia mai
provato un autentico momento di commozione religiosa, allo

15 A questo articolo rimandiamo per un’attenta ricostruzione della storia
recente del concetto di ‘sacro’.

16 La persistente tendenza a una concettualizazione del sacro come metastorico
€ cosi riassunta da Scarpi: «In the perspective examined up to this point,
starting with S6derblom, one can see first of all the emergence of an obsession
with the origins of religion, an obsession many fell victim to; then a ‘sacred’
which is a recent re-elaboration characterised by a strong theological debt of a
markedly confessional nature; finally, a sacred that is reduced to religion, which
in its turn is frequently confused with religiosity - and yet religiosity is an
attitude whereas religion is a structured and organic system» (Scarpi 2016, 31).



101 | Lebenswelt, 24 (2024)

stesso modo non é possibile comprendere solo razionalmente
I'esperienza estetica. Per questa ragione, & da perdonare colui che
si sforza, con i principi che sono a sua disposizione,

[...] di giungere il piu lontano possibile e interpreta I'«estetica»
come diletto dei sensi, la religione come una funzione d'impulsi di
valore sociale o in maniera ancor piu elementare. Ma I'artista che
ha sentito in sé quello che & caratteristico dell’esperienza estetica,
fara a meno delle sue teorie: molto piu I'anima religiosa (Otto
1917, 23).

Allo stesso tempo, per Otto la vicinanza tra numinoso e sublime &
cosi forte che, oltre a costituire in modo analogo le relative
esperienze, possono interagire e influenzarsi reciprocamente:

La nozione di sublime appare realmente somigliante a quella di
numinoso, ed e tale da provocarla e da esserne provocata, mentre
ciascuna delle due tende naturalmente a trapassare nell’altra
(Otto 1917, 63)17.

Questa analogia ci sembra ora ancor piu fondata se, data la
precedente ricostruzione del funzionamento della cornice come
dispositivo costitutivo dell’opera d’arte, si osserva come la
relazione tra esperienza religiosa e esperienza estetica € mediata
soprattutto da un processo di delimitazione dello spazio (e
dell’esperienza) la cui importanza non puo essere sottovalutata.
Ne sono consapevoli gia Nathan S6derblom e Rudolf Otto.
In Holiness (1913), S6derblom afferma:

L’origine psicologica della concezione del sacro sembra dovuta ad
una reazione allo spaventoso, allo stupefacente, al nuovo, al
terrificante. [...] E, cio che piu conta, quelle cose sono circondate,
per una reazione comprensibile, da un recinto di precauzioni e
interdizioni (Séderblom 1913, 52-53).

17 ] riferimenti di Otto in merito all’analogia e alla vicinanza tra religione e arte
(bello, poesia, musica, giudizio estetico, ecc.) sono numerosi, soprattutto per
quanto riguarda I'analogia tra numinoso e sublime: oltre a «Analogie» (cap. VIII,
62-69) e «Mezzi di espressione del numinoso nell’arte» (cap. XI.3, 85-90), cfr.
anche pp. 20, 23, 78, 92, 128, 146-147, 155-156, 159, 182. Cfr. anche Sequeri
1993, 71-103; Maiolini 2011, 107-143. E superfluo ricordare la matrice
kantiana della riflessione di Otto, da lui stesso esplicitata. A tal proposito cfr.,
per esempio, Bancalari 2018, 39-49.



102

S. Suozzi

A sua volta, Otto sottolinea come l'arte e l'architettura orientali
siano capaci di amplificare la funzione della cornice quando cio
che viene delimitato e uno spazio vuoto:

Oltre al silenzio e all’oscurita, I'arte orientale conosce una terza
potente impressione numinosa: il vuoto e il vuoto spazioso. [...]
Essa infatti raggiunge 'impressione del solenne non gia mediante
le alte sale o le imponenti linee verticali; ma in verita nulla si
potrebbe immaginare di piu solenne della silenziosa vastita dei
recinti, delle corti e degli atri che essa crea [...] racchiudendo nel
loro recinto la solitudine immensa di tutto un paesaggio (Otto
1917, 88-89).

Alla luce della rilevanza riconosciuta da questi autori alla funzione
svolta dalla delimitazione dello spazio in ambito religioso, e
opportuno verificare se il medesimo dispositivo della cornice sia
analogamente attivo anche nel caso dell’esperienza religiosa. A tal
fine sono sufficienti pochi esempi.

Il primo esempio proviene dalla religione dell’antica Roma.

Come osserva Jorg Riipke, nella cultura romana la produzione
di ordine, e pertanto di senso, avviene attraverso I'organizzazione
e la regolamentazione dello spazio, e il legame tra il diritto
fondiario e la delimitazione dei confini sacri € cosi profondamente
radicato che «i concetti sacer e religiosus, publicus e privatus sono
primariamente del diritto fondiario» (Riipke 2001, 200)18. I
Romani «organizzavano lo spazio non basandosi sulle superfici
ma sulle strade, sulle linee di delimitazione, sulle linee di visuale.
Sono le pratiche religiose stereotipe, i riti, a tracciare simili
delimitazioni e a istituire chiarezza anche li dove non c’e» (Riipke
2001, 193). Limiti, confini, aree occupate da altari e costruzioni o
lasciate libere, boschetti, crocicchi, linee di osservazione del volo
degli uccelli e postazioni allestite a tale scopo (gli auguracola),
senza dimenticare le processioni che tracciano e fissano percorsi:
«Il discorso dell’ordine sacrale e portato nella metropoli romana
(...) fino all’assurdo» (Riipke 2001, 193).

Piu in particolare, a Roma, lo spazio sacro era principalmente
delimitato in due modi.

18 Inoltre, come sottolinea Nathan Sdderblom, «Il significato originario di
sancire e di sanctus nel latino pagano rimandava al tabu, il ‘ben definito’, come
pure sancitus, sanctus significano definitus, destinatus, determinatus: era usato
per oggetti, luoghi e uomini fuori dall’ordinario» (S6derblom 1913, 92).



103 | Lebenswelt, 24 (2024)

Nel primo era fondamentale il concetto di templum, il quale
«non definisce un edificio ma un’area cultuale che va consacrata e
puo essere, ma non necessariamente, provvista di un edificio
(aedis), ovvero una ‘casa’ per una o piu divinita. L'area cultuale
veniva delimitata [...] con delle pietre» (Riipke 2001, 202). Per
esempio, nel sito di fondazione di citta, il momento piu importante
era quello in cui veniva tracciato il sulcus primigenius che
delimitava I'area della nascente citta. Ma ancora piu significativa
era la concezione del pomerium, direttamente connessa al sulcus
primigenius: «un confine marcato all'interno della citta vera e
propria con piccoli pali e che doveva delimitare un fittizio
territorio sacrale rispetto a tutto cido che rimaneva fuori» (Riipke
2001, 200). Soprattutto, sottolinea ancora Riipke, I'area all’interno
del pomerium non veniva consacrata con un rito apposito: «era
‘sacra’ di per sé» (Riipke 2001, 200): la sola delimitazione
dell’area la rendeva tale.

Il secondo modo di delimitazione dello spazio sacro nel mondo
romano consentiva di definire un’area in cui si volevano cogliere
segni premonitori o procedere agli auspici:

L’augure, provvisto d’'un bastone che ne accentua e prolunga i
gesti (il lituus, usato anche come emblema d’appartenenza al
corpo sacerdotale degli auguri), delimita con chiara indicazione
dei vertici uno spazio d’osservazione quadrato nel suo campo
visivo. Questo campo € poi ulteriormente articolato, con altre
linee, in una parte sinistra e in una destra, nonché in una - piu
distante - anteriore (antica) e in una - piu vicina - posteriore
(postica)» (Riipke 2001, 202-203).

La porzione di cielo cosi delimitata era percio considerata sacra e,
osservando al suo interno il volo degli uccelli, 'augure poteva
ricavarne presagi e auspici.

Un secondo esempio della relazione tra la delimitazione dello
spazio e la funzione religiosa puo essere tratto dalla tradizione
giapponese. Descrivendo il procedimento di costruzione del
santuario, Massimo Raveri osserva:

Il luogo sacro e, per sua natura, separato e ben definito: in quanto
spazio di incontro con dio, & percepito come anomalo. La sua
delimitazione garantisce al contempo la sicurezza del mondo
normale, umano, e del regno degli déi e impedisce che il passaggio
da una zona all’altra avvenga in modo casuale. Vi € sempre un
segno che indica il limite del territorio del sacro (Raveri 2006, 26).



104

S. Suozzi

Nella tradizione giapponese, le due forme piu comuni di
delimitazione dello spazio sono lo shimenawa, ovvero la corda di
paglia intrecciata (che nei templi puo diventare un vero e proprio
muro), e il torii, il portale di legno che, oltre a indicare il confine
tra area sacra e area profana, e anche l'unica via consentita per
passare dall'una all’altra. 11 valore simbolico del torii e
particolarmente evidente perché segna il confine e 'accesso a
un’area sacra che non é necessariamente chiusa: una montagna,
un bosco, il mare. Ma cid0 che piu importa e che «l’evoluzione
storica delle forme architettoniche del tempio non ha intaccato il
nucleo piu profondo del significato antico, cioé di un luogo
separato, di uno spazio di mediazione, in cui si realizza I'unione
fra dio e uomo» (Raveri 2006, 28). Infatti, non ¢ il luogo specifico
cosi delimitato o cido che contiene — un altare, un tempio, o
I'oggetto celato al suo interno che ha la funzione di accogliere la
presenza divina — a manifestarne la sacralita. Come sottolinea
Raveri, anche se il ricettacolo del dio e chiuso nei recessi piu
inaccessibili e puri dello spazio sacro e nessuno lo pud vedere,
I'oggetto in sé non ha importanza: «e cio che lo delimita e lo
nasconde a definirlo come valore sacrale, nella misura in cui ne
accentua la distanza, la separazione e il mistero» (Raveri 2006,
31).

Sia nel caso dell'antica Roma, sia in quello del Giappone,
tracciare un confine separa un interno sacro da un esterno
profano. Solitamente, I'area delimitata viene consacrata attraverso
un apposito rituale, ma a volte e significativamente sufficiente
tracciarne il perimetro, come nel caso del pomerium, perché I'area
sia considerata sacra. Ovviamente non si tratta di una separazione
netta, ma di un limite poroso, di un confine che nel momento in cui
divide e distingue un interno da un esterno, ne definisce altresi
anche le forme di comunicazione e di accesso, cio che vi puo
essere ammesso e cio che ne € escluso, e le regole che consentono
tale comunicazione.

In altri termini, anche il confine che separa sacro e profano e un
particolare dispositivo costitutivo di senso: e, appunto, una
cornice. E poco importa che cosa questa cornice racchiuda,
foss’anche il vuoto. Come osserva Otto, anche la delimitazione di
uno spazio vuoto ne definisce lo statuto eccezionale
distinguendolo da tutto cio che ne e escluso, e che pertanto e
profano: «come l'oscurita e il silenzio, il vuoto e una negazione:



105 | Lebenswelt, 24 (2024)

esclude il ‘questo’ e il ‘qui’, ma per far apparire il ‘totalmente
diverso’» (Otto 1917, 89).

5.
Ricapitolando. La ricostruzione della genesi dell'opera d’arte a
partire dalla desacralizzazione dell’oggetto di culto, oltre a
pervenire alla distinzione tra un’era dell'immagine e dell’'oggetto
di culto e una successiva era dell’arte, comporta due conseguenze
maggiori. La prima, come abbiamo avuto modo di mostrare
altrove (Suozzi 2024), é che attraverso l'esplicitazione del legame
genetico tra oggetto di culto e opera d’arte emerge anche il
processo di sostituzione del valore cultuale con il valore estetico
che legittima I'’equivalenza tra valore estetico e valore economico,
cosi rivelando lo statuto di merce dell’opera d’arte. La seconda
conseguenza, ed € quella che piu ci interessa in questa occasione, e
che il legame tra arte e sacro che pertiene a questa ricostruzione
storica legittima surrettiziamente una ontologizzazione del sacro
che, se approfondita, trova ulteriore fondamento in numerose
interpretazioni del sacro sviluppate nell’ambito degli studi
religiosi novecenteschi.
La scansione logica e cronologica di questa linea di pensiero
puo cosi essere schematizzata:
a) Visono luoghi e oggetti di cui viene riconosciuta la
sacralita, in cui viene percepita la presenza del sacro!?;
b) Per proteggere, custodire, venerare, ma anche
controllare e limitare la loro potenza, tali luoghi vengono
recintati e racchiusi in aree, costruzioni e edifici nati a
questo scopo. Questa delimitazione, non solo spaziale, ne
comporta la definizione come di qualcosa di totalmente
altro rispetto a cio che ne rimane all’esterno;

19 Esemplare, in questo senso, un passo di André Vauchez: «L’originalité de ces
lieux sacrés tient avant tout a la sainteté du lieu. Un temple sera parfois
construit sur le site ou a proximité immédiate, mais ce n’est pas a cause de lui
que l'emplacement est sacré. Au contraire, c’est le caractére sacré de
I'emplacement qui provoque I'érection du sanctuaire. Un lieu sacré de ce type
n’est jamais choisi par 'homme. Il est découvert par lui ou se révele a lui a
I'occasion d’'une théophanie ou d’'une hiérophanie qui consacre cet espace en le
transfigurant, c’est-a-dire en l'isolant de 'espace profane environnant. Par 13, il
se mue en source intarissable de puissance et de sacralité, a laquelle 'homme
qui y accéde peut communier librement, a la différence de ce qui se passe
souvent dans le temple de la cité» (Vauchez 2000, 4).



106

S. Suozzi

c) Nel momento in cui queste tipologie di manufatti e
artefatti perdono la propria funzione cultuale, emerge il
loro valore estetico e assumono lo statuto di opere
d’arte;

d) Infine, cosi come il valore dell'oggetto di culto
proviene dal riconoscimento della sua sacralita,
l'istituzione del valore estetico dell’'opera d’arte si fonda
sulla sua capacita di testimoniare una specifica idea di
arte.

Ora, e proprio questa ricostruzione logica e cronologica che
abbiamo cercato di leggere in modo diverso. Gia Emile Durkheim,
ne Les formes élémentaires de la vie religieuse (1912), aveva
sostenuto una diversa lettura del sacro, rifiutandone
un’interpretazione metastorica che lo identificava come l'essenza
ineffabile della religione. Il sacro e per Durkheim un prodotto
storico e culturale che nel sistema religioso svolge la funzione di
istituire una differenza e una separazione tra cio che e sacro e cio
che e profano:

Tutte le credenze religiose conosciute, siano esse semplici o
complesse, hanno uno stesso carattere comune: esse
presuppongono una classificazione delle cose, reali o ideali, che gli
uomini si rappresentano in due classi, in due generi opposti,
definiti generalmente con due termini distinti tradotti abbastanza
bene dai concetti di profano e di sacro. La divisione del mondo in
due domini che comprendono l'uno tutto cio che € sacro, I'altro
tutto cio che & profano, e il carattere distintivo del pensiero
religioso (Durkheim 1912, 87)20.

Cio che abbiamo cercato di illustrare in questa breve riflessione e
che questa separazione tra sacro e profano e ottenuta anche
attraverso l'applicazione del dispositivo della cornice, il quale
consiste nel rendere evidente che cio che e al suo interno e un
mondo separato rispetto a cio che resta all’esterno. Grazie alla
definizione di questa netta separazione, la cornice consente di
mettere ordine, governare, controllare e comprendere cio che e
all'interno e, allo stesso tempo, determinare le regole e i
comportamenti che permettono di entrare in comunicazione con
esso e che a loro volta gli consentono di comunicare con l'esterno
e risignificarlo.

20 Cfr. anche Scarpi 2016, 32-34.



107 | Lebenswelt, 24 (2024)

In particolare, anche alla luce degli esempi tratti dalle
tradizioni religiose dell’antica Roma e del Giappone, I'analoga
funzione svolta dalla cornice nel contesto religioso e nel mondo
dell’arte non giustifica soltanto una interpretazione genetica
secondo la quale l'opera d’arte € il risultato di un processo di

sostituzione, appropriazione e trasformazione delle
caratteristiche specifiche dell’'oggetto di culto, ovvero della sua
sacralita.

E invece plausibile sostenere che, di fronte all'incomprensibile
e all'incommensurabile, l'uvomo disponga di uno strumento
particolare che gli consente di dare senso, cercare di comprendere
ed entrare in una relazione regolata e ordinata con tali eventi o
oggetti. Nel caso in cui tale evento sia ricondotto all’'ambito del
soprannaturale, cio che la cornice definisce e a cui consente di
accedere e il sacro; nel caso in cui, invece, I'evento o l'oggetto
siano riconducibili all’esperienza mondana, allora cio che la
cornice racchiude rientra nell’ambito dell’arte.

Possiamo cosi comprendere la vicinanza che lega, da un lato, la
delimitazione di una porzione di cielo o di uno spazio sacro in un
ambiente naturale alla definizione del paesaggio come genere
artistico e come modello di esperienza estetica a partire da una
analoga delimitazione di uno spazio naturale. In questo senso, non
e casuale 'omologia che ritroviamo tra il numinoso e il sublime in
Otto: cosi come il numinoso si costituisce nelle esperienze del
tremendum e del fascinans, la concezione del sublime si fonda
sull’esperienza della maestosita e della terribilita,
dell'incommensurabile grandezza e dell’'orrore della natura, e non
solo?1,

Delimitare uno spazio; tracciare un confine; costruire un
recinto, una porta o un ponte; costruire un altare o un tempio, un
piedistallo o un museo; realizzare land art o opere site specific;
tracciare un quadrato intorno a un'immagine, una parte
dell’ambiente naturale o una porzione del cielo; celebrare un
rituale, una processione o realizzare una performance effimera:
tutte queste non sono che forme diverse che, in ambiti diversi, il
medesimo dispositivo costitutivo di senso pud assumere; ovvero
Sono cornici.

21 Cfr. D’'Angelo 1997, 131-134; D’Angelo 2001, 30-35; Sequeri 2016, 234-241.
Sullo sviluppo del concetto di sublime nell’arte contemporanea cfr., tra gli altri,
Newman 1949; Lyotard 1988; Lyotard 1991; De Michelis 2008.



108

S. Suozzi

Non ci troviamo percio semplicemente di fronte a un processo
di sostituzione e trasformazione al termine del quale I'arte si e
appropriata di oggetti che appartenevano al contesto religioso e li
ha trasformati in opera d’arte. Ma abbiamo un medesimo
dispositivo di produzione di senso che rende ugualmente possibile
la manifestazione di cio a cui viene cosi attribuita la definizione di
sacro o di arte?2. Questa interpretazione della funzione della
cornice, inoltre, chiarisce sia lo statuto ambiguo di opere e oggetti
che transitano ripetutamente dallo stato di opera d’arte a quello di
oggetto di culto, e viceversa; sia l'associazione nascosta tra
sacralita dell’oggetto di culto e valore estetico nell’'opera d’arte, e
tutto cio che ne consegue.

Con cio non intendiamo ridurre il sacro e 'arte a Restbegriffen
della cornice?3. Ci siamo invece limitati a tentare di comprendere
il modo in cui 'essere umano si serve del medesimo dispositivo, la
cornice, per produrre senso. Nel caso del sacro, la cornice delimita
eventi, spazi e oggetti, la cui straordinarieta e incommensurabilita
e interpretata come una manifestazione di potenze soprannaturali
e trascendenti, cosi consentendo all'uomo di entrare in relazione
con il divino. Nel caso dell’opera d’arte, invece, il medesimo

22 Questa dicotomia, & bene sottolinearlo, non e esaustiva: gli ambiti di
attivazione della cornice sono molteplici, il primo dei quali &€ senza dubbio
quello del gioco come modello cognitivo e pedagogico (su cui insiste la teoria
dei mondi intermedi di lacono, a cui abbiamo gia accennato). Inoltre, dal punto
di vista antropologico, vale la pena ricordare il valore costitutivo della
negazione linguistica, del ‘non‘. Come sottolinea Paolo Virno: «Spiegare le
prerogative e gli usi del segno ‘non‘ significa spiegare alcuni tratti distintivi
della nostra specie: la capacita di distaccarsi dagli avvenimenti circostanti e
dalle pulsioni psichiche, 'alternarsi di inibizioni e disinibizioni non prescritte
da strategie di adattamento all’ambiente, il bisogno di riti e istituzioni,
I'ambivalenza degli affetti, l'attitudine a trasformare repentinamente le
condotte piu abituali» (Virno 2013, 4). In altri termini, insiste Virno, «la
negazione non esprime il contrario, ma il diverso» (Virno 2013, 37). Infine,
meriterebbe probabilmente un approfondimento in tal senso anche
I'introduzione dell’esperimento scientifico come evento isolato dalla realta
circostante da parte di Galileo Galilei e la conseguente nuova visione del mondo
resa possibile dall’applicazione del metodo scientifico.

23 Correttezza vuole che si dia conto anche di interpretazioni diametralmente
opposte a quella fin qui sostenuta, nelle quali la relazione tra estetico e sacro
viene fondata teologicamente. Per esempio, secondo Raffaele Maiolini «il
sentimento religioso (..) e il compimento e l'inveramento del sentimento
artistico e del sentimento tout court» (Maiolini 2011, 141-142). Cfr. anche
Sequeri 2011, 37-51; Beespflug - Fogliadini 2017, 87-94.



109 | Lebenswelt, 24 (2024)

processo di definizione di un mondo interno alla cornice, I'opera, e
un mondo esterno, la realta, consente di osservare il mondo di cui
siamo parte come se ne fossimo all’esterno e in tal modo
comprendere ed entrare in relazione con cio che appare come
incommensurabile e trascendente rispetto alla finitezza
dell'uomo, ma comunque terreno.

Cio che & mutato nel passaggio storico dall’era delle immagini
prima dell’arte all’era dell’arte e I'importanza sociale, economica e
politica che le due diverse produzioni di senso hanno avuto nel
corso dei secoli: nell’era delle immagini prima dell’arte era
evidentemente la dimensione religiosa a prevalere; nell’era
dell’arte e invece I'arte stessa.

Bibliografia

Assmann ], 1992: La memoria culturale. Scrittura, ricordo e
identita politica nelle grandi civilta antiche, tr. it. di F. de Angelis,
Torino, Einaudi, 1997.

Bancalari S., 2018: ‘Totalmente altro’ e crisi della schematizzazione.
Su un luogo decisivo della teoria della religione di Rudolf Otto,
«Archivio di filosofia» LXXXVI, 3 (2018), pp. 39-49.

Bargna [, 2019: Forme del sacro e arte contemporanea fra
materiale e immateriale, «Antropologia» 6, 1, pp. 93-116.

Baxandall M., 1972: Pittura ed esperienze sociali nell'ltalia del
Quattrocento, tr. it. di M.P. Dragone - P. Dragone, Torino, Einaudi,
1978.

Belting H., 1994: Immagine e culto. Una storia dell'immagine prima
dell'eta dell'arte, tr. it. di L. Vargiu, Roma, Carocci, 2022.

Belting H., 1998: Il capolavoro invisibile. Il mito moderno dell’arte,
tr. it. di L. Vargiu, Roma, Carocci, 2018.

Belting H., 2010: Specchio del mondo. L’invenzione del quadro
nell’arte fiamminga, tr. it. di M. Jacobsson - A.M. Lossi, Carocci,
Roma, 2016.



110

S. Suozzi

Benjamin W., 1931: Piccola storia della fotografia, in 1d., L'opera
d’arte nell’epoca della sua riproducibilita tecnica. Arte e societa di
massa, tr. it. di E. Filippini, Torino, Einaudi, 2000, pp. 57-78.

Benjamin W., 1936: L'‘opera d’arte nell’epoca della sua
riproducibilita tecnica, in 1d., L'opera d’arte nell’epoca della sua
riproducibilita tecnica. Arte e societa di massa, tr. it. di E. Filippini,
Torino, Einaudi, 2000, pp. 17-56.

Benjamin W., 1937: Che cos’e l'aura?, in 1d., Charles Baudelaire. Un
poeta lirico nell’eta del capitalismo avanzato, tr. it. a cura di G.
Agamben - B. Chitussi - C-C. Harle, Vicenza, Neri Pozza, 2012, pp.
25-26.

Besancon A., 1994: L'immagine proibita. Una storia intellettuale
dell'iconoclastia, tr. it. di S. Moroni, Genova-Milano, Marietti 1820,
2009.

Bettetini M., 2006: Contro le immagini. Le radici dell'iconoclastia,
Roma-Bari, Laterza, 2006.

Beoespflug F. - Fogliadini E., 2017: Volti del mistero. Il conflitto delle
immagini tra Oriente e Occidente, tr. it. di E. Fogliadini, Bologna,
Marietti 1820, 2018.

Bredekamp H., 2007, Immagini che ci guardano. Teoria dell’atto
iconico, tr. it. di S. Buttazzi, Milano, Raffaello Cortina, 2015.

Cassani A.G. (a cura di), 2019: Nuove tecnologie dell'arte. Oltre la
perdita dell"aura’, Abav2016 - Annuario Accademia di Belle Arti di
Venezia, Roma-Bari, Laterza, 2019.

Cavell S., 1979: The World Viewed, Cambridge-London, Harvard
University Press, enlarged edition, 1979.

D’Angelo P., 1997: L’estetica del romanticismo, Bologna, 11 Mulino,
1997.

D’Angelo P., 2001: Estetica della natura. Bellezza naturale,
paesaggio, arte ambientale, Roma-Bari, Laterza, 2001.

De Michelis M. (a cura di), 2008: Il sublime e ora / The sublime is
now, Milano, Skira, 2008.



111 | Lebenswelt, 24 (2024)

Di Giacomo G. - Marchetti L. (a cura di), 2013: Aura, numero
monografico, «Rivista di estetica» 53, 52 (2013).

Durkheim E., 1912: Le forme elementari della vita religiosa. Il
sistema totemico in Australia, tr. it. di M. Rosati, Roma, Meltemi,
2005.

Ferrari D. - Pinotti A. (a cura di), 2018: La cornice. Storie, teorie,
testi, Monza, Johan & Levi, 2018.

Freedberg D., 1989: Il potere delle immagini. Il mondo delle figure:
reazioni e emozioni del pubblico, tr. it. di G. Perini, Torino, Einaudi,
2009.

Gargani A.G. - lacono A.M., 2005: Mondi intermedi e complessita,
Pisa, ETS, 2005.

lacono A.M., 2010: L’illusione e il sostituto. Riprodurre, imitare,
rappresentare, Milano, Bruno Mondadori, 2010.

lacono A.M.,, 2016a: Il sogno di una copia. Del doppio, del dubbio,
della malinconia, Milano, Guerini, 2016.

Iacono A.M., 2016b: Storie di mondi intermedi, Pisa, ETS, 2016.

lacono A.M., 2022: Socrate a cavallo di un bastone. I bambini, il
gioco, i mondi intermedi e la messa in scena come pratica della
verita, Roma, Manifestolibri, 2022.

Krauss R., 2005: Reinventare il medium. Cinque saggi sull’arte di
oggi, tr. it. di E. Grazioli, Milano, Bruno Mondadori, 2005.

Lyotard F., 1988: L’inumano. Divagazioni sul tempo, tr. it. di E.
Raimondi - F. Ferrari, Milano, Lanfranchi, 2001.

Lyotard F., 1991: Lezioni sull'analitica del sublime, Milano-Udine,
Mimesis, 2021.

Maiolini R., 2011: Il sentimento. Il teologico cristologico come verita
dell’estetico alla luce della riflessione di F. Schleiermacher e R. Otto,
in Knauss S. - Zordan D. (a cura di), La promessa immaginata.
Proposte per una teologia estetica fondamentale, Bologna, EDB
2011, pp. 107-143.



112

S. Suozzi

Newman B., 1949: [l sublime, adesso, tr. it. di V. Birolli, Milano,
Abscondita, 2019.

Otto R., 1917: Il sacro. L’irrazionale nella idea del divino e la sua
relazione al razionale, tr. it. di E. Bonaiuti, Milano, SE, 2009.

Paoletti G. - Mori L. - Marchesi F. (a cura di), 2019: L’esercizio della
meraviglia. Studi in onore di Alfonso M. lacono, Pisa, ETS, 2019.

Pinotti A. (a cura di), 2018: Costellazioni. Le parole di Walter
Benjamin, Torino, Einaudi, 2018.

Pozzati C., 2023: Pozzati XXL, a cura di M. Pozzati, Imola, Maretti
Editore, 2023.

Pullega P., 2016: L’equivalenza estetica; con altri scritti di arte e di
economia, Chieti, Solfanelli, 2016.

Raveri M. 2006: Itinerari nel sacro. L'esperienza religiosa
giapponese, Venezia, Libreria Editrice Cafoscarina, 20062.

Riipke J., 2001: La religione dei romani, tr. it. di U. Gandini, Torino,
Einaudi, 2004.

Scarpi P., 2016: Delimitations of the sacred, «Civilta e religioni» II
(2015-2016), pp. 13-44.

Scarpi P., 2023: Recensione di S. Suozzi, L’arte della fuga. Attualita e
inattualita dell'immagine e della scrittura, Pisa, ETS, 2021, «Civilta
e Religioni», [X (2023), pp. 193-198.

Scarpi P., 2024: Le metamorfosi del magico. Dai payou a Heinrich
Cornelius Agrippa von Nettesheim, «Erreffe. La ricerca folklorica»,
79 (2024), pp. 87-95.

Sequeri P., 1993: Estetica e teologia. L’indicibile emozione del
sacro: R. Otto, A. Schénberg, M. Heidegger, Milano, Glossa, 1993.

Sequeri P., 2011: Logiche dell’estetico: ritrattazioni teologiche, in
Knauss S. - Zordan D. (a cura di), La promessa immaginata.
Proposte per una teologia estetica fondamentale, Bologna, EDB,
2018, pp. 37-51.



113 | Lebenswelt, 24 (2024)

Sequeri P., 2016: Il sensibile e l'inatteso. Lezioni di estetica
teologica, Brescia, Queriniana, 2016.

Shiner L., 2001: L’invenzione dell’arte. Una storia culturale, tr. it. di
N. Prinetti, Torino: Einaudi, 2010.

Simmel G., 1902: La cornice del quadro. Un saggio estetico, in
Ferrari D. - Pinotti A. (a cura di), La cornice. Storie, teorie, testi,
Monza, Johan & Levi, 2018, pp. 71-76.

Soderblom N., 1913: Il sacro, tr. it. di F. Della Costa, Brescia,
Morcelliana, 2019.

Stoichita V, 1993: L’invenzione del quadro, tr. it. di B. Sforza,
Milano, I Saggiatore, 2013.

Suozzi S. 2021: L’arte della fuga. Attualita e inattualita
dell'immagine e della scrittura, Pisa, ETS, 2021.

Suozzi S., 2024: «Un conto che non torna». Sull’'opera d’arte come
merce, «Machina-DeriveApprodi», online, parte I: 12 gennaio
2024, https://www.machina-deriveapprodi.com/post/un-conto-
che-non-torna-i; parte II: 18 gennaio 2024,
https://www.machina-deriveapprodi.com/post/un-conto-che-
non-torna-ii.

Vargiu L., 2007: Prima dell'eta dell'arte. Hans Belting e l'immagine
medievale, Palermo, Centro internazionale studi di estetica, 2007.

Vaccari F., 1986: La discarica di rifiuti: un modello dell’attuale
situazione dell'informazione, in Id. Fotografia e inconscio
tecnologico, Torino, Einaudi, 2011, pp. 86-89.

Vauchez A. (a cura di), 2000: Lieux sacrés, lieux de culte,
sanctuaires.  Approches  terminologiques, = méthodologiques,
historiques et monographiques, Roma, Ecole Frangaise de Rome,
2000.

Virno V., 2013: Saggio sulla negazione. Per una antropologia
linguistica, Torino, Bollati Boringhieri, 2013.


https://www.machina-deriveapprodi.com/post/un-conto-che-non-torna-i
https://www.machina-deriveapprodi.com/post/un-conto-che-non-torna-i
https://www.machina-deriveapprodi.com/post/un-conto-che-non-torna-ii
https://www.machina-deriveapprodi.com/post/un-conto-che-non-torna-ii

