114 | M. Trudu

MAURIZIO TRUDU

HUSSERL LETTORE DI FICHTE:
UN’'INTRODUZIONE ALL'INTERPRETAZIONE
FENOMENOLOGICA DEL PENSIERO FICHTIANO
TRA TELEOLOGIA, FILOSOFIA PRATICA E
SISTEMA TRASCENDENTALE

1. Introduzione

La mancanza di interesse per le convergenze tra la filosofia di
Fichte e quella di Husserl & una costante negli studi fenomenologici.
Il testo di Hyppolite (Hyppolite 1959)1, che si interroga sulla
vicinanza tra le due filosofie, facendo riferimento in particolare ai
due scritti programmatici delle due - Ueber den Begriff der
Wissenschaftslehre per quanto riguarda Fichte e Philosophie als
strenge Wissenschaft per quanto riguarda Husserl - rappresenta un
invito a considerare attentamente la vicinanza tra i due pensatori,
al fine di aprire nuove prospettive meritevoli di discussione,
anziché limitarsi a una mera comparazione. Tuttavia, questo invito
e stato largamente ignorato e pochi sono stati i lavori su questo
tema. In sintesi, possiamo affermare che un lavoro specifico che
identifichi le convergenze e, soprattutto, le divergenze tra le due
filosofie rimane ancora un desideratum della ricerca filosofica
contemporanea.

Gli scritti apparsi sul rapporto tra la filosofia di Fichte e quella di
Husserl si inseriscono all'interno del piu ampio tema della
relazione tra la filosofia classica tedesca e la fenomenologiaZ?.
All'interno di questo ambito, alcuni autori hanno cercato di
stabilire un collegamento tra le filosofie dei due autori. Gli scritti su
questo tema possono essere suddivisi in tre direzioni principali. In
primo luogo, troviamo coloro che hanno cercato punti di

1 Si veda anche Hyppolite (1971, 21-31).

2 Sul rapporto tra la filosofia classica tedesca e la fenomenologia husserliana si
veda Bisin (2006), Boehm (1959), Carr (1999), De Palma (2001), Henrich
(1958), Kaehler (2007), Kern (1964), Jay (1988), Barale (1984), Manca (2023,
2016).



115 | Lebenswelt, 24 (2024)

convergenza in riferimento alle tematiche etico-politiche3; in
secondo luogo, si evidenziano ricerche focalizzate su alcune
congruenze in relazione a dei specifici punti cardine delle due
filosofie*; in terzo luogo, emergono studi volti a comprendere in che
misura le basi della fenomenologia di Husserl siano rintracciabili
nella prospettiva di Fichte>.

Questo contributo si propone di offrire un’introduzione storico-
filosofica preliminare a un possibile confronto tra il pensiero di
Husserl e quello di Fichte. Considerando il carattere introduttivo di
questo lavoro, l'attenzione sara focalizzata principalmente sulle
attestazioni esplicite di Husserl riguardanti la filosofia fichtiana. In
primo luogo, si tentera di ricostruire brevemente il contesto storico
e intellettuale in cui Husserl potrebbe essere venuto a contatto con
il pensiero di Fichte. Successivamente, si esamineranno le lezioni
tenute da Husserl presso I'Universita di Freiburg im Breisgau negli
anni accademici 1917/1918. Infine, verranno analizzati diversi
passaggi presenti nel corpus husserliano in cui Husserl si confronta
direttamente con il pensiero di Fichte. Al termine di questa
ricostruzione, emergera come Husserl attribuisca particolare
rilevanza all'impianto teleologico della filosofia di Fichte, al
concetto di filosofia pratica e alla dimensione trascendentale della
sua costruzione teorica.

3 Cfr. Kolkmann (2011), in cui il tema della liberta in Fichte & esaminato
attraverso una prospettiva fenomenologica. Nella stessa direzione sembrerebbe
andare Hart (1995), il quale interpreta le due filosofie all'interno di una cornice
di fenomenologia dei valori. Si veda Hart (1992, 1-49; 155-283). Inoltre, alcuni
autori hanno condotto il confronto tra le due filosofie in riferimento al tema
dell'intersoggettivita e della corporalita, sempre all'interno di una prospettiva
etica. Si vedano al riguardo: Kloc-Konkolowicz (2013); Nuzzo (2010); Klaus
(1986); Riob6 Gonzales (1990, 1991); Manz (2013).

4Trai tanti testi spicca Tietjen (1980), il quale indaga principalmente quella fase
del pensiero di Fichte e Husserl definita come idealismo trascendentale. L’autore
evidenzia come, per entrambi, il tema della ‘fondazione ultima’ emerga
attraverso una critica alla filosofia di Kant, portandoli a sviluppare una ‘filosofia
come scienza rigorosa’. Piu recentemente segnaliamo Lahbib (2002, 2004,
2009), il quale ha identificato e tematizzato alcuni elementi ‘riduttivi’ nella
filosofia di Fichte. Nella stessa direzione si veda Pentzopoulou-Valalas (1990,
2021).

5 Tale linea di ricerca propone una lettura fenomenologica della filosofia di
Fichte, tentando di interpretare Fichte attraverso la lente husserliana. Si vedano,
in particolare Maesschalck (2003); Masullo (1994); Schnell (2000, 2003, 2007).



116 | M. Trudu

2.1l contesto
Ricostruire I'interesse di Husserl per i testi di Fichte risulta essere
un’impresa complessa. Infatti, stando alle dichiarazioni esplicite
del padre della fenomenologia, sembrerebbe che I'attenzione si sia
soffermata solamente sugli Scritti popolari. Un importante aiuto
per lo studio delle fonti del pensiero husserliano risulta essere la
biblioteca di Husserl, attualmente conservata presso la sede degli
archivi Husserl di Leuven®. In primo luogo, € noto che Husserl ha
lavorato quasi esclusivamente su libri di sua proprieta; in secondo
luogo, 'abitudine a sottolineare e a prendere appunti ai margini,
permette di farsi un’idea delle fonti storiche del pensiero
husserliano’. Un primo importante elemento € la presenza nella
sua biblioteca dell’edizione curata da F. Medicus delle opere di
Fichte (Fichte 1912), fatto che attesta I'accessibilita da parte di
Husserl a gran parte delle opere di Fichte. Inoltre, sono presenti Die
Bestimmung des Menschen, Uber den Begriff des wahrhaften Krieges
in Bezug auf den Krieg im Jahre 1813; Uber Gott und Unsterblichkeit,
Deducirter Plan einer zu Berlin zu errichtenden héhren Lehranstalt®.
La presenza di gran parte della produzione fichtiana sembrerebbe
testimoniare I'interesse di Husserl per Fichte, sebbene, analizzando
i testi in questione, una presenza massiccia di appunti e
sottolineature si riscontri solamente nei cosiddetti scritti popolari,
nelle due introduzioni alla Wissenschaftlehre del 1797 e nei primi
due Vortrdge del 1804°. Tuttavia, alcune citazioni presenti nel
corpus husserliano, che vedremo nelle pagine successive,
sembrerebbero testimoniare una conoscenza anche di altri testi.
L’analisi della biblioteca fornisce pero anche un’ulteriore
importante informazione, infatti sottolineiamo la presenza di
numerosi manuali di storia della filosofia che Husserl ha utilizzato,
soprattutto in vista dei suoi corsi universitarilf. Vi spiccano i testi
di Ueberweg-Heinze, in particolare il terzo volume, e di
Windelband!!. Inoltre, sono presenti parecchi volumi che si
riferiscono al pensiero fichtiano, quali, ad esempio: Kraus (1916),

6 Sulla vicenda del salvataggio della biblioteca di Husserl, si veda Van Breda
(1959).

7 Cfr. Van Breda (1959, 7).

8 Cfr. Fichte (1815, 1800, 1914).

9 Cfr. Baratta (1969).

10 Cfr. Boehm (1956, XXVII).

11 Sj segnalano inoltre: Deter (1918), Windelband (1907, 1909), Harms (1876),
Moog (1922), Zeller (1875), Lotze 1882, Bergmann (1893), Eucken (1879),
Lewes (1876), Ast (1825), Cohn (1923).



117 | Lebenswelt, 24 (2024)

Kerler (1917), Mahnke (1921), Bergmann (1915), Stahler (1914),
Medicus (1905), Fischer (1890), e Weinel (1914).

Oltre alla presenza, nella sua biblioteca personale, della maggior
parte delle opere di Fichte nonché di vari testi sul suo pensiero vi e
un altro elemento che potrebbe, dal punto di vista storico, aver
influito sulla ricezione husserliana della filosofia fichtiana. Husserl
ha sviluppato il suo pensiero anche attraverso un confronto con il
neokantismo, in particolare con la cosiddetta Scuola neokantiana
della Germania sudoccidentalel?, notoriamente caratterizzata da
una forte ispirazione fichtiana, al punto che molti autori,
riferendosi ai  suoi  protagonisti, hanno parlato di
‘neofichtianesimo’. Una delle testimonianze piu incisive in questo
senso ce la fornisce Heidegger, il quale nella trascrizione del corso
tenuto a Freiburg nel semestre estivo del 1919, dal titolo
Phdnomenologie und transzendentale Wertphilosophie scriveva:

I motivi per l'interpretazione di Kant operata da Windelband sono
mediati da Lotze e derivano originariamente da Fichte, il quale,
come tutto I'idealismo tedesco, aveva influito fortemente su Lotze,
soprattutto nel suo primo periodo. Cosi diventa comprensibile
com’e che Fichte abbia giocato nella filosofia trascendentale dei
valori un ruolo talmente dominante che si potrebbe perfino
caratterizzarla come neofichtianesimo (Neu-Fichtianismus)
(Heidegger 1987, 133).

Agli occhi di Heidegger ¢ il Fichte del periodo critico (1794-1800),
il quale ha interpretato in senso critico la ragione teoretica come
ragione che nell’'essenza e pratica, a essere assunto dal
neokantismo.

L’affermazione di Heidegger, come tutte le ricostruzioni storiche
del filosofo di Mef3kirch, va presa con cautela; tuttavia, la sua
posizione € supportata da alcuni elementi tangibili. Infatti,
'interesse della Scuola neokantiana del Baden per la filosofia di
Fichte e testimoniato da numerosi scritti sul pensiero fichtianol3.
Inoltre, e lo stesso Husserl in vari passaggi ad accostare la figura di
Fichte ai pensatori neokantiani. Leggiamo nelle trascrizioni delle

12 Sul rapporto tra Husserl e i neokantiani si veda: Holzhey (2001), Kreis (1930),
Lembeck (2003), Besoli, Ferrari, Guidetti (2022), Misch (1930), Schuhmann
(1993), Petrella (2012), Scagliusi (2024), Lerner (2004), Luft (2016, 2018),
Roesner (2012), Staiti (2015).

13 Cfr. Rickert (1899), Lask (1923). Sulla forte ispirazione fichtiana del
neokantismo, mi permetto di rinviare a quanto gia scritto in Trudu (2024), e alla
bibliografia li consigliata.



118 | M. Trudu

Vorlesungen del 1906/1907 che i «Neokantiani e i Neofichtiani [...],
richiamandosi alle argomentazioni di Kant e Fichte, hanno
combatto come psicologismo ogni contributo della psicologia alla
teoria della conoscenza e avevano piena fiducia nel metodo
trascendentale»# (Husserl 1985, 239).

3. Le lezioni del 1917

Il confronto piu ampio e diretto con la filosofia fichtiana e
rappresentato dalle lezioni tenute nel 1917 alla facolta di Scienze
Politiche dell’Universita di Freiburg im Breisgau, ripetute I'anno
successivo presso la facolta di Filosofia, nell’'ambito dei corsi per i
partecipanti alla guerra!>. Nelle pagine introduttive al testo, la
filosofia fichtiana viene interpretata da Husserl come irriducibile
alla mera sfera teoretica. Fichte, secondo Husser],

[Flu piuttosto una natura orientata in maniera assolutamente
pratica. Per inclinazione e volonta dominante fu riformatore etico-
religioso, educatore dell’'umanita, profeta, veggente [...]. Tutta la sua
filosofia e al servizio di questo violento impulso pratico» (Husserl
1986, 51).

Dunque, non € una sorpresa che Fichte proceda con impeto nelle
sue teorie, con l'obiettivo di armare questa propensione pratica di
argomenti teoretici. Infatti, sostiene Husserl, scavando a fondo
della prospettiva fichtiana emerge chiaramente come ‘arbitri logici’
e ‘costruzioni teoriche astruse’ rimandino a un significato piu
profondo, una ricchezza di importanti intuizioni che, anche se non
ancora filosoficamente mature, rappresentano abbozzi di una
conoscenza rigorosamente scientifica. Proprio questa e
'intenzione di fondo che anima la lettura husserliana:

Una volta andati oltre la dura scorza, percepirete quel senso di
nobile elevazione e di rinnovato vigore che si irradia da Fichte [...]
perché anch’egli fu uno dei grandi capaci di prevedere e ‘pre-
intuire’ quelle conoscenze che non soddisfano soltanto una

14 Si veda anche Husserl (1988b, 2004).

15 ]] particolare contesto storico che fa da sfondo a queste lezioni mostra come
I'interesse di Husserl per Fichte non si esaurisca solamente in ragioni puramente
filosofiche. Infatti, le lezioni husserliane sono da collocare all'interno del
contesto culturale tedesco della Prima Guerra Mondiale che sono stati per
Husserl il periodo di quella che e stata definita la sua ‘alleanza ideologica con
I'idealismo tedesco’. Cfr. Kern, (1964, 34 segg.).



119 | Lebenswelt, 24 (2024)

curiosita teoretica, ma che penetrano nelle profondita piu profonde
della personalita. (Husserl 1986, 53)

Una volta superata la difficolta dell’'argomentazione fichtiana sara
possibile comprendere quelle ‘proto-intuizioni’ che ci permettono
di fondare rigorosamente il discorso filosofico. Per superare la
difficolta del testo fichtiano, l'attenzione di Husserl si sofferma
principalmente sui testi ‘piu accessibili’, i cosiddetti Scritti popolari,
in particolare Die Bestimmung des Menschen (1800), Die Grundziige
des gegenwidrtigen Zeitalters (1806), Die Anweisung zum seligen
Leben oder auch die Religionslehre (1806), Reden an die deutsche
Nation (1807/1808), le lezioni di Erlangen Ueber das Wesen des
Gelehrten e le cinque lezioni berlinesi Uber die Bestimmung des
Gelehrten (1811).

Tuttavia, nonostante questa esplicita dichiarazione, sono
presenti importanti riferimenti ad alcuni dei concetti fondamentali
della Dottrina della scienza fichtiana. In primo luogo, Husserl
interpreta la filosofia di Fichte come un superamento della filosofia
kantiana, attuato tramite la radicalizzazione dell’idealismo di
matrice kantiana. Fichte, secondo Husserl, compie I'importante
atto di interpretare le cose in sé come scarti di un dogmatismo
ingenuo. Infatti, le essenze trascendenti sono per Fichte, secondo
Husserl, qualcosa che non ha un vero e proprio senso. Dopo
I'insegnamento kantiano, afferma Husserl, le cose in sé non hanno
nulla a che fare con una soggettivita e le percezioni sensibili
provenienti dall’esterno erano spiegate tramite I'affezione da parte
di cose in sé del tutto sconosciute e inconoscibili. Ora, pero, si
chiede Husserl, esponendo la domanda fondamentale della filosofia
fichtiana: «Se queste [scil. le cose in sé] sono impensabili, da dove
arriva il sensibile molteplice che ci € dato come sempre soggetto a
mutamento ed e il materiale per la costituzione della natura?»
(Husserl 1986, 60). Possiamo aggiungere, per quale motivo,
dunque, il sensibile si manifesta proprio in quell’ordine e con quelle
qualita tali che possa configurarsi una ‘natura’?

Proprio seguendo queste domande, afferma Husserl, Fichte,
radicalizzando la filosofia kantiana, fonda un modo completamente
nuovo di interpretazione del mondo (Weltinterpretation).
Leggiamo:

Fichte, animato dalla dottrina kantiana della ragione pratica, coglie
un pensiero di enorme acutezza, attraverso il quale [...] egli si pone
in contrasto con la concezione naturale del mondo (natiirliche
Weltauffassung) in un modo nuovo e ancora insuperato. Dopo Kant



120 | M. Trudu

il soggetto che produce oggettivita puo essere soltanto attivo, dopo
essere stato, prima, oggetto passivo di affezione. (Husserl 1986,
60)16

Tuttavia, Fichte, interpretato da Husserl come 'uomo dell’atto e
della volonta, non puo accontentarsi di questo: la filosofia
trascendentale kantiana viene radicalizzata attraverso un nuovo
sguardo tramite il quale interpretare il mondo. Attraverso la
‘sospensione’ della concezione naturale del mondo, la posizione
fichtiana arriva a sostenere, secondo Husserl, che l'essere del
soggetto e rappresentato dal suo essere operante (handeln),
«essere soggetto e assolutamente nient’altro che essere agente»
(Husserl 1986, 60). Inoltre, continua Husserl, cio a cui il soggetto si
trova sempre di fronte, in quanto substrato dell’operare, in altri
termini, in quanto oggetto del suo agire, deve essere un ‘agito’. Ne
consegue che «non coincidono soltanto essere soggetto ed essere
agente, ma anche essere oggetto (Objekt) per un soggetto ed essere
prodotto di un’azione». In altri termini, prima dell’agire (handeln),
se risaliamo all’'origine, non c’e un oggetto; «l'inizio, se noi
pensiamo per cosi dire la storia del soggetto, non e un fatto
(Tatsache), ma un’azione in atto (Tathandlung), ed & una storia
quella a cui dobbiamo pensare» (Husserl 1986, 61).

Pertanto, il soggetto non e da concepire come un mero fatto
(Tatsache), come sembrerebbe indicarci un’interpretazione basata
sulla concezione naturale del mondo (natiirliche Weltauffassung),
ma come una Tathandlung. Essere soggetto significa
costitutivamente procedere di azione in azione, da un risultato
dell’azione a un nuovo risultato. L’essenza dell’agire e
caratterizzata dall’essere orientati a un fine, il quale & da intendere
come un telos. Ne consegue che la ‘catena di rimandi’ delle azioni
deve legarsi nell’'unita di una catena teleologica. Cosi, scrive Husserl
sull’lo fichtiano:

16 Risulta di particolare interesse che il termine ndturliche Weltauffassung
emerge in un manoscritto del 1908 proprio per indicare in quale misura la
‘natura’ sospesa debba essere ricondotta alla soggettivita trascendentale. Scrive
Husserl: «Die naturwissenschaftlich geforderte unendliche Zeitwelt vor dem
Auftreten intelligenter Menschen. Urnebel. Naturwissenschaftliche und absolute
Weltauffassung. Die ersten, ganz unreifen Reflexionen» Husserl, (1908, 1a).



121 | Lebenswelt, 24 (2024)

L’lo fichtiano [..] € atto che pone se stesso, da cui sgorgano atti
sempre nuovi in una successione infinita. L'lo [...] deve porsi ‘limiti’
(Schranken) sempre nuovi per superarli sempre ogni volta; bisogna
che abbia sempre nuovi compiti che stimolino nel loro
adempimento compiti sempre nuovi. (Husserl 1986, 61)17

L’lo fichtiano viene considerato come un atto che pone se stesso,
dal quale emergono atti nuovi, in una successione infinita. Esso,
inoltre, viene considerato come instauratore di limiti che
rappresentano un incentivo al superamento continuo. Questi
confini, questi limiti, infatti, stimolano I'lo a un continuo
superamento e all’elaborazione continua di nuovi compiti. Questo
adempimento non puo mai, secondo Husserl, essere totalizzante, in
quanto, se cosi fosse, non si darebbe il costante porre nuovi limiti
da superare; in altre parole, verrebbe meno I'attivita infinita dell'lo.
Inoltre, I'lo fichtiano viene immediatamente inteso in un senso
radicalmente trascendentale. Infatti, Husserl precisa che I'lo di cui
parla Fichte non deve essere inteso come un qualsiasi Io
individuale; esso e I'lo puro assoluto, quella soggettivita nella quale
si mostra il mondo fenomenico, con tutti i vari lo individuali.
Pertanto, la caratterizzazione dell’lo fichtiano come continuamente
portato ad andare oltre se stesso, e la sottolineatura della
distinzione tra I'lo puro e I'lo individuale, e tesa a tematizzare la
dimensione storica della ricerca fichtiana e dunque a esporre il
contenuto dei cosiddetti Scritti popolari. Infatti, «scrivere la storia
dell’io, dell’intelligenza assoluta, e dunque scrivere la storia della
teleologia necessaria nella quale il mondo, in quanto fenomenico,
viene creato progressivamente, viene creato in questa intelligenza»
(Husserl, 1986, 62). Questa intelligenza viene considerata come
una ‘potenza metafisica’. Noi singoli individui concreti, nei quali
questo lo assoluto si & ‘spezzato’, possiamo ricostruire, attraverso
un approfondimento e analisi della struttura dell'lo stesso, la
successione dei processi teleologici nei quali viene raffigurato il
mondo stesso. Proprio questa ‘ricostruzione’ e il compito della
filosofia, ossia comprendere il mondo in quanto prodotto
teleologico dell'lo assoluto e, spiegando la creazione del mondo
nell'lo assoluto e attraverso la spiegazione della creazione del
mondo nell’lo assoluto, mettere in risalto il suo fine ultimo. Proprio
in questa direzione, secondo Husserl, si & indirizzato Fichte
costruendo una filosofia che ha dedotto nella loro necessita

17 Questa interpretazione dell’lo fichtiano si avvicina a quella di Eucken (1879,
152).



122 | M. Trudu

teleologica tutte le forme dell'intuizione e del pensiero, tutte le
leggi dell’intelletto puro che costituiscono la struttura a priori del
mondo empirico. In questa individuazione della catena teleologica
della struttura del mondo l'ultimo fondamento & da individuarsi
nell’agire morale. Infatti, la costituzione teleologica del mondo
nell’lo assoluto ha lo scopo, sin dal primo momento, di costituire un
mondo nel quale 'agire morale possa trovare il suo luogo naturale.
Essa, in altri termini, e diretta alla creazione di un mondo umano
all'interno del quale individui liberi possano realizzare un
ordinamento morale del mondo, indirizzati dall'imperativo del
dovere. L’lo fichtiano € dunque, secondo Husserl, caratterizzato
dall'impulso razionale alla realizzazione di questa ‘idea’ normativa
di un ordinamento morale del mondo. Questa idea rappresenta la
causa teleologica del mondo e coincide con Dio. Questo Dio, proprio
in quanto idea, € immanente all’lo assoluto. Husserl scrive:

Dio non é nessuna sostanza esterna, nessuna realta (Realitdt) al di
fuori dell'io e che abbia influenza nell'io. L'io & assolutamente
autonomo, porta il suo Dio in sé in quanto idea di fine che anima e
guida i suoi atti (Tathandlungen), in quanto principio della sua
propria ragione autonoma. (Husserl, 1986, 62)18

L’lo contiene in sé il suo Dio inteso come idea finale che guida ogni
suo atto. Proprio perché assume il ruolo di guida, I'lo € il principio
della ragione autonoma. In sintesi, l'interpretazione di Husserl
della filosofia fichtiana si muove verso una visione puramente
teleologica e moralistica del mondo. In altre parole, 'essenza della
natura e dell’agire umano viene spiegata come una realta
teleologica, in cui il fine ultimo € il principio fondamentale. Proprio
questo carattere e quello che, secondo Husserl, avvicina la
posizione di Fichte a quella di Platone, giacché anche per lui, come
sostiene Husserl, Dio & un’idea, l'idea del Bene, che si configura
come causa teleologica del mondo sensibile. Inoltre, Fichte sarebbe
simile a Platone nell’affermare che la manifestazione dei fini
dell'umanita costituisca il fondamento dell’elevazione e della
liberazione pratica dell'uomo. Solo attraverso la comprensione
teleologica del mondo é possibile superare il dogmatismo ingenuo,
che considera il mondo sensibile come una realta assoluta.
Attraverso questa nuova filosofia € possibile mettere in luce,

18 Risulta di particolare interesse il fatto che Husserl sembrerebbe interpretare
la concezione di Dio di Fichte attraverso il suo concetto di Gotteswelt. Per un
approfondimento mi permetto di rimandare a quanto gia scritto in Trudu (2025).



123 | Lebenswelt, 24 (2024)

mediante un’analisi della nostra ragione, il solo valore puro e
assoluto, quello dell’agire in conformita al dovere. In questo modo,
I'uomo scopre il senso della propria natura spirituale e il fine di
quest’ultima. Infatti, e solo nella disposizione completamente
indipendente dal successo o dal fallimento sensibile del proprio
agire che si trova il valore della sua persona. Vivendo in questo
stato di chiarezza e autorealizzazione, ciascuno esiste e si
percepisce come membro di un ordine morale del mondo che
oltrepassa i sensi. Finché l'uomo rimane dominato dalla sua
passione per il sensibile, vive un’esistenza svuotata, e solo
attraverso la svolta filosofica l'infelicita e la vacuita dell’'uomo,
schiacciato dalla sensibilita, si trasformano nell’idealista che crea
continuamente se stesso nella liberta e nell’auto-realizzazione:

Cosi la nuova filosofia mostra la via, 'unica via, alla liberazione
nell'innalzarsi all'ideale autentico di umanita rappresentato dalla
moralita (Sittlichkeit) vera. Con questa rinascita interiore, che e
questione di un’unica eroica decisione, cresce un tipo di uomo
completamente nuovo. (Husserl 1986, 69)

In questa dimensione dell’attivita umana, moralita e religione si
confondono. Dio viene identificato, secondo Husserl, con l'idea
dell’'ordinamento morale del mondo, da cui scaturisce, in modo
teleologico, I'intero essere. Cosi, questa nuova visione del mondo
implica anche una profonda trasformazione nella comprensione
religiosal?.

L’analisi che Husserl fa della filosofia di Fichte mostra come, a
partire dal 1800, negli scritti popolari, si verifichi un marcato
cambiamento nella dottrina religiosa di Fichte. Gia dalla
Bestimmung des Menschen, si perde l'identificazione di Dio con
'ordinamento morale del mondo. E di particolare rilevanza che
Husserl paragoni questa evoluzione nella filosofia di Fichte al
passaggio dal platonismo al neoplatonismo, in particolare
all'interpretazione emanazionista neoplatonica.

Come anticipato, secondo Husserl, a partire dalla Bestimmung
des Menschen Dio non é piu ordo ordinans, ma una volonta infinita
che genera questo ordo. La vita religiosa quindi non si identifica piu
con quella morale; anzi, quest’'ultima assume una posizione
inferiore, realizzandosi all'interno della vita religiosa. La vita
religiosa e vissuta in Dio, non e semplice moralita, ma é vita beata.

19 Per una lettura parallela della ‘teologia’ di Husserl e di Fichte cfr. Pentzopoulou
Valalas (1911).



124 | M. Trudu

Dio e un essere eterno e immutabile che si manifesta nell’lo,
rivelando sé stesso attraverso una successione infinita di atti, nei
quali il mondo, sia fisico che spirituale, emerge come fenomeno. In
questo contesto, la ‘costituzione teleologica’ assume, agli occhi di
Husserl, il significato di rivelazione e riflessione, intendendo che la
rappresentazione nella coscienza non e qualcosa di separato da
Dio.

Questa nuova prospettiva porta a un’importante conseguenza:
in questo ‘gioco’ di riflessioni, ovvero di atti di coscienza, I'essenza
divina si nasconde. La gradualita di questo nascondimento e tale
per cui, nei livelli superiori, 'ombra che nasconde Dio nella
coscienza diventa sempre piu trasparente fino a raggiungere il
livello piu alto, dove si ottiene la contemplazione completa con Dio.
Husserl associa questa caratteristica della filosofia religiosa di
Fichte alla reversio o deificatio, tipiche del pensiero mistico. Questo
processo di svelamento e inteso come lo sviluppo dell’'umanita,
I'uvomo libero che ha la possibilita di elevarsi all'ideale. Esso e
caratterizzato da diversi livelli di avvicinamento della umanita alla
divinita, che corrispondono a diverse tipologie di ideali umani da
realizzare tramite mezzi etico-religiosi. Fichte, in particolare
nell'Anweisung zum seligen Leben?9, identifica cinque livelli: 1)
Standpunkt der Sinnlichkeit; 2) die Sittlichkeit; 3) die hohere
Moralitdt; 4) die Religion, der Glaube; 5) das Schauen, die
Wissenschaft. La lezione si conclude con un’analisi di questi cinque
stadi, dimostrando come si passi dal ‘livello piu basso’ della
rivelazione di Dio nell’anima alla contemplazione del divino.

4. I riferimenti nella produzione di Husserl

Oltre alle lezioni del 1917, all'interno del corpus husserliano
troviamo vari riferimenti, sebbene non numerosi, alla filosofia
fichtiana. Nella Krisis der europdischen Wissenschaften, Fichte viene
citato nel §57. In questo contesto, 'intenzione di Husserl e quella di
ricostruire  alcune tappe fondamentali della filosofia
trascendentale, intesa come reazione alle incomprensibilita della
filosofia razionalistica dell’illuminismo, obiettivamente orientata.
In primo luogo, la filosofia di Fichte viene citata per indicare un
esempio di filosofia che aspiri a essere una fondazione radicale?1.

20T riferimenti all'’Anweisung ritornano anche nelle Vorlesungen del 1922 /1923.
Cfr. Husserl (2002, 43-47, 255). Un ulteriore riferimento alla concezione
fichtiana del rapporto tra moralita e Dio si trova in Husserl (2004, 488).

21 Cfr. Husserl (1976, 213).



125 | Lebenswelt, 24 (2024)

Troviamo inoltre un riferimento nell'ambito della tematizzazione
della scissione tra psicologia e filosofia trascendentale, dalla quale
emerge il cosiddetto ‘paradosso della filosofia trascendentale’:
l'intelletto trascendentale risulta essere, al contempo, l'istanza che
prescrive le proprie leggi al mondo e una facolta psichica
appartenente al soggetto stesso. Husserl scrive: «L’intelletto, che
prescrive le sue leggi al mondo, € il mio intelletto trascendentale,
esso mi forma secondo queste leggi, eppure e una facolta psichica
mia, appartiene a me in quanto filosofo». Per chiarire questo
concetto viene citato Fichte: «L’lo di Fichte, che pone se stesso, puo
essere un io diverso da quello di Fichte?» (Husserl 1976, 216). In
sintesi, Fichte viene citato come esempio di quel pensiero
trascendentale che, sviluppandosi in contrasto con l'obiettivismo
razionalistico illuminista, finisce, a seguito del distacco da una pura
psicologia, per essere un’oscura metafisica.

La seconda serie di citazioni la troviamo nel primo volume di
Erste Philosophie. Analogamente alla Krisis, la filosofia di Fichte
viene collocata all'interno dell’elaborazione della filosofia kantiana.
Questa ‘filosofia radicale’, nella quale Husserl colloca anche
Maimon e Reinhold, é finita per essere una immanente mitologia o
una teologia immanente?2.

Di particolare interesse risulta essere la ventisettesima lezione,
nella quale Husserl ricostruisce il concetto fichtiano di intuizione
intellettuale. Husserl scrive:

L’intuizione intellettuale di Fichte: intuizione interiore degli atti del
pensiero, in particolare degli atti del pensiero del sé. Se pero si
considera la funzione dell'intuizione intellettuale: essa dimostra la
liberta della volonta - essa ‘é per sé una assoluta auto-generazione,
completamente a partire dal nulla (ist fiir sich ein absolutes Selbst-
erzeugen, durchaus aus nichts)’. Non una capacita umana universale
- si trova solo in alcuni individui. (Non presuppone ‘la capacita
della liberta dell’intuizione interna [das Vermdgen der Freiheit der
inneren Anschauung voraus]’ in tutti i suoi lettori). Cio che la
Dottrina della scienza rende oggetto del suo pensiero... € qualcosa
di vivo e attivo, che produce conoscenza da sé e per sé, e che il
filosofo osserva semplicemente. (Husserl 1956, 408-409;
traduzione nostra)

Questa citazione e di particolare interesse. In primis perché appare
una citazione diretta alla Wissenschaftslehre del 1801. In secundis
perché abbiamo un esplicito riferimento all'interpretazione

22 Cfr. Husserl (1956, 376).



126 | M. Trudu

husserliana dell’intuizione intellettuale?3. Essa viene considerata
come un’autogenerazione dal nulla, che opera attraverso un auto-
interpretazione degli atti di pensiero. Inoltre, viene intesa come un
atto libero non appartenente alla costitutivita umana in quanto tale.

Nello stesso testo troviamo un’altra citazione che inquadra
Fichte all'interno della filosofia romantica. Fichte viene assunto
come emblema di quest’ultima, la cui caratteristica & quella di
costruire una filosofia assoluta che sia in grado di comprendere
tutte le altre scienze. Agli occhi di Husserl

Il principio della Dottrina della scienza é il principio di tutte le
scienze e di ogni sapere. In esso risiede ‘ogni possibile contenuto’,
il ‘contenuto in senso assoluto’ [...]. Il sapere deve coprire l'intero
campo della coscienza umana. (Husserl 1956, 412)

All'interno del secondo testo di Erste Philosophie, la filosofia
fichtiana viene citata in riferimento alle mancanze delle
Erkenntnistheorien dell'eta moderna. Queste ultime sono
caratterizzate, agli occhi di Husserl, dalla cecita nei confronti del
fondamento assoluto, presentando una serie di contraddizioni, che
vengono oscurate da una sorta di mitologia. In questo contesto si
inserisce anche la filosofia di Fichte, la quale, nonostante le sue
problematiche, letta attraverso le lenti di una «genuina teoria della
conoscenza rendera visibili molte buone intenzioni presenti nei
tentativi passati» (Husserl 1959, 326). Pur essendo le filosofie di
Kant e Fichte inseribili nel contesto delle teorie della conoscenza
dell’eta moderna, esse manifestano un'importante divergenza.
Nonostante le loro incompletezze, tali filosofie si rivelano
pionieristiche; infatti, e proprio seguendo il percorso tracciato da
questi pensatori che si puo elaborare una teoria della conoscenza
capace di evitare gli errori precedenti.

In una direzione simile sembra orientarsi una citazione tratta
dal Vortrag del 1931, dal titolo Phdnomenologie und Anthropologie.
In quest’opera, Husserl mette in luce il fallimento della filosofia
trascendentale idealista, dovuto all’assenza di un’adeguata
tematizzazione della riduzione fenomenologica. Infatti,
quest’ultima apre un immenso campo di ricerca. Innanzitutto, un
campo di esperienza immediata e apodittica, la fonte costante della
solidita di tutte le proposizioni trascendentali sia immediate che
mediate. Per quanto sia stato «in Fichte e nei suoi successori
straordinariamente difficile vedere e rendere fruibile il terreno

23 Le citazioni dirette riferite a Fichte sono: Fichte (1986, 169; 1965, 133).



127 | Lebenswelt, 24 (2024)

esperienziale trascendentale nella sua infinitezza» (Husserl 1988a,
172)%4, cioe chiarire il senso puro della svolta trascendentale e, con
essa, «portare alla luce la distinzione fondamentale tra I'lo
trascendentale all’'interno della sfera trascendentale, e I'lo umano
con la sua sfera psichica all'interno della sfera del mondo in
generale» (Husserl, 1988a, 172), I'idealismo tedesco falli su questo
punto, esso cadde in speculazioni prive di fondamento?>. Dunque,
'idealismo, pur avendo superato le problematiche dell’empirismo
e del razionalismo, che si sono dimostrati incapaci di rendere
pienamente conto della distinzione tra la sfera trascendentale e
quella mondana, non € riuscito a sfruttare appieno il campo
dell’esperienza trascendentale che ha aperto, in quanto
manchevole della tematizzazione della riduzione trascendentale.

L’ultima citazione di Fichte, che prendiamo in considerazione, si
trova nella XXIX appendice ai Grenzprobleme der Phdnomenologie.
In essa emerge l'interpretazione, da parte di Husserl, del concetto
di soggettivita secondo Fichte. Husserl mette in evidenza la
praticita della conoscenza, Infatti, una soggettivita, la quale gioca
un ruolo centrale nella costituzione del mondo e della realta
attraverso la propria attivita razionale e pratica, «richiede un
mondo oggettivo e lo richiede come campo di una configurazione
ideale da parte della soggettivita» (Husserl 2014, 335). Per essere
tale il mondo deve corrispondere ai principi di una ragione
assiologica e pratica, che includa i principi della ragione teoretica.
Infatti, € pensabile un soggetto senza un mondo per il soggetto, ma
la soggettivita € impensabile, se non «sono soddisfatte le condizioni
di possibilita [scil. pratiche] per una vita razionale» (Husserl 2002,
45).

5. Conclusione

La presenza, nella biblioteca di Husserl, della maggior parte delle
opere di Fichte, insieme a diversi studi specialistici sul pensiero
fichtiano, unitamente alla mediazione neokantiana e ai vari
passaggi citati, testimonia un interesse significativo di Husserl per

24 Nello stesso testo troviamo una citazione riferita alla Iniziazione alla vita beata.
Cfr. Husserl (1988a, 45).

25 Nella stessa direzione sembrerebbe andare la critica di Husserl all'uso del
termine Seligkeit da parte di Fichte, in quanto suggerisce un pathos o un’estasi
eccessivi, incompatibili con una trattazione filosofica rigorosa. L'idea di fondo e
che il concetto appaia eccessivamente ‘carico’ emotivamente o simbolicamente,
rischiando di risultare poco adatto per una discussione fondata su criteri
scientifici o razionali. Cfr. Husserl (2002, 45).



128 | M. Trudu

la filosofia di Fichte. Husserl percepisce Fichte come una figura
pionieristica: superando la dicotomia tra empirismo e
razionalismo, Fichte ha aperto la strada all’esplorazione
dell’esperienza trascendentale. Tuttavia, agli occhi di Husserl, la
sua filosofia rivela un’incapacita di chiarire pienamente la
distinzione tra la sfera trascendentale e quella mondana, a causa
della mancata elaborazione di una riduzione fenomenologica
completa. Questa lacuna rende il discorso di Fichte talvolta oscuro
e incline a interpretazioni di carattere mistico.

Nonostante cio, & essenziale superare la complessita superficiale
del pensiero fichtiano per cogliere quelle ‘pre-intuizioni’ che solo la
fenomenologia husserliana e in grado di sviluppare pienamente. In
questo modo, Husserl non si limita a interpretare 'opera di Fichte,
ma si propone di elevare la fenomenologia a strumento critico e
chiarificatore.

Questo lavoro si € proposto, nei limiti delle sue intenzioni, di
fornire alcune coordinate generali sulla ricezione ‘esplicita’ del
pensiero di Fichte da parte di Husserl. Una prosecuzione di questa
ricerca dovrebbe, tuttavia, problematizzare alcuni dati, cercando di
stabilire se le critiche husserliane siano effettivamente legittime e
se la fenomenologia di Husserl possa essere considerata debitrice
di alcuni elementi teorici fichtiani.

Alla luce degli intenti programmatici, emergono ipotesi di
ricerca che potrebbero offrire nuovi spunti per il dialogo tra le due
tradizioni filosofiche. Una prima possibilita riguarda il rapporto tra
I'epoché husserliana e 1'“esperimento astraente’ di Fichte, che
potrebbero essere intesi come momenti analoghi nella sospensione
dell’atteggiamento naturale e nell’apertura alla dimensione
trascendentale. Un’altra linea di indagine potrebbe esplorare la
tematizzazione dell'lo trascendentale, chiedendosi se e in che
misura l'intuizione intellettuale fichtiana possa essere considerata
una prefigurazione delle intuizioni fondamentali della riduzione
eidetica husserliana. Infine, il confronto sul tema della Lebenswelt
potrebbe rivelare una convergenza significativa: entrambe le
filosofie sembrano individuare nella vita una dimensione pre-
teoretica, capace di giocare un ruolo fondativo per la riflessione
trascendentale.

Queste ipotesi, se opportunamente sviluppate, potrebbero
suggerire che la filosofia di Fichte, pur non pienamente
riconosciuta da Husserl, contenga elementi anticipatori della
fenomenologia. Una rilettura in questa chiave potrebbe mettere in



129 | Lebenswelt, 24 (2024)

luce connessioni profonde e inattese tra i due pensatori,
contribuendo a una comprensione piu articolata e sfumata della
tradizione trascendentale.

Bibliografia

Abbreviazioni: Hua: Husserl E.: Husserliana: Gesammelte Werke,
Den Haag, Nijhoff/Kluwer, 1950-presente; GA: Fichte J].G.:
Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften,
Stuttgart, Frommann-Holzboog, 1962-2012.

Ast F., 1825: Grundriss der Geschichte der Philosophie, Landshut, ].
Thomann.

Barale M., 1984: Husserl e la tradizione dell'idealismo tedesco,
«Theoria» 4, 1984, pp. 53-69.

Baratta G., 1969: L’idealismo fenomenologico di Edmund Husserl,
Urbino, Argalia.

Bergmann E. 1915: Fichte, Erzieher zum Deutschtum. Eine
Darstellung der fichteschen Erziehungslehre, Leipzig, Meiner.

Bergmann ], 1893: Geschichte der Philosophie. Die deutsche
Philosophie von Kant bis Beneke, vol. 2, Berlin, Mittler und Sohn.

Besoli S., Ferrari M., Guidetti L. (a cura di), 2022: Neokantismo e
fenomenologia, Macerata, Quodlibet.

Bisin L., 2006: La fenomenologia come critica della ragione. Motivi
kantiani del razionalismo di Husserl, Milano, Mimesis.

Boehm R,, 1956: «Einleitungy, in Hua VII.

Boehm R, 1959: ‘Husserl et lidéalisme classique’, «Revue
Philosophique de Louvain» 57, pp. 351-396.

Carr D. 1999: The paradox of subjectivity. The self in the
transcendental tradition, Oxford, Oxford University Press.

Cohn |., 1923: Geschichte der Philosophie. Der deutsche Idealismus,
Lepzig-Berlin, Zeubner.



130 | M. Trudu

De Palma V., 2001: Il soggetto e l'esperienza. La critica di Husserl a
Kant e il problema fenomenologico del trascendentale, Macerata,
Quodlibet.

Deter J., 1918: Abriss der Geschichte der Philosophie, Berlin, Weber.

Eucken R. 1879: Geschichte der Philosophischen Terminologie,
Leipzig, Veit & Comp.

Fichte ].G., 1965: Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre als
Handschrift fiir seine Zuhdrer, in GA |, 2.

Fichte ].G., 1986: Darstellung der Wissenschaftslehre. Aus den Jahren
1801/02,in GA1], 6.

Fichte, ].G., 1800: Die Bestimmung des Menschen, Leipzig, Reclam.

Fichte, ].G., 1815: Uber den Begriff des wahrhaften Krieges in Bezug
auf den Krieg im Jahre 1813, Leipzig, Meiner, 1914.

Fichte ].G., 1912: Werke. Auswahl in sechs Bdnden, a cura di F.
Medicus, Leipzig, Fritz Eckardt Verlag.

Fichte, ].G., 1914: Uber Gott und Unsterblichkeit: aus einer
Kollegnachschrift von 1795, Berlin, Reuther & Reichard.

Fischer K., 1890: «]. G. Fichte und seine Vorgdnger», in Id.,
Geschichte der neuern Philosophie, vol. V, Heidelberg, Carl Winter’s
Universitatsbuchhandlung.

Harms F., 1876: Die Philosophie seit Kant, Berlin, Grieben.

Hart ].G., 1992: The person and the Common Life, Dordrecht,
Springer, 1992.

Hart J.G., 1995: Husserl and Fichte: With special regard to Husserl’s
lectures on ‘Fichte’s ideal of humanity’, «Husserl Studies» 12, pp.
135-163.

Heidegger M., 1987: Zur Bestimmung der Philosophie, in HGA, vol.
56/57, Frankfurt am Main, V. Klostermann; tr. it. G. Auletta, Per la
determinazione della filosofia, Napoli, Guida, 2002.



131 | Lebenswelt, 24 (2024)

Henrich D., 1958: Uber die Grundlagen von Husserls Kritik der
philosophischen Tradition, in «Philosophische Rundschau» 6, pp. 1-
26.

Holzhey H., 2001: Neokantismo e fenomenologia: il problema
dell’intuizione, «Rivista di filosofia» 92/3, pp. 435-456.

Husserl E., 1908: Ms, B, |, 4.
Husserl E., 1956: Erste Philosophie (1923/4), in Hua 7.
Husserl E., 1959: Erste Philosophie (1923/4), Zweiter Teil, in Hua 8.

Husserl E., 1976: Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die
transzendentale Phdnomenologie, in Hua 6; tr. it. di E. Filippini, La
crisi delle scienze europee e la fenomenologia trascendentale,
Milano, I Saggiatore, 2015.

Husserl E., 1985: Einleitung in die Logik und Erkenntnistheorie, in
Hua 24; tr. it. di F. Buongiorno, Introduzione alla logica e alla teoria
della conoscenza, Brescia, Scholé, 2019.

Husserl E., 1986: Ausdtze und Vortrdge. 1911-1921, in Hua 25; tr. it.
di F. Rocci, Fichte e l'ideale di umanita, Pisa, ETS, 2006.

Husserl E., 1988a: Aufsdtze und Vortrdge. 1922-1937, in Hua 27.

Husserl E., 1988b: Vorlesungen iiber Ethik und Wertlehre. 1908-
1914, in Hua 28.

Husserl E. 2002: Einleitung in die Philosophie. Vorlesungen
1922/23, in Hua 35.

Husserl E. 2004: Einleitung in die Ethik. Vorlesungen
Sommersemester 1920 und 1924, in Hua 37.

Husserl E., 2014: Grenzprobleme der Phdnomenologie, in Hua 42.

Hyppolite J., 1959: «L’idée fichténne de la doctrine de la science et
le projet husserlien», in Breda, ]J. Taminiaux, H.L. van (a cura di),
Husserl et la pensée moderne. Actes du 2° Colloque International de
Phénoménologie, Den Haag, M. Nijhoff.



132 | M. Trudu

Hyppolite ]J., 1971: Figures de la pensée philosophique, Paris, PUF.

Jay L., 1988: Husserl and Hegel on the logic of subjectivity, «Man and
World» 21, pp. 363-393.

Kaehler K.E.,, 2007: Zum Verhdltnis von Phdnomenologie und
Psychologie  bei Hegel und Husserl, «Zeitschrift fir
Psychotraumatologie, Psychotherapiewissenschaft, Pychologische
Medizin» 5, pp. 47-57.

Kerler D.H., 1917: Die Fichte-Schelling’sche Wissenschaftslehre, Ulm,
Cont.

Kern 1., 1964: Husserl und Kant. Eine Untersuchung tiber Husserls
Verhdltnis zu Kant und zum Neukantianismus, Den Haag, M. Nijhoff.

Klaus H., 1986: Fichtes und Husserls transzendentale Begriindung
der Intersubjektivitdt und die anthropologische Fragestellung,
«Archivio di filosofia» 54, pp. 669-684.

Kloc-Konkolowicz J., 2013: Das Ich und Andere. Intersubjektivitit in
der Philosophie Johan Gottlieb Fichtes und in der Phdnomenologie
Edmund Husserl, «Fichte-Studien» 37, pp. 163-174.

Kolkman M., 2011: Fichte’s programme for a philosophy of freedom,
«Analecta Husserliana» 108, pp. 151-168.

Kraus E. 1916: Der Systemgedanke bei Kant und Fichte, Berlin,
Reuther & Richard.

Kreis F., 1930: Phdnomenologie und Kritizismus, Tiibingen, Mohr.

Lahbib 0., 2002: L’idée de réduction chez Fichte et Husserl, «Etudes
Phénoménologiques» 18, pp. 99-115.

Lahbib 0., 2004: Husserl, lecteur de Fichte, in «Archives de
Philosophie» 67, pp. 421-443.

Lahbib 0., 2009: De Husserl a Fichte: Liberté et reflexivité dans le
phénomeéne, Paris, Harmattan edition.

Lask E., 1923: «Fichte Idealismus und die Geschichte», in Lask, E.,
Gesammelte Schrifte, vol. 1, Tibingen 1923, pp. 80-242.



133 | Lebenswelt, 24 (2024)

Lembeck K.H. 2003: Begriindungsphilosophische Perspektiven:
Husserl und Natorp Ttiber Anschauung, «Phdanomenologische
Forschungen», pp. 97-108.

Lewes G.H., 1876: Geschichte der Philosophie von Thales bis Comte,
Berlin, Oppenheim.

Lerner R.R.P., 2004: Husserl versus neo-Kantianism revisited: On
skepticism, foundationalism, and intuition, «The new yearbook for
phenomenology and phenomenological philosophy» 4, pp. 173-
208.

Lotze H. 1882: Geschichte der deutschen Philosophie seit Kant,
Leipzig, Sirgel.

Luft S., 2016: Reconstruction and reduction: Natorp and Husserl on
method and the question of subjectivity, «META. Research in
Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy» 8, 2, pp.
326-370.

Luft S, 2018: «Kant, neo-Kantianism, and phenomenology», in
Zahavi, D. (a cura di), The Oxford handbook of the history of
phenomenology, Oxford University Press, Oxford, pp. 45-67.

Maesschalck M., 2003: «Attention et signification chez Fichte et
Husserl. Les conditions d'une lecture phénoménologique de
Fichte», in Goddard, J.-Ch, Maesschalck, M. (a cura di), Fichte. La
philosophie de la maturité (1804-1814), Paris, Vrin, pp. 215-233.

Mahnke D. 1921: Ewigkeit und Gegenwart. Eine fichtische
Zusammenschau, Erfurt, Stenger.

Manca D., 2016: Esperienza della ragione. Hegel e Husserl in dialogo,
Pisa, ETS.

Manca D., 2023: Hegel, Husserl e il linguaggio della filosofia, Pisa,
ETS.

Manz von H.G., 2013: Die praktische Erfahrung des Anderen und die
Funktion der Vergeinschaftung bei Fichte und Husserl, «Fichte-
Studien» 37, pp. 175-192.



134 | M. Trudu

Masullo A., 2005: Lezioni sull'intersoggettivita, Fichte e Husserl,
Napoli, Editoriale Scientifica, 2005.

Medicus F., 1905: J. G. Fichte, Dreizehn Vorlesungen, Berlin, Reuther
& Reichard.

Misch G., 1930: Lebensphilosophie und Phdnomenologie. Eine
Auseinandersetzung der Diltheyschen Richtung mit Heidegger und
Husserl, Bonn, F. Cohen Verlag, 1930.

Moog W., 1922: Die deutsche Philosophie des 20. Jahrhunderts,
Stuttgart, Ferdinand Enke.

Nuzzo A. 2010: «Phenomenologies of intersubjectivity: Fichte
between Hegel and Husserl», in Violetta, L. Breazeale ].D.,
Rockmore, T. (a cura di), Fichte and Phenomenological Tradition,
Berlin, De Gruyter, pp. 97-119.

Pentzopoulou Valalas T. 1911: Phenomenology and teleology:
Husserl and Fichte, «Analecta Husserliana» 34, pp. 409-426.

Pentzopoulou-Valalas T., 1990: Fichte et Husserl. A la recherche de
I'intentionnalite, «Fichte-Studien» 1, pp. 153-166.

Pentzopoulou-Valalas T. 2021: Du formel au transcendental.
Remarques sur l'itinéraire de Husserl et de Fichte, «Fichte-Studien»
15, p. 71-82.

Petrella D., 2012: La ‘silenziosa esplosione del neokantismo’, Roma,
Aracne.

Rickert H., 1900: Fichtes Atheismusstreit und die Kantische
Philosophie, «Kant-studien» IV (1899/1900), pp. 137-166.

Riob6 Gonzales M., 1990: The current of living in the existential-1-
subject according to the philosophy of J. G. Fichte e Phenomenological
convergences between Fichte and Husserl, «Analecta Husserliana»
29, pp- 37-48.

Riob6 Gonzales M., 1991: Phenomenological convergences between
Fichte and Husserl, «Analecta Husserliana» 35, pp. 269-281.



135 | Lebenswelt, 24 (2024)

Roesner M., 2012: Die Krise der europdischen Kultur und der
phdnomenologische Nihilismus: Grenzfiguren der Rationalitdt bei
Cohen, Natorp und Husserl, «Zeitschrift fiir Philosophische
Forschung» 66, 4, pp. 566-582.

Scagliusi F., 2024: Cohen'’s influence on Husserl’s understanding of
Kant’s transcendental method, «Journal of Trascendental
Philosophy» 5, 1, pp. 54-78.

Schnell A, 2000: «Husserl und Fichte. Uberlegungen zur
transzendental-spezifischen Argumentation im transzendentalen
Idealismus», in Escoubas, E. Waldensfels, B. (a cura di),
Phénoménologie frangaise - Phénoménologie allemande, Paris,
L’Harmattan, pp. 129-153.

Schnell A. 2003: «'Phénomene’ et ‘Construction’. La notion
fichtéenne de ‘construction’ et la phénoménologie de Husserl et de
Fink» in Goddard, J.-G., Maesschalck, M. (a cura di), Fichte. La
philosophie de la maturité (1804-1814), Paris, Vrin, pp. 235-252.

Schnell A., 2007: «Les deux voies de la genese du phénoméne
(Fichte et Husserl)», in M. Maesschalck, M., Brisart, R. (a cura di)
Idéalisme et Phénoménologie, Hildesheim, Olms, pp. 145-158.

Schuhmann K., Smith B., 1993: Two idealism: Lask and Husserl,
«Kant-Studien» 83, pp. 448-466.

Stahler P., 1914: J. G. Fichte, Ein deutscher Denker, Berlin, L. Simion
Nf.

Staiti A., 2015: Husserl and Rickert on the nature of judgment,
«Philosophy Compass» 10/12, pp. 815-827.

Tietjen H., 1980: Fichte und Husserl, Frankfurt am Main, V.
Klostermann.

Trudu M., 2024: Die grundlegende Rolle des fichteschen Hingeben-
Konzepts in der Traszendentalphilosophie von Lask, in «Fichte-
Studien» 53/1, 2024, pp. 207-224.

Trudu M. 2025: La fenomenologia trascendentale e i suoi
Grenzprobleme. Husserl e il concetto di Gotteswelt, «I quaderni di
Inschibboleth» 22, 2025, pp. 283-300.



136 | M. Trudu

Van Breda H.L., 1959: Le sauvetage de I'héritage husserlien et la
fondation des Archives-Husserl et la pensée moderne, Den Haag,
Nijhoff.

Weinel H., 1914: Die Religion der Klassiker. Fichte, Berlin, GMBH.

Windelband W., (a cura di) 1907: Die Philosophie im Beginn des
zwanzigsten  Jahrhunderts, Heidelberg, Carl  Winter’s
Universitatbuchhandlung.

Windelband W., 1909: Die Philosophie im deutschen Geistesleben des
XIX. Jahrhunderts. Fiinf Vorlesungen, Tiibingen, Mohr.

Zeller E. 1875: «Geschichte der deutschen Philosophie seit
Leibniz», in AA.VV,, Geschichte der Wissenschaften in Deutschland,
vol. 13, Miinchen, Didenburg.



