
114	 M.	Trudu	
 

MAURIZIO	TRUDU	

HUSSERL	LETTORE	DI	FICHTE:	
UN’INTRODUZIONE	ALL’INTERPRETAZIONE	
FENOMENOLOGICA	DEL	PENSIERO	FICHTIANO	
TRA	TELEOLOGIA,	FILOSOFIA	PRATICA	E	

SISTEMA	TRASCENDENTALE	

1.	Introduzione	
La	 mancanza	 di	 interesse	 per	 le	 convergenze	 tra	 la	 filosofia	 di	
Fichte	e	quella	di	Husserl	è	una	costante	negli	studi	fenomenologici.	
Il	 testo	 di	 Hyppolite	 (Hyppolite	 1959)1,	 che	 si	 interroga	 sulla	
vicinanza	tra	le	due	filosofie,	facendo	riferimento	in	particolare	ai	
due	 scritti	 programmatici	 delle	 due	 –	 Ueber	 den	 Begriff	 der	
Wissenschaftslehre	 per	 quanto	 riguarda	 Fichte	 e	 Philosophie	 als	
strenge	Wissenschaft	per	quanto	riguarda	Husserl	–	rappresenta	un	
invito	a	considerare	attentamente	la	vicinanza	tra	i	due	pensatori,	
al	 fine	 di	 aprire	 nuove	 prospettive	 meritevoli	 di	 discussione,	
anziché	limitarsi	a	una	mera	comparazione.	Tuttavia,	questo	invito	
è	 stato	 largamente	 ignorato	 e	pochi	 sono	 stati	 i	 lavori	 su	questo	
tema.	 In	 sintesi,	 possiamo	 affermare	 che	 un	 lavoro	 specifico	 che	
identifichi	 le	 convergenze	e,	 soprattutto,	 le	divergenze	 tra	 le	due	
filosofie	 rimane	 ancora	 un	 desideratum	 della	 ricerca	 filosofica	
contemporanea.	
Gli	scritti	apparsi	sul	rapporto	tra	la	filosofia	di	Fichte	e	quella	di	

Husserl	 si	 inseriscono	 all’interno	 del	 più	 ampio	 tema	 della	
relazione	 tra	 la	 filosofia	 classica	 tedesca	 e	 la	 fenomenologia2.	
All’interno	 di	 questo	 ambito,	 alcuni	 autori	 hanno	 cercato	 di	
stabilire	un	collegamento	tra	le	filosofie	dei	due	autori.	Gli	scritti	su	
questo	tema	possono	essere	suddivisi	in	tre	direzioni	principali.	In	
primo	 luogo,	 troviamo	 coloro	 che	 hanno	 cercato	 punti	 di	

 
1	Si	veda	anche	Hyppolite	(1971,	21-31).	
2	Sul	rapporto	tra	la	filosofia	classica	tedesca	e	la	fenomenologia	husserliana	si	
veda	 Bisin	 (2006),	 Boehm	 (1959),	 Carr	 (1999),	 De	 Palma	 (2001),	 Henrich	
(1958),	Kaehler	(2007),	Kern	(1964),	Jay	(1988),	Barale	(1984),	Manca	(2023,	
2016).		



115	 Lebenswelt,	24	(2024)	
 

convergenza	 in	 riferimento	 alle	 tematiche	 etico-politiche3;	 in	
secondo	 luogo,	 si	 evidenziano	 ricerche	 focalizzate	 su	 alcune	
congruenze	 in	 relazione	 a	 dei	 specifici	 punti	 cardine	 delle	 due	
filosofie4;	in	terzo	luogo,	emergono	studi	volti	a	comprendere	in	che	
misura	 le	basi	della	 fenomenologia	di	Husserl	siano	rintracciabili	
nella	prospettiva	di	Fichte5.	
Questo	contributo	si	propone	di	offrire	un’introduzione	storico-

filosofica	 preliminare	 a	 un	 possibile	 confronto	 tra	 il	 pensiero	 di	
Husserl	e	quello	di	Fichte.	Considerando	il	carattere	introduttivo	di	
questo	 lavoro,	 l’attenzione	 sarà	 focalizzata	 principalmente	 sulle	
attestazioni	esplicite	di	Husserl	riguardanti	la	filosofia	fichtiana.	In	
primo	luogo,	si	tenterà	di	ricostruire	brevemente	il	contesto	storico	
e	intellettuale	in	cui	Husserl	potrebbe	essere	venuto	a	contatto	con	
il	pensiero	di	Fichte.	Successivamente,	si	esamineranno	le	 lezioni	
tenute	da	Husserl	presso	l’Università	di	Freiburg	im	Breisgau	negli	
anni	 accademici	 1917/1918.	 Infine,	 verranno	 analizzati	 diversi	
passaggi	presenti	nel	corpus	husserliano	in	cui	Husserl	si	confronta	
direttamente	 con	 il	 pensiero	 di	 Fichte.	 Al	 termine	 di	 questa	
ricostruzione,	 emergerà	 come	 Husserl	 attribuisca	 particolare	
rilevanza	 all’impianto	 teleologico	 della	 filosofia	 di	 Fichte,	 al	
concetto	di	filosofia	pratica	e	alla	dimensione	trascendentale	della	
sua	costruzione	teorica.	

 
3	 Cfr.	 Kolkmann	 (2011),	 in	 cui	 il	 tema	 della	 libertà	 in	 Fichte	 è	 esaminato	
attraverso	una	prospettiva	fenomenologica.	Nella	stessa	direzione	sembrerebbe	
andare	Hart	(1995),	il	quale	interpreta	le	due	filosofie	all’interno	di	una	cornice	
di	fenomenologia	dei	valori.	Si	veda	Hart	(1992,	1-49;	155-283).	Inoltre,	alcuni	
autori	 hanno	 condotto	 il	 confronto	 tra	 le	 due	 filosofie	 in	 riferimento	 al	 tema	
dell’intersoggettività	e	della	corporalità,	 sempre	all’interno	di	una	prospettiva	
etica.	 Si	 vedano	 al	 riguardo:	 Kloc-Konkolowicz	 (2013);	 Nuzzo	 (2010);	 Klaus	
(1986);	Riobó	Gonzàles	(1990,	1991);	Manz	(2013).		
4	Tra	i	tanti	testi	spicca	Tietjen	(1980),	il	quale	indaga	principalmente	quella	fase	
del	pensiero	di	Fichte	e	Husserl	definita	come	idealismo	trascendentale.	L’autore	
evidenzia	 come,	 per	 entrambi,	 il	 tema	 della	 ‘fondazione	 ultima’	 emerga	
attraverso	una	critica	alla	filosofia	di	Kant,	portandoli	a	sviluppare	una	‘filosofia	
come	 scienza	 rigorosa’.	 Più	 recentemente	 segnaliamo	 Lahbib	 (2002,	 2004,	
2009),	 il	 quale	 ha	 identificato	 e	 tematizzato	 alcuni	 elementi	 ‘riduttivi’	 nella	
filosofia	 di	 Fichte.	Nella	 stessa	 direzione	 si	 veda	Pentzopoulou-Valalas	 (1990,	
2021).		
5	 Tale	 linea	 di	 ricerca	 propone	 una	 lettura	 fenomenologica	 della	 filosofia	 di	
Fichte,	tentando	di	interpretare	Fichte	attraverso	la	lente	husserliana.	Si	vedano,	
in	particolare	Maesschalck	(2003);	Masullo	(1994);	Schnell	(2000,	2003,	2007).	



116	 M.	Trudu	
 

2.	Il	contesto	
Ricostruire	l’interesse	di	Husserl	per	i	testi	di	Fichte	risulta	essere	
un’impresa	 complessa.	 Infatti,	 stando	 alle	 dichiarazioni	 esplicite	
del	padre	della	fenomenologia,	sembrerebbe	che	l’attenzione	si	sia	
soffermata	 solamente	 sugli	 Scritti	 popolari.	 Un	 importante	 aiuto	
per	lo	studio	delle	fonti	del	pensiero	husserliano	risulta	essere	la	
biblioteca	di	Husserl,	attualmente	conservata	presso	la	sede	degli	
archivi	Husserl	di	Leuven6.	In	primo	luogo,	è	noto	che	Husserl	ha	
lavorato	quasi	esclusivamente	su	libri	di	sua	proprietà;	in	secondo	
luogo,	 l’abitudine	a	sottolineare	e	a	prendere	appunti	ai	margini,	
permette	 di	 farsi	 un’idea	 delle	 fonti	 storiche	 del	 pensiero	
husserliano7.	 Un	 primo	 importante	 elemento	 è	 la	 presenza	 nella	
sua	 biblioteca	 dell’edizione	 curata	 da	 F.	 Medicus	 delle	 opere	 di	
Fichte	 (Fichte	 1912),	 fatto	 che	 attesta	 l’accessibilità	 da	 parte	 di	
Husserl	a	gran	parte	delle	opere	di	Fichte.	Inoltre,	sono	presenti	Die	
Bestimmung	des	Menschen,	Über	den	Begriff	des	wahrhaften	Krieges	
in	Bezug	auf	den	Krieg	im	Jahre	1813;	Über	Gott	und	Unsterblichkeit,	
Deducirter	Plan	einer	zu	Berlin	zu	errichtenden	höhren	Lehranstalt8.	
La	presenza	di	gran	parte	della	produzione	fichtiana	sembrerebbe	
testimoniare	l’interesse	di	Husserl	per	Fichte,	sebbene,	analizzando	
i	 testi	 in	 questione,	 una	 presenza	 massiccia	 di	 appunti	 e	
sottolineature	si	riscontri	solamente	nei	cosiddetti	scritti	popolari,	
nelle	due	introduzioni	alla	Wissenschaftlehre	del	1797	e	nei	primi	
due	 Vorträge	 del	 18049.	 Tuttavia,	 alcune	 citazioni	 presenti	 nel	
corpus	 husserliano,	 che	 vedremo	 nelle	 pagine	 successive,	
sembrerebbero	testimoniare	una	conoscenza	anche	di	altri	testi.	
L’analisi	 della	 biblioteca	 fornisce	 però	 anche	 un’ulteriore	

importante	 informazione,	 infatti	 sottolineiamo	 la	 presenza	 di	
numerosi	manuali	di	storia	della	filosofia	che	Husserl	ha	utilizzato,	
soprattutto	in	vista	dei	suoi	corsi	universitari10.	Vi	spiccano	i	testi	
di	 Ueberweg-Heinze,	 in	 particolare	 il	 terzo	 volume,	 e	 di	
Windelband11.	 Inoltre,	 sono	 presenti	 parecchi	 volumi	 che	 si	
riferiscono	al	pensiero	fichtiano,	quali,	ad	esempio:	Kraus	(1916),	

 
6	 Sulla	 vicenda	 del	 salvataggio	 della	 biblioteca	 di	 Husserl,	 si	 veda	 Van	 Breda	
(1959).		
7	Cfr.	Van	Breda	(1959,	7).	
8	Cfr.	Fichte	(1815,	1800,	1914).	
9	Cfr.	Baratta	(1969).		
10	Cfr.	Boehm	(1956,	XXVII).		
11	Si	segnalano	inoltre:	Deter	(1918),	Windelband	(1907,	1909),	Harms	(1876),	
Moog	 (1922),	 Zeller	 (1875),	 Lotze	 1882,	 Bergmann	 (1893),	 Eucken	 (1879),	
Lewes	(1876),	Ast	(1825),	Cohn	(1923).		



117	 Lebenswelt,	24	(2024)	
 

Kerler	(1917),	Mahnke	(1921),	Bergmann	(1915),	Stähler	(1914),	
Medicus	(1905),	Fischer	(1890),	e	Weinel	(1914).		
	Oltre	alla	presenza,	nella	sua	biblioteca	personale,	della	maggior	

parte	delle	opere	di	Fichte	nonché	di	vari	testi	sul	suo	pensiero	vi	è	
un	 altro	 elemento	 che	 potrebbe,	 dal	 punto	 di	 vista	 storico,	 aver	
influito	sulla	ricezione	husserliana	della	filosofia	fichtiana.	Husserl	
ha	sviluppato	il	suo	pensiero	anche	attraverso	un	confronto	con	il	
neokantismo,	 in	particolare	con	 la	cosiddetta	Scuola	neokantiana	
della	 Germania	 sudoccidentale12,	 notoriamente	 caratterizzata	 da	
una	 forte	 ispirazione	 fichtiana,	 al	 punto	 che	 molti	 autori,	
riferendosi	 ai	 suoi	 protagonisti,	 hanno	 parlato	 di	
‘neofichtianesimo’.	Una	delle	testimonianze	più	incisive	in	questo	
senso	ce	la	fornisce	Heidegger,	il	quale	nella	trascrizione	del	corso	
tenuto	 a	 Freiburg	 nel	 semestre	 estivo	 del	 1919,	 dal	 titolo	
Phänomenologie	und	transzendentale	Wertphilosophie	scriveva:		

I	motivi	per	l’interpretazione	di	Kant	operata	da	Windelband	sono	
mediati	 da	 Lotze	 e	 derivano	 originariamente	 da	 Fichte,	 il	 quale,	
come	tutto	l’idealismo	tedesco,	aveva	influito	fortemente	su	Lotze,	
soprattutto	 nel	 suo	 primo	 periodo.	 Così	 diventa	 comprensibile	
com’è	 che	 Fichte	 abbia	 giocato	 nella	 filosofia	 trascendentale	 dei	
valori	 un	 ruolo	 talmente	 dominante	 che	 si	 potrebbe	 perfino	
caratterizzarla	 come	 neofichtianesimo	 (Neu-Fichtianismus)	
(Heidegger	1987,	133).	

Agli	occhi	di	Heidegger	è	il	Fichte	del	periodo	critico	(1794-1800),	
il	quale	ha	interpretato	in	senso	critico	la	ragione	teoretica	come	
ragione	 che	 nell’essenza	 è	 pratica,	 a	 essere	 assunto	 dal	
neokantismo.	
L’affermazione	di	Heidegger,	come	tutte	le	ricostruzioni	storiche	

del	 filosofo	 di	 Meßkirch,	 va	 presa	 con	 cautela;	 tuttavia,	 la	 sua	
posizione	 è	 supportata	 da	 alcuni	 elementi	 tangibili.	 Infatti,	
l’interesse	 della	 Scuola	 neokantiana	 del	 Baden	 per	 la	 filosofia	 di	
Fichte	è	testimoniato	da	numerosi	scritti	sul	pensiero	fichtiano13.	
Inoltre,	è	lo	stesso	Husserl	in	vari	passaggi	ad	accostare	la	figura	di	
Fichte	ai	pensatori	neokantiani.	 Leggiamo	nelle	 trascrizioni	delle	

 
12	Sul	rapporto	tra	Husserl	e	i	neokantiani	si	veda:	Holzhey	(2001),	Kreis	(1930),	
Lembeck	 (2003),	 Besoli,	 Ferrari,	 Guidetti	 (2022),	 Misch	 (1930),	 Schuhmann	
(1993),	 Petrella	 (2012),	 Scagliusi	 (2024),	 Lerner	 (2004),	 Luft	 (2016,	 2018),	
Roesner	(2012),	Staiti	(2015).		
13	 Cfr.	 Rickert	 (1899),	 Lask	 (1923).	 Sulla	 forte	 ispirazione	 fichtiana	 del	
neokantismo,	mi	permetto	di	rinviare	a	quanto	già	scritto	in	Trudu	(2024),	e	alla	
bibliografia	lì	consigliata.	



118	 M.	Trudu	
 

Vorlesungen	del	1906/1907	che	i	«Neokantiani	e	i	Neofichtiani	[...],	
richiamandosi	 alle	 argomentazioni	 di	 Kant	 e	 Fichte,	 hanno	
combatto	come	psicologismo	ogni	contributo	della	psicologia	alla	
teoria	 della	 conoscenza	 e	 avevano	 piena	 fiducia	 nel	 metodo	
trascendentale»14	(Husserl	1985,	239).		

3.	Le	lezioni	del	1917	
Il	 confronto	 più	 ampio	 e	 diretto	 con	 la	 filosofia	 fichtiana	 è	
rappresentato	dalle	lezioni	tenute	nel	1917	alla	facoltà	di	Scienze	
Politiche	 dell’Università	 di	 Freiburg	 im	 Breisgau,	 ripetute	 l’anno	
successivo	presso	la	facoltà	di	Filosofia,	nell’ambito	dei	corsi	per	i	
partecipanti	 alla	 guerra15.	 Nelle	 pagine	 introduttive	 al	 testo,	 la	
filosofia	 fichtiana	viene	 interpretata	da	Husserl	come	 irriducibile	
alla	mera	sfera	teoretica.	Fichte,	secondo	Husserl,		

[F]u	 piuttosto	 una	 natura	 orientata	 in	 maniera	 assolutamente	
pratica.	Per	inclinazione	e	volontà	dominante	fu	riformatore	etico-
religioso,	educatore	dell’umanità,	profeta,	veggente	[...].	Tutta	la	sua	
filosofia	è	al	servizio	di	questo	violento	impulso	pratico»	(Husserl	
1986,	51).		

Dunque,	non	è	una	sorpresa	che	Fichte	proceda	con	impeto	nelle	
sue	teorie,	con	l’obiettivo	di	armare	questa	propensione	pratica	di	
argomenti	 teoretici.	 Infatti,	 sostiene	 Husserl,	 scavando	 a	 fondo	
della	prospettiva	fichtiana	emerge	chiaramente	come	‘arbitri	logici’	
e	 ‘costruzioni	 teoriche	 astruse’	 rimandino	 a	 un	 significato	 più	
profondo,	una	ricchezza	di	importanti	intuizioni	che,	anche	se	non	
ancora	 filosoficamente	 mature,	 rappresentano	 abbozzi	 di	 una	
conoscenza	 rigorosamente	 scientifica.	 Proprio	 questa	 è	
l’intenzione	di	fondo	che	anima	la	lettura	husserliana:		

Una	 volta	 andati	 oltre	 la	 dura	 scorza,	 percepirete	 quel	 senso	 di	
nobile	elevazione	e	di	rinnovato	vigore	che	si	irradia	da	Fichte	[...]	
perché	 anch’egli	 fu	 uno	 dei	 grandi	 capaci	 di	 prevedere	 e	 ‘pre-
intuire’	 quelle	 conoscenze	 che	 non	 soddisfano	 soltanto	 una	

 
14	Si	veda	anche	Husserl	(1988b,	2004).		
15	Il	particolare	contesto	storico	che	fa	da	sfondo	a	queste	lezioni	mostra	come	
l’interesse	di	Husserl	per	Fichte	non	si	esaurisca	solamente	in	ragioni	puramente	
filosofiche.	 Infatti,	 le	 lezioni	 husserliane	 sono	 da	 collocare	 all’interno	 del	
contesto	 culturale	 tedesco	 della	 Prima	 Guerra	 Mondiale	 che	 sono	 stati	 per	
Husserl	 il	periodo	di	quella	che	è	stata	definita	 la	sua	 ‘alleanza	 ideologica	con	
l’idealismo	tedesco’.	Cfr.	Kern,	(1964,	34	segg.).	



119	 Lebenswelt,	24	(2024)	
 

curiosità	teoretica,	ma	che	penetrano	nelle	profondità	più	profonde	
della	personalità.	(Husserl	1986,	53)	

Una	volta	superata	la	difficoltà	dell’argomentazione	fichtiana	sarà	
possibile	comprendere	quelle	‘proto-intuizioni’	che	ci	permettono	
di	 fondare	 rigorosamente	 il	 discorso	 filosofico.	 Per	 superare	 la	
difficoltà	 del	 testo	 fichtiano,	 l’attenzione	 di	 Husserl	 si	 sofferma	
principalmente	sui	testi	‘più	accessibili’,	i	cosiddetti	Scritti	popolari,	
in	particolare	Die	Bestimmung	des	Menschen	(1800),	Die	Grundzüge	
des	 gegenwärtigen	 Zeitalters	 (1806),	 Die	 Anweisung	 zum	 seligen	
Leben	oder	auch	die	Religionslehre	 (1806),	Reden	an	die	deutsche	
Nation	 (1807/1808),	 le	 lezioni	 di	 Erlangen	Ueber	 das	Wesen	 des	
Gelehrten	 e	 le	 cinque	 lezioni	 berlinesi	 Über	 die	 Bestimmung	 des	
Gelehrten	(1811).		
Tuttavia,	 nonostante	 questa	 esplicita	 dichiarazione,	 sono	

presenti	importanti	riferimenti	ad	alcuni	dei	concetti	fondamentali	
della	 Dottrina	 della	 scienza	 fichtiana.	 In	 primo	 luogo,	 Husserl	
interpreta	la	filosofia	di	Fichte	come	un	superamento	della	filosofia	
kantiana,	 attuato	 tramite	 la	 radicalizzazione	 dell’idealismo	 di	
matrice	 kantiana.	 Fichte,	 secondo	 Husserl,	 compie	 l’importante	
atto	 di	 interpretare	 le	 cose	 in	 sé	 come	 scarti	 di	 un	 dogmatismo	
ingenuo.	 Infatti,	 le	essenze	trascendenti	sono	per	Fichte,	secondo	
Husserl,	 qualcosa	 che	 non	 ha	 un	 vero	 e	 proprio	 senso.	 Dopo	
l’insegnamento	kantiano,	afferma	Husserl,	le	cose	in	sé	non	hanno	
nulla	 a	 che	 fare	 con	 una	 soggettività	 e	 le	 percezioni	 sensibili	
provenienti	dall’esterno	erano	spiegate	tramite	l’affezione	da	parte	
di	 cose	 in	 sé	 del	 tutto	 sconosciute	 e	 inconoscibili.	 Ora,	 però,	 si	
chiede	Husserl,	esponendo	la	domanda	fondamentale	della	filosofia	
fichtiana:	«Se	queste	[scil.	le	cose	in	sé]	sono	impensabili,	da	dove	
arriva	il	sensibile	molteplice	che	ci	è	dato	come	sempre	soggetto	a	
mutamento	 ed	 è	 il	 materiale	 per	 la	 costituzione	 della	 natura?»	
(Husserl	 1986,	 60).	 Possiamo	 aggiungere,	 per	 quale	 motivo,	
dunque,	il	sensibile	si	manifesta	proprio	in	quell’ordine	e	con	quelle	
qualità	tali	che	possa	configurarsi	una	‘natura’?		
Proprio	 seguendo	 queste	 domande,	 afferma	 Husserl,	 Fichte,	

radicalizzando	la	filosofia	kantiana,	fonda	un	modo	completamente	
nuovo	 di	 interpretazione	 del	 mondo	 (Weltinterpretation).	
Leggiamo:		

Fichte,	animato	dalla	dottrina	kantiana	della	ragione	pratica,	coglie	
un	pensiero	di	enorme	acutezza,	attraverso	il	quale	[...]	egli	si	pone	
in	 contrasto	 con	 la	 concezione	 naturale	 del	 mondo	 (natürliche	
Weltauffassung)	in	un	modo	nuovo	e	ancora	insuperato.	Dopo	Kant	



120	 M.	Trudu	
 

il	soggetto	che	produce	oggettività	può	essere	soltanto	attivo,	dopo	
essere	 stato,	 prima,	 oggetto	 passivo	 di	 affezione.	 (Husserl	 1986,	
60)16	

Tuttavia,	 Fichte,	 interpretato	 da	Husserl	 come	 l’uomo	 dell’atto	 e	
della	 volontà,	 non	 può	 accontentarsi	 di	 questo:	 la	 filosofia	
trascendentale	 kantiana	 viene	 radicalizzata	 attraverso	 un	 nuovo	
sguardo	 tramite	 il	 quale	 interpretare	 il	 mondo.	 Attraverso	 la	
‘sospensione’	 della	 concezione	 naturale	 del	 mondo,	 la	 posizione	
fichtiana	 arriva	 a	 sostenere,	 secondo	 Husserl,	 che	 l’essere	 del	
soggetto	 è	 rappresentato	 dal	 suo	 essere	 operante	 (handeln),	
«essere	 soggetto	 è	 assolutamente	 nient’altro	 che	 essere	 agente»	
(Husserl	1986,	60).	Inoltre,	continua	Husserl,	ciò	a	cui	il	soggetto	si	
trova	 sempre	 di	 fronte,	 in	 quanto	 substrato	 dell’operare,	 in	 altri	
termini,	in	quanto	oggetto	del	suo	agire,	deve	essere	un	‘agito’.	Ne	
consegue	che	«non	coincidono	soltanto	essere	soggetto	ed	essere	
agente,	ma	anche	essere	oggetto	(Objekt)	per	un	soggetto	ed	essere	
prodotto	di	un’azione».	In	altri	termini,	prima	dell’agire	(handeln),	
se	 risaliamo	 all’origine,	 non	 c’è	 un	 oggetto;	 «l’inizio,	 se	 noi	
pensiamo	 per	 così	 dire	 la	 storia	 del	 soggetto,	 non	 è	 un	 fatto	
(Tatsache),	 ma	 un’azione	 in	 atto	 (Tathandlung),	 ed	 è	 una	 storia	
quella	a	cui	dobbiamo	pensare»	(Husserl	1986,	61).		
Pertanto,	 il	 soggetto	 non	 è	 da	 concepire	 come	 un	 mero	 fatto	

(Tatsache),	come	sembrerebbe	indicarci	un’interpretazione	basata	
sulla	concezione	naturale	del	mondo	(natürliche	Weltauffassung),	
ma	 come	 una	 Tathandlung.	 Essere	 soggetto	 significa	
costitutivamente	 procedere	 di	 azione	 in	 azione,	 da	 un	 risultato	
dell’azione	 a	 un	 nuovo	 risultato.	 L’essenza	 dell’agire	 è	
caratterizzata	dall’essere	orientati	a	un	fine,	il	quale	è	da	intendere	
come	un	telos.	Ne	consegue	che	la	‘catena	di	rimandi’	delle	azioni	
deve	legarsi	nell’unità	di	una	catena	teleologica.	Così,	scrive	Husserl	
sull’Io	fichtiano:	

 
16	 Risulta	 di	 particolare	 interesse	 che	 il	 termine	 näturliche	 Weltauffassung	
emerge	 in	 un	 manoscritto	 del	 1908	 proprio	 per	 indicare	 in	 quale	 misura	 la	
‘natura’	sospesa	debba	essere	ricondotta	alla	soggettività	trascendentale.	Scrive	
Husserl:	 «Die	 naturwissenschaftlich	 geforderte	 unendliche	 Zeitwelt	 vor	 dem	
Auftreten	intelligenter	Menschen.	Urnebel.	Naturwissenschaftliche	und	absolute	
Weltauffassung.	Die	ersten,	ganz	unreifen	Reflexionen»	Husserl,	(1908,	1a).		



121	 Lebenswelt,	24	(2024)	
 

L’Io	 fichtiano	 [...]	 è	 atto	 che	 pone	 se	 stesso,	 da	 cui	 sgorgano	 atti	
sempre	nuovi	in	una	successione	infinita.	L’Io	[...]	deve	porsi	‘limiti’	
(Schranken)	sempre	nuovi	per	superarli	sempre	ogni	volta;	bisogna	
che	 abbia	 sempre	 nuovi	 compiti	 che	 stimolino	 nel	 loro	
adempimento	compiti	sempre	nuovi.	(Husserl	1986,	61)17	

L’Io	fichtiano	viene	considerato	come	un	atto	che	pone	se	stesso,	
dal	 quale	 emergono	 atti	 nuovi,	 in	 una	 successione	 infinita.	 Esso,	
inoltre,	 viene	 considerato	 come	 instauratore	 di	 limiti	 che	
rappresentano	 un	 incentivo	 al	 superamento	 continuo.	 Questi	
confini,	 questi	 limiti,	 infatti,	 stimolano	 l’Io	 a	 un	 continuo	
superamento	e	all’elaborazione	continua	di	nuovi	compiti.	Questo	
adempimento	non	può	mai,	secondo	Husserl,	essere	totalizzante,	in	
quanto,	se	così	fosse,	non	si	darebbe	il	costante	porre	nuovi	limiti	
da	superare;	in	altre	parole,	verrebbe	meno	l’attività	infinita	dell’Io.	
Inoltre,	 l’Io	 fichtiano	 viene	 immediatamente	 inteso	 in	 un	 senso	
radicalmente	trascendentale.	Infatti,	Husserl	precisa	che	l’Io	di	cui	
parla	 Fichte	 non	 deve	 essere	 inteso	 come	 un	 qualsiasi	 Io	
individuale;	esso	è	l’Io	puro	assoluto,	quella	soggettività	nella	quale	
si	 mostra	 il	 mondo	 fenomenico,	 con	 tutti	 i	 vari	 Io	 individuali.	
Pertanto,	la	caratterizzazione	dell’Io	fichtiano	come	continuamente	
portato	 ad	 andare	 oltre	 se	 stesso,	 e	 la	 sottolineatura	 della	
distinzione	 tra	 l’Io	puro	e	 l’Io	 individuale,	è	 tesa	a	 tematizzare	 la	
dimensione	 storica	 della	 ricerca	 fichtiana	 e	 dunque	 a	 esporre	 il	
contenuto	dei	cosiddetti	Scritti	popolari.	Infatti,	«scrivere	la	storia	
dell’io,	dell’intelligenza	assoluta,	è	dunque	scrivere	 la	storia	della	
teleologia	necessaria	nella	quale	il	mondo,	in	quanto	fenomenico,	
viene	creato	progressivamente,	viene	creato	in	questa	intelligenza»	
(Husserl,	 1986,	 62).	 Questa	 intelligenza	 viene	 considerata	 come	
una	 ‘potenza	metafisica’.	 Noi	 singoli	 individui	 concreti,	 nei	 quali	
questo	Io	assoluto	si	è	‘spezzato’,	possiamo	ricostruire,	attraverso	
un	 approfondimento	 e	 analisi	 della	 struttura	 dell’Io	 stesso,	 la	
successione	 dei	 processi	 teleologici	 nei	 quali	 viene	 raffigurato	 il	
mondo	 stesso.	 Proprio	 questa	 ‘ricostruzione’	 è	 il	 compito	 della	
filosofia,	 ossia	 comprendere	 il	 mondo	 in	 quanto	 prodotto	
teleologico	 dell’Io	 assoluto	 e,	 spiegando	 la	 creazione	 del	 mondo	
nell’Io	 assoluto	 e	 attraverso	 la	 spiegazione	 della	 creazione	 del	
mondo	nell’Io	assoluto,	mettere	in	risalto	il	suo	fine	ultimo.	Proprio	
in	 questa	 direzione,	 secondo	 Husserl,	 si	 è	 indirizzato	 Fichte	
costruendo	 una	 filosofia	 che	 ha	 dedotto	 nella	 loro	 necessità	

 
17	Questa	interpretazione	dell’Io	fichtiano	si	avvicina	a	quella	di	Eucken	(1879,	
152).		



122	 M.	Trudu	
 

teleologica	 tutte	 le	 forme	 dell’intuizione	 e	 del	 pensiero,	 tutte	 le	
leggi	dell’intelletto	puro	che	costituiscono	la	struttura	a	priori	del	
mondo	empirico.	In	questa	individuazione	della	catena	teleologica	
della	 struttura	 del	mondo	 l’ultimo	 fondamento	 è	 da	 individuarsi	
nell’agire	 morale.	 Infatti,	 la	 costituzione	 teleologica	 del	 mondo	
nell’Io	assoluto	ha	lo	scopo,	sin	dal	primo	momento,	di	costituire	un	
mondo	nel	quale	l’agire	morale	possa	trovare	il	suo	luogo	naturale.	
Essa,	in	altri	termini,	è	diretta	alla	creazione	di	un	mondo	umano	
all’interno	 del	 quale	 individui	 liberi	 possano	 realizzare	 un	
ordinamento	 morale	 del	 mondo,	 indirizzati	 dall’imperativo	 del	
dovere.	 L’Io	 fichtiano	 è	 dunque,	 secondo	 Husserl,	 caratterizzato	
dall’impulso	razionale	alla	realizzazione	di	questa	‘idea’	normativa	
di	un	ordinamento	morale	del	mondo.	Questa	idea	rappresenta	la	
causa	teleologica	del	mondo	e	coincide	con	Dio.	Questo	Dio,	proprio	
in	quanto	idea,	è	immanente	all’Io	assoluto.	Husserl	scrive:	

Dio	non	è	nessuna	sostanza	esterna,	nessuna	realtà	(Realität)	al	di	
fuori	 dell’io	 e	 che	 abbia	 influenza	 nell’io.	 L’io	 è	 assolutamente	
autonomo,	porta	il	suo	Dio	in	sé	in	quanto	idea	di	fine	che	anima	e	
guida	 i	 suoi	 atti	 (Tathandlungen),	 in	 quanto	 principio	 della	 sua	
propria	ragione	autonoma.	(Husserl,	1986,	62)18	

L’Io	contiene	in	sé	il	suo	Dio	inteso	come	idea	finale	che	guida	ogni	
suo	atto.	Proprio	perché	assume	il	ruolo	di	guida,	l’Io	è	il	principio	
della	 ragione	 autonoma.	 In	 sintesi,	 l’interpretazione	 di	 Husserl	
della	 filosofia	 fichtiana	 si	 muove	 verso	 una	 visione	 puramente	
teleologica	e	moralistica	del	mondo.	In	altre	parole,	l’essenza	della	
natura	 e	 dell’agire	 umano	 viene	 spiegata	 come	 una	 realtà	
teleologica,	in	cui	il	fine	ultimo	è	il	principio	fondamentale.	Proprio	
questo	 carattere	 è	 quello	 che,	 secondo	 Husserl,	 avvicina	 la	
posizione	di	Fichte	a	quella	di	Platone,	giacché	anche	per	lui,	come	
sostiene	 Husserl,	 Dio	 è	 un’idea,	 l’idea	 del	 Bene,	 che	 si	 configura	
come	causa	teleologica	del	mondo	sensibile.	Inoltre,	Fichte	sarebbe	
simile	 a	 Platone	 nell’affermare	 che	 la	 manifestazione	 dei	 fini	
dell’umanità	 costituisca	 il	 fondamento	 dell’elevazione	 e	 della	
liberazione	 pratica	 dell’uomo.	 Solo	 attraverso	 la	 comprensione	
teleologica	del	mondo	è	possibile	superare	il	dogmatismo	ingenuo,	
che	 considera	 il	 mondo	 sensibile	 come	 una	 realtà	 assoluta.	
Attraverso	 questa	 nuova	 filosofia	 è	 possibile	 mettere	 in	 luce,	

 
18	Risulta	di	particolare	interesse	il	fatto	che	Husserl	sembrerebbe	interpretare	
la	 concezione	di	Dio	di	 Fichte	 attraverso	 il	 suo	 concetto	di	Gotteswelt.	 Per	un	
approfondimento	mi	permetto	di	rimandare	a	quanto	già	scritto	in	Trudu	(2025).		



123	 Lebenswelt,	24	(2024)	
 

mediante	 un’analisi	 della	 nostra	 ragione,	 il	 solo	 valore	 puro	 e	
assoluto,	quello	dell’agire	in	conformità	al	dovere.	In	questo	modo,	
l’uomo	 scopre	 il	 senso	della	propria	natura	 spirituale	 e	 il	 fine	di	
quest’ultima.	 Infatti,	 è	 solo	 nella	 disposizione	 completamente	
indipendente	 dal	 successo	 o	 dal	 fallimento	 sensibile	 del	 proprio	
agire	 che	 si	 trova	 il	 valore	 della	 sua	 persona.	 Vivendo	 in	 questo	
stato	 di	 chiarezza	 e	 autorealizzazione,	 ciascuno	 esiste	 e	 si	
percepisce	 come	 membro	 di	 un	 ordine	 morale	 del	 mondo	 che	
oltrepassa	 i	 sensi.	 Finché	 l’uomo	 rimane	 dominato	 dalla	 sua	
passione	 per	 il	 sensibile,	 vive	 un’esistenza	 svuotata,	 e	 solo	
attraverso	 la	 svolta	 filosofica	 l’infelicità	 e	 la	 vacuità	 dell’uomo,	
schiacciato	dalla	sensibilità,	si	 trasformano	nell’idealista	che	crea	
continuamente	se	stesso	nella	libertà	e	nell’auto-realizzazione:		

Così	 la	 nuova	 filosofia	mostra	 la	 via,	 l’unica	 via,	 alla	 liberazione	
nell’innalzarsi	all’ideale	autentico	di	umanità	rappresentato	dalla	
moralità	 (Sittlichkeit)	 vera.	 Con	 questa	 rinascita	 interiore,	 che	 è	
questione	 di	 un’unica	 eroica	 decisione,	 cresce	 un	 tipo	 di	 uomo	
completamente	nuovo.	(Husserl	1986,	69)	

In	 questa	 dimensione	 dell’attività	 umana,	moralità	 e	 religione	 si	
confondono.	 Dio	 viene	 identificato,	 secondo	 Husserl,	 con	 l’idea	
dell’ordinamento	 morale	 del	 mondo,	 da	 cui	 scaturisce,	 in	 modo	
teleologico,	 l’intero	essere.	Così,	questa	nuova	visione	del	mondo	
implica	 anche	 una	 profonda	 trasformazione	 nella	 comprensione	
religiosa19.	
L’analisi	che	Husserl	 fa	della	filosofia	di	Fichte	mostra	come,	a	

partire	 dal	 1800,	 negli	 scritti	 popolari,	 si	 verifichi	 un	 marcato	
cambiamento	 nella	 dottrina	 religiosa	 di	 Fichte.	 Già	 dalla	
Bestimmung	 des	 Menschen,	 si	 perde	 l’identificazione	 di	 Dio	 con	
l’ordinamento	 morale	 del	 mondo.	 È	 di	 particolare	 rilevanza	 che	
Husserl	 paragoni	 questa	 evoluzione	 nella	 filosofia	 di	 Fichte	 al	
passaggio	 dal	 platonismo	 al	 neoplatonismo,	 in	 particolare	
all’interpretazione	emanazionista	neoplatonica.		
Come	anticipato,	 secondo	Husserl,	 a	 partire	dalla	Bestimmung	

des	Menschen	Dio	non	è	più	ordo	ordinans,	ma	una	volontà	infinita	
che	genera	questo	ordo.	La	vita	religiosa	quindi	non	si	identifica	più	
con	 quella	 morale;	 anzi,	 quest’ultima	 assume	 una	 posizione	
inferiore,	 realizzandosi	 all’interno	 della	 vita	 religiosa.	 La	 vita	
religiosa	è	vissuta	in	Dio,	non	è	semplice	moralità,	ma	è	vita	beata.	

 
19	Per	una	lettura	parallela	della	‘teologia’	di	Husserl	e	di	Fichte	cfr.	Pentzopoulou	
Valalas	(1911).	



124	 M.	Trudu	
 

Dio	 è	 un	 essere	 eterno	 e	 immutabile	 che	 si	 manifesta	 nell’Io,	
rivelando	sé	stesso	attraverso	una	successione	infinita	di	atti,	nei	
quali	il	mondo,	sia	fisico	che	spirituale,	emerge	come	fenomeno.	In	
questo	contesto,	 la	 ‘costituzione	teleologica’	assume,	agli	occhi	di	
Husserl,	il	significato	di	rivelazione	e	riflessione,	intendendo	che	la	
rappresentazione	 nella	 coscienza	 non	 è	 qualcosa	 di	 separato	 da	
Dio.	
Questa	nuova	prospettiva	porta	a	un’importante	conseguenza:	

in	questo	‘gioco’	di	riflessioni,	ovvero	di	atti	di	coscienza,	l’essenza	
divina	si	nasconde.	La	gradualità	di	questo	nascondimento	è	 tale	
per	 cui,	 nei	 livelli	 superiori,	 l’ombra	 che	 nasconde	 Dio	 nella	
coscienza	 diventa	 sempre	 più	 trasparente	 fino	 a	 raggiungere	 il	
livello	più	alto,	dove	si	ottiene	la	contemplazione	completa	con	Dio.	
Husserl	 associa	 questa	 caratteristica	 della	 filosofia	 religiosa	 di	
Fichte	alla	reversio	o	deificatio,	tipiche	del	pensiero	mistico.	Questo	
processo	 di	 svelamento	 è	 inteso	 come	 lo	 sviluppo	 dell’umanità,	
l’uomo	 libero	 che	 ha	 la	 possibilità	 di	 elevarsi	 all’ideale.	 Esso	 è	
caratterizzato	da	diversi	livelli	di	avvicinamento	della	umanità	alla	
divinità,	che	corrispondono	a	diverse	tipologie	di	ideali	umani	da	
realizzare	 tramite	 mezzi	 etico-religiosi.	 Fichte,	 in	 particolare	
nell’Anweisung	 zum	 seligen	 Leben20,	 identifica	 cinque	 livelli:	 1)	
Standpunkt	 der	 Sinnlichkeit;	 2)	 die	 Sittlichkeit;	 3)	 die	 höhere	
Moralität;	 4)	 die	 Religion,	 der	 Glaube;	 5)	 das	 Schauen,	 die	
Wissenschaft.	La	lezione	si	conclude	con	un’analisi	di	questi	cinque	
stadi,	 dimostrando	 come	 si	 passi	 dal	 ‘livello	 più	 basso’	 della	
rivelazione	di	Dio	nell’anima	alla	contemplazione	del	divino.	

4.	I	riferimenti	nella	produzione	di	Husserl		
Oltre	 alle	 lezioni	 del	 1917,	 all’interno	 del	 corpus	 husserliano	
troviamo	 vari	 riferimenti,	 sebbene	 non	 numerosi,	 alla	 filosofia	
fichtiana.	Nella	Krisis	der	europäischen	Wissenschaften,	Fichte	viene	
citato	nel	§57.	In	questo	contesto,	l’intenzione	di	Husserl	è	quella	di	
ricostruire	 alcune	 tappe	 fondamentali	 della	 filosofia	
trascendentale,	 intesa	 come	 reazione	alle	 incomprensibilità	della	
filosofia	 razionalistica	 dell’illuminismo,	 obiettivamente	 orientata.	
In	 primo	 luogo,	 la	 filosofia	 di	 Fichte	 viene	 citata	per	 indicare	un	
esempio	di	filosofia	che	aspiri	a	essere	una	fondazione	radicale21.	

 
20	I	riferimenti	all’Anweisung	ritornano	anche	nelle	Vorlesungen	del	1922/1923.	
Cfr.	 Husserl	 (2002,	 43-47,	 255).	 Un	 ulteriore	 riferimento	 alla	 concezione	
fichtiana	del	rapporto	tra	moralità	e	Dio	si	trova	in	Husserl	(2004,	488).		
21	Cfr.	Husserl	(1976,	213).		



125	 Lebenswelt,	24	(2024)	
 

Troviamo	inoltre	un	riferimento	nell'ambito	della	tematizzazione	
della	scissione	tra	psicologia	e	filosofia	trascendentale,	dalla	quale	
emerge	 il	 cosiddetto	 ‘paradosso	 della	 filosofia	 trascendentale’:	
l'intelletto	trascendentale	risulta	essere,	al	contempo,	l'istanza	che	
prescrive	 le	 proprie	 leggi	 al	 mondo	 e	 una	 facoltà	 psichica	
appartenente	 al	 soggetto	 stesso.	Husserl	 scrive:	 «L’intelletto,	 che	
prescrive	le	sue	leggi	al	mondo,	è	il	mio	intelletto	trascendentale,	
esso	mi	forma	secondo	queste	leggi,	eppure	è	una	facoltà	psichica	
mia,	 appartiene	 a	 me	 in	 quanto	 filosofo».	 Per	 chiarire	 questo	
concetto	viene	citato	Fichte:	«L’Io	di	Fichte,	che	pone	se	stesso,	può	
essere	un	io	diverso	da	quello	di	Fichte?»	(Husserl	1976,	216).	In	
sintesi,	 Fichte	 viene	 citato	 come	 esempio	 di	 quel	 pensiero	
trascendentale	 che,	 sviluppandosi	 in	 contrasto	 con	 l’obiettivismo	
razionalistico	illuminista,	finisce,	a	seguito	del	distacco	da	una	pura	
psicologia,	per	essere	un’oscura	metafisica.	
La	 seconda	 serie	di	 citazioni	 la	 troviamo	nel	primo	volume	di	

Erste	 Philosophie.	 Analogamente	 alla	 Krisis,	 la	 filosofia	 di	 Fichte	
viene	collocata	all’interno	dell’elaborazione	della	filosofia	kantiana.	
Questa	 ‘filosofia	 radicale’,	 nella	 quale	 Husserl	 colloca	 anche	
Maimon	e	Reinhold,	è	finita	per	essere	una	immanente	mitologia	o	
una	teologia	immanente22.	
Di	particolare	interesse	risulta	essere	la	ventisettesima	lezione,	

nella	quale	Husserl	ricostruisce	il	concetto	fichtiano	di	 intuizione	
intellettuale.	Husserl	scrive:	

L’intuizione	intellettuale	di	Fichte:	intuizione	interiore	degli	atti	del	
pensiero,	 in	 particolare	 degli	 atti	 del	 pensiero	 del	 sé.	 Se	 però	 si	
considera	la	funzione	dell’intuizione	intellettuale:	essa	dimostra	la	
libertà	della	volontà	–	essa	‘è	per	sé	una	assoluta	auto-generazione,	
completamente	a	partire	dal	nulla	(ist	für	sich	ein	absolutes	Selbst-
erzeugen,	durchaus	aus	nichts)’.	Non	una	capacità	umana	universale	
–	 si	 trova	 solo	 in	 alcuni	 individui.	 (Non	 presuppone	 ‘la	 capacità	
della	libertà	dell’intuizione	interna	[das	Vermögen	der	Freiheit	der	
inneren	 Anschauung	 voraus]‘	 in	 tutti	 i	 suoi	 lettori).	 Ciò	 che	 la	
Dottrina	della	scienza	rende	oggetto	del	suo	pensiero...	è	qualcosa	
di	 vivo	 e	 attivo,	 che	 produce	 conoscenza	 da	 sé	 e	 per	 sé,	 e	 che	 il	
filosofo	 osserva	 semplicemente.	 (Husserl	 1956,	 408-409;	
traduzione	nostra)	

Questa	citazione	è	di	particolare	interesse.	In	primis	perché	appare	
una	citazione	diretta	alla	Wissenschaftslehre	del	1801.	In	secundis	
perché	 abbiamo	 un	 esplicito	 riferimento	 all’interpretazione	

 
22	Cfr.	Husserl	(1956,	376).	



126	 M.	Trudu	
 

husserliana	 dell’intuizione	 intellettuale23.	 Essa	 viene	 considerata	
come	un’autogenerazione	dal	nulla,	che	opera	attraverso	un	auto-
interpretazione	degli	atti	di	pensiero.	Inoltre,	viene	intesa	come	un	
atto	libero	non	appartenente	alla	costitutività	umana	in	quanto	tale.		
Nello	 stesso	 testo	 troviamo	 un’altra	 citazione	 che	 inquadra	

Fichte	 all’interno	 della	 filosofia	 romantica.	 Fichte	 viene	 assunto	
come	 emblema	 di	 quest’ultima,	 la	 cui	 caratteristica	 è	 quella	 di	
costruire	 una	 filosofia	 assoluta	 che	 sia	 in	 grado	 di	 comprendere	
tutte	le	altre	scienze.	Agli	occhi	di	Husserl		

Il	 principio	 della	 Dottrina	 della	 scienza	 è	 il	 principio	 di	 tutte	 le	
scienze	e	di	ogni	sapere.	In	esso	risiede	‘ogni	possibile	contenuto’,	
il	 ‘contenuto	in	senso	assoluto’	[...].	Il	sapere	deve	coprire	l’intero	
campo	della	coscienza	umana.	(Husserl	1956,	412)	

All’interno	 del	 secondo	 testo	 di	 Erste	 Philosophie,	 la	 filosofia	
fichtiana	 viene	 citata	 in	 riferimento	 alle	 mancanze	 delle	
Erkenntnistheorien	 dell’età	 moderna.	 Queste	 ultime	 sono	
caratterizzate,	agli	occhi	di	Husserl,	dalla	 cecità	nei	 confronti	del	
fondamento	assoluto,	presentando	una	serie	di	contraddizioni,	che	
vengono	oscurate	da	una	sorta	di	mitologia.	In	questo	contesto	si	
inserisce	 anche	 la	 filosofia	 di	 Fichte,	 la	 quale,	 nonostante	 le	 sue	
problematiche,	letta	attraverso	le	lenti	di	una	«genuina	teoria	della	
conoscenza	 renderà	 visibili	 molte	 buone	 intenzioni	 presenti	 nei	
tentativi	passati»	(Husserl	1959,	326).	Pur	essendo	 le	 filosofie	di	
Kant	e	Fichte	 inseribili	nel	contesto	delle	teorie	della	conoscenza	
dell’età	 moderna,	 esse	 manifestano	 un’importante	 divergenza.	
Nonostante	 le	 loro	 incompletezze,	 tali	 filosofie	 si	 rivelano	
pionieristiche;	infatti,	è	proprio	seguendo	il	percorso	tracciato	da	
questi	pensatori	che	si	può	elaborare	una	teoria	della	conoscenza	
capace	di	evitare	gli	errori	precedenti.	
In	una	direzione	 simile	 sembra	orientarsi	 una	 citazione	 tratta	

dal	Vortrag	del	1931,	dal	titolo	Phänomenologie	und	Anthropologie.	
In	 quest’opera,	 Husserl	mette	 in	 luce	 il	 fallimento	 della	 filosofia	
trascendentale	 idealista,	 dovuto	 all’assenza	 di	 un’adeguata	
tematizzazione	 della	 riduzione	 fenomenologica.	 Infatti,	
quest’ultima	apre	un	immenso	campo	di	ricerca.	 Innanzitutto,	un	
campo	di	esperienza	immediata	e	apodittica,	la	fonte	costante	della	
solidità	di	 tutte	 le	proposizioni	 trascendentali	 sia	 immediate	 che	
mediate.	 Per	 quanto	 sia	 stato	 «in	 Fichte	 e	 nei	 suoi	 successori	
straordinariamente	 difficile	 vedere	 e	 rendere	 fruibile	 il	 terreno	

 
23	Le	citazioni	dirette	riferite	a	Fichte	sono:	Fichte	(1986,	169;	1965,	133).	



127	 Lebenswelt,	24	(2024)	
 

esperienziale	trascendentale	nella	sua	infinitezza»	(Husserl	1988a,	
172)24,	cioè	chiarire	il	senso	puro	della	svolta	trascendentale	e,	con	
essa,	 «portare	 alla	 luce	 la	 distinzione	 fondamentale	 tra	 l’Io	
trascendentale	all’interno	della	sfera	trascendentale,	e	l’Io	umano	
con	 la	 sua	 sfera	 psichica	 all’interno	 della	 sfera	 del	 mondo	 in	
generale»	(Husserl,	1988a,	172),	l’idealismo	tedesco	fallì	su	questo	
punto,	esso	cadde	in	speculazioni	prive	di	fondamento25.	Dunque,	
l’idealismo,	pur	avendo	superato	le	problematiche	dell’empirismo	
e	 del	 razionalismo,	 che	 si	 sono	 dimostrati	 incapaci	 di	 rendere	
pienamente	 conto	 della	 distinzione	 tra	 la	 sfera	 trascendentale	 e	
quella	 mondana,	 non	 è	 riuscito	 a	 sfruttare	 appieno	 il	 campo	
dell’esperienza	 trascendentale	 che	 ha	 aperto,	 in	 quanto	
manchevole	della	tematizzazione	della	riduzione	trascendentale.	
L’ultima	citazione	di	Fichte,	che	prendiamo	in	considerazione,	si	

trova	nella	XXIX	appendice	ai	Grenzprobleme	der	Phänomenologie.	
In	essa	emerge	l’interpretazione,	da	parte	di	Husserl,	del	concetto	
di	 soggettività	 secondo	 Fichte.	 Husserl	 mette	 in	 evidenza	 la	
praticità	della	conoscenza,	 Infatti,	una	soggettività,	 la	quale	gioca	
un	 ruolo	 centrale	 nella	 costituzione	 del	 mondo	 e	 della	 realtà	
attraverso	 la	 propria	 attività	 razionale	 e	 pratica,	 «richiede	 un	
mondo	oggettivo	e	lo	richiede	come	campo	di	una	configurazione	
ideale	da	parte	della	soggettività»	(Husserl	2014,	335).	Per	essere	
tale	 il	 mondo	 deve	 corrispondere	 ai	 principi	 di	 una	 ragione	
assiologica	e	pratica,	che	includa	i	principi	della	ragione	teoretica.	
Infatti,	è	pensabile	un	soggetto	senza	un	mondo	per	il	soggetto,	ma	
la	soggettività	è	impensabile,	se	non	«sono	soddisfatte	le	condizioni	
di	possibilità	[scil.	pratiche]	per	una	vita	razionale»	(Husserl	2002,	
45).	

5.	Conclusione		
La	presenza,	nella	biblioteca	di	Husserl,	della	maggior	parte	delle	
opere	 di	 Fichte,	 insieme	 a	 diversi	 studi	 specialistici	 sul	 pensiero	
fichtiano,	 unitamente	 alla	 mediazione	 neokantiana	 e	 ai	 vari	
passaggi	citati,	testimonia	un	interesse	significativo	di	Husserl	per	

 
24	Nello	stesso	testo	troviamo	una	citazione	riferita	alla	Iniziazione	alla	vita	beata.	
Cfr.	Husserl	(1988a,	45).		
25	 Nella	 stessa	 direzione	 sembrerebbe	 andare	 la	 critica	 di	 Husserl	 all’uso	 del	
termine	Seligkeit	da	parte	di	Fichte,	in	quanto	suggerisce	un	pathos	o	un’estasi	
eccessivi,	incompatibili	con	una	trattazione	filosofica	rigorosa.	L’idea	di	fondo	è	
che	il	concetto	appaia	eccessivamente	‘carico’	emotivamente	o	simbolicamente,	
rischiando	 di	 risultare	 poco	 adatto	 per	 una	 discussione	 fondata	 su	 criteri	
scientifici	o	razionali.	Cfr.	Husserl	(2002,	45).		



128	 M.	Trudu	
 

la	 filosofia	 di	 Fichte.	 Husserl	 percepisce	 Fichte	 come	 una	 figura	
pionieristica:	 superando	 la	 dicotomia	 tra	 empirismo	 e	
razionalismo,	 Fichte	 ha	 aperto	 la	 strada	 all’esplorazione	
dell’esperienza	 trascendentale.	 Tuttavia,	 agli	 occhi	 di	 Husserl,	 la	
sua	 filosofia	 rivela	 un’incapacità	 di	 chiarire	 pienamente	 la	
distinzione	 tra	 la	sfera	 trascendentale	e	quella	mondana,	a	causa	
della	 mancata	 elaborazione	 di	 una	 riduzione	 fenomenologica	
completa.	Questa	lacuna	rende	il	discorso	di	Fichte	talvolta	oscuro	
e	incline	a	interpretazioni	di	carattere	mistico.	
Nonostante	ciò,	è	essenziale	superare	la	complessità	superficiale	

del	pensiero	fichtiano	per	cogliere	quelle	‘pre-intuizioni’	che	solo	la	
fenomenologia	husserliana	è	in	grado	di	sviluppare	pienamente.	In	
questo	modo,	Husserl	non	si	limita	a	interpretare	l’opera	di	Fichte,	
ma	 si	propone	di	 elevare	 la	 fenomenologia	a	 strumento	 critico	e	
chiarificatore.	
Questo	 lavoro	 si	 è	 proposto,	 nei	 limiti	 delle	 sue	 intenzioni,	 di	

fornire	 alcune	 coordinate	 generali	 sulla	 ricezione	 ‘esplicita’	 del	
pensiero	di	Fichte	da	parte	di	Husserl.	Una	prosecuzione	di	questa	
ricerca	dovrebbe,	tuttavia,	problematizzare	alcuni	dati,	cercando	di	
stabilire	se	le	critiche	husserliane	siano	effettivamente	legittime	e	
se	la	fenomenologia	di	Husserl	possa	essere	considerata	debitrice	
di	alcuni	elementi	teorici	fichtiani.	
Alla	 luce	 degli	 intenti	 programmatici,	 emergono	 ipotesi	 di	

ricerca	che	potrebbero	offrire	nuovi	spunti	per	il	dialogo	tra	le	due	
tradizioni	filosofiche.	Una	prima	possibilità	riguarda	il	rapporto	tra	
l’epoché	 husserliana	 e	 l’“esperimento	 astraente’	 di	 Fichte,	 che	
potrebbero	essere	intesi	come	momenti	analoghi	nella	sospensione	
dell’atteggiamento	 naturale	 e	 nell’apertura	 alla	 dimensione	
trascendentale.	 Un’altra	 linea	 di	 indagine	 potrebbe	 esplorare	 la	
tematizzazione	 dell’Io	 trascendentale,	 chiedendosi	 se	 e	 in	 che	
misura	l’intuizione	intellettuale	fichtiana	possa	essere	considerata	
una	 prefigurazione	 delle	 intuizioni	 fondamentali	 della	 riduzione	
eidetica	husserliana.	Infine,	il	confronto	sul	tema	della	Lebenswelt	
potrebbe	 rivelare	 una	 convergenza	 significativa:	 entrambe	 le	
filosofie	 sembrano	 individuare	 nella	 vita	 una	 dimensione	 pre-
teoretica,	 capace	 di	 giocare	 un	 ruolo	 fondativo	 per	 la	 riflessione	
trascendentale.	
Queste	 ipotesi,	 se	 opportunamente	 sviluppate,	 potrebbero	

suggerire	 che	 la	 filosofia	 di	 Fichte,	 pur	 non	 pienamente	
riconosciuta	 da	 Husserl,	 contenga	 elementi	 anticipatori	 della	
fenomenologia.	Una	rilettura	in	questa	chiave	potrebbe	mettere	in	



129	 Lebenswelt,	24	(2024)	
 

luce	 connessioni	 profonde	 e	 inattese	 tra	 i	 due	 pensatori,	
contribuendo	 a	 una	 comprensione	 più	 articolata	 e	 sfumata	 della	
tradizione	trascendentale.	

Bibliografia	

Abbreviazioni:	 Hua:	 Husserl	 E.:	 Husserliana:	 Gesammelte	 Werke,	
Den	 Haag,	 Nijhoff/Kluwer,	 1950-presente;	 GA:	 Fichte	 J.G.:	
Gesamtausgabe	 der	 Bayerischen	 Akademie	 der	 Wissenschaften,	
Stuttgart,	Frommann-Holzboog,	1962-2012.	

Ast	F.,	1825:	Grundriss	der	Geschichte	der	Philosophie,	Landshut,	J.	
Thomann.		

Barale	 M.,	 1984:	 Husserl	 e	 la	 tradizione	 dell’idealismo	 tedesco,	
«Theoria»	4,	1984,	pp.	53-69.	

Baratta	 G.,	 1969:	 L’idealismo	 fenomenologico	 di	 Edmund	 Husserl,	
Urbino,	Argalìa.	

Bergmann	 E.,	 1915:	 Fichte,	 Erzieher	 zum	 Deutschtum.	 Eine	
Darstellung	der	fichteschen	Erziehungslehre,	Leipzig,	Meiner.		

Bergmann	 J.,	 1893:	 Geschichte	 der	 Philosophie.	 Die	 deutsche	
Philosophie	von	Kant	bis	Beneke,	vol.	2,	Berlin,	Mittler	und	Sohn.		

Besoli	 S.,	 Ferrari	M.,	Guidetti	 L.	 (a	 cura	di),	 2022:	Neokantismo	e	
fenomenologia,	Macerata,	Quodlibet.		

Bisin	L.,	2006:	La	fenomenologia	come	critica	della	ragione.	Motivi	
kantiani	del	razionalismo	di	Husserl,	Milano,	Mimesis.	

Boehm	R.,	1956:	«Einleitung»,	in	Hua	VII.		

Boehm	 R.,	 1959:	 ‘Husserl	 et	 l’idéalisme	 classique’,	 «Revue	
Philosophique	de	Louvain»	57,	pp.	351-396.	

Carr	 D.,	 1999:	 The	 paradox	 of	 subjectivity.	 The	 self	 in	 the	
transcendental	tradition,	Oxford,	Oxford	University	Press.		

Cohn	J.,	1923:	Geschichte	der	Philosophie.	Der	deutsche	Idealismus,	
Lepzig-Berlin,	Zeubner.		



130	 M.	Trudu	
 

De	Palma	V.,	2001:	Il	soggetto	e	l’esperienza.	La	critica	di	Husserl	a	
Kant	 e	 il	 problema	 fenomenologico	 del	 trascendentale,	 Macerata,	
Quodlibet.		

Deter	J.,	1918:	Abriss	der	Geschichte	der	Philosophie,	Berlin,	Weber.	

Eucken	 R.,	 1879:	 Geschichte	 der	 Philosophischen	 Terminologie,	
Leipzig,	Veit	&	Comp.		

Fichte	J.G.,	1965:	Grundlage	der	gesammten	Wissenschaftslehre	als	
Handschrift	für	seine	Zuhörer,	in	GA	I,	2.		

Fichte	J.G.,	1986:	Darstellung	der	Wissenschaftslehre.	Aus	den	Jahren	
1801/02,	in	GA	II,	6.		

Fichte,	J.G.,	1800:	Die	Bestimmung	des	Menschen,	Leipzig,	Reclam.	

Fichte,	J.G.,	1815:	Über	den	Begriff	des	wahrhaften	Krieges	in	Bezug	
auf	den	Krieg	im	Jahre	1813,	Leipzig,	Meiner,	1914.	

Fichte	 J.G.,	 1912:	Werke.	 Auswahl	 in	 sechs	 Bänden,	 a	 cura	 di	 F.	
Medicus,	Leipzig,	Fritz	Eckardt	Verlag.	

Fichte,	 J.G.,	 1914:	 Über	 Gott	 und	 Unsterblichkeit:	 aus	 einer	
Kollegnachschrift	von	1795,	Berlin,	Reuther	&	Reichard.		

Fischer	 K.,	 1890:	 «J.	 G.	 Fichte	 und	 seine	 Vorgänger»,	 in	 Id.,	
Geschichte	der	neuern	Philosophie,	vol.	V,	Heidelberg,	Carl	Winter’s	
Universitätsbuchhandlung.		

Harms	F.,	1876:	Die	Philosophie	seit	Kant,	Berlin,	Grieben.		

Hart	 J.G.,	 1992:	 The	 person	 and	 the	 Common	 Life,	 Dordrecht,	
Springer,	1992.		

Hart	J.G.,	1995:	Husserl	and	Fichte:	With	special	regard	to	Husserl’s	
lectures	 on	 ‘Fichte’s	 ideal	 of	 humanity’,	 «Husserl	 Studies»	 12,	 pp.	
135-163.	

Heidegger	M.,	1987:	Zur	Bestimmung	der	Philosophie,	 in	HGA,	vol.	
56/57,	Frankfurt	am	Main,	V.	Klostermann;	tr.	it.	G.	Auletta,	Per	la	
determinazione	della	filosofia,	Napoli,	Guida,	2002.	



131	 Lebenswelt,	24	(2024)	
 

Henrich	 D.,	 1958:	 Über	 die	 Grundlagen	 von	 Husserls	 Kritik	 der	
philosophischen	Tradition,	in	«Philosophische	Rundschau»	6,	pp.	1-
26.	

Holzhey	 H.,	 2001:	 Neokantismo	 e	 fenomenologia:	 il	 problema	
dell’intuizione,	«Rivista	di	filosofia»	92/3,	pp.	435-456.	

Husserl	E.,	1908:	Ms,	B,	I,	4.	

Husserl	E.,	1956:	Erste	Philosophie	(1923/4),	in	Hua	7.	

Husserl	E.,	1959:	Erste	Philosophie	(1923/4),	Zweiter	Teil,	in	Hua	8.		

Husserl	E.,	1976:	Die	Krisis	der	europäischen	Wissenschaften	und	die	
transzendentale	Phänomenologie,	in	Hua	6;	tr.	it.	di	E.	Filippini,	La	
crisi	 delle	 scienze	 europee	 e	 la	 fenomenologia	 trascendentale,	
Milano,	Il	Saggiatore,	2015.		

Husserl	E.,	1985:	Einleitung	in	die	Logik	und	Erkenntnistheorie,	 in	
Hua	24;	tr.	it.	di	F.	Buongiorno,	Introduzione	alla	logica	e	alla	teoria	
della	conoscenza,	Brescia,	Scholé,	2019.		

Husserl	E.,	1986:	Ausätze	und	Vorträge.	1911-1921,	in	Hua	25;	tr.	it.	
di	F.	Rocci,	Fichte	e	l’ideale	di	umanità,	Pisa,	ETS,	2006.		

Husserl	E.,	1988a:	Aufsätze	und	Vorträge.	1922-1937,	in	Hua	27.		

Husserl	 E.,	 1988b:	 Vorlesungen	 über	 Ethik	 und	 Wertlehre.	 1908-
1914,	in	Hua	28.	

Husserl	 E.,	 2002:	 Einleitung	 in	 die	 Philosophie.	 Vorlesungen	
1922/23,	in	Hua	35.		

Husserl	 E.,	 2004:	 Einleitung	 in	 die	 Ethik.	 Vorlesungen	
Sommersemester	1920	und	1924,	in	Hua	37.		

Husserl	E.,	2014:	Grenzprobleme	der	Phänomenologie,	in	Hua	42.	

Hyppolite	J.,	1959:	«L’idée	fichténne	de	la	doctrine	de	la	science	et	
le	projet	husserlien»,	 in	Breda,	 J.	Taminiaux,	H.L.	van	(a	cura	di),	
Husserl	et	la	pensée	moderne.	Actes	du	2°	Colloque	International	de	
Phénoménologie,	Den	Haag,	M.	Nijhoff.	



132	 M.	Trudu	
 

Hyppolite	J.,	1971:	Figures	de	la	pensée	philosophique,	Paris,	PUF.	

Jay	L.,	1988:	Husserl	and	Hegel	on	the	logic	of	subjectivity,	«Man	and	
World»	21,	pp.	363-393.	

Kaehler	 K.E.,	 2007:	 Zum	 Verhältnis	 von	 Phänomenologie	 und	
Psychologie	 bei	 Hegel	 und	 Husserl,	 «Zeitschrift	 für	
Psychotraumatologie,	Psychotherapiewissenschaft,	Pychologische	
Medizin»	5,	pp.	47-57.		

Kerler	D.H.,	1917:	Die	Fichte-Schelling’sche	Wissenschaftslehre,	Ulm,	
Cont.		

Kern	 I.,	 1964:	Husserl	und	Kant.	Eine	Untersuchung	über	Husserls	
Verhältnis	zu	Kant	und	zum	Neukantianismus,	Den	Haag,	M.	Nijhoff.	

Klaus	H.,	 1986:	Fichtes	 und	Husserls	 transzendentale	Begründung	
der	 Intersubjektivität	 und	 die	 anthropologische	 Fragestellung,	
«Archivio	di	filosofia»	54,	pp.	669-684.	

Kloc-Konkolowicz	J.,	2013:	Das	Ich	und	Andere.	Intersubjektivität	in	
der	Philosophie	 Johan	Gottlieb	Fichtes	und	 in	der	Phänomenologie	
Edmund	Husserl,	«Fichte-Studien»	37,	pp.	163-174.	

Kolkman	M.,	2011:	Fichte’s	programme	for	a	philosophy	of	freedom,	
«Analecta	Husserliana»	108,	pp.	151-168.	

Kraus	 E.,	 1916:	 Der	 Systemgedanke	 bei	 Kant	 und	 Fichte,	 Berlin,	
Reuther	&	Richard.	

Kreis	F.,	1930:	Phänomenologie	und	Kritizismus,	Tübingen,	Mohr.		

Lahbib	O.,	2002:	L’idée	de	réduction	chez	Fichte	et	Husserl,	«Études	
Phénoménologiques»	18,	pp.	99-115.	

Lahbib	 O.,	 2004:	 Husserl,	 lecteur	 de	 Fichte,	 in	 «Archives	 de	
Philosophie»	67,	pp.	421-443.	

Lahbib	O.,	2009:	De	Husserl	à	Fichte:	Liberté	et	 reflexivité	dans	 le	
phénomène,	Paris,	Harmattan	edition.		

Lask	E.,	1923:	«Fichte	Idealismus	und	die	Geschichte»,	in	Lask,	E.,	
Gesammelte	Schrifte,	vol.	1,	Tübingen	1923,	pp.	80-242.	



133	 Lebenswelt,	24	(2024)	
 

Lembeck	 K.H.,	 2003:	 Begründungsphilosophische	 Perspektiven:	
Husserl	 und	 Natorp	 über	 Anschauung,	 «Phänomenologische	
Forschungen»,	pp.	97-108.	

Lewes	G.H.,	1876:	Geschichte	der	Philosophie	von	Thales	bis	Comte,	
Berlin,	Oppenheim.		

Lerner	 R.R.P.,	 2004:	 Husserl	 versus	 neo-Kantianism	 revisited:	 On	
skepticism,	foundationalism,	and	intuition,	«The	new	yearbook	for	
phenomenology	 and	 phenomenological	 philosophy»	 4,	 pp.	 173-
208.		

Lotze	 H.,	 1882:	 Geschichte	 der	 deutschen	 Philosophie	 seit	 Kant,	
Leipzig,	Sirgel.		

Luft	S.,	2016:	Reconstruction	and	reduction:	Natorp	and	Husserl	on	
method	 and	 the	 question	 of	 subjectivity,	 «META.	 Research	 in	
Hermeneutics,	Phenomenology,	and	Practical	Philosophy»	8,	2,	pp.	
326-370.		

Luft	 S.,	 2018:	 «Kant,	 neo-Kantianism,	 and	 phenomenology»,	 in	
Zahavi,	 D.	 (a	 cura	 di),	 The	 Oxford	 handbook	 of	 the	 history	 of	
phenomenology,	Oxford	University	Press,	Oxford,	pp.	45-67.		

Maesschalck	 M.,	 2003:	 «Attention	 et	 signification	 chez	 Fichte	 et	
Husserl.	 Les	 conditions	 d’une	 lecture	 phénoménologique	 de	
Fichte»,	 in	Goddard,	 J.-Ch,	Maesschalck,	M.	 (a	 cura	di),	Fichte.	 La	
philosophie	de	la	maturité	(1804-1814),	Paris,	Vrin,	pp.	215-233.	

Mahnke	 D.,	 1921:	 Ewigkeit	 und	 Gegenwart.	 Eine	 fichtische	
Zusammenschau,	Erfurt,	Stenger.	

Manca	D.,	2016:	Esperienza	della	ragione.	Hegel	e	Husserl	in	dialogo,	
Pisa,	ETS.		

Manca	D.,	2023:	Hegel,	Husserl	 e	 il	 linguaggio	della	 filosofia,	Pisa,	
ETS.	

Manz	von	H.G.,	2013:	Die	praktische	Erfahrung	des	Anderen	und	die	
Funktion	 der	 Vergeinschaftung	 bei	 Fichte	 und	 Husserl,	 «Fichte-
Studien»	37,	pp.	175-192.	



134	 M.	Trudu	
 

Masullo	 A.,	 2005:	 Lezioni	 sull’intersoggettività,	 Fichte	 e	 Husserl,	
Napoli,	Editoriale	Scientifica,	2005.	

Medicus	F.,	1905:	J.	G.	Fichte,	Dreizehn	Vorlesungen,	Berlin,	Reuther	
&	Reichard.	

Misch	 G.,	 1930:	 Lebensphilosophie	 und	 Phänomenologie.	 Eine	
Auseinandersetzung	 der	Diltheyschen	Richtung	mit	Heidegger	 und	
Husserl,	Bonn,	F.	Cohen	Verlag,	1930.	

Moog	 W.,	 1922:	 Die	 deutsche	 Philosophie	 des	 20.	 Jahrhunderts,	
Stuttgart,	Ferdinand	Enke.		

Nuzzo	 A.,	 2010:	 «Phenomenologies	 of	 intersubjectivity:	 Fichte	
between	 Hegel	 and	 Husserl»,	 in	 Violetta,	 L.,	 Breazeale	 J.D.,	
Rockmore,	T.	 (a	 cura	di),	Fichte	 and	Phenomenological	Tradition,	
Berlin,	De	Gruyter,	pp.	97-119.	

Pentzopoulou	 Valalas	 T.,	 1911:	 Phenomenology	 and	 teleology:	
Husserl	and	Fichte,	«Analecta	Husserliana»	34,	pp.	409-426.		

Pentzopoulou-Valalas	T.,	1990:	Fichte	et	Husserl.	A	la	recherche	de	
l’intentionnalite,	«Fichte-Studien»	1,	pp.	153-166.	

Pentzopoulou-Valalas	 T.,	 2021:	 Du	 formel	 au	 transcendental.	
Remarques	sur	l’itinéraire	de	Husserl	et	de	Fichte,	«Fichte-Studien»	
15,	p.	71-82.	

Petrella	D.,	2012:	La	‘silenziosa	esplosione	del	neokantismo’,	Roma,	
Aracne.		

Rickert	 H.,	 1900:	 Fichtes	 Atheismusstreit	 und	 die	 Kantische	
Philosophie,	«Kant-studien»	IV	(1899/1900),	pp.	137-166.		

Riobó	Gonzàles	M.,	1990:	The	current	of	 living	in	the	existential-I-
subject	according	to	the	philosophy	of	J.	G.	Fichte	e	Phenomenological	
convergences	between	Fichte	and	Husserl,	 «Analecta	Husserliana»	
29,	pp.	37-48.		

Riobó	Gonzàles	M.,	1991:	Phenomenological	convergences	between	
Fichte	and	Husserl,	«Analecta	Husserliana»	35,	pp.	269-281.	



135	 Lebenswelt,	24	(2024)	
 

Roesner	 M.,	 2012:	 Die	 Krise	 der	 europäischen	 Kultur	 und	 der	
phänomenologische	 Nihilismus:	 Grenzfiguren	 der	 Rationalität	 bei	
Cohen,	 Natorp	 und	 Husserl,	 «Zeitschrift	 für	 Philosophische	
Forschung»	66,	4,	pp.	566–582.	

Scagliusi	F.,	2024:	Cohen’s	 influence	on	Husserl’s	understanding	of	
Kant’s	 transcendental	 method,	 «Journal	 of	 Trascendental	
Philosophy»	5,	1,	pp.	54-78.	

Schnell	 A.,	 2000:	 «Husserl	 und	 Fichte.	 Überlegungen	 zur	
transzendental-spezifischen	 Argumentation	 im	 transzendentalen	
Idealismus»,	 in	 Escoubas,	 E.,	 Waldensfels,	 B.	 (a	 cura	 di),	
Phénoménologie	 française	 –	 Phénoménologie	 allemande,	 Paris,	
L’Harmattan,	pp.	129-153.	

Schnell	 A.,	 2003:	 «‘Phénomène’	 et	 ‘Construction’.	 La	 notion	
fichtéenne	de	‘construction’	et	la	phénoménologie	de	Husserl	et	de	
Fink»	 in	 Goddard,	 J.-G.,	 Maesschalck,	 M.	 (a	 cura	 di),	 Fichte.	 La	
philosophie	de	la	maturité	(1804-1814),	Paris,	Vrin,	pp.	235-252.		

Schnell	 A.,	 2007:	 «Les	 deux	 voies	 de	 la	 genèse	 du	 phénomène	
(Fichte	et	Husserl)»,	 in	M.	Maesschalck,	M.,	Brisart,	R.	 (a	cura	di)	
Idéalisme	et	Phénoménologie,	Hildesheim,	Olms,	pp.	145-158.	

Schuhmann	 K.,	 Smith	 B.,	 1993:	 Two	 idealism:	 Lask	 and	 Husserl,	
«Kant-Studien»	83,	pp.	448-466.		

Stähler	P.,	1914:	J.	G.	Fichte,	Ein	deutscher	Denker,	Berlin,	L.	Simion	
Nf.	

Staiti	 A.,	 2015:	 Husserl	 and	 Rickert	 on	 the	 nature	 of	 judgment,	
«Philosophy	Compass»	10/12,	pp.	815-827.	

Tietjen	 H.,	 1980:	 Fichte	 und	 Husserl,	 Frankfurt	 am	 Main,	 V.	
Klostermann.	

Trudu	M.,	2024:	Die	grundlegende	Rolle	des	fichteschen	Hingeben-
Konzepts	 in	 der	 Traszendentalphilosophie	 von	 Lask,	 in	 «Fichte-
Studien»	53/1,	2024,	pp.	207-224.		

Trudu	 M.,	 2025:	 La	 fenomenologia	 trascendentale	 e	 i	 suoi	
Grenzprobleme.	Husserl	e	il	concetto	di	Gotteswelt,	«I	quaderni	di	
Inschibboleth»	22,	2025,	pp.	283-300.	



136	 M.	Trudu	
 

Van	 Breda	 H.L.,	 1959:	 Le	 sauvetage	 de	 l’héritage	 husserlien	 et	 la	
fondation	 des	 Archives-Husserl	 et	 la	 pensée	 moderne,	 Den	 Haag,	
Nijhoff.	

Weinel	H.,	1914:	Die	Religion	der	Klassiker.	Fichte,	Berlin,	GMBH.		

Windelband	W.,	 (a	 cura	 di)	 1907:	Die	 Philosophie	 im	 Beginn	 des	
zwanzigsten	 Jahrhunderts,	 Heidelberg,	 Carl	 Winter’s	
Universitätbuchhandlung.		

Windelband	W.,	1909:	Die	Philosophie	im	deutschen	Geistesleben	des	
XIX.	Jahrhunderts.	Fünf	Vorlesungen,	Tübingen,	Mohr.		

Zeller	 E.,	 1875:	 «Geschichte	 der	 deutschen	 Philosophie	 seit	
Leibniz»,	 in	AA.VV.,	Geschichte	der	Wissenschaften	in	Deutschland,	
vol.	13,	München,	Didenburg.	


