23 | Lebenswelt, 25 (2024)

FRANCESCA FAVA

IL SIMBOLO E LE RELIGIONI ORIENTALI: UN
CONFRONTO DELLE LEZIONI UNIVERSITARIE
HEGELIANE

Premessa: la vicenda editoriale dei corsi

Prima di entrare nel merito della questione, risulta necessario
accennare brevemente alla vicenda editoriale riguardante i corsi
universitari tenuti da Hegel fra Heidelberg e Berlino. Infatti,
queste lezioni non vennero mai pubblicate dal filosofo di
Stoccarda, ma ci sono giunte grazie a diversi quaderni di appunti
scritti dai suoi allievil.

Cronologicamente, a venire pubblicate per prime furono le
lezioni di filosofia della religione, la cui originaria edizione risale
al 1832 a cura di Marheineke, mentre la seconda apparve nel 1840
a cura di Bauer e la terza nel 1925-29 a cura di Lasson.
Successivamente, nel 1983, apparve il primo volume di
un’edizione critica a cura di W. Jaeschke?, tradotta anche in
italiano in tre volumi e pubblicata dalla casa editrice Guida
Editore, nella quale i vari corsi, quattro in totale3, sono presentati

1 E necessario distinguere i quaderni di appunti (Nachschriften) in tre tipologie:
quelli scritti direttamente durante le lezioni di Hegel (Mitschriften), quelli
rielaborati e trascritti in bella copia in seguito ai corsi, cercando comunque di
rimanere fedeli alle lezioni originarie (Reinschriften), e quelli riformulati in
maniera del tutto libera in seguito ai corsi (Ausarbeitungen).

2 11 primo volume, pubblicato nel 1983, e dedicato al ‘concetto di religione’,
mentre il secondo volume, pubblicato nel 1985, si occupa della ‘religione
determinata’, e il terzo volume, pubblicato nel 1984, riguarda la ‘religione
compiuta’.

3 Nello specifico, per il primo corso di filosofia della religione ci e giunto un
manoscritto del 1821 dello stesso Hegel, contenente 104 fogli in quarto
conservati alla Staatsbibliothek PreufSischer Kulturbesitz di Berlino; per I'anno
1824 ci sono giunte le Nachschriften di Griesheim (Reinschrift), Kehler
(Reinschrift), Hotho (Reinschrift), Correvon (Ausarbeitung), Deiters (Reinschrift)
e Pastenaci (Mitschrift); per il corso del 1827 sono stati ritrovati i quaderni di
Boerner (Mitschrift), Hube (Reinschrift) e di un anonimo (Reinschrift); infine per
I'ultimo corso non siamo in possesso di quaderni completi, ma solo di alcuni
estratti di appunti ricavati da parte di D. F. Strauss.



24

F. Fava

in maniera cronologicamente distinta. All'interno di questo
articolo si fara riferimento all’edizione critica tedesca, in
particolare al corso del 1824, presentato sulla base della
Reinschrift di Griesheim#, e al corso del 1827, i cui quaderni di
riferimento appartengono a un anonimo, a Boerner e a Hube.

I corsi di estetica videro invece la loro prima pubblicazione nel
1835 a cura dell’allievo Heinrich Gustav Hotho, in seguito storico
dell’arte, il quale pubblico in tre volumi, di cui il primo fu dato alla
stampa nel 18355 e l'ultimo nel 1838, i quattro corsi tenuti a
Berlino. Si tratta, tuttavia, di un’edizione nella quale i vari corsi
non sono presentati in maniera cronologicamente distinta e nella
loro struttura originaria. Per la trattazione del simbolico, invece,
vi sono due corsi di estetica particolarmente significativi: quello
del 1823 e del 1826, nel presente articolo analizzati
rispettivamente tramite le Nachschriften di Hotho e Griesheim®.

4 1l testo base utilizzato da Jaeschke per il corso del 1824 é costituito dalla
Reinschrift di Griesheim poiché essa sviluppa in maniera abbastanza completa e
fedele le lezioni di Hegel, il quale si avvalse proprio di questi appunti per il
corso successivo (Jaeschke ha invece utilizzato come testi di confronto per il
1824 i quaderni di Deiters, Kehler e Pastenaci). Per il corso del 1827, Jaeschke
ha dovuto utilizzare come fonti, oltre ai quaderni di un anonimo, di Boerner e di
Hube, 'edizione di Lasson del 1825-29. Per il corso del 1831, infine, Jaeschke ha
usato i pochi estratti di appunti ricavati da D. F. Strauss.

5 H. G. Hotho pubblico una seconda edizione dei corsi di estetica nel 1842.

6 Dei singoli corsi di estetica ci sono giunte diverse Nachschriften, solo
recentemente pubblicate. Fra queste, quella di W. von Ascheberg (Reinschrift)
per I'anno 20/21, di Hotho per il corso del 1823 (Mitschrift utilizzata in questo
articolo e tradotta anche in italiano da P. D’Angelo), i quaderni di due anonimi
(Mitschriften), di Kehler (Mitschrift), Garczynski (Mitschrift), Lowe (Reinschrift),
Griesheim (Reinschrift consultata in questo articolo) per il 1826, infine le
Mitschriften di Heimann e Libelt, oltre a un quaderno incompleto di Rolin, per il
corso del 1828/29. Inoltre, nel 2022 sono state ritrovate da parte di K. Vieweg
circa quattromila pagine di appunti hegeliani relativi al periodo di Heidelberg,
in cui Hegel tenne il suo primo corso di estetica, appartenenti a F. W. Carové,
allievo del filosofo, contenenti anche tematiche di estetica. Per un riferimento
dei quaderni di estetica attualmente pubblicati si rimanda a: F. Iannelli - M.
Farina - G. Pinna (a cura di), Arte, Critica ed Estetica, Milano, Aesthetica
Edizioni, 2023, p. 332. Per un approfondimento dei nuovi appunti ritrovati da
K. Vieweg & possibile confrontare: K. Vieweg - C. lllies - F. lannelli - M. Fuchs,
Wissenschaft der Freyheit — Heidelberg Hegel-Nachschriften von F. W. Carové,
«Hegel Studien», 57 (2023), pp. 151-157.



25 | Lebenswelt, 25 (2024)

1. La teoria hegeliana del simbolo e del segno

Durante i corsi di estetica che Hegel tenne a Berlino nel '20-21, '23
e ’'26, l'estetica viene divisa in due parti, una ‘generale’
(Allgemeiner Teil), in cui vengono delineati i concetti
fondamentali, «la natura dell'idea artistica, il contenuto dell’idea,
che ne determina la forma generale» (Hegel 2015, 4447), e una
‘speciale’ (Besonderer Teil)8, in cui si prendono in considerazione
le determinazioni piu specifiche dell’arte, in cui ci si occupa del
«manifestarsi dell’opera d’arte. La prima aveva il suo contenuto in
sé stessa, la seconda € l'opera d’arte esistente, qualunque sia il
contenuto» (Hegel 2015, 444). All’'Allgemeiner Teil appartengono
dunque sia la delineazione dei concetti generali dell’arte, sia la
tripartizione delle Kunstformen, mentre nella parte speciale si
tratta delle arti specifiche, ossia l'architettura, la pittura, la
scultura, la musica e la poesia.

Tanto la trattazione del simbolo, quanto la descrizione dell’arte
simbolica, appartengono dunque alla parte generale dei corsi di
estetica, dove questa categoria viene delineata da Hegel con una
duplice valenza: da un lato & possibile definire il simbolo come
struttura autonoma di significazione, dall’altro esso trova una
corrispondenza a livello storico. Si tratta di una qualita che
caratterizza e valorizza il simbolo, in quanto nelle forme artistiche
successive, ossia la classica e la romantica, non si riscontra un
corrispettivo teorico a sé stante (D’Angelo 1989, 71). Infatti,
sebbene anche l'arte classica e quella romantica presentino, come
I'arte simbolica, una dialettica tra forma e contenuto, in esse
manca una corrispondenza tra paradigma teorico ed
esemplificazione storica. Il rapporto tra forma e significato
nell’arte, dunque, si scandisce in tre attivita: nell’arte simbolica
tramite il tendere, streben, in quella classica con il raggiungere,

7 Tutte le traduzioni di questa edizione sono dell’autrice se non diversamente
indicato, con l'ausilio della traduzione del corso di estetica del 1823 di P.
D’Angelo (cfr. G.W.F. Hegel, Vorlesungen tiber die Philosophie der Kunst. Berlin
1823. Nachgeschrieben von H.G. Hotho, in id., Vorlesungen. Ausgewdbhlte
Nachschriften und Manuskripte, Band 2, hrsg. von A. Gethmann-Siefert,
Hamburg, Felix Meiner Verlag, 1998, trad. it. di P. D’Angelo, Lezioni di estetica.
Corso del 1823, Roma-Bari, Laterza, 2005.).

8 Solo durante l'ultimo corso di estetica tenuto a Berlino nel '28-29 Hegel
ripenso questa bipartizione nella forma di una tripartizione, aggiungendo una
‘parte individuale’ (Individueller Teil) in cui venivano presentate singole opere
d’arte (A. Gethmann-Siefert 2005, 19-20)



26

F. Fava

erreichen, mentre nell’arte romantica con I'andare oltre,
liberschreiten (D’Angelo 1989, 59). Questo schema tripartito non
corrisponde allo sviluppo dialettico presente nelle altre parti del
sistema hegeliano®. Cambia, infatti, la funzione del secondo
momento, quello dell’arte classica, che non assume in questo caso
un valore negativo, ma al contrario costituisce il momento piu alto
dell’arte (Farina 2015, 117). Il fatto di non poter sovrascrivere alla
triade artistica la triade dialettica, tuttavia, fa emergere come per
Hegel fosse necessario inserire il momento simbolico nel sistema
delle arti non per corrispondere allo schema presente nel resto
del suo sistema, bensi ignorandolo parzialmente (Farina 2015,
44). 11 simbolico costituisce quindi un momento non eliminabile,
sebbene problematico, dell’arte.

Da un punto di vista strettamente teorico, nel simbolo, a partire
dalla sua etimologia che lo rimanda al verbo greco cvufdilw
(mettere insieme), € possibile rintracciare una prima attivita
umana volta a unire il contenuto con la forma, I'idea con la sua
manifestazione. La funzione del simbolo e quella di mostrare il
sorgere del contenuto nel sensibile, di unire, in un rapporto non
ancora del tutto sviluppato, il significato (Bedeutung) e la sua
espressione (Ausdruck) (D’Angelo 1989, 73). 1l simbolo viene
quindi visto come un momento di tensione tra idea e forma
sensibile, come uno sforzo, un anelito (Sehnsucht).

Nella teoria estetica hegeliana, dunque, risulta fondamentale
comprendere il tipo di rapporto che intercorre tra forma e
significato non solo all'interno di ogni forma artistica

9 Diversa €, invece, I'interpretazione di P. Szondji, il quale cerca di rintracciare
una coerenza fra la triade dialettica del sistema hegeliano e la triade delle forme
artistiche. Egli, infatti, considera la forma d’arte pre-simbolica (quella che Hegel
nelle lezioni di estetica rintraccia nella religione dei parsi e che indica come
un’unita indifferenziata di contenuto e forma) come la tesi, I'arte simbolica vera
e propria come l'antitesi, infine I'arte classica come la sintesi: «L’antitesi e la
forma d’arte simbolica, la separazione dell'idea e della forma, dello spirituale e
del sensibile. Invece la tesi - quel dato primo a cui peraltro non ci si pud
arrestare, a causa della sua immediatezza - ¢ quell’'unita non mediata di idea e
forma, di divino e naturale che Hegel ritrova nella rappresentazione di dio nelle
religioni naturali, soprattutto in quella dei parsi, e pone come fase della prearte
all'inizio del capitolo sulla forma d’arte simbolica [...]. Nella forma d’arte
classica si attua poi la sintesi: un’unita che ha perd superato in sé, e cioe
insieme distrutto e conservato, la dualita, e quindi realizza per la prima volta la
conciliazione, I'unificazione dei momenti opposti nella liberta» (P. Szondi 1974,
144).



27 | Lebenswelt, 25 (2024)

storicamente determinata, ma anche relativamente alle singole
categorie estetiche: nel simbolo, ad esempio, intercorre una
relazione tra espressione e contenuto diversa da quella che
riguarda il segno. Infatti, differentemente dallo Zeichen, nel
simbolo questa relazione é sostanziale, non arbitraria. Hegel
delinea una distinzione fra segno e simbolo anche all'interno
dell’Enciclopedia, nella sezione dello spirito soggettivo dedicata
alla psicologia, in cui viene elaborata la teoria del segno e del
linguaggio. Qui Hegel afferma: «Il segno e diverso dal simbolo, cioe
da una intuizione la cui determinatezza propria, secondo la sua
essenza e il suo concetto, € pit o meno il contenuto che essa
esprime appunto come simbolo. Nel segno in quanto tale, invece, il
contenuto proprio dell'intuizione ¢ affatto estraneo al contenuto
di cui essa e segno» (Hegel 1830, 749). In tal modo Hegel intende
affermare che nel segno la relazione sussistente fra il significato e
la sua forma é accidentale: il colore di una bandiera, ad esempio,
non intrattiene di per sé alcuna relazione con il popolo che
designa, bensi viene scelto da un soggetto in modo arbitrario. Nei
corsi di estetica, infatti, Hegel afferma che nel simbolo non e
presente la casualita (Zufdlligkeit), 1'arbitrarieta (Willkiir)
riscontrabile nel segno (Hegel 201810, 649). Nel simbolo, al
contrario, e il soggetto che riscontra il contenuto in un elemento
sensibile, ad esempio identificando nell’aquila il significato della
forza (Menegoni 2018, 77), o nel leone quello del coraggio, dove
I'aquila e il leone possiedono anche autonomamente quel
significato, ancor prima che venga intuito come simbolo: il
simbolo é «un segno che, nella sua esteriorita, include il contenuto
della rappresentazione che deve presentare» (Hegel 2015, 330).
Hegel intende cosi dimostrare che il simbolo non ¢ indifferente
alla sua forma, bensi dipende da essa, la cui rappresentazione
stessa & pregnante di significato, sia poiché possiede quel
contenuto indifferentemente dal soggetto conoscente, sia poiché
puo esprimere piu contenuti diversi fra loro. Nel caso del simbolo,
infatti, Hegel parla tanto di un accordo quanto di un disaccordo
parziale tra forma e significato. Nel corso di estetica del '26, il
simbolo viene descritto con tre aggettivi: diversita, dubbio,
indeterminatezza (Unterschied, Zweifel, Unbestimmtheit) (Hegel
2018, 650). Il simbolo e, infatti, un elemento inconcluso, che non

10 Tutte le traduzioni di questa edizione sono dell’autrice se non diversamente
indicato.



28

F. Fava

giunge sempre alla piena espressione del significato. Una stessa
immagine, come quella del leone, puo essere simbolo di piu cose,
cosi come uno stesso significato, come la forza, puo essere
espresso tramite piu immagini (D’Angelo 1989, 75).

Segno e simbolo, dunque, sono costituiti dai medesimi
elementi, ossia il significato e I'espressione, ma poiché solo nel
segno essi possono essere separati, in quanto solo nel segno il
significato e arbitrario rispetto al significante, lo Zeichen risulta
maggiormente slegato dalla sensibilita e propenso all'idea. Il
simbolo, dunque, & piu radicato nell’esteriorita rispetto al segno,
non perviene al significato autonomamente, ma solo tramite
manifestazioni sensibili, motivo per cui il ricorso a evidenze
storiche &, nel caso del simbolo, fondamentale. Si potrebbe dire
che nel simbolo si realizza davvero un’esperienza estetica, cioe
legata alla sensibilita, dello spirito (D’Angelo 1989, 79), sebbene
Hegel rifiuti il termine ‘estetica’ per questa scienza, poiché esso
rimanda al lato soggettivistico e sentimentalistico della
disciplinall. Il simbolo, quindi, oltre a costituire la prima forma
artistica, da anche voce al primo bisogno dell’arte, che «consiste
nel fatto che un pensiero venga rappresentato, posto [...].
Attraverso l'arte la rappresentazione non viene presentata per
mezzo di un segno, ma in modo sensibile» (Hegel 2015, 447-448).
Sebbene nel simbolo siano in lotta fra di loro, contenuto e forma in
questa fase iniziano dunque a relazionarsi tramite un’attivita
umana. Nel simbolo sembra emergere non tanto [lesito
speculativo di questo rapporto, bensi I'energia che lo attraversa
incessantemente (D’Angelo 1989, 58), poiché tra sensibile e
spirituale c’@¢ ancora un rapporto di inadeguatezza
(Unangemessenheit).

11 «lo studio dell’arte si € trasformato in studio del sentimento [...]. Anche qui si
applica il nome di “estetica”. Questo nome € in realta inappropriato, ma e
irrilevante [...]. La ricerca su quali sentimenti dovrebbero essere suscitati non
conduce lontano [...]. Quando ci si confronta con questi sentimenti in relazione
all’arte, ci si ritrova di fronte a una generalita priva di contenuto. Il contenuto
vero e proprio dell’opera d’arte rimane al di fuori di tale considerazione o non &
quello che dovrebbe essere [...]. La cosa principale €: il sentimento e soggettivo,
I'opera d’arte pero dovrebbe avere [come contenuto] qualcosa di universale,
qualcosa di oggettivo [...], invece nel sentimento e contenuta sempre la mia
particolarita» (Hegel 2015, 230-231).



29 | Lebenswelt, 25 (2024)

2. Il simbolo come apparire del sensibile: un modello artistico
Da un punto di vista teorico, dunque, il simbolo risulta un
elemento centrale dell’estetica hegeliana. In esso puo anche essere
letto, come ha sostenuto D’Angelo, il paradigma, il modello,
dell’arte. La conclusione del corso di estetica del ‘23, afferma che
'arte, pur essendo qualcosa di passato, «e un modo essenziale di
rappresentare il divino [...]. La filosofia deve considerare I'aspetto
veritiero dell’arte» (Hegel 2015, 511). Allo stesso modo, si
potrebbe dire del simbolo che esso costituisce una tappa
fondamentale dell’arte, e che e I'aspetto veritiero quello che l'arte
deve considerare nel simbolo. Nella sua enigmaticita e pregnanza
di significato, infatti, il simbolo conduce 'uomo a cercare non uno,
bensi molti contenuti, molti significati. Si genera cosi un rapporto
di reciprocita tra filosofia, religione, arte e simbolo. Il simbolo €, a
differenza del segno, intrinsecamente ambiguo (zweideutig),
dunque contiene, come emerge dall’espressione tedesca del
termine, una duplicita, che da un lato € una mancanza di chiarezza,
ma dall’altro & anche quella pregnanza, forza ed energia che
permette allo spirito di evolversi, al razionale di affermarsi, alla
verita di palesarsi. Inoltre, nonostante per Hegel il paradigma
dell’arte sia 'accordo fra significato ed espressione riscontrabile
nel mondo classico, anche in quest’'ultimo permane qualcosa di
ambiguo, e «il suo difetto & solo quello di essere arte» (Hegel
2015, 249). Infatti, per Hegel «anche l'arte classica presenta un
lato di questa ambiguita, in quanto non e chiaro se dobbiamo
fermarci all'immagine o se il contenuto e ulteriore» (Hegel 2015,
332).

Di arte, dunque, non € possibile parlare solo in senso
contenutistico: il significato inevitabilmente richiama anche
all’espressione sensibile: non esiste arte senza opere d’arte. Hegel
e consapevole che la determinazione dell’arte & di per sé
«sensibile, non € I'elemento del pensiero come nella filosofia»
(Hegel 2015, 444), per cui essa e sempre intesa come un ‘porre in
immagine’ (fremde Einbildung) (Farina 2015, 36). Anche
nell'ultimo stadio artistico, quello romantico, € presente una
tensione tra forma e contenuto, mentre il classico, il momento
dell’'unita e dell’accordo, che costituisce «la norma dell’arte, il suo
ideale, e piuttosto 'eccezione, il caso speciale» (D’Angelo 1989,
69).

Il simbolico allora potrebbe essere il vero paradigma dell’arte,
poiché in esso si presenta davvero il problema del sensibile, che e



30

F. Fava

il problema dell’intera arte nel sistema hegeliano, e tramite esso
per la prima volta viene scoperta la razionalita nell’esteriorita
(Farina 2015, 156). Anche il bello, infatti, viene definito da Hegel
come ‘parvenza sensibile’ (das Sinnliche Scheinen) dell’idea,
dunque anche in esso € presente un medium sensibile (D’Angelo
1989, 22). Anzi, come ricorda Hegel, esiste una connessione fra i
termini ‘bello’, Schone, e ‘apparenza’, Schein: «’apparenza e quindi
il modo in cui I'arte si manifesta esteriormente [...], va detto che
ogni essenza, ogni verita, deve apparire per non essere
un’astrazione vuota» (Hegel 2015, 220). L’Erscheinung va quindi
intesa non nel senso comune di illusione, bensi nel senso
etimologico di ‘rendersi visibile’ (Oldrini 1994, 11).

Dell’arte, dunque, non si pud dire che esiste se non in quanto
opera d’arte, e di conseguenza essa risente anche della storicita,
poiché nel suo apparire (scheinen) lo spirito diviene realta
(Oldrini 1994, 7). Ecco dunque che il simbolo possiede la propria
manifestazione sensibile, 'arte simbolica, delineata attraverso
delle determinate espressioni storiche.

3. 11 confronto fra i testi: l'arte simbolica e le religioni
orientali

La manifestazione storica dell’arte simbolica nei corsi di estetica
coincide con la religione e la cultura orientale, in particolare
quella persianal?, indianal3, ebraica ed egizia. A loro volta, le
Lezioni di filosofia della religione offrono una sezione, denominata
‘religione determinata’ (Bestimmte Religion), la cui prima
categoria, dedicata alla religione immediata o naturale, tratta degli
stessi popoli riguardanti l'arte simbolica: quello cinese, indiano,
dei parsi, ebraico ed egizio.

E necessario sottolineare, tuttavia, che tanto nei corsi di
estetica, quanto in quelli di filosofia della religione, Hegel apporta
negli anni varie modifiche. I principali cambiamenti dei corsi di
estetica riguardano la trattazione della Persia e della poesia
ebraica. Nello specifico, nel corso del 1820/21 il Natursymbol, che

12 Hegel descrive la religione persiana riferendosi in particolare al parsismo,
religione zoroastriana professata dai Parsi.

13 Hegel tende a parlare di arte e religione ‘indiane’ nei corsi di estetica, mentre
nelle lezioni di filosofia della religione I'autore si riferisce piu nello specifico
all'induismo.



31 | Lebenswelt, 25 (2024)

costituisce la prima manifestazione dell’arte simbolica, viene
delineato con rimandi alla Persia, all’Egitto e all'India, mentre nel
1823 esso viene riferito principalmente alla Persia. Inoltre, la
trattazione della poesia ebraica nel corso di estetica del 1823
viene collocata dopo I'’Egitto, mentre nell’'ultimo corso del
1828/29 prima dello stesso. Nei corsi di filosofia della religione,
invece, i maggiori mutamenti riguardano proprio la sezione
riguardante la religione naturale, la quale nel 1821 non viene
particolarmente sviluppata storicamente, mentre nel ‘24 e nel '27
ingloba tanto la religione della magia (comprendente eschimesi,
mongoli, cinesi, neri d’Africa), quanto quella cinese, indiana, dei
parsi ed egizia, per venire ridotta nel 31 alla sola religione della
magia. Un’ulteriore modifica significativa apportata da Hegel
riguarda, come nei corsi di estetica, la religione dei parsi, in un
primo momento identificata con il primo stadio della religione
naturale, mentre gia a partire dal '24 rivalutata positivamente
come religione del passaggio verso la cultura greca. L’ulteriore
grande cambiamento riguarda, parallelamente ai corsi di estetica,
la collocazione della religione ebraica, la quale nel 1824 precede
quella greca, mentre nel 1827 la segue e nel 1831 torna a
precederla, venendo collocata prima di quella egizia.

Tuttavia, non sempre le manifestazioni storiche dell’arte e della
religione camminano parallelamente, non sempre vi € una
corrispondenza esatta fra gli stadi dell’arte simbolica e quelli della
religione immediata, specialmente per quanto riguarda il loro
inizio. Infatti, se nei corsi di estetica, all’inizio dell’arte simbolica,
Hegel tratta dei parsi, nei corsi di filosofia della religione, all'inizio
della religione immediata, 'autore fa riferimento ad altri popoli.

La prima forma di religione, secondo quanto Hegel espone nelle
lezioni di estetica, consiste in una forma di panteismo, in cui la
manifestazione fisica di Dio e rappresentata dalla luce. L’inizio
dell’arte simbolica coincide quindi con una forma di religione
naturale, la quale a sua volta possiede un contenuto naturale.
Questa prima forma d’arte e detta ‘simbolo naturale’
(Natursymbol), caratteristica che risale gia al corso di estetica
tenuto a Berlino nel 1820/21. Nel corso del 1823, invece, Hegel fa
coincidere il simbolo naturale con i soli parsi e nel 1826, in
continuita con il corso precedente, il primo momento simbolico
viene denominato ‘unita sostanziale’ (die substantielle Einheit)
dell'interiore con il naturale, unita del pensiero con l'esistenza
sensibile (Hegel 2018, 655), identificato nuovamente con la



32

F. Fava

religione dei parsi, ma approfondito rispetto al 1823. Nel 26,
infatti, Hegel delinea i tratti della divinita venerata nel parsismo:
essa e personificata in Ormuz, il quale coincide con il bene, ma in
modo non separato dalla sua esistenza sensibile, cioé dalla lucel4.
Ormuz e il dio che rappresenta la forza positiva e a cui viene
contrapposto Arimane, il principio negativo. E la luce a costituire
I'oggetto principale di venerazione dei parsi, e pertanto anche
tutto cio che riceve la luce diviene oggetto di culto. Per tale
motivo, Hegel definisce il parsismo come una filosofia panteistica,
che venera tutto cido che e vivente, che appartiene al regno di
Ormuz e partecipa della sua luce. Da un punto di vista artistico,
Hegel scorge piu elementi negativi che positivi in questa religione.
Infatti, egli si domanda esplicitamente se questa inconsapevole
unita di spirituale e sensibile (Einheit des Geistigen und Sinnlichen)
si possa chiamare arte: «la questione e se possiamo chiamare
queste opere poetiche, se possiamo dire che 'arte & iniziata con
questa unita del naturale e dello spirituale, con questa
sensibilizzazione dello spirituale» (Hegel 2018, 659). La risposta
fornita e negativa: «questa non e arte, nemmeno filosofia, né
riflessione, né ragionamento, € fantasia» (Hegel 2018, 659). La
prima fase dell’arte simbolica, dunque, corrisponde a un’identita
tra significato e forma non consapevole e non preceduta da un
momento di scissione. Nei corsi di estetica, infatti, Hegel afferma
che nel parsismo gli elementi naturali non significano qualcosa,
ma lo sono direttamente: la luce non significa il bene, ma si
identifica con esso. Per Hegel, invece, piu ci si avvicina al simbolo
autentico, piu il simbolo rimanda, significa, invece che essere
direttamente, lo spirituale. In questo primo stadio, non ancora
propriamente simbolico bensi mitologico, i corpi naturali vengono
venerati in quanto tali, possiedono ancora un carattere di
immediatezza.

Se nei corsi di estetica la prima forma di manifestazione
dell’arte simbolica € il Natursymbol, 'aggettivo ‘naturale’ ricorre
anche nella prima tappa della storia delle religioni, costituita

14 | Parsi avevano ricavato questo principio dal popolo Zend, gli iraniani
orientali. Hegel si era potuto informare su questa religione grazie alla
traduzione di Anquetil-Duperron dello Zend-Avesta, il commentario del libro
sacro dello zoroastrismo. ‘Zend’, infatti, significa ‘esegesi’, ‘interpretazione’.



33 | Lebenswelt, 25 (2024)

appunto dalla religione naturale o immediatal®, la cui originaria
espressione storica si differenzia dai corsi di estetica. Infatti, se il
popolo dei parsi costituisce il primo momento simbolico nelle
lezioni di estetica, la sua collocazione nei corsi di filosofia della
religione e successiva, specialmente a partire dal 1824. A livello
religioso, infatti, viene presentata una descrizione positiva del
parsismo, che costituisce un momento fondamentale per lo
sviluppo dello spirito, ossia il passaggio dalla religione immediata
a quella dell'individualita spirituale (che comprende la religione
della sublimita, della bellezza e della finalita). Osservando la
partizione delle religioni determinate nel corso del '24, € possibile
notare come la religione della luce (o del bene), ossia quella dei
parsi, venga collocata in seguito a quella della fantasia, cioe
indiana, e prima di quella dell’enigma, ossia egizia. Cio che appare
interessante e la descrizione di questa religione, che sembra in
parte discostarsi da quella presentata nelle lezioni di estetica.
Infatti, riferendosi al culto di Ormuz, Hegel afferma: e «la luce che
e venerata da loro, ma non la luce in quanto sole; non e un culto
naturale in senso proprio, stretto, bensi la luce ha il significato del
bene; questo bene e come oggetto, ha la forma sensibile della luce,
la quale corrisponde al contenuto, che € di per sé ancora astratto»
(Hegel 1985, 257)16. Hegel sembra quindi riconoscere alla
religione dei parsi una profondita che nei corsi di estetica viene
negata, ossia la capacita degli elementi naturali di significare, ben
diversa dall'immediata identificazione fra naturale e spirituale. E
nel corso di filosofia della religione del 27 che al parsismo viene

15 Non casualmente, nel primo corso di filosofia della religione del 1821, il
primo stadio della religione determinata viene fatto corrispondere alla
categoria logica dell’essere, il primo dei tre momenti della Scienza della logica.
L’intento iniziale di Hegel era infatti quello di connettere le categorie logiche ai
fenomeni storici: in particolare, il filosofo sembrava voler far corrispondere i
momenti della Scienza della logica (essere, essenza e concetto) rispettivamente
alla religione naturale al primo posto, israeliana e greca al secondo, infine
romana al terzo.

16 Tutte le traduzioni di questa edizione sono dell’autrice se non diversamente
indicato, con l'ausilio della traduzione del medesimo testo di S. Achella, F. Gilli,
M. Anzalone, R. Garaventa (cfr. G.W.F. Hegel, Vorlesungen uber die Philosophie
der Religion. Teil 2: Die bestimmte Religion, in id., Vorlesungen. Ausgewdhlte
Nachschriften und Manuskripte, Band 4a, hrsg. von Walter Jaeschke, Hamburg,
Felix Meiner Verlag, 1985, trad. it. di S. Achella, F. Gilli M. Anzalone, R.
Garaventa, Lezioni di filosofia della religione Il. La religione determinata, Napoli,
Guida, 2008).



34

F. Fava

riconosciuto un ruolo ancora piu importante, venendo inserito,
insieme alla religione egizia, all'interno della sezione intitolata
‘passaggio allo stadio successivo’. Infine, nell’'ultimo corso di
filosofia della religione del 1831, la religione dei parsi viene
inclusa (con quella ebraica, del dolore ed egizia) nel primo stadio
della religione della liberta, i cui ultimi due livelli sono costituiti
dalla religione greca e romana. Diversamente dai corsi di estetica,
il primo stadio della religione naturale e invece costituito dalla
religione della magia (Zauberei), che Hegel associa a un insieme di
popoli, fra cui gli eschimesi, gli africani, i mongoli e i cinesi. E
dunque difficile ravvisare una corrispondenza fra il primo stadio
dell’arte simbolica e il primo livello della religione naturale, ma
sussiste un parallelismo fra il secondo momento dell’arte
simbolica e il secondo stadio della religione naturale, ossia fra il
simbolismo fantastico e la religione della fantasia, identificati nella
religione indiana.

La religione indiana nei corsi di estetica occupa il secondo
posto del momento simbolico, successivo a quello dei parsi, e
rappresenta il primo momento di rottura di quell’'unita immediata
rappresentata dalla religione di Ormuz. La religione della fantasia,
infatti, viene definita come il primo tentativo di differenziare il
significato e il sensibile, come una fermentazione (Gdhrung), un
avanzamento del significato (Hegel 2018, 661). L’evolversi storico
dal popolo dei parsi a quello indiano corrisponde dunque allo
stesso tempo a un mutamento di tipo teorico: il passaggio
dall’identita fra naturale e spirituale alla loro parziale distinzione.
Lo spirituale, nell’arte indiana, € ancora solo accennato, ma il
simbolo inizia qui a inverarsi. Anche la religione indiana, dunque,
e definita come un tentativo di elevarsi al simbolico, piu che come
il simbolico vero e proprio. Come ha affermato De Pretto,
nell'India «la lotta che caratterizza il simbolico diviene una lotta
per il simbolico» (De Pretto 2010, 182). Nel corso del 1823, infatti,
si comincia a delineare in maniera piu approfondita non solo il
caso dell'India, ma anche la cornice teorica del simbolo.
Quest'ultimo, infatti, si inizia a presentare quando c’e
un’opposizione dinamica tra significato e forma esteriore e I'arte
simbolica vera e propria si riscontra solo quando «la
rappresentazione di un universale si distacca dal modo particolare
dell’esistenza» (Hegel 2015, 338). A testimonianza di cio, vengono
ricordati diversi oggetti naturali venerati fra gli indiani, come i
fiumi, ma anche entita astratte come le stagioni dell’anno, 'amore



35 | Lebenswelt, 25 (2024)

(Liebe), la potenza (Macht): vengono presentati come simboli
oggetti universali, «la natura stessa, oltre che oggetti piu astratti
come il potere, la bonta, I'amore» (Hegel 2015, 339). Inoltre, Hegel
si sofferma sulla dinamicita di certe rappresentazioni, come lo
stesso scorrere di un fiume, in quanto simboli dell’avanzare del
tempo e del passare della vita. Il contenuto comincia quindi a
sprigionarsi e quella che definiamo come ‘forma simbolica’ si
scinde in due figure: una € quella naturale, visibile direttamente,
I'altra & quella rinvenuta dallo spirito, che conferisce alla figura
naturale un significato universale. L’esempio che Hegel propone
per spiegare questo doppio significato del simbolo e nuovamente
connesso all'idea della vita, della generazione:

L’'uovo, ad esempio, racchiude l'uccellino. Quindi non & un
simbolo. Quando pero con l'uovo non si intende il rivestimento
della vita del singolo uccello, ma quello della vita universale,
I'uovo diventa simbolo del concetto divino, dell’inizio di ogni
essere [..]. Tali esistenze immediate possono essere utilizzate
come simboli per la rappresentazione universale. (Hegel 2015,
341)

Si comincia quindi a delineare con I'arte indiana il carattere
principale del simbolo, l'ambiguita (Zweideutigkeit), la sua
capacita tanto di assumere forme differenti per esprimere uno
stesso significato, quanto di rinviare a contenuti diversi tramite
un’unica espressione sensibile. Anche al Dio Ormuz subentra una
nuova rappresentazione divina piu complessa: il Brahma, il
creatore, affiancato, come viene spiegato meglio nei corsi di
filosofia della religione, da Vishnu (il dio che preserva) e da Schiva
(il dio che distrugge), i quali formano la Trimurti indiana.

Per quanto riguarda la trattazione dell'India nelle lezioni sulla
filosofia della religione, il manoscritto del 1821 fa rientrare la
religione indu sotto la generale categoria della religione
immediata, ma solo nel corso del 1824 l'induismo assume dei
caratteri piu precisi. Esso viene descritto come religione della
fantasia, susseguente a quella della magia e antecedente alla
religione della luce. La religione indu mostra qui un carattere
ambivalente, poiché da un lato possiede come caratteristica
principale la Phantasie, facolta simbolizzante, che la avvicina al
vero, ma al contempo questa fantasia si trasforma quasi in follia,
in mancanza di liberta e di razionalita (De Pretto 2010, 172). Cosi,
se nella sfera religiosa precedente, quella cinese, lo spirito «era
caratterizzato dall’intelletto privo di fantasia, I'India incarna la



36

F. Fava

fantasia priva di intelletto» (De Pretto 2010, 176), in cui «non c’é
lo spirito che ordina tutto» (Hegel 1985, 231). A differenza dei
corsi di estetica, nei corsi di filosofia della religione Hegel non si
sofferma sulle rappresentazioni indu della divinita, bensi sulle
modalita, progressivamente piu vicine alla comprensione dello
spirituale, di rapportarsi al divino: la meditazione, I’eliminazione
della sensualita terrena, infine la visione di Dio nel bramino e il
culto degli enti naturali (Schulin 1958, 134-135). Inizialmente,
dunque, la partecipazione al Brahma consiste in una momentanea
identificazione del soggetto con la divinita, successivamente si
manifesta come una forma di atarassia che sopprime ogni
passione e sensazione, infine si cerca la presenza del Brahm!7 in
ogni bramino. L’elemento che appare particolarmente
interessante nella trattazione della religione indu € una sorta di
umanizzazione del simbolo, poiché tramite il culto del Brahm gli
indiani interiorizzano la funzione simbolica. Si potrebbe dire che il
ruolo che nell’arte assume il simbolo corrisponde, da un punto di
vista antropologico, a quello che nella religione riguarda il culto.
Quest'ultimo, infatti, e quell’atto religioso tramite il quale un
soggetto cerca l'unita con l'universale. Se la rappresentazione
costituisce una modalita di tipo teoretico di rapportarsi alla
divinita, il culto esprime invece un’attivita pratica volta all’'unione
con lo spirituale (Hegel 1983, 330).

La corrispondenza fra i corsi di estetica e di filosofia della
religione si manifesta in maniera piu dettagliata nello stadio che
segue quello dei parsi e indiano, ossia quello egizio, che
rappresenta per eccellenza il simbolico. Infatti, come nei corsi di
estetica i momenti precedenti all’arte egizia rientrano
formalmente nell’arte simbolica ma non vengono ancora
considerati propriamente un’espressione autentica del simbolico,
cosi nei corsi di filosofia della religione e solo nella delineazione
della religione dell’enigma, ossia quella egizia, a venire descritto
esplicitamente I'affermarsi del simbolico.

4. 11 simbolico autentico: I'arte e la religione egizia
La prima ragione per cui Hegel considera I'Egitto il terreno nel
quale I'arte simbolica si &€ pienamente realizzata consiste nel fatto

17 Nello specifico, la dottrina indiana distingue il Brahman (o Brahm), concetto
che indica I'unita cosmica, dal Brahma, divinita ben precisa che presiede alla
procreazione e solitamente rappresentata con quattro volti.



37 | Lebenswelt, 25 (2024)

che i «un simbolo diventa un intero insieme di simboli, cosicché
cio che era significato ridiventa figura di un significato» (Hegel
2015, 348). Nel simbolo egizio, dunque, si presenta proprio quella
pregnanza di significativita che per Hegel caratterizza questa
categoria, la possibilita non solo per un contenuto di essere
rappresentato tramite piu figure, ma anche la capacita di una
singola figura di rimandare a piu contenuti: «Presso gli Egizi,
significati e figure sono intrecciati fra di loro. Cio rende difficile
spiegare queste figure, ma e proprio la cosa migliore di esse il
fatto di indicare o alludere a molte cose diverse» (Hegel 2015,
348). Un’ulteriore motivazione che porta Hegel a rintracciare nel
mondo egizio la terra del simbolo autentico € di natura piu
religiosa che artistica, e va ricercata nella credenza
nell'immortalita dell’anima, con la quale lo spirituale ottiene
sempre piu autonomia dal naturale:

Erodoto afferma che gli Egizi furono i primi a insegnare
I'immortalita dell’anima. Presso di loro per primi avvenne la
separazione del naturale dallo spirituale, che cosi raggiunse
indipendenza. L'immortalita dell'anima si approssima molto alla
liberta dello spirito, perché I'io si ritiene autosufficiente, sottratto
alla naturalita. Il principio della liberta & la conoscenza di sé. E
questa intuizione che si e radicata nel modo di rappresentare
egizio. (Hegel 2015, 350)

Con gli egizi lo spirito si appresta alla liberta, la riflessione
sull’anima si fa piu concreta, ed e a partire dalla riflessione sul
regno dei morti che questo popolo ha dato vita a delle grandi
opere architettoniche quali le piramidi, su cui Hegel si sofferma
nella sezione delle lezioni di estetica dedicata alla ‘parte speciale’,
in cui viene approfondita I'architettura simbolica. In generale, la
trattazione hegeliana dell’architettura prende in considerazione
principalmente l'arte egizia, poiché «questa architettura
autonoma, nel suo stile piu grande, appartiene all’Egitto» (Hegel
2015, 451). Della storia architettonica egizia vengono ricordati in
particolare i templi, il cui scopo non consiste nel rinchiudere i
fedeli in un luogo sacro, ma e I'aspetto artistico, anche scultoreo, a
prevalere: i templi egizi contengono colonne, sfingi, statue di
divinita, memnoni, sulle pareti vi sono incisi geroglifici, strutture
simboliche per eccellenza. Nella loro grandezza e bellezza,
dunque, «lo scopo non é il racchiudere, ma emozionare I’'animo, il
suscitare meraviglia, il risvegliare un mondo di rappresentazioni»
(Hegel 2015, 452). Tutta l'architettura egizia rimanda a un



38

F. Fava

significato, esprime piu di quello che da a vedere sensibilmente,
come il numero di gradini di un tempio, legato all’altezza del Nilo,
al numero dei pianeti, al corso della luna o del sole. Nulla & quindi
lasciato all'immediatezza, tutto é significativo. Ma la significativita
delle costruzioni architettoniche egizie € spesso ancora piu
enigmatica, si ritrova sotto terra, nelle opere sotterranee, cosi ben
strutturate da far sembrare che «quanto fu costruito sopra la terra
sia stato piuttosto un’imitazione del sotterraneo» (Hegel 2015,
452). In Egitto le costruzioni sotterranee, infatti, hanno la
funzione di tombe dell’anima, considerata immortale rispetto al
corpo. Come Hegel ricorda anche nei corsi di filosofia della
religione, la credenza nell'immortalita dell’anima spinge a dar vita
a opere architettoniche sopra e sotto terra, a una materia che
diventa la custodia dell’anima:

Questa separazione determina anche piu precisamente il rapporto
dell’architettura, che ora diventa il corpo di quell'anima
immortale. Le tombe racchiudono in sé questa separazione;
'architettonico diventa funzionale a qualcosa che & significativo
per sé, a qualcosa di soggettivo. Qui appartengono le tombe e le
piramidi. Esse sono cristalli che ospitano in sé uno spirito defunto.
Hanno camere e corridoi, in parte simbolici, come
rappresentazione dei percorsi che l'anima deve attraversare.
(Hegel 2015, 453)

Le piramidi sono simbolo dell'invisibile, della morte che si
contrappone alla vita, della negazione (Szondi 1974, 98). Le opere
egizie, con la loro complessita, rivelano cosi uno dei caratteri
connaturati al simbolo, I'enigmaticita (Rdtselhaftigkeit): «le opere
egizie sono enigmi, si manifestano come l'enigma oggettivo
stesso» (Hegel 2015, 352). In particolare, Hegel ricorda I'enigma
posto dalla Sfinge, un momento caratteristico nella storia tanto
dell’arte quanto della religione, in quanto culmine del simbolico,
dell’enigmaticita, e passaggio al classico, alla chiarezza, al mondo
greco. Il compimento del simbolico corrisponde dunque al suo
inveramento. Un ulteriore elemento che esprime il carattere
simbolico dell’arte egizia e che richiama all’enigmaticita della
Sfinge e rappresentato dall’iscrizione sul tempio della dea Neith a
Sais!8: «Quella famosa iscrizione sul tempio di Sais recitava:
“Nessun mortale ha sollevato il mio velo, il figlio che ho dato alla

18 Citta dell’antico Egitto il cui nome era Zau, grecizzato in Sais. Proprio li era
infatti venerata Neith, la divinita a cui fu dedicato il santuario citato da Hegel.



39 | Lebenswelt, 25 (2024)

luce ¢ il sole”. Ma i Greci sollevarono il velo, espressero cio che
c’era sotto, lo Spirito che conosce sé stesso» (Hegel 2018, 675). Il
velo (Schleier) non e stato sollevato da nessun mortale prima dei
greci, i veri risolutori dell’enigma, e in particolare nessuno prima
di Edipo fu in grado di donare chiarezza all’oscurita.

Questo carattere di enigmaticita relativamente alla religione
egizia viene mantenuto e ampliato nei corsi di filosofia della
religione. Nel corso del 1824, infatti, la religione egizia e
considerata come passaggio dalla religione naturale alla religione
spirituale ed e definita come religione dell’enigma. Quella egizia,
dunque, & l'ultima fase della religione naturale e «segna il
passaggio dalla religione naturale immediata alla religione della
soggettivita» (Hegel 1985, 259), costituendo uno stadio «pieno di
incongruenze, e il compito e purificarsi fino alla soggettivita; € lo
stadio dell’enigma» (Hegel 1985, 265). Dunque, quella pregnanza
e complessita di significati che caratterizzano il simbolo egizio e di
cui si parla nei corsi di estetica, ricorrono anche nei corsi di
filosofia della religione. La storia di Osiride:

ha allo stesso tempo il significato della storia del sole, la storia del
Nilo, del ciclo annuale. Il Nilo scorre, prosciugato da Tifone, dal
calore; il sole lo prosciuga, se gli e ostile. Il sole si allontana, 1a sua
forza muore e rinasce dopo che si & allontanata; questo & poi
legato alle stagioni. Allo stesso modo, la storia del Dio ha il
significato della vita della pianta, del seme. Esso viene messo nella
terra, muore e marcisce, ma risorge. Quindi questa storia del
soggetto & anche la storia della sostanza nella natura e la storia
degli oggetti naturali che suscitano interesse, e viceversa. (Hegel
1985, 272)

Sono tutte immagini ricorrenti anche nei corsi di estetica: il ciclo
del sole, il fiorire delle piante, lo scorrere dei fiumi. Si tratta di
elementi dinamici tramite cui la religione egizia concepisce il
proprio Dio, e che trovano manifestazione in queste forme
naturali, il cui significato e religioso, ma la cui espressione e
sensibile. Non €& un caso che la parte conclusiva della religione
egizia, gia dal corso di filosofia della religione del 1824, faccia dei
riferimenti all’arte bella:

I'arte pud anche essere imitazione, ma non solo; tuttavia, puo
fermarsi a questo, ma allora non é arte bella, davvero divina [...].
La vera arte é arte religiosa; questa non € un bisogno, nella misura
in cui Dio ha una forma naturale [..]. Il bisogno di rendere
rappresentabile il soggetto attraverso l'arte puo verificarsi solo
quando il momento della naturalita, dellimmediatezza, e in



40

F. Fava

procinto di essere superato dal momento della liberta. (Hegel
1985, 274-275).

Da quanto si e detto sembra quindi esserci un doppio movimento
fra arte e religione, le quali si vengono incontro reciprocamente:
nei corsi di estetica quanto piu l'arte si avvicina al momento
classico tanto piu si progredisce verso una religione spirituale,
parallelamente nei corsi di filosofia della religione quanto piu la
religione si approssima al momento greco tanto piu si svela I'arte
bella. Le sfere conoscitive dell’arte e della religione dunque si
intrecciano, come emerge dal seguente passo:

Osiride ¢, secondo il suo destino interiore, il Dio della
rappresentazione, il Dio rappresentato. Che egli muoia, ma venga
anche restaurato, esprime esplicitamente che egli esiste nel regno
della rappresentazione, contro il semplice essere naturale. Ma egli
non e solo rappresentato in questo modo, ma & anche saputo come
tale; sono due cose diverse se egli esista soltanto come qualcosa di
rappresentato o sia anche saputo come qualcosa di rappresentato.
(Hegel 1985, 519)

Vi sono due aspetti che devono essere qui sottolineati: il primo
consiste nell’accostamento della religione egizia alla sfera della
rappresentazione, il secondo riguarda la particolare somiglianza
delle espressioni utilizzate con un passo relativo alle lezioni di
estetica. Infatti, in queste ultime Hegel aveva affermato che,
sebbene per i popoli antichi determinate immagini non fossero
ancora riconosciute come simboli, «sono due cose diverse, se
qualcosa e di per sé un simbolo oppure e stato posto come tale»
(Hegel 2015, 333). Hegel dunque sostiene che l'esistenza del
simbolo non € necessariamente dipendente dal suo
riconoscimento da parte del soggetto, come avviene nei primi
popoli orientali. Nel corso di filosofia della religione del 1827
Hegel sembra fare lo stesso tipo di ragionamento, ma nell’ambito
della religione egizia e della sfera della rappresentazione: in
questo stadio la divinita non € solo resa una figura simbolica in
modo inconsapevole, ma € rappresentata con consapevolezza,
infatti «sono due cose diverse se egli [Dio] esista soltanto come
qualcosa di rappresentato o sia anche saputo come qualcosa di
rappresentato» (Hegel 1985, 519). Osiride e quindi la divinita che
per la prima volta non viene intuita, ma viene rappresentata
consapevolmente. Questo elemento porta a vedere una forte
sovrapposizione del simbolico al religioso. Infatti, sembra che il
simbolico si realizzi pienamente solo nel mondo egizio, ossia in



41 | Lebenswelt, 25 (2024)

quel popolo che per primo ha compreso lo spirituale nella forma
della rappresentazione e non piu in quella dell'intuizione. A sua
volta, questo ragionamento sprona a considerare il simbolo come
una categoria non circoscritta all’arte, bensi trasversale, e forse
ancora maggiormente sviluppata nei momenti successivi al
simbolico. Nel corso di filosofia della religione del ‘27, infatti, il
termine ‘simbolo’ compare in riferimento alla religione egizia
esplicitamente e piu frequentemente rispetto agli anni precedenti,
e di esso viene anche fornita una descrizione: esso € insieme la
forma e il significato, I'interno e I'esterno, «un elemento interno
per sé, che ha un modo esteriore di esistenza» (Hegel 1985, 524).
La religione egizia viene descritta, dunque, come anelito verso
I'arte bella, ma non come arte bella in sé compiuta,
caratterizzando tale impulso in un modo che ricalca le lezioni di
estetica: questo anelito (Sehnsucht) «contiene la lotta del
significato con il materiale, con la forma esteriore in generale;
esso e solo il tentativo, lo sforzo di imprimere lo spirito interiore
nella configurazione esteriore» (Hegel 1985, 530), parole che
ricalcano quelle riferite all’arte simbolica, descritta proprio come
una lotta dello spirituale con il sensibile (Kampf des Geistes mit
dem Sinnlichen).

Un ulteriore elemento riguardante la religione egizia che
ricorre tanto nelle lezioni di estetica quanto in quelle di filosofia
della religione € il suo carattere oscuro, la sua enigmaticita
simbolica, la quale € come un velo, che puo tanto nascondere
quanto avvicinare al vero. Non € un caso che Hegel citi, sia nel
corso del ‘24 sia in quello del '27, I'iscrizione incisa nel santuario
dedicato alla dea Neith a Sais, riportata anche nei corsi di estetica:
«lo sono cio che era, € e sara; nessun mortale ha ancora sollevato
il mio velo. Il frutto del mio corpo e Elio» (Hegel 1985, 531-532).
Tramite questo enigma, infatti, si vuole dimostrare che Ila
chiarezza del pensiero € a un passo dal suo svelamento, di cui lo
spirito del popolo egizio rappresenta il momento immediatamente
precedente, costituendo la Rdtselhaftigkeit. Non & un caso, infatti,
che nell’'ultimo corso di filosofia della religione del 1831 Hegel
proponga una separazione della religione egizia (ma anche del
parsismo) dalla sfera della religione immediata, facendo rientrare
entrambe nella religione della liberta (Freiheit). 11 senso di questo
mutamento rispetto ai corsi precedenti consiste infatti nel
sottolineare lo stretto legame fra la religione egizia e quella greca.



42

F. Fava

Conclusione

Il tema analizzato nel presente articolo ha due obiettivi principali:
da un lato, esporre la teoria hegeliana del simbolo in quanto
categoria teorica e prima manifestazione storica dell’arte,
dall’altro, dimostrare che € possibile rintracciare nelle lezioni di
filosofia della religione nuovi spunti e approfondimenti
dell’estetica hegeliana. Per fare cio, sono stati presi in
considerazione in particolare i corsi di estetica del 1823 e del
1826 e i corsi di filosofia della religione del 1824 e del 1827. Tale
confronto permette di fornire un contributo a una delle maggiori
questioni riguardanti l'estetica hegeliana: la relazione fra arte e
religione.

Da quanto esposto, infatti, risulta come il legame vigente fra
arte e religione sia fondamentale non solo alla luce del sistema
hegeliano, come emerge dall’Enciclopedia, ma anche da un punto
di vista piu empirico, storico. In tal senso, si e scelto di focalizzarsi
sulla categoria del simbolo per via della possibilita di interpretarlo
sia da un punto di vista teorico, in quanto struttura di
significazione, sia come prima espressione storica dell’arte. Lo
stesso rapporto fra arte e religione & riscontrabile sia
teoricamente, sia storicamente. Infatti, se gnoseologicamente
I'arte coglie il vero nel modo dell'intuizione (Anschauung) e la
religione nel modo della rappresentazione (Vorstellung), queste
due modalita di conoscenza nelle lezioni si intrecciano, come
dimostra la stessa definizione del simbolo, una «esistenza che
deve presentare una rappresentazione» (Hegel 2015, 330).
Anschauung e Vorstellung, che Hegel definisce come le differenze
principali fra arte e religione, nelle Lezioni di estetica tendono
dunque a sovrapporsi (D’Angelo 1989, 193). Da un punto di vista
storico, invece, e stata osservata una sovrapposizione fra il
succedersi delle religioni appartenenti all’arte simbolica e di
quelle riguardanti la religione naturale descritte nei corsi di
filosofia della religione. Il simbolico costituisce dunque I'inizio
storico dell’arte cosi come la religione naturale costituisce I'inizio
della religione. In particolare, e stata osservata una
corrispondenza fra I'arte e la religione indiana, cosi come fra 'arte
e la religione egizia. Non casualmente, all'inizio della trattazione
dell’arte simbolica, Hegel afferma che l'inizio dell’arte «coincide in
gran parte con la religione» (Hegel 2015, 335-336), ribadendo che
per comprendere i primordi dell’arte da un punto di vista storico e
inevitabile far riferimento alle religioni di vari popoli orientali.



43 | Lebenswelt, 25 (2024)

Arte e religione, dunque, hanno in comune non solo il contenuto,
ma anche i loro riferimenti storici, sebbene talvolta il loro
evolversi risulti differente nei corsi di estetica e di filosofia della
religione, come nel caso del parsismo.

In conclusione, il confronto fra i corsi di estetica e di filosofia
della religione pud essere approfondito alla luce di due
motivazioni: una € di carattere quantitativo, volta a cogliere negli
sviluppi della religione dettagli e tematiche solo accennate nei
corsi di estetica, l'altra e di tipo qualitativo, volta a leggere
|'estetica hegeliana in una prospettiva diversa. Analizzando il caso
del parsismo, ad esempio, € possibile vedere nell’estetica
hegeliana una maggiore valorizzazione del ruolo della natura: se
Hegel nei corsi di estetica considera la religione dei parsi come
momento piu basso dell’arte per via di un’unita immediata con la
natura, nei corsi di filosofia della religione la stessa religione
costituisce un momento dello spirito piu sviluppato, prossimo alla
liberazione dello spirito e al mondo greco. Anche le incongruenze
fra i due testi, dunque, non devono essere lette secondariamente,
bensi analizzate criticamente: li dove Hegel nei corsi di filosofia
della religione propone un ripensamento del suo sistema artistico,
puo essere scorto un nuovo paradigma. Nel rivalutare il ruolo del
parsismo, infatti, Hegel propone implicitamente anche una
definizione del simbolo, che si manifesta autenticamente non
tramite un’immediata identificazione tra significato ed
espressione, bensi per mezzo di una tensione, di una
significazione sospesa. Si tratta di elementi che caratterizzano
anche l'arte in generale, la quale costituisce un anelito verso il
pensiero, un rimando inconcluso, sul quale tuttavia si fonda la sua
continua possibilita e il suo lato piu ‘ingenuo’, avulso da qualsiasi
finalita pratica. Utilizzando un’espressione di Creuzer, tanto 'arte
quanto il simbolo possono essere descritti come la «gemma
semichiusa del fiore, che racchiude nel proprio calice, non
sviluppata, la parte piu bella» (Creuzer 1983, 46).

Bibliografia primaria

Creuzer F. 1819-1821: Symbolik und Mythologie der alten Vélker,
besonders der Griechen, Leipzig und Darmstadt, bei Heyer und
Leske, trad. it. di G. Moretti, Simbolica e mitologia, in A. Baeumler -
Fr. Creuzer - ]. ]. Bachofen, Dal simbolo al mito, Milano, Spirali
Edizioni, 1983.



44

F. Fava

Hegel GW.F, 1830: Enzyklopddie der philosophischen
Wissenschaften im Grundrisse, Heidelberg, Oswaldschen Verlags,
trad. it. di V. Cicero, Enciclopedia delle scienze filosofiche in
compendio (1830), Milano, Bompiani, 2000.

Hegel G.W.F., 1983: Vorlesungen uber die Philosophie der Religion.
Teil 1: Einletung. Der Begriff der Religion, in id., Vorlesungen.
Ausgewdhlte Nachschriften und Manuskripte, Band 3, hrsg. von
Walter Jaeschke, Hamburg, Felix Meiner Verlag.

Hegel G.W.F., 1985: Vorlesungen uber die Philosophie der Religion.
Teil 2: Die bestimmte Religion, in id., Vorlesungen. Ausgewdhlte
Nachschriften und Manuskripte, Band 4a, hrsg. von Walter
Jaeschke, Hamburg, Felix Meiner Verlag.

Hegel G.W.F., 1984: Vorlesungen uber die Philosophie der Religion.
Teil 3: Die Vollendete Religion, in id., Vorlesungen. Ausgewdhlte
Nachschriften und Manuskripte, Band 5, hrsg. von Walter Jaeschke,
Hamburg, Felix Meiner Verlag.

Hegel GW.F., 1983: Lezioni di filosofia della religione I
Introduzione. Il concetto di religione, trad. it. di S. Achella, R.
Garaventa, Napoli, Guida, 2003.

Hegel G.W.F.,, 1985: Lezioni di filosofia della religione Il. La
religione determinata, trad. it. di S. Achella, F. Gilli, M. Anzalone, R.
Garaventa, Napoli, Guida 2008.

Hegel G.W.F., 1984: Lezioni di filosofia della religione III, trad. it. di
S. Achella, R. Garaventa, G. Baptist, Napoli, Guida 2011.

Hegel G.W.F., 1998: Vorlesungen ltiber die Philosophie der Kunst.
Berlin 1823. Nachgeschrieben von H.G. Hotho, in id., Vorlesungen.
Ausgewdhlte Nachschriften und Manuskripte, Band 2, hrsg. von A.
Gethmann-Siefert, Hamburg, Felix Meiner Verlag, trad. it. di P.
D’Angelo, Lezioni di estetica. Corso del 1823, Roma-Bari, Laterza,
2005.

Hegel G.W.F., 2015: Vorlesungen liber die Philosophie der Kunst.
Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1820/21 und 1823
(Wintersemester 1820/21, Nachschrift W. von Ascheberg und W.
Sax van Terborg; Sommersemester 1823, Nachschrift Heinrich



45 | Lebenswelt, 25 (2024)

Gustav Hotho), in id., Gesammelte Werke, Band 28,1, hrsg. von
Niklas Hebing, Hamburg, Felix Meiner Verlag.

Hegel G.W.F., 2018: Vorlesungen ltiber die Philosophie der Kunst.
Nachschriften zum Kolleg des Jahres 1826 (Sommersemester 1826,
Nachschrift K. G. ]. von Griesheim), in id., Gesammelte Werke, Band
28,2, hrsg. von Niklas Hebing und Walter Jaeschke, Hamburg, Felix
Meiner Verlag.

Hegel G.W.F., 2020: Vorlesungen ltiber die Philosophie der Kunst.
Nachschriften zum Kolleg des Wintersemesters 1828/29
(Wintersemester 1828/29, Nachschrift A. Heimann), in id.,,
Gesammelte Werke, Band 28,3, hrsg. von Walter Jaeschke und
Niklas Hebing, Hamburg, Felix Meiner Verlag.

Bibliografia secondaria
D’Angelo P., 1989: Simbolo e arte in Hegel, Roma-Bari, Laterza.

De Pretto D. 2010: L’Oriente assoluto. India, Cina e “mondo
buddhista” nell'interpretazione di Hegel, Milano-Udine, Mimesis.

Farina M., 2015: Critica, simbolo e storia. La determinazione
hegeliana dell’estetica, Pisa, ETS.

Gethmann-Siefert A., 2005: Einfilhrung in Hegels Asthetik,
Miinchen, Fink, trad. it. di M. Farina, Nuove fonti e nuove
interpretazioni dell’estetica di Hegel, in M. Farina, A. L. Siani, (a
cura di) L’estetica di Hegel, Bologna, il Mulino, 2014.

[annelli F. - Farina M. - Pinna G. (a cura di), 2023: Arte, Critica ed
Estetica, Milano, Aesthetica Edizioni.

Menegoni F., 2018: Hegel, Brescia, Scholé.

Oldrini G., 1994: L’estetica di Hegel e le sue conseguenze, Roma-
Bari, Laterza.

Schulin E., 1958: Die Weltgeschichte Erfassung des Orients bei
Hegel und Ranke, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, trad. it. di
M. Martirano, L’idea di Oriente in Hegel e Ranke, Napoli, Liguori,
1999.



46 | F. Fava

Vieweg K. - Illies C. - Iannelli F. - Fuchs M., 2023: Wissenschaft der
Freyheit - Heidelberg Hegel-Nachschriften von F. W. Carové, «Hegel
Studien», 57, pp. 151-157.



