
23 Lebenswelt, 25 (2024) 
 
 

 

FRANCESCA FAVA 

IL SIMBOLO E LE RELIGIONI ORIENTALI: UN 
CONFRONTO DELLE LEZIONI UNIVERSITARIE 

HEGELIANE 

Premessa: la vicenda editoriale dei corsi 
Prima di entrare nel merito della questione, risulta necessario 
accennare brevemente alla vicenda editoriale riguardante i corsi 
universitari tenuti da Hegel fra Heidelberg e Berlino. Infatti, 
queste lezioni non vennero mai pubblicate dal filosofo di 
Stoccarda, ma ci sono giunte grazie a diversi quaderni di appunti 
scritti dai suoi allievi1.  

Cronologicamente, a venire pubblicate per prime furono le 
lezioni di filosofia della religione, la cui originaria edizione risale 
al 1832 a cura di Marheineke, mentre la seconda apparve nel 1840 
a cura di Bauer e la terza nel 1925-29 a cura di Lasson. 
Successivamente, nel 1983, apparve il primo volume di 
un’edizione critica a cura di W. Jaeschke2, tradotta anche in 
italiano in tre volumi e pubblicata dalla casa editrice Guida 
Editore, nella quale i vari corsi, quattro in totale3, sono presentati 

 
1 È necessario distinguere i quaderni di appunti (Nachschriften) in tre tipologie: 
quelli scritti direttamente durante le lezioni di Hegel (Mitschriften), quelli 
rielaborati e trascritti in bella copia in seguito ai corsi, cercando comunque di 
rimanere fedeli alle lezioni originarie (Reinschriften), e quelli riformulati in 
maniera del tutto libera in seguito ai corsi (Ausarbeitungen). 
2 Il primo volume, pubblicato nel 1983, è dedicato al ‘concetto di religione’, 
mentre il secondo volume, pubblicato nel 1985, si occupa della ‘religione 
determinata’, e il terzo volume, pubblicato nel 1984, riguarda la ‘religione 
compiuta’. 
3 Nello specifico, per il primo corso di filosofia della religione ci è giunto un 
manoscritto del 1821 dello stesso Hegel, contenente 104 fogli in quarto 
conservati alla Staatsbibliothek Preußischer Kulturbesitz di Berlino; per l’anno 
1824 ci sono giunte le Nachschriften di Griesheim (Reinschrift), Kehler 
(Reinschrift), Hotho (Reinschrift), Correvon (Ausarbeitung), Deiters (Reinschrift) 
e Pastenaci (Mitschrift); per il corso del 1827 sono stati ritrovati i quaderni di 
Boerner (Mitschrift), Hube (Reinschrift) e di un anonimo (Reinschrift); infine per 
l’ultimo corso non siamo in possesso di quaderni completi, ma solo di alcuni 
estratti di appunti ricavati da parte di D. F. Strauss. 



24 F. Fava 
 

 

in maniera cronologicamente distinta. All’interno di questo 
articolo si farà riferimento all’edizione critica tedesca, in 
particolare al corso del 1824, presentato sulla base della 
Reinschrift di Griesheim4, e al corso del 1827, i cui quaderni di 
riferimento appartengono a un anonimo, a Boerner e a Hube. 

I corsi di estetica videro invece la loro prima pubblicazione nel 
1835 a cura dell’allievo Heinrich Gustav Hotho, in seguito storico 
dell’arte, il quale pubblicò in tre volumi, di cui il primo fu dato alla 
stampa nel 18355 e l’ultimo nel 1838, i quattro corsi tenuti a 
Berlino. Si tratta, tuttavia, di un’edizione nella quale i vari corsi 
non sono presentati in maniera cronologicamente distinta e nella 
loro struttura originaria. Per la trattazione del simbolico, invece, 
vi sono due corsi di estetica particolarmente significativi: quello 
del 1823 e del 1826, nel presente articolo analizzati 
rispettivamente tramite le Nachschriften di Hotho e Griesheim6.  

 
4 Il testo base utilizzato da Jaeschke per il corso del 1824 è costituito dalla 
Reinschrift di Griesheim poiché essa sviluppa in maniera abbastanza completa e 
fedele le lezioni di Hegel, il quale si avvalse proprio di questi appunti per il 
corso successivo (Jaeschke ha invece utilizzato come testi di confronto per il 
1824 i quaderni di Deiters, Kehler e Pastenaci). Per il corso del 1827, Jaeschke 
ha dovuto utilizzare come fonti, oltre ai quaderni di un anonimo, di Boerner e di 
Hube, l’edizione di Lasson del 1825-29. Per il corso del 1831, infine, Jaeschke ha 
usato i pochi estratti di appunti ricavati da D. F. Strauss. 
5 H. G. Hotho pubblicò una seconda edizione dei corsi di estetica nel 1842. 
6 Dei singoli corsi di estetica ci sono giunte diverse Nachschriften, solo 
recentemente pubblicate. Fra queste, quella di W. von Ascheberg (Reinschrift) 
per l’anno 20/21, di Hotho per il corso del 1823 (Mitschrift utilizzata in questo 
articolo e tradotta anche in italiano da P. D’Angelo), i quaderni di due anonimi 
(Mitschriften), di Kehler (Mitschrift), Garczynski (Mitschrift), Löwe (Reinschrift), 
Griesheim (Reinschrift consultata in questo articolo) per il 1826, infine le 
Mitschriften di Heimann e Libelt, oltre a un quaderno incompleto di Rolin, per il 
corso del 1828/29. Inoltre, nel 2022 sono state ritrovate da parte di K. Vieweg 
circa quattromila pagine di appunti hegeliani relativi al periodo di Heidelberg, 
in cui Hegel tenne il suo primo corso di estetica, appartenenti a F. W. Carové, 
allievo del filosofo, contenenti anche tematiche di estetica. Per un riferimento 
dei quaderni di estetica attualmente pubblicati si rimanda a: F. Iannelli - M. 
Farina - G. Pinna (a cura di), Arte, Critica ed Estetica, Milano, Aesthetica 
Edizioni, 2023, p. 332. Per un approfondimento dei nuovi appunti ritrovati da 
K. Vieweg è possibile confrontare: K. Vieweg - C. Illies - F. Iannelli - M. Fuchs, 
Wissenschaft der Freyheit – Heidelberg Hegel-Nachschriften von F. W. Carové, 
«Hegel Studien», 57 (2023), pp. 151-157. 



25 Lebenswelt, 25 (2024) 
 
 

 

1. La teoria hegeliana del simbolo e del segno 
Durante i corsi di estetica che Hegel tenne a Berlino nel ’20-21, ’23 
e ’26, l’estetica viene divisa in due parti, una ‘generale’ 
(Allgemeiner Teil), in cui vengono delineati i concetti 
fondamentali, «la natura dell’idea artistica, il contenuto dell’idea, 
che ne determina la forma generale» (Hegel 2015, 4447), e una 
‘speciale’ (Besonderer Teil)8, in cui si prendono in considerazione 
le determinazioni più specifiche dell’arte, in cui ci si occupa del 
«manifestarsi dell’opera d’arte. La prima aveva il suo contenuto in 
sé stessa, la seconda è l’opera d’arte esistente, qualunque sia il 
contenuto» (Hegel 2015, 444). All’Allgemeiner Teil appartengono 
dunque sia la delineazione dei concetti generali dell’arte, sia la 
tripartizione delle Kunstformen, mentre nella parte speciale si 
tratta delle arti specifiche, ossia l’architettura, la pittura, la 
scultura, la musica e la poesia.  

Tanto la trattazione del simbolo, quanto la descrizione dell’arte 
simbolica, appartengono dunque alla parte generale dei corsi di 
estetica, dove questa categoria viene delineata da Hegel con una 
duplice valenza: da un lato è possibile definire il simbolo come 
struttura autonoma di significazione, dall’altro esso trova una 
corrispondenza a livello storico. Si tratta di una qualità che 
caratterizza e valorizza il simbolo, in quanto nelle forme artistiche 
successive, ossia la classica e la romantica, non si riscontra un 
corrispettivo teorico a sé stante (D’Angelo 1989, 71). Infatti, 
sebbene anche l’arte classica e quella romantica presentino, come 
l’arte simbolica, una dialettica tra forma e contenuto, in esse 
manca una corrispondenza tra paradigma teorico ed 
esemplificazione storica. Il rapporto tra forma e significato 
nell’arte, dunque, si scandisce in tre attività: nell’arte simbolica 
tramite il tendere, streben, in quella classica con il raggiungere, 

 
7 Tutte le traduzioni di questa edizione sono dell’autrice se non diversamente 
indicato, con l’ausilio della traduzione del corso di estetica del 1823 di P. 
D’Angelo (cfr. G.W.F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Kunst. Berlin 
1823. Nachgeschrieben von H.G. Hotho, in id., Vorlesungen. Ausgewählte 
Nachschriften und Manuskripte, Band 2, hrsg. von A. Gethmann-Siefert, 
Hamburg, Felix Meiner Verlag, 1998, trad. it. di P. D’Angelo, Lezioni di estetica. 
Corso del 1823, Roma-Bari, Laterza, 2005.).  
8 Solo durante l’ultimo corso di estetica tenuto a Berlino nel ’28-29 Hegel 
ripensò questa bipartizione nella forma di una tripartizione, aggiungendo una 
‘parte individuale’ (Individueller Teil) in cui venivano presentate singole opere 
d’arte (A. Gethmann-Siefert 2005, 19-20) 



26 F. Fava 
 

 

erreichen, mentre nell’arte romantica con l’andare oltre, 
überschreiten (D’Angelo 1989, 59). Questo schema tripartito non 
corrisponde allo sviluppo dialettico presente nelle altre parti del 
sistema hegeliano9. Cambia, infatti, la funzione del secondo 
momento, quello dell’arte classica, che non assume in questo caso 
un valore negativo, ma al contrario costituisce il momento più alto 
dell’arte (Farina 2015, 117). Il fatto di non poter sovrascrivere alla 
triade artistica la triade dialettica, tuttavia, fa emergere come per 
Hegel fosse necessario inserire il momento simbolico nel sistema 
delle arti non per corrispondere allo schema presente nel resto 
del suo sistema, bensì ignorandolo parzialmente (Farina 2015, 
44). Il simbolico costituisce quindi un momento non eliminabile, 
sebbene problematico, dell’arte.  

Da un punto di vista strettamente teorico, nel simbolo, a partire 
dalla sua etimologia che lo rimanda al verbo greco συμβάλλω 
(mettere insieme), è possibile rintracciare una prima attività 
umana volta a unire il contenuto con la forma, l’idea con la sua 
manifestazione. La funzione del simbolo è quella di mostrare il 
sorgere del contenuto nel sensibile, di unire, in un rapporto non 
ancora del tutto sviluppato, il significato (Bedeutung) e la sua 
espressione (Ausdruck) (D’Angelo 1989, 73). Il simbolo viene 
quindi visto come un momento di tensione tra idea e forma 
sensibile, come uno sforzo, un anelito (Sehnsucht). 

Nella teoria estetica hegeliana, dunque, risulta fondamentale 
comprendere il tipo di rapporto che intercorre tra forma e 
significato non solo all’interno di ogni forma artistica 

 
9 Diversa è, invece, l’interpretazione di P. Szondi, il quale cerca di rintracciare 
una coerenza fra la triade dialettica del sistema hegeliano e la triade delle forme 
artistiche. Egli, infatti, considera la forma d’arte pre-simbolica (quella che Hegel 
nelle lezioni di estetica rintraccia nella religione dei parsi e che indica come 
un’unità indifferenziata di contenuto e forma) come la tesi, l’arte simbolica vera 
e propria come l’antitesi, infine l’arte classica come la sintesi: «L’antitesi è la 
forma d’arte simbolica, la separazione dell’idea e della forma, dello spirituale e 
del sensibile. Invece la tesi – quel dato primo a cui peraltro non ci si può 
arrestare, a causa della sua immediatezza – è quell’unità non mediata di idea e 
forma, di divino e naturale che Hegel ritrova nella rappresentazione di dio nelle 
religioni naturali, soprattutto in quella dei parsi, e pone come fase della prearte 
all’inizio del capitolo sulla forma d’arte simbolica […]. Nella forma d’arte 
classica si attua poi la sintesi: un’unità che ha però superato in sé, e cioè 
insieme distrutto e conservato, la dualità, e quindi realizza per la prima volta la 
conciliazione, l’unificazione dei momenti opposti nella libertà» (P. Szondi 1974, 
144). 



27 Lebenswelt, 25 (2024) 
 
 

 

storicamente determinata, ma anche relativamente alle singole 
categorie estetiche: nel simbolo, ad esempio, intercorre una 
relazione tra espressione e contenuto diversa da quella che 
riguarda il segno. Infatti, differentemente dallo Zeichen, nel 
simbolo questa relazione è sostanziale, non arbitraria. Hegel 
delinea una distinzione fra segno e simbolo anche all’interno 
dell’Enciclopedia, nella sezione dello spirito soggettivo dedicata 
alla psicologia, in cui viene elaborata la teoria del segno e del 
linguaggio. Qui Hegel afferma: «Il segno è diverso dal simbolo, cioè 
da una intuizione la cui determinatezza propria, secondo la sua 
essenza e il suo concetto, è più o meno il contenuto che essa 
esprime appunto come simbolo. Nel segno in quanto tale, invece, il 
contenuto proprio dell’intuizione è affatto estraneo al contenuto 
di cui essa è segno» (Hegel 1830, 749). In tal modo Hegel intende 
affermare che nel segno la relazione sussistente fra il significato e 
la sua forma è accidentale: il colore di una bandiera, ad esempio, 
non intrattiene di per sé alcuna relazione con il popolo che 
designa, bensì viene scelto da un soggetto in modo arbitrario. Nei 
corsi di estetica, infatti, Hegel afferma che nel simbolo non è 
presente la casualità (Zufälligkeit), l’arbitrarietà (Willkür) 
riscontrabile nel segno (Hegel 201810, 649). Nel simbolo, al 
contrario, è il soggetto che riscontra il contenuto in un elemento 
sensibile, ad esempio identificando nell’aquila il significato della 
forza (Menegoni 2018, 77), o nel leone quello del coraggio, dove 
l’aquila e il leone possiedono anche autonomamente quel 
significato, ancor prima che venga intuito come simbolo: il 
simbolo è «un segno che, nella sua esteriorità, include il contenuto 
della rappresentazione che deve presentare» (Hegel 2015, 330). 
Hegel intende così dimostrare che il simbolo non è indifferente 
alla sua forma, bensì dipende da essa, la cui rappresentazione 
stessa è pregnante di significato, sia poiché possiede quel 
contenuto indifferentemente dal soggetto conoscente, sia poiché 
può esprimere più contenuti diversi fra loro. Nel caso del simbolo, 
infatti, Hegel parla tanto di un accordo quanto di un disaccordo 
parziale tra forma e significato. Nel corso di estetica del ’26, il 
simbolo viene descritto con tre aggettivi: diversità, dubbio, 
indeterminatezza (Unterschied, Zweifel, Unbestimmtheit) (Hegel 
2018, 650). Il simbolo è, infatti, un elemento inconcluso, che non 

 
10 Tutte le traduzioni di questa edizione sono dell’autrice se non diversamente 
indicato. 



28 F. Fava 
 

 

giunge sempre alla piena espressione del significato. Una stessa 
immagine, come quella del leone, può essere simbolo di più cose, 
così come uno stesso significato, come la forza, può essere 
espresso tramite più immagini (D’Angelo 1989, 75).  

Segno e simbolo, dunque, sono costituiti dai medesimi 
elementi, ossia il significato e l’espressione, ma poiché solo nel 
segno essi possono essere separati, in quanto solo nel segno il 
significato è arbitrario rispetto al significante, lo Zeichen risulta 
maggiormente slegato dalla sensibilità e propenso all’idea. Il 
simbolo, dunque, è più radicato nell’esteriorità rispetto al segno, 
non perviene al significato autonomamente, ma solo tramite 
manifestazioni sensibili, motivo per cui il ricorso a evidenze 
storiche è, nel caso del simbolo, fondamentale. Si potrebbe dire 
che nel simbolo si realizza davvero un’esperienza estetica, cioè 
legata alla sensibilità, dello spirito (D’Angelo 1989, 79), sebbene 
Hegel rifiuti il termine ‘estetica’ per questa scienza, poiché esso 
rimanda al lato soggettivistico e sentimentalistico della 
disciplina11. Il simbolo, quindi, oltre a costituire la prima forma 
artistica, dà anche voce al primo bisogno dell’arte, che «consiste 
nel fatto che un pensiero venga rappresentato, posto […]. 
Attraverso l’arte la rappresentazione non viene presentata per 
mezzo di un segno, ma in modo sensibile» (Hegel 2015, 447-448). 
Sebbene nel simbolo siano in lotta fra di loro, contenuto e forma in 
questa fase iniziano dunque a relazionarsi tramite un’attività 
umana. Nel simbolo sembra emergere non tanto l’esito 
speculativo di questo rapporto, bensì l’energia che lo attraversa 
incessantemente (D’Angelo 1989, 58), poiché tra sensibile e 
spirituale c’è ancora un rapporto di inadeguatezza 
(Unangemessenheit).  

 
11 «lo studio dell’arte si è trasformato in studio del sentimento […]. Anche qui si 
applica il nome di “estetica”. Questo nome è in realtà inappropriato, ma è 
irrilevante […]. La ricerca su quali sentimenti dovrebbero essere suscitati non 
conduce lontano […]. Quando ci si confronta con questi sentimenti in relazione 
all’arte, ci si ritrova di fronte a una generalità priva di contenuto. Il contenuto 
vero e proprio dell’opera d’arte rimane al di fuori di tale considerazione o non è 
quello che dovrebbe essere […]. La cosa principale è: il sentimento è soggettivo, 
l’opera d’arte però dovrebbe avere [come contenuto] qualcosa di universale, 
qualcosa di oggettivo […], invece nel sentimento è contenuta sempre la mia 
particolarità» (Hegel 2015, 230-231). 



29 Lebenswelt, 25 (2024) 
 
 

 

2. Il simbolo come apparire del sensibile: un modello artistico 
Da un punto di vista teorico, dunque, il simbolo risulta un 
elemento centrale dell’estetica hegeliana. In esso può anche essere 
letto, come ha sostenuto D’Angelo, il paradigma, il modello, 
dell’arte. La conclusione del corso di estetica del ’23, afferma che 
l’arte, pur essendo qualcosa di passato, «è un modo essenziale di 
rappresentare il divino […]. La filosofia deve considerare l’aspetto 
veritiero dell’arte» (Hegel 2015, 511). Allo stesso modo, si 
potrebbe dire del simbolo che esso costituisce una tappa 
fondamentale dell’arte, e che è l’aspetto veritiero quello che l’arte 
deve considerare nel simbolo. Nella sua enigmaticità e pregnanza 
di significato, infatti, il simbolo conduce l’uomo a cercare non uno, 
bensì molti contenuti, molti significati. Si genera così un rapporto 
di reciprocità tra filosofia, religione, arte e simbolo. Il simbolo è, a 
differenza del segno, intrinsecamente ambiguo (zweideutig), 
dunque contiene, come emerge dall’espressione tedesca del 
termine, una duplicità, che da un lato è una mancanza di chiarezza, 
ma dall’altro è anche quella pregnanza, forza ed energia che 
permette allo spirito di evolversi, al razionale di affermarsi, alla 
verità di palesarsi. Inoltre, nonostante per Hegel il paradigma 
dell’arte sia l’accordo fra significato ed espressione riscontrabile 
nel mondo classico, anche in quest’ultimo permane qualcosa di 
ambiguo, e «il suo difetto è solo quello di essere arte» (Hegel 
2015, 249). Infatti, per Hegel «anche l’arte classica presenta un 
lato di questa ambiguità, in quanto non è chiaro se dobbiamo 
fermarci all’immagine o se il contenuto è ulteriore» (Hegel 2015, 
332). 

Di arte, dunque, non è possibile parlare solo in senso 
contenutistico: il significato inevitabilmente richiama anche 
all’espressione sensibile: non esiste arte senza opere d’arte. Hegel 
è consapevole che la determinazione dell’arte è di per sé 
«sensibile, non è l’elemento del pensiero come nella filosofia» 
(Hegel 2015, 444), per cui essa è sempre intesa come un ‘porre in 
immagine’ (fremde Einbildung) (Farina 2015, 36).  Anche 
nell’ultimo stadio artistico, quello romantico, è presente una 
tensione tra forma e contenuto, mentre il classico, il momento 
dell’unità e dell’accordo, che costituisce «la norma dell’arte, il suo 
ideale, è piuttosto l’eccezione, il caso speciale» (D’Angelo 1989, 
69).  

Il simbolico allora potrebbe essere il vero paradigma dell’arte, 
poiché in esso si presenta davvero il problema del sensibile, che è 



30 F. Fava 
 

 

il problema dell’intera arte nel sistema hegeliano, e tramite esso 
per la prima volta viene scoperta la razionalità nell’esteriorità 
(Farina 2015, 156). Anche il bello, infatti, viene definito da Hegel 
come ‘parvenza sensibile’ (das Sinnliche Scheinen) dell’idea, 
dunque anche in esso è presente un medium sensibile (D’Angelo 
1989, 22). Anzi, come ricorda Hegel, esiste una connessione fra i 
termini ‘bello’, Schöne, e ‘apparenza’, Schein: «l’apparenza è quindi 
il modo in cui l’arte si manifesta esteriormente […], va detto che 
ogni essenza, ogni verità, deve apparire per non essere 
un’astrazione vuota» (Hegel 2015, 220). L’Erscheinung va quindi 
intesa non nel senso comune di illusione, bensì nel senso 
etimologico di ‘rendersi visibile’ (Oldrini 1994, 11).  

Dell’arte, dunque, non si può dire che esiste se non in quanto 
opera d’arte, e di conseguenza essa risente anche della storicità, 
poiché nel suo apparire (scheinen) lo spirito diviene realtà 
(Oldrini 1994, 7). Ecco dunque che il simbolo possiede la propria 
manifestazione sensibile, l’arte simbolica, delineata attraverso 
delle determinate espressioni storiche. 

3. Il confronto fra i testi: l’arte simbolica e le religioni 
orientali 
La manifestazione storica dell’arte simbolica nei corsi di estetica 
coincide con la religione e la cultura orientale, in particolare 
quella persiana12, indiana13, ebraica ed egizia. A loro volta, le 
Lezioni di filosofia della religione offrono una sezione, denominata 
‘religione determinata’ (Bestimmte Religion), la cui prima 
categoria, dedicata alla religione immediata o naturale, tratta degli 
stessi popoli riguardanti l’arte simbolica: quello cinese, indiano, 
dei parsi, ebraico ed egizio.  

È necessario sottolineare, tuttavia, che tanto nei corsi di 
estetica, quanto in quelli di filosofia della religione, Hegel apporta 
negli anni varie modifiche. I principali cambiamenti dei corsi di 
estetica riguardano la trattazione della Persia e della poesia 
ebraica. Nello specifico, nel corso del 1820/21 il Natursymbol, che 

 
12 Hegel descrive la religione persiana riferendosi in particolare al parsismo, 
religione zoroastriana professata dai Parsi. 
13 Hegel tende a parlare di arte e religione ‘indiane’ nei corsi di estetica, mentre 
nelle lezioni di filosofia della religione l’autore si riferisce più nello specifico 
all’induismo. 
 



31 Lebenswelt, 25 (2024) 
 
 

 

costituisce la prima manifestazione dell’arte simbolica, viene 
delineato con rimandi alla Persia, all’Egitto e all’India, mentre nel 
1823 esso viene riferito principalmente alla Persia. Inoltre, la 
trattazione della poesia ebraica nel corso di estetica del 1823 
viene collocata dopo l’Egitto, mentre nell’ultimo corso del 
1828/29 prima dello stesso. Nei corsi di filosofia della religione, 
invece, i maggiori mutamenti riguardano proprio la sezione 
riguardante la religione naturale, la quale nel 1821 non viene 
particolarmente sviluppata storicamente, mentre nel ’24 e nel ’27 
ingloba tanto la religione della magia (comprendente eschimesi, 
mongoli, cinesi, neri d’Africa), quanto quella cinese, indiana, dei 
parsi ed egizia, per venire ridotta nel ’31 alla sola religione della 
magia. Un’ulteriore modifica significativa apportata da Hegel 
riguarda, come nei corsi di estetica, la religione dei parsi, in un 
primo momento identificata con il primo stadio della religione 
naturale, mentre già a partire dal ’24 rivalutata positivamente 
come religione del passaggio verso la cultura greca. L’ulteriore 
grande cambiamento riguarda, parallelamente ai corsi di estetica, 
la collocazione della religione ebraica, la quale nel 1824 precede 
quella greca, mentre nel 1827 la segue e nel 1831 torna a 
precederla, venendo collocata prima di quella egizia.  

Tuttavia, non sempre le manifestazioni storiche dell’arte e della 
religione camminano parallelamente, non sempre vi è una 
corrispondenza esatta fra gli stadi dell’arte simbolica e quelli della 
religione immediata, specialmente per quanto riguarda il loro 
inizio. Infatti, se nei corsi di estetica, all’inizio dell’arte simbolica, 
Hegel tratta dei parsi, nei corsi di filosofia della religione, all’inizio 
della religione immediata, l’autore fa riferimento ad altri popoli.  

La prima forma di religione, secondo quanto Hegel espone nelle 
lezioni di estetica, consiste in una forma di panteismo, in cui la 
manifestazione fisica di Dio è rappresentata dalla luce. L’inizio 
dell’arte simbolica coincide quindi con una forma di religione 
naturale, la quale a sua volta possiede un contenuto naturale. 
Questa prima forma d’arte è detta ‘simbolo naturale’ 
(Natursymbol), caratteristica che risale già al corso di estetica 
tenuto a Berlino nel 1820/21. Nel corso del 1823, invece, Hegel fa 
coincidere il simbolo naturale con i soli parsi e nel 1826, in 
continuità con il corso precedente, il primo momento simbolico 
viene denominato ‘unità sostanziale’ (die substantielle Einheit) 
dell’interiore con il naturale, unità del pensiero con l’esistenza 
sensibile (Hegel 2018, 655), identificato nuovamente con la 



32 F. Fava 
 

 

religione dei parsi, ma approfondito rispetto al 1823. Nel ’26, 
infatti, Hegel delinea i tratti della divinità venerata nel parsismo: 
essa è personificata in Ormuz, il quale coincide con il bene, ma in 
modo non separato dalla sua esistenza sensibile, cioè dalla luce14. 
Ormuz è il dio che rappresenta la forza positiva e a cui viene 
contrapposto Arimane, il principio negativo. È la luce a costituire 
l’oggetto principale di venerazione dei parsi, e pertanto anche 
tutto ciò che riceve la luce diviene oggetto di culto. Per tale 
motivo, Hegel definisce il parsismo come una filosofia panteistica, 
che venera tutto ciò che è vivente, che appartiene al regno di 
Ormuz e partecipa della sua luce. Da un punto di vista artistico, 
Hegel scorge più elementi negativi che positivi in questa religione. 
Infatti, egli si domanda esplicitamente se questa inconsapevole 
unità di spirituale e sensibile (Einheit des Geistigen und Sinnlichen) 
si possa chiamare arte: «la questione è se possiamo chiamare 
queste opere poetiche, se possiamo dire che l’arte è iniziata con 
questa unità del naturale e dello spirituale, con questa 
sensibilizzazione dello spirituale» (Hegel 2018, 659). La risposta 
fornita è negativa: «questa non è arte, nemmeno filosofia, né 
riflessione, né ragionamento, è fantasia» (Hegel 2018, 659). La 
prima fase dell’arte simbolica, dunque, corrisponde a un’identità 
tra significato e forma non consapevole e non preceduta da un 
momento di scissione. Nei corsi di estetica, infatti, Hegel afferma 
che nel parsismo gli elementi naturali non significano qualcosa, 
ma lo sono direttamente: la luce non significa il bene, ma si 
identifica con esso. Per Hegel, invece, più ci si avvicina al simbolo 
autentico, più il simbolo rimanda, significa, invece che essere 
direttamente, lo spirituale. In questo primo stadio, non ancora 
propriamente simbolico bensì mitologico, i corpi naturali vengono 
venerati in quanto tali, possiedono ancora un carattere di 
immediatezza.  

Se nei corsi di estetica la prima forma di manifestazione 
dell’arte simbolica è il Natursymbol, l’aggettivo ‘naturale’ ricorre 
anche nella prima tappa della storia delle religioni, costituita 

 
14 I Parsi avevano ricavato questo principio dal popolo Zend, gli iraniani 
orientali. Hegel si era potuto informare su questa religione grazie alla 
traduzione di Anquetil-Duperron dello Zend-Avesta, il commentario del libro 
sacro dello zoroastrismo. ‘Zend’, infatti, significa ‘esegesi’, ‘interpretazione’. 



33 Lebenswelt, 25 (2024) 
 
 

 

appunto dalla religione naturale o immediata15, la cui originaria 
espressione storica si differenzia dai corsi di estetica. Infatti, se il 
popolo dei parsi costituisce il primo momento simbolico nelle 
lezioni di estetica, la sua collocazione nei corsi di filosofia della 
religione è successiva, specialmente a partire dal 1824. A livello 
religioso, infatti, viene presentata una descrizione positiva del 
parsismo, che costituisce un momento fondamentale per lo 
sviluppo dello spirito, ossia il passaggio dalla religione immediata 
a quella dell’individualità spirituale (che comprende la religione 
della sublimità, della bellezza e della finalità). Osservando la 
partizione delle religioni determinate nel corso del ’24, è possibile 
notare come la religione della luce (o del bene), ossia quella dei 
parsi, venga collocata in seguito a quella della fantasia, cioè 
indiana, e prima di quella dell’enigma, ossia egizia. Ciò che appare 
interessante è la descrizione di questa religione, che sembra in 
parte discostarsi da quella presentata nelle lezioni di estetica. 
Infatti, riferendosi al culto di Ormuz, Hegel afferma: è «la luce che 
è venerata da loro, ma non la luce in quanto sole; non è un culto 
naturale in senso proprio, stretto, bensì la luce ha il significato del 
bene; questo bene è come oggetto, ha la forma sensibile della luce, 
la quale corrisponde al contenuto, che è di per sé ancora astratto» 
(Hegel 1985, 257)16. Hegel sembra quindi riconoscere alla 
religione dei parsi una profondità che nei corsi di estetica viene 
negata, ossia la capacità degli elementi naturali di significare, ben 
diversa dall’immediata identificazione fra naturale e spirituale. È 
nel corso di filosofia della religione del ’27 che al parsismo viene 

 
15 Non casualmente, nel primo corso di filosofia della religione del 1821, il 
primo stadio della religione determinata viene fatto corrispondere alla 
categoria logica dell’essere, il primo dei tre momenti della Scienza della logica. 
L’intento iniziale di Hegel era infatti quello di connettere le categorie logiche ai 
fenomeni storici: in particolare, il filosofo sembrava voler far corrispondere i 
momenti della Scienza della logica (essere, essenza e concetto) rispettivamente 
alla religione naturale al primo posto, israeliana e greca al secondo, infine 
romana al terzo. 
16 Tutte le traduzioni di questa edizione sono dell’autrice se non diversamente 
indicato, con l’ausilio della traduzione del medesimo testo di S. Achella, F. Gilli, 
M. Anzalone, R. Garaventa (cfr. G.W.F. Hegel, Vorlesungen uber die Philosophie 
der Religion. Teil 2: Die bestimmte Religion, in id., Vorlesungen. Ausgewählte 
Nachschriften und Manuskripte, Band 4a, hrsg. von Walter Jaeschke, Hamburg, 
Felix Meiner Verlag, 1985, trad. it. di S. Achella, F. Gilli, M. Anzalone, R. 
Garaventa, Lezioni di filosofia della religione II. La religione determinata, Napoli, 
Guida, 2008). 



34 F. Fava 
 

 

riconosciuto un ruolo ancora più importante, venendo inserito, 
insieme alla religione egizia, all’interno della sezione intitolata 
‘passaggio allo stadio successivo’. Infine, nell’ultimo corso di 
filosofia della religione del 1831, la religione dei parsi viene 
inclusa (con quella ebraica, del dolore ed egizia) nel primo stadio 
della religione della libertà, i cui ultimi due livelli sono costituiti 
dalla religione greca e romana. Diversamente dai corsi di estetica, 
il primo stadio della religione naturale è invece costituito dalla 
religione della magia (Zauberei), che Hegel associa a un insieme di 
popoli, fra cui gli eschimesi, gli africani, i mongoli e i cinesi. È 
dunque difficile ravvisare una corrispondenza fra il primo stadio 
dell’arte simbolica e il primo livello della religione naturale, ma 
sussiste un parallelismo fra il secondo momento dell’arte 
simbolica e il secondo stadio della religione naturale, ossia fra il 
simbolismo fantastico e la religione della fantasia, identificati nella 
religione indiana.  

La religione indiana nei corsi di estetica occupa il secondo 
posto del momento simbolico, successivo a quello dei parsi, e 
rappresenta il primo momento di rottura di quell’unità immediata 
rappresentata dalla religione di Ormuz. La religione della fantasia, 
infatti, viene definita come il primo tentativo di differenziare il 
significato e il sensibile, come una fermentazione (Gährung), un 
avanzamento del significato (Hegel 2018, 661). L’evolversi storico 
dal popolo dei parsi a quello indiano corrisponde dunque allo 
stesso tempo a un mutamento di tipo teorico: il passaggio 
dall’identità fra naturale e spirituale alla loro parziale distinzione. 
Lo spirituale, nell’arte indiana, è ancora solo accennato, ma il 
simbolo inizia qui a inverarsi. Anche la religione indiana, dunque, 
è definita come un tentativo di elevarsi al simbolico, più che come 
il simbolico vero e proprio. Come ha affermato De Pretto, 
nell’India «la lotta che caratterizza il simbolico diviene una lotta 
per il simbolico» (De Pretto 2010, 182). Nel corso del 1823, infatti, 
si comincia a delineare in maniera più approfondita non solo il 
caso dell’India, ma anche la cornice teorica del simbolo. 
Quest’ultimo, infatti, si inizia a presentare quando c’è 
un’opposizione dinamica tra significato e forma esteriore e l’arte 
simbolica vera e propria si riscontra solo quando «la 
rappresentazione di un universale si distacca dal modo particolare 
dell’esistenza» (Hegel 2015, 338). A testimonianza di ciò, vengono 
ricordati diversi oggetti naturali venerati fra gli indiani, come i 
fiumi, ma anche entità astratte come le stagioni dell’anno, l’amore 



35 Lebenswelt, 25 (2024) 
 
 

 

(Liebe), la potenza (Macht): vengono presentati come simboli 
oggetti universali, «la natura stessa, oltre che oggetti più astratti 
come il potere, la bontà, l’amore» (Hegel 2015, 339). Inoltre, Hegel 
si sofferma sulla dinamicità di certe rappresentazioni, come lo 
stesso scorrere di un fiume, in quanto simboli dell’avanzare del 
tempo e del passare della vita. Il contenuto comincia quindi a 
sprigionarsi e quella che definiamo come ‘forma simbolica’ si 
scinde in due figure: una è quella naturale, visibile direttamente, 
l’altra è quella rinvenuta dallo spirito, che conferisce alla figura 
naturale un significato universale. L’esempio che Hegel propone 
per spiegare questo doppio significato del simbolo è nuovamente 
connesso all’idea della vita, della generazione: 

L’uovo, ad esempio, racchiude l’uccellino. Quindi non è un 
simbolo. Quando però con l’uovo non si intende il rivestimento 
della vita del singolo uccello, ma quello della vita universale, 
l’uovo diventa simbolo del concetto divino, dell’inizio di ogni 
essere […]. Tali esistenze immediate possono essere utilizzate 
come simboli per la rappresentazione universale. (Hegel 2015, 
341) 

Si comincia quindi a delineare con l’arte indiana il carattere 
principale del simbolo, l’ambiguità (Zweideutigkeit), la sua 
capacità tanto di assumere forme differenti per esprimere uno 
stesso significato, quanto di rinviare a contenuti diversi tramite 
un’unica espressione sensibile. Anche al Dio Ormuz subentra una 
nuova rappresentazione divina più complessa: il Brahma, il 
creatore, affiancato, come viene spiegato meglio nei corsi di 
filosofia della religione, da Vishnu (il dio che preserva) e da Schiva 
(il dio che distrugge), i quali formano la Trimurti indiana. 

Per quanto riguarda la trattazione dell’India nelle lezioni sulla 
filosofia della religione, il manoscritto del 1821 fa rientrare la 
religione indù sotto la generale categoria della religione 
immediata, ma solo nel corso del 1824 l’induismo assume dei 
caratteri più precisi. Esso viene descritto come religione della 
fantasia, susseguente a quella della magia e antecedente alla 
religione della luce. La religione indù mostra qui un carattere 
ambivalente, poiché da un lato possiede come caratteristica 
principale la Phantasie, facoltà simbolizzante, che la avvicina al 
vero, ma al contempo questa fantasia si trasforma quasi in follia, 
in mancanza di libertà e di razionalità (De Pretto 2010, 172). Così, 
se nella sfera religiosa precedente, quella cinese, lo spirito «era 
caratterizzato dall’intelletto privo di fantasia, l’India incarna la 



36 F. Fava 
 

 

fantasia priva di intelletto» (De Pretto 2010, 176), in cui «non c’è 
lo spirito che ordina tutto» (Hegel 1985, 231). A differenza dei 
corsi di estetica, nei corsi di filosofia della religione Hegel non si 
sofferma sulle rappresentazioni indù della divinità, bensì sulle 
modalità, progressivamente più vicine alla comprensione dello 
spirituale, di rapportarsi al divino: la meditazione, l’eliminazione 
della sensualità terrena, infine la visione di Dio nel bramino e il 
culto degli enti naturali (Schulin 1958, 134-135). Inizialmente, 
dunque, la partecipazione al Brahma consiste in una momentanea 
identificazione del soggetto con la divinità, successivamente si 
manifesta come una forma di atarassia che sopprime ogni 
passione e sensazione, infine si cerca la presenza del Brahm17 in 
ogni bramino. L’elemento che appare particolarmente 
interessante nella trattazione della religione indù è una sorta di 
umanizzazione del simbolo, poiché tramite il culto del Brahm gli 
indiani interiorizzano la funzione simbolica. Si potrebbe dire che il 
ruolo che nell’arte assume il simbolo corrisponde, da un punto di 
vista antropologico, a quello che nella religione riguarda il culto. 
Quest’ultimo, infatti, è quell’atto religioso tramite il quale un 
soggetto cerca l’unità con l’universale. Se la rappresentazione 
costituisce una modalità di tipo teoretico di rapportarsi alla 
divinità, il culto esprime invece un’attività pratica volta all’unione 
con lo spirituale (Hegel 1983, 330). 

La corrispondenza fra i corsi di estetica e di filosofia della 
religione si manifesta in maniera più dettagliata nello stadio che 
segue quello dei parsi e indiano, ossia quello egizio, che 
rappresenta per eccellenza il simbolico. Infatti, come nei corsi di 
estetica i momenti precedenti all’arte egizia rientrano 
formalmente nell’arte simbolica ma non vengono ancora 
considerati propriamente un’espressione autentica del simbolico, 
così nei corsi di filosofia della religione è solo nella delineazione 
della religione dell’enigma, ossia quella egizia, a venire descritto 
esplicitamente l’affermarsi del simbolico. 

4. Il simbolico autentico: l’arte e la religione egizia 
La prima ragione per cui Hegel considera l’Egitto il terreno nel 
quale l’arte simbolica si è pienamente realizzata consiste nel fatto 

 
17 Nello specifico, la dottrina indiana distingue il Brahman (o Brahm), concetto 
che indica l’unità cosmica, dal Brahma, divinità ben precisa che presiede alla 
procreazione e solitamente rappresentata con quattro volti. 



37 Lebenswelt, 25 (2024) 
 
 

 

che lì «un simbolo diventa un intero insieme di simboli, cosicché 
ciò che era significato ridiventa figura di un significato» (Hegel 
2015, 348). Nel simbolo egizio, dunque, si presenta proprio quella 
pregnanza di significatività che per Hegel caratterizza questa 
categoria, la possibilità non solo per un contenuto di essere 
rappresentato tramite più figure, ma anche la capacità di una 
singola figura di rimandare a più contenuti: «Presso gli Egizi, 
significati e figure sono intrecciati fra di loro. Ciò rende difficile 
spiegare queste figure, ma è proprio la cosa migliore di esse il 
fatto di indicare o alludere a molte cose diverse» (Hegel 2015, 
348). Un’ulteriore motivazione che porta Hegel a rintracciare nel 
mondo egizio la terra del simbolo autentico è di natura più 
religiosa che artistica, e va ricercata nella credenza 
nell’immortalità dell’anima, con la quale lo spirituale ottiene 
sempre più autonomia dal naturale:  

Erodoto afferma che gli Egizi furono i primi a insegnare 
l’immortalità dell’anima. Presso di loro per primi avvenne la 
separazione del naturale dallo spirituale, che così raggiunse 
indipendenza. L’immortalità dell’anima si approssima molto alla 
libertà dello spirito, perché l’io si ritiene autosufficiente, sottratto 
alla naturalità. Il principio della libertà è la conoscenza di sé. È 
questa intuizione che si è radicata nel modo di rappresentare 
egizio. (Hegel 2015, 350) 

Con gli egizi lo spirito si appresta alla libertà, la riflessione 
sull’anima si fa più concreta, ed è a partire dalla riflessione sul 
regno dei morti che questo popolo ha dato vita a delle grandi 
opere architettoniche quali le piramidi, su cui Hegel si sofferma 
nella sezione delle lezioni di estetica dedicata alla ‘parte speciale’, 
in cui viene approfondita l’architettura simbolica. In generale, la 
trattazione hegeliana dell’architettura prende in considerazione 
principalmente l’arte egizia, poiché «questa architettura 
autonoma, nel suo stile più grande, appartiene all’Egitto» (Hegel 
2015, 451). Della storia architettonica egizia vengono ricordati in 
particolare i templi, il cui scopo non consiste nel rinchiudere i 
fedeli in un luogo sacro, ma è l’aspetto artistico, anche scultoreo, a 
prevalere: i templi egizi contengono colonne, sfingi, statue di 
divinità, memnoni, sulle pareti vi sono incisi geroglifici, strutture 
simboliche per eccellenza. Nella loro grandezza e bellezza, 
dunque, «lo scopo non è il racchiudere, ma emozionare l’animo, il 
suscitare meraviglia, il risvegliare un mondo di rappresentazioni» 
(Hegel 2015, 452). Tutta l’architettura egizia rimanda a un 



38 F. Fava 
 

 

significato, esprime più di quello che dà a vedere sensibilmente, 
come il numero di gradini di un tempio, legato all’altezza del Nilo, 
al numero dei pianeti, al corso della luna o del sole. Nulla è quindi 
lasciato all’immediatezza, tutto è significativo. Ma la significatività 
delle costruzioni architettoniche egizie è spesso ancora più 
enigmatica, si ritrova sotto terra, nelle opere sotterranee, così ben 
strutturate da far sembrare che «quanto fu costruito sopra la terra 
sia stato piuttosto un’imitazione del sotterraneo» (Hegel 2015, 
452). In Egitto le costruzioni sotterranee, infatti, hanno la 
funzione di tombe dell’anima, considerata immortale rispetto al 
corpo. Come Hegel ricorda anche nei corsi di filosofia della 
religione, la credenza nell’immortalità dell’anima spinge a dar vita 
a opere architettoniche sopra e sotto terra, a una materia che 
diventa la custodia dell’anima: 

Questa separazione determina anche più precisamente il rapporto 
dell’architettura, che ora diventa il corpo di quell’anima 
immortale. Le tombe racchiudono in sé questa separazione; 
l’architettonico diventa funzionale a qualcosa che è significativo 
per sé, a qualcosa di soggettivo. Qui appartengono le tombe e le 
piramidi. Esse sono cristalli che ospitano in sé uno spirito defunto. 
Hanno camere e corridoi, in parte simbolici, come 
rappresentazione dei percorsi che l’anima deve attraversare. 
(Hegel 2015, 453) 

Le piramidi sono simbolo dell’invisibile, della morte che si 
contrappone alla vita, della negazione (Szondi 1974, 98). Le opere 
egizie, con la loro complessità, rivelano così uno dei caratteri 
connaturati al simbolo, l’enigmaticità (Rätselhaftigkeit): «le opere 
egizie sono enigmi, si manifestano come l’enigma oggettivo 
stesso» (Hegel 2015, 352). In particolare, Hegel ricorda l’enigma 
posto dalla Sfinge, un momento caratteristico nella storia tanto 
dell’arte quanto della religione, in quanto culmine del simbolico, 
dell’enigmaticità, e passaggio al classico, alla chiarezza, al mondo 
greco. Il compimento del simbolico corrisponde dunque al suo 
inveramento. Un ulteriore elemento che esprime il carattere 
simbolico dell’arte egizia e che richiama all’enigmaticità della 
Sfinge è rappresentato dall’iscrizione sul tempio della dea Neith a 
Sais18: «Quella famosa iscrizione sul tempio di Saïs recitava: 
“Nessun mortale ha sollevato il mio velo, il figlio che ho dato alla 

 
18 Città dell’antico Egitto il cui nome era Zau, grecizzato in Sais. Proprio lì era 
infatti venerata Neith, la divinità a cui fu dedicato il santuario citato da Hegel.   



39 Lebenswelt, 25 (2024) 
 
 

 

luce è il sole”. Ma i Greci sollevarono il velo, espressero ciò che 
c’era sotto, lo Spirito che conosce sé stesso» (Hegel 2018, 675). Il 
velo (Schleier) non è stato sollevato da nessun mortale prima dei 
greci, i veri risolutori dell’enigma, e in particolare nessuno prima 
di Edipo fu in grado di donare chiarezza all’oscurità. 

Questo carattere di enigmaticità relativamente alla religione 
egizia viene mantenuto e ampliato nei corsi di filosofia della 
religione. Nel corso del 1824, infatti, la religione egizia è 
considerata come passaggio dalla religione naturale alla religione 
spirituale ed è definita come religione dell’enigma. Quella egizia, 
dunque, è l’ultima fase della religione naturale e «segna il 
passaggio dalla religione naturale immediata alla religione della 
soggettività» (Hegel 1985, 259), costituendo uno stadio «pieno di 
incongruenze, e il compito è purificarsi fino alla soggettività; è lo 
stadio dell’enigma» (Hegel 1985, 265). Dunque, quella pregnanza 
e complessità di significati che caratterizzano il simbolo egizio e di 
cui si parla nei corsi di estetica, ricorrono anche nei corsi di 
filosofia della religione. La storia di Osiride:  

ha allo stesso tempo il significato della storia del sole, la storia del 
Nilo, del ciclo annuale. Il Nilo scorre, prosciugato da Tifone, dal 
calore; il sole lo prosciuga, se gli è ostile. Il sole si allontana, la sua 
forza muore e rinasce dopo che si è allontanata; questo è poi 
legato alle stagioni. Allo stesso modo, la storia del Dio ha il 
significato della vita della pianta, del seme. Esso viene messo nella 
terra, muore e marcisce, ma risorge. Quindi questa storia del 
soggetto è anche la storia della sostanza nella natura e la storia 
degli oggetti naturali che suscitano interesse, e viceversa. (Hegel 
1985, 272) 

Sono tutte immagini ricorrenti anche nei corsi di estetica: il ciclo 
del sole, il fiorire delle piante, lo scorrere dei fiumi. Si tratta di 
elementi dinamici tramite cui la religione egizia concepisce il 
proprio Dio, e che trovano manifestazione in queste forme 
naturali, il cui significato è religioso, ma la cui espressione è 
sensibile. Non è un caso che la parte conclusiva della religione 
egizia, già dal corso di filosofia della religione del 1824, faccia dei 
riferimenti all’arte bella:  

l’arte può anche essere imitazione, ma non solo; tuttavia, può 
fermarsi a questo, ma allora non è arte bella, davvero divina […]. 
La vera arte è arte religiosa; questa non è un bisogno, nella misura 
in cui Dio ha una forma naturale […]. Il bisogno di rendere 
rappresentabile il soggetto attraverso l’arte può verificarsi solo 
quando il momento della naturalità, dell’immediatezza, è in 



40 F. Fava 
 

 

procinto di essere superato dal momento della libertà. (Hegel 
1985, 274-275). 

Da quanto si è detto sembra quindi esserci un doppio movimento 
fra arte e religione, le quali si vengono incontro reciprocamente: 
nei corsi di estetica quanto più l’arte si avvicina al momento 
classico tanto più si progredisce verso una religione spirituale, 
parallelamente nei corsi di filosofia della religione quanto più la 
religione si approssima al momento greco tanto più si svela l’arte 
bella. Le sfere conoscitive dell’arte e della religione dunque si 
intrecciano, come emerge dal seguente passo: 

Osiride è, secondo il suo destino interiore, il Dio della 
rappresentazione, il Dio rappresentato. Che egli muoia, ma venga 
anche restaurato, esprime esplicitamente che egli esiste nel regno 
della rappresentazione, contro il semplice essere naturale. Ma egli 
non è solo rappresentato in questo modo, ma è anche saputo come 
tale; sono due cose diverse se egli esista soltanto come qualcosa di 
rappresentato o sia anche saputo come qualcosa di rappresentato. 
(Hegel 1985, 519) 

Vi sono due aspetti che devono essere qui sottolineati: il primo 
consiste nell’accostamento della religione egizia alla sfera della 
rappresentazione, il secondo riguarda la particolare somiglianza 
delle espressioni utilizzate con un passo relativo alle lezioni di 
estetica. Infatti, in queste ultime Hegel aveva affermato che, 
sebbene per i popoli antichi determinate immagini non fossero 
ancora riconosciute come simboli, «sono due cose diverse, se 
qualcosa è di per sé un simbolo oppure è stato posto come tale» 
(Hegel 2015, 333). Hegel dunque sostiene che l’esistenza del 
simbolo non è necessariamente dipendente dal suo 
riconoscimento da parte del soggetto, come avviene nei primi 
popoli orientali. Nel corso di filosofia della religione del 1827 
Hegel sembra fare lo stesso tipo di ragionamento, ma nell’ambito 
della religione egizia e della sfera della rappresentazione: in 
questo stadio la divinità non è solo resa una figura simbolica in 
modo inconsapevole, ma è rappresentata con consapevolezza, 
infatti «sono due cose diverse se egli [Dio] esista soltanto come 
qualcosa di rappresentato o sia anche saputo come qualcosa di 
rappresentato» (Hegel 1985, 519). Osiride è quindi la divinità che 
per la prima volta non viene intuita, ma viene rappresentata 
consapevolmente. Questo elemento porta a vedere una forte 
sovrapposizione del simbolico al religioso. Infatti, sembra che il 
simbolico si realizzi pienamente solo nel mondo egizio, ossia in 



41 Lebenswelt, 25 (2024) 
 
 

 

quel popolo che per primo ha compreso lo spirituale nella forma 
della rappresentazione e non più in quella dell’intuizione. A sua 
volta, questo ragionamento sprona a considerare il simbolo come 
una categoria non circoscritta all’arte, bensì trasversale, e forse 
ancora maggiormente sviluppata nei momenti successivi al 
simbolico. Nel corso di filosofia della religione del ’27, infatti, il 
termine ‘simbolo’ compare in riferimento alla religione egizia 
esplicitamente e più frequentemente rispetto agli anni precedenti, 
e di esso viene anche fornita una descrizione: esso è insieme la 
forma e il significato, l’interno e l’esterno, «un elemento interno 
per sé, che ha un modo esteriore di esistenza» (Hegel 1985, 524). 
La religione egizia viene descritta, dunque, come anelito verso 
l’arte bella, ma non come arte bella in sé compiuta, 
caratterizzando tale impulso in un modo che ricalca le lezioni di 
estetica: questo anelito (Sehnsucht) «contiene la lotta del 
significato con il materiale, con la forma esteriore in generale; 
esso è solo il tentativo, lo sforzo di imprimere lo spirito interiore 
nella configurazione esteriore» (Hegel 1985, 530), parole che 
ricalcano quelle riferite all’arte simbolica, descritta proprio come 
una lotta dello spirituale con il sensibile (Kampf des Geistes mit 
dem Sinnlichen). 

Un ulteriore elemento riguardante la religione egizia che 
ricorre tanto nelle lezioni di estetica quanto in quelle di filosofia 
della religione è il suo carattere oscuro, la sua enigmaticità 
simbolica, la quale è come un velo, che può tanto nascondere 
quanto avvicinare al vero. Non è un caso che Hegel citi, sia nel 
corso del ’24 sia in quello del ’27, l’iscrizione incisa nel santuario 
dedicato alla dea Neith a Sais, riportata anche nei corsi di estetica: 
«Io sono ciò che era, è e sarà; nessun mortale ha ancora sollevato 
il mio velo. Il frutto del mio corpo è Elio» (Hegel 1985, 531-532). 
Tramite questo enigma, infatti, si vuole dimostrare che la 
chiarezza del pensiero è a un passo dal suo svelamento, di cui lo 
spirito del popolo egizio rappresenta il momento immediatamente 
precedente, costituendo la Rätselhaftigkeit. Non è un caso, infatti, 
che nell’ultimo corso di filosofia della religione del 1831 Hegel 
proponga una separazione della religione egizia (ma anche del 
parsismo) dalla sfera della religione immediata, facendo rientrare 
entrambe nella religione della libertà (Freiheit). Il senso di questo 
mutamento rispetto ai corsi precedenti consiste infatti nel 
sottolineare lo stretto legame fra la religione egizia e quella greca.  



42 F. Fava 
 

 

Conclusione 
Il tema analizzato nel presente articolo ha due obiettivi principali: 
da un lato, esporre la teoria hegeliana del simbolo in quanto 
categoria teorica e prima manifestazione storica dell’arte, 
dall’altro, dimostrare che è possibile rintracciare nelle lezioni di 
filosofia della religione nuovi spunti e approfondimenti 
dell’estetica hegeliana. Per fare ciò, sono stati presi in 
considerazione in particolare i corsi di estetica del 1823 e del 
1826 e i corsi di filosofia della religione del 1824 e del 1827. Tale 
confronto permette di fornire un contributo a una delle maggiori 
questioni riguardanti l’estetica hegeliana: la relazione fra arte e 
religione.  

Da quanto esposto, infatti, risulta come il legame vigente fra 
arte e religione sia fondamentale non solo alla luce del sistema 
hegeliano, come emerge dall’Enciclopedia, ma anche da un punto 
di vista più empirico, storico. In tal senso, si è scelto di focalizzarsi 
sulla categoria del simbolo per via della possibilità di interpretarlo 
sia da un punto di vista teorico, in quanto struttura di 
significazione, sia come prima espressione storica dell’arte. Lo 
stesso rapporto fra arte e religione è riscontrabile sia 
teoricamente, sia storicamente.  Infatti, se gnoseologicamente 
l’arte coglie il vero nel modo dell’intuizione (Anschauung) e la 
religione nel modo della rappresentazione (Vorstellung), queste 
due modalità di conoscenza nelle lezioni si intrecciano, come 
dimostra la stessa definizione del simbolo, una «esistenza che 
deve presentare una rappresentazione» (Hegel 2015, 330). 
Anschauung e Vorstellung, che Hegel definisce come le differenze 
principali fra arte e religione, nelle Lezioni di estetica tendono 
dunque a sovrapporsi (D’Angelo 1989, 193). Da un punto di vista 
storico, invece, è stata osservata una sovrapposizione fra il 
succedersi delle religioni appartenenti all’arte simbolica e di 
quelle riguardanti la religione naturale descritte nei corsi di 
filosofia della religione. Il simbolico costituisce dunque l’inizio 
storico dell’arte così come la religione naturale costituisce l’inizio 
della religione. In particolare, è stata osservata una 
corrispondenza fra l’arte e la religione indiana, così come fra l’arte 
e la religione egizia. Non casualmente, all’inizio della trattazione 
dell’arte simbolica, Hegel afferma che l’inizio dell’arte «coincide in 
gran parte con la religione» (Hegel 2015, 335-336), ribadendo che 
per comprendere i primordi dell’arte da un punto di vista storico è 
inevitabile far riferimento alle religioni di vari popoli orientali. 



43 Lebenswelt, 25 (2024) 
 
 

 

Arte e religione, dunque, hanno in comune non solo il contenuto, 
ma anche i loro riferimenti storici, sebbene talvolta il loro 
evolversi risulti differente nei corsi di estetica e di filosofia della 
religione, come nel caso del parsismo. 

In conclusione, il confronto fra i corsi di estetica e di filosofia 
della religione può essere approfondito alla luce di due 
motivazioni: una è di carattere quantitativo, volta a cogliere negli 
sviluppi della religione dettagli e tematiche solo accennate nei 
corsi di estetica, l’altra è di tipo qualitativo, volta a leggere 
l’estetica hegeliana in una prospettiva diversa. Analizzando il caso 
del parsismo, ad esempio, è possibile vedere nell’estetica 
hegeliana una maggiore valorizzazione del ruolo della natura: se 
Hegel nei corsi di estetica considera la religione dei parsi come 
momento più basso dell’arte per via di un’unità immediata con la 
natura, nei corsi di filosofia della religione la stessa religione 
costituisce un momento dello spirito più sviluppato, prossimo alla 
liberazione dello spirito e al mondo greco. Anche le incongruenze 
fra i due testi, dunque, non devono essere lette secondariamente, 
bensì analizzate criticamente: lì dove Hegel nei corsi di filosofia 
della religione propone un ripensamento del suo sistema artistico, 
può essere scorto un nuovo paradigma. Nel rivalutare il ruolo del 
parsismo, infatti, Hegel propone implicitamente anche una 
definizione del simbolo, che si manifesta autenticamente non 
tramite un’immediata identificazione tra significato ed 
espressione, bensì per mezzo di una tensione, di una 
significazione sospesa. Si tratta di elementi che caratterizzano 
anche l’arte in generale, la quale costituisce un anelito verso il 
pensiero, un rimando inconcluso, sul quale tuttavia si fonda la sua 
continua possibilità e il suo lato più ‘ingenuo’, avulso da qualsiasi 
finalità pratica. Utilizzando un’espressione di Creuzer, tanto l’arte 
quanto il simbolo possono essere descritti come la «gemma 
semichiusa del fiore, che racchiude nel proprio calice, non 
sviluppata, la parte più bella» (Creuzer 1983, 46). 

Bibliografia primaria 

Creuzer F., 1819-1821: Symbolik und Mythologie der alten Völker, 
besonders der Griechen, Leipzig und Darmstadt, bei Heyer und 
Leske, trad. it. di G. Moretti, Simbolica e mitologia, in A. Baeumler – 
Fr. Creuzer – J. J. Bachofen, Dal simbolo al mito, Milano, Spirali 
Edizioni, 1983. 



44 F. Fava 
 

 

Hegel G.W.F., 1830: Enzyklopädie der philosophischen 
Wissenschaften im Grundrisse, Heidelberg, Oswaldschen Verlags, 
trad. it. di V. Cicero, Enciclopedia delle scienze filosofiche in 
compendio (1830), Milano, Bompiani, 2000. 

Hegel G.W.F., 1983: Vorlesungen uber die Philosophie der Religion. 
Teil 1: Einletung. Der Begriff der Religion, in id., Vorlesungen. 
Ausgewählte Nachschriften und Manuskripte, Band 3, hrsg. von 
Walter Jaeschke, Hamburg, Felix Meiner Verlag.  

Hegel G.W.F., 1985: Vorlesungen uber die Philosophie der Religion. 
Teil 2: Die bestimmte Religion, in id., Vorlesungen. Ausgewählte 
Nachschriften und Manuskripte, Band 4a, hrsg. von Walter 
Jaeschke, Hamburg, Felix Meiner Verlag. 

Hegel G.W.F., 1984: Vorlesungen uber die Philosophie der Religion. 
Teil 3: Die Vollendete Religion, in id., Vorlesungen. Ausgewählte 
Nachschriften und Manuskripte, Band 5, hrsg. von Walter Jaeschke, 
Hamburg, Felix Meiner Verlag. 

Hegel G.W.F., 1983: Lezioni di filosofia della religione I. 
Introduzione. Il concetto di religione, trad. it. di S. Achella, R. 
Garaventa, Napoli, Guida, 2003. 

Hegel G.W.F., 1985: Lezioni di filosofia della religione II. La 
religione determinata, trad. it. di S. Achella, F. Gilli, M. Anzalone, R. 
Garaventa, Napoli, Guida 2008. 

Hegel G.W.F., 1984: Lezioni di filosofia della religione III, trad. it. di 
S. Achella, R. Garaventa, G. Baptist, Napoli, Guida 2011.  

Hegel G.W.F., 1998: Vorlesungen über die Philosophie der Kunst. 
Berlin 1823. Nachgeschrieben von H.G. Hotho, in id., Vorlesungen. 
Ausgewählte Nachschriften und Manuskripte, Band 2, hrsg. von A. 
Gethmann-Siefert, Hamburg, Felix Meiner Verlag, trad. it. di P. 
D’Angelo, Lezioni di estetica. Corso del 1823, Roma-Bari, Laterza, 
2005. 

Hegel G.W.F., 2015: Vorlesungen über die Philosophie der Kunst. 
Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1820/21 und 1823 
(Wintersemester 1820/21, Nachschrift W. von Ascheberg und W. 
Sax van Terborg; Sommersemester 1823, Nachschrift Heinrich 



45 Lebenswelt, 25 (2024) 
 
 

 

Gustav Hotho), in id., Gesammelte Werke, Band 28,1, hrsg. von 
Niklas Hebing, Hamburg, Felix Meiner Verlag. 

Hegel G.W.F., 2018: Vorlesungen über die Philosophie der Kunst. 
Nachschriften zum Kolleg des Jahres 1826 (Sommersemester 1826, 
Nachschrift K. G. J. von Griesheim), in id., Gesammelte Werke, Band 
28,2, hrsg. von Niklas Hebing und Walter Jaeschke, Hamburg, Felix 
Meiner Verlag. 

Hegel G.W.F., 2020: Vorlesungen über die Philosophie der Kunst. 
Nachschriften zum Kolleg des Wintersemesters 1828/29 
(Wintersemester 1828/29, Nachschrift A. Heimann), in id., 
Gesammelte Werke, Band 28,3, hrsg. von Walter Jaeschke und 
Niklas Hebing, Hamburg, Felix Meiner Verlag. 

Bibliografia secondaria 

D’Angelo P., 1989: Simbolo e arte in Hegel, Roma-Bari, Laterza. 

De Pretto D., 2010: L’Oriente assoluto. India, Cina e “mondo 
buddhista” nell’interpretazione di Hegel, Milano-Udine, Mimesis. 

Farina M., 2015: Critica, simbolo e storia. La determinazione 
hegeliana dell’estetica, Pisa, ETS. 

Gethmann-Siefert A., 2005: Einführung in Hegels Ästhetik, 
München, Fink, trad. it. di M. Farina, Nuove fonti e nuove 
interpretazioni dell’estetica di Hegel, in M. Farina, A. L. Siani, (a 
cura di) L’estetica di Hegel, Bologna, il Mulino, 2014. 

Iannelli F. - Farina M. - Pinna G. (a cura di), 2023: Arte, Critica ed 
Estetica, Milano, Aesthetica Edizioni. 

Menegoni F., 2018: Hegel, Brescia, Scholé. 

Oldrini G., 1994: L’estetica di Hegel e le sue conseguenze, Roma-
Bari, Laterza. 

Schulin E., 1958: Die Weltgeschichte Erfassung des Orients bei 
Hegel und Ranke, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, trad. it. di 
M. Martirano, L’idea di Oriente in Hegel e Ranke, Napoli, Liguori, 
1999. 



46 F. Fava 
 

 

Vieweg K. - Illies C. - Iannelli F. - Fuchs M., 2023: Wissenschaft der 
Freyheit – Heidelberg Hegel-Nachschriften von F. W. Carové, «Hegel 
Studien», 57, pp. 151-157. 


