95 | Lebenswelt, 25 (2024)

SIMONE G. SEMINARA

QUALE DYNAMIS PER LA TRAGEDIA?
ALCUNI RILIEVI SU ARISTOTELE POETICA 6
(1450B17-20)

Premessa

In questo articolo intendo analizzare il significato della frase con
cui Aristotele conclude il capitolo 6 della Poetica, notoriamente
dedicato alla definizione di ‘tragedia’:

N vap Tiig Tpaywdiag SVvaulg kal Gvev dy®dvog kal UVTTOKPLTAV
€otiv. "ETL 8¢ xuplwTépa Tepl TV amepyaciov TV OYewv 1) 10D
OKEVOTIOLOU TEXVN TG TV o T®V €0Tiv. (Poetica 1450b17-20)

T1. La 8vvapig della tragedia si da, infatti, anche senza gara e attori.
D’altra parte, per la riuscita degli spettacoli I'arte dello scenografo
e piu importante di quella dei poetiZ.

Ho per il momento lasciato deliberatamente non tradotto il termine
Svvapg, perché ritengo che dalla sua resa dipenda
'interpretazione del senso da attribuire all’intera frase. La posta in
palio non sembra di poco conto. Se infatti traduciamo §Uvapig con
‘efficacia’, ovvero come capacita di condurre a termine una data
cosa, bene o nel modo in cui si vorrebbe3, Aristotele starebbe qui
dicendo che per definire I'essenza della tragedia e superfluo
menzionare tutto cio che concorre alla sua concreta realizzazione
scenica. Se invece traduciamo SUvauig con ‘potenzialitd’, intesa
come l'essere non ‘in atto’ di qualcosa*, Aristotele starebbe qui

*Desidero ringraziare Riccardo Chiaradonna, Lisa Giombini e Gabriele Sofia per
iloro commenti a una prima stesura di questo lavoro.

1 Preciso subito che I'approccio metodologico seguito in questo contributo non e
storico-letterario, ma teoretico. Condivido in questo senso le indicazioni presenti
in Husain (2002, 1-5), circa 'opportunita di leggere la Poetica di Aristotele alla
luce della sua Metdfisica e di intendere la tragedia come un synolon, ovvero come
un composto appartenente alla categoria di ousia e per cio interpretabile in
termini ilemorfici.

2 Con lievi modifiche la traduzione italiana della Poetica di cui mi servo e quella
di Paduano (1998).

3 Cfr. Metafisica V.12 (1019a23-24).

4 Cfr. Metafisica 1X.6 (1048a32-b6).



96

S. G. Seminara

dicendo che per definire 'essenza della tragedia e necessario
menzionare tutto cid che concorre alla sua concreta realizzazione
scenica®. Nel primo caso a prevalere sarebbe un’interpretazione
testo-centrica della tragedia, nel secondo un’interpretazione
teatro-centrica di essa®.

Scegliere in favore dell'una o dell’altra interpretazione non e
affatto semplice, perché lo stesso Aristotele nel capitolo 3 della
Poetica riconosce che in un senso si puo associare la figura di
Sofocle a quella di Omero (entrambi infatti «imitano persone
serie»), in un altro senso invece si puo associare la figura di Sofocle
a quella di Aristofane (entrambi infatti «imitano persone che
agiscono e fanno»)’. Nella Poetica, in sintesi, sembrerebbe
sussistere una certa tensione tra I'idea che la mimesis caratteristica
della tragedia sia indipendente dalla sua resa scenografica e l'idea
che per potersi definire tale la mimesis tragica richieda

5 Va rilevato come questa traduzione, assai pill connotata dal punto di vista
metafisico, sia molto meno naturale della prima dal punto di vista linguistico. In
primo luogo, nei contesti in cui Aristotele descrive l'essere ‘in potenza’ di
qualcosa - su tutti Metafisica 1X. 6-9 - egli tende, infatti, a usare quasi
esclusivamente il dativo Suvapet In secondo luogo, I'utilizzo di xai &vev mal si
sposa di per sé con l'individuazione dell“essere in potenza’ di qualcosa, perché
sembra implicare una certa elasticita definitoria. In che senso cioe Aristotele
accetterebbe I'idea che un item pud comparire come non comparire nel definiens
di una certa potenzialita? Queste due evidenze non sono tuttavia sufficienti per
escludere la possibilita di tradurre qui dUvauig con ‘potenzialitd’. In prima
istanza perché - come si mostrera nel par. 4 - questa possibilita sembra
addirittura rafforzata dal contrasto fra la nozione di &0vaug e quella di
amepyacia che compare subito dopo nel testo. In seconda istanza - come si
mostrera nelle Conclusioni - perché essa risulta compatibile con una
interpretazione funzionale delle parti che compongono la definizione di tragedia
di cui Aristotele si occupa lungo tutto il corso del capitolo 6 e con alcuni assunti
teorici stabiliti in Metafisica 1X.7.

6 Utilizzo questa distinzione binaria per praticita rispetto agli scopi di questo
contributo, pur consapevole che essa non coglie del tutto la complessita delle
scelte degli interpreti. Nella traduzione di Paduano (1998), ad esempio, §Uvayug
€ reso con ‘potenzialita’, ma in nota (76) la scelta sembra ricondotta a una visione
testo-centrica: «preferisco tornare in questo caso al senso preciso di SUvaug
perché ritengo che Aristotele sottolinei una persistenza della dimensione tragica
anche in assenza di una messinscena attuale». Mi sfugge, tuttavia, il senso in cui
la 8Uvauig aristotelica intesa come potenzialita veicolerebbe il concetto di
persistenza. In Scott (1999), al contrario, in cui si difende una visione teatro-
centrica della tragedia, 50vaypig é reso con ‘effect’.

7 Cfr. Poetica (1448a25-29).



97 | Lebenswelt, 25 (2024)

necessariamente la sua finalizzazione teatrale8. Parafrasando: se al
termine di Poetica 6 Aristotele sta intendendo dire che la grandezza
poetica di Sofocle e paragonabile a quella di Omero,
indipendentemente dal fatto che scriva tragedie e non poemi epici,
allora &Uvaug significa ‘efficacia’. Se invece Aristotele sta
intendendo dire che, al pari delle commedie di Aristofane, anche le
tragedie di Sofocle richiedono laloro messa in scena, allora uvapig
significa ‘potenzialita’.

In cio che segue cerchero di mostrare prima quali evidenze in
favore dell’'una o dell’altra lettura emergano dall’analisi del capitolo
6 per verificare poi la loro tenuta al di fuori di esso. Risultera, da
ultimo, come la tensione tra l'una e I'altra concezione si risolva nel
momento in cui 'aspetto creativo della mimesis tragica venga
distinto dal suo aspetto fruitivo.

1. Oggetti, mezzi e modi della tragedia
La prima definizione dell’essenza di tragedia che Aristotele offre in
Poetica 6 e la seguente:

T2. (def.1) tragedia e imitazione (a) di un’azione (b) seria e (c)
compiuta, (d) avente una sua grandezza, (e) in un linguaggio
condito da ornamenti, (f) separatamente per ciascun elemento
nelle sue parti, (g) di personaggi che agiscono (h) e non tramite una
narrazione che (i) attraverso la pieta e la paura (j) produce la
purificazione di questi sentimenti. (Poetica 1449b24-29)

Dei dieci elementi definitori qui enumerati da Aristotele solo
quattro verranno effettivamente analizzati nel capitolo 6: (a), (e),
(f), (g)- Che, al contrario della ‘commedia’, la tragedia imiti
un’azione (b) ‘seria’ & gia emerso dal capitolo 29 e che, al contrario
dell“epica’, cio (h) non avvenga ‘tramite una narrazione’ e gia
emerso dal capitolo 510. Cio implica che nel seguito del capitolo 6
(b) e assunto come implicito nel concetto di (a) e (h) nel concetto
di (g). Su come invece I'azione da imitare sia (c) ‘compiuta’ e (d)
‘avente una sua grandezza’ Aristotele si soffermera nei successivi
capitoli 7 e 8. Infine su come la tragedia (i) susciti sentimenti di
‘pieta’ e ‘paura’ dovremo attendere i capitoli 13 e 14, anche se e

8 Su questo tema cfr. soprattutto Halliwell (1998, 337-343) e Donini (2008, cxxi-
CXXXiV).

9 Cfr. Poetica (1448a15-18).

10 Cfr. Poetica (1449b10-17).



98

S. G. Seminara

notoriamente tutt’altro che evidente se da essi emergano
indicazioni sulla (j) ‘purificazione’ di questi sentimentill.

In cio che segue mi concentrero, innanzitutto, sul modo in cui
Aristotele ordina le quattro caratteristiche di cui effettivamente
tratta nel capitolo 6 e dunque su una definizione parziale di
tragedia cosi ricostruibile:

(def.2) tragedia é imitazione (a) di un’azione (e) in un linguaggio
condito da ornamenti, (f) separatamente per ciascun elemento
nelle sue parti (g) di personaggi che agiscono.

Il primo passaggio che, in questo senso, Aristotele compie,
consiste nell’ulteriore definizione di due degli elementi isolati in
def.2: (e) del linguaggio condito da ornamenti si dice che esso e (el)
quello che possiede ritmo e melodia; (f) separatamente per ciascun
elemento nelle sue parti significa che (fl) in alcune parti della
tragedia si opera solo col ritmo, in altre solo con la melodia, in altre
con il ritmo e la melodial2. Da ci0 ne deriva che:

(def.3) tragedia e imitazione (a) di un’azione attraverso (e?) il ritmo
(f1) e/o (e!) la melodia di (g) personaggi che agiscono.

Inoltre, se da un lato I'imitazione (a) dell’azione coincide con (al) la
trama, ovvero con la sistemazione dei fatti, dall’altro il fatto che
questa sia realizzata da (g) personaggi che agiscono comporta che
questi esibiscano (g!) caratteri, ovvero cio per cui diciamo che chi
agisce ha certe qualita, e (g2) pensiero, ovvero cio con cui parlando
si argomenta o si esprime un giudiziol3. Dal che sembra lecito
dedurre che:

(def-5) tragedia e (k) allestimento di uno spettacolo che, attraverso
(e?) il linguaggio (f!) e/o (e?) la musica, imita (a) una trama di (g1)
caratteri e (g2) pensiero.

Che tale deduzione sia legittima sembra confermarlo Aristotele
affermando che:

11 Va segnalato a tal proposito come l'intero sintagma «8U éAéov kai @6fov
mepalvovoa TV TV TooVTWV TaBNUATwY kdBapolv» sia ritenuto essere
un’interpolazione in Scott (2003) e una glossa in Veloso (2007).

12 Cfr. Poetica (1449b29-31).

13 Cfr. Poetica (1449b36-1450a8).



99 | Lebenswelt, 25 (2024)

T3. la tragedia dunque ha necessariamente sei parti, che
determinano le sue qualita: la trama, i caratteri, il linguaggio, il
pensiero, lo spettacolo e la musica. (Poetica 1450a8-10)14

L’ampliamento da quattro a sei elementi definitoril> coincide,
tuttavia, con una contestuale riduzione di essi a tre diverse funzioni
all'interno del definiens di tragedia:

T4. Due riguardano (k) i mezzi (olg) dell’imitazione, uno (1) i modi
(wg), tre (m) gli oggetti (&) imitati e oltre a questi fattori non c’e
altro. (Poetica 1450a10-12)

Questa riduzione risulta assai preziosa, perché chiarisce come il
primo obiettivo che Aristotele si prefigge in Poetica 6 sia quello di
dare una definizione di ‘tragedia’ in accordo con quanto stabilito
nel capitolo 1. In quel contesto infatti egli aveva mostrato come, pur
condividendo il medesimo genere, ovvero la mimesis, ciascuna delle
forme poetiche differisse per tre fattori. Ovvero perché imita: o (1)
con mezzi diversi (1@ yével tépolg) o (2) oggetti diversi (t® £tepa)
o (3) diversamente (t® £tépwg), cioé non nello stesso modo (un
TOV aUTOV TpoTov)lé, Visto che Aristotele ha gia mostrato che
‘mezzi’ dell'imitazione sono il linguaggio e la musica, possiamo
allora facilmente inferire che:

(def-6) tragedia e (1) allestimento di uno spettacolo che, (k)
attraverso il linguaggio e/o la musica, imita (m) una trama di
caratteri e pensiero.

L’imitazione caratteristica della tragedia differisce allora da tutte le
altre forme di imitazione, perché ha (m) come oggetto una trama di
caratteri e pensiero, come mezzi (1) il linguaggio e/o la musica e
come (k) modo I'allestimento dello spettacolo. E in effetti dando per
assunto - come sembra fare Aristotele - che la trama rappresentata
riguardi un’azione ‘seria’, cio fa differire la tragedia dalla commedia,
nonostante il comune ricorso all’allestimento dello spettacolo e
all'uso della musica. Proprio queste due ultime caratteristiche,
invece, la fanno differire dall’epica, nonostante la comune

14 Trovo qui forzata la tesi di Else (1957, 233), secondo cui tutte e sei le parti
menzionate sarebbero logicamente deducibili da Spwvtwv, ovvero da quanto qui
indicato con (g).

15 Che non venga incluso f! ha senso perché, riferendosi alla semplice
distribuzione di due parti della tragedia (linguaggio e musica), non puo essere
considerato parte di essa.

16 Cfr. Poetica (1447a12-19).



100

S. G. Seminara

rappresentazione di azioni serie. Stando alla definizione ottenuta
per mezzo della coppia esplicativa ‘genere’ - ‘differenza specifica’l?,
in sostanza, non sembrerebbero esserci dubbi sul fatto che la
tragedia debba contenere nel suo definiens I'’elemento relativo alla
sua resa teatrale. Da questo punto di vista - per ritornare al quesito
posto nella premessa di questo lavoro - sarebbe certamente piu
prudente rendere &Uvaulg con ‘potenzialita’ invece che con
‘efficacia’.

Nel resto del capitolo, tuttavia, Aristotele sembra abbandonare
il modello definitorio costituito da ‘genere’ e ‘differenza specifica’.
E anche la tripartizione fra ‘oggetti’, ‘mezzi’ e ‘modi’, di cui si e fin
qui servito, non viene piu esplicitata. Al contrario, egli analizza la
tragedia facendo riferimento alle ‘parti’ (uépm) di cui essa si
costituisce, avendo di mira la loro gerarchizzazione. Bisogna allora
verificare se anche tale modello permetta linclusione
dell’elemento teatrale nel definiens di ‘tragedia’.

2. Le parti della tragedia

Anche l'obiettivo di individuare le parti della ‘tragedia’ e
perfettamente in linea con le indicazioni di Poetica 1, come
dimostra 'esordio di quel capitolo:

T5. [epl mom TIKTiG aVTHG TE Kal T@V l8®dV avTijg, v Tva SV
£kaoTov €xel, Kal TG 6l ouviotacBal ToLg pvboug, el péAAeL
KaA®DG €8y 1) Toinoig, €Tl 8¢ €k mMoowv kal molwv €oti poplwv.
(Poetica 1447a8-11)

Tratteremo della poetica nel suo insieme e delle sue forme, quale
S8Uvapwy abbia ciascuna e come si debbano comporre le trame
perché la poesia riesca bene, e inoltre quante e quali siano le sue
parti.

Per il momento lascio anche in questo caso la forma accusativa di
SUvapg non tradotta, visto che su tale nozione si interroga
problematicamente questo contributo. E, tuttavia, opportuno
notare come lindividuazione della SUvauwg di ciascuna forma
poetica sia obiettivo prioritario dell'indagine sviluppata da
Aristotele e come tra gli obiettivi a esso immediatamente
subordinati vi sia proprio I'individuazione della quantita e della
qualita delle parti che costituiscono ciascuna forma poetica. Ora, in
Poetica 6 (1450a12-38), Aristotele dimostra che tra le sei parti che

17 Sui problemi legati al corretto uso del metodo diairetico per I'ottenimento di
questa definizione cfr. soprattutto Battin (1974).



101 | Lebenswelt, 25 (2024)

compongono la tragedia la pit importante (péyiotov) e la trama.
Cinque sono i criteri utilizzati a tale scopo:

1) Dipendenza teleologica;

2) Indipendenza ontologica;

3) Efficacia rispetto all’effetto prodotto;

4) Fascinazione estetica;

5) Posteriorita del perfezionamento tecnico;

1) Il criterio di dipendenza teleologica serve ad Aristotele per
mostrare la superiorita della ‘trama’ rispetto a un altro degli oggetti
dell'imitazione, ovvero rispetto ai ‘caratteri’. Dato che l'azione
imitata nella tragedia non e finalizzata all'imitazione dei caratteri,
ma questi sono assunti in dipendenza delle azioni (St& TG mpageLg)
da imitare, la trama e piu importante dei caratteri in quanto fine
(téAog) della tragedials;

2) 1l criterio di indipendenza ontologica serve a ribadire la
superiorita della ‘trama’ rispetto ai caratteri. Data I’evidenza per
cui le tragedie di alcuni poeti definiti ‘pitt recenti’ (t@v véwv) sono
senza caratteri, Aristotele afferma che senza azione (d&vev
Tp&&ews) non potrebbe esservi tragedia, mentre senza caratteri
(&vev NOGV) sits;

3) Il criterio di efficacia rispetto all’effetto prodotto serve invece
a mostrare la superiorita della trama rispetto al ‘pensiero’ e al
‘linguaggio’. Come spiega Aristotele, infatti, non e sufficiente
mettere in bell’ordine discorsi morali, ben costruiti nel linguaggio
(A€€e1g) e nel pensiero (Siavoiag), per realizzare 'effetto (€pyov)
della tragedia. Al contrario, una tragedia pur carente sotto questi
aspetti (katadeeotépolg ToVTOLS), puo raggiungerlo se in possesso
di una trama e di una sistemazione degli eventi (ubBov kal
oVOTACLY TIPAYUATWV)Z0;

4) 11 criterio di fascinazione estetica serve a stabilire la
superiorita della trama senza che il termine di paragone venga
esplicitato. Aristotele si limita a notare che i mezzi con cui la
tragedia esercita il suo maggior fascino (mpd¢g ToUTOLG T PEYLOTA
0ig Puxaywyel), ovvero i colpi di scena e i riconoscimenti, sono
parti (uépm) della trama?1;

18 Cfr. Poetica (1450a16-24).

19 Cfr. Poetica (1450a24-29). Sui problemi aperti da questa affermazione cfr.
Lord (1969) e Belfiore (1992, 103-110).

20 Cfr. Poetica (1450a29-33).

21 Cfr. Poetica (1450a33-35).



102

S. G. Seminara

5) 1l criterio di posteriorita del perfezionamento tecnico, infine,
serve a mostrare la superiorita della trama rispetto al ‘linguaggio’
e ai ‘caratteri’, poiché, come osserva Aristotele, i poeti che iniziano
a comporre raggiungono la perfezione nel linguaggio e nei caratteri
prima (mpotepov SUvavtal Tfj AégeL kal toig 110gotv dkpifodv) che
nella sistemazione degli eventi?2.

La trama e, per ricapitolare, la pit importante delle sei parti che

compongono la tragedia, perché:
1) é in vista di essa che si imitano i caratteri; 2) puo esistere
indipendentemente dai caratteri; 3) e cid0 che produce
maggiormente 'effetto sperato; 4) contiene quali sue parti quelle
che provocano maggior fascinazione estetica; 5) € cio che e piu
difficile da perfezionare sul piano tecnico. Attraverso questi cinque
criteri Aristotele accerta il fatto che nessun’altra parte
dell'imitazione tragica abbia la stessa importanza della trama. Nel
seguito del capitolo egli provvede a gerarchizzare anche le restanti
cinque parti.

3. La catena teleologica dell'imitazione tragica
Nell'ultima sezione di Poetica 6 Aristotele offre la seguente
gerarchia delle parti costitutive dell'imitazione tragica:

T6. Il principio dunque, e per cosi dire I'anima della tragedia, e la
trama (u60og); al secondo posto vengono i caratteri (116n) - capita
lo stesso che nella pittura: se si versano a caso i piu bei colori, non
si ottiene lo stesso piacere che se si disegna in bianco un’immagine.
La tragedia é imitazione di un’azione, e di conseguenza soprattutto
di personaggi che agiscono. Al terzo posto viene il pensiero
(81avola), cioe la capacita di dire le cose giuste e appropriate, come
nei discorsi dei politici e degli oratori. Il carattere e cio che rivela la
scelta - sono dunque senza carattere quei discorsi dove manca
I'oggetto delle scelte, in positivo o in negativo, del parlante -,
mentre il pensiero € cio con cui si argomenta che qualcosa & o non
e, o si dimostra qualche idea generale. Al quarto posto viene il
linguaggio (A¢%15): intendo, come ho detto prima, I'espressione che
si realizza attraverso le parole e ha la stessa efficacia in versi o
prosa. Tra i fattori restanti, la musica (peAomotia) & 'ornamento
maggiore, mentre lo spettacolo (6yg) ha si un grande fascino, ma
e l'elemento piu estraneo all’arte e meno proprio della poetica.
(Poetica 1450a38-b17)

Ora, mentre Aristotele e esplicito nell’attribuzione delle posizioni
che ciascuna parte occupa in questa gerarchia, egli € meno esplicito

22 Cfr. Poetica (1450a35-38).



103 | Lebenswelt, 25 (2024)

rispetto al criterio utilizzato per definirla. Ritengo a tal proposito
utile approfondire il senso secondo cui la trama é «principio (&pxn)
e, per cosi dire, anima della tragedia (Yruxm tfig tpaywdiag)». Visto
quanto stabilito in precedenza, € naturale pensare che qui la trama
sia principio in quanto causa finale ‘in vista di cui’ sono disposti
tutti gli altri elementi che costituiscono I'imitazione tragica, ovvero
- stando alla metafora proposta - che la trama stia agli altri
elementi come Ianima’ sta alle parti del ‘corpo’23. Se si adotta
questa chiave interpretativa & possibile individuare nel testo la
seguente catena teleologica:

6) La trama, ovvero la sistemazione degli eventi in cui agiscono
dei personaggi, e cio in vista di cui sono delineati i caratteri;

7) I caratteri, ovvero cio che rivela la scelta dei personaggi che
agiscono, sono cio in vista di cui sono elaborati i pensieri;

8) I pensieri, ovvero cid attraverso cui si argomenta qualcosa,
sono ciod in vista di cui e elaborato il linguaggio, ovvero cio che si
realizza attraverso le parole.

Se cio e vero, sembra possibile inferire che (m) gli oggetti (&)
della tragedia sono ordinati teleologicamente: i pensieri in vista dei
caratteri e i caratteri in vista della trama. O, detto diversamente, i
pensieri sono la materia in cui si generano i caratteri e i caratteri la
materia in cui si genera la trama. Nella definizione degli oggetti
della tragedia, dunque, € sufficiente menzionare la sola trama,
perché fine in vista di cui tutti gli altri oggetti sono orientati e forma
che in essi si genera. Per cid che riguarda (k) i mezzi (olg), invece, la
sintesi di Aristotele menziona solo il linguaggio quale materia in cui
si realizzano i pensieri?*. Della musica, infatti, si dice solo che essa e

23Cfr. a tal proposito De Anima 11.4 (415b15-20): «é poi evidente che I'anima &
causa anche come fine. Allo stesso modo, infatti che l'intelletto agisce in vista di
qualcosa, cosi opera pure la natura, e questo é il suo scopo. Ora negli animali tale
fine, conformemente alla natura, e 'anima. In effetti tutti i corpi naturali sono
strumenti dell’anima, sia quelli degli animali come quelli delle piante, poiché
esistono in vista dell’anima». Divergo qui da Curran (2016, 143-144), che intende
'analogia con I'anima nel senso per cui la trama sarebbe causa dell’esistere delle
altre parti della tragedia e, dunque, base della loro struttura piramidale.
Concordo invece con Husain (2002, 49-52), nel ritenere che la gerarchizzazione
proposta da Aristotele debba leggersi in termini funzionali e a partire dal fatto
che la trama sia il telos intrinseco della tragedia. Ciononostante Husain (2002,
53) non estende tale approccio alle altre cinque parti che costituiscono la
tragedia, limitandosi a definire il loro statuto come funzionalmente secondario.

24 Se allora per Aristotele vale il principio secondo cui cid che e primo nell’ordine
dell’essere & ultimo in quello della generazione e viceversa - come assunto in



104

S. G. Seminara

I'«ornamento maggiore». Per cio che riguarda infine i (1) modi (wg)
Aristotele si limita a dire che lo spettacolo, pur esercitando un
grande fascino, e I'’elemento piu estraneo (dteyvotatov) all’arte e
meno proprio (fiklota oikelov) della poetica. Tale giudizio
sembrerebbe pendere in favore di un’esclusione dello ‘spettacolo’
dalla definizione cercata e tale per cui essa andrebbe ora cosi
ritrascritta:

def.7: tragedia & imitazione di (m) una trama (k) attraverso il
linguaggio e/o la musica.

A differenza della definizione ottenuta per ‘genere’ e ‘differenza
specifica’ guadagnata nella prima parte del capitolo (1449b29-
1450a12), la definizione ‘ilemorfica’ ottenuta nella seconda parte
(1450a12-b17) sembra dunque estromettere dal definiens di
tragedia il modo caratteristico della sua imitazione. Concepire cioe
oggetti, mezzi e modi non come differenze, ma come parti della
mimesis tragica, sarebbe cioe funzionale a mostrare il carattere non
necessario dell’allestimento scenografico. Da questo punto di vista
- per ritornare al quesito posto nella premessa di questo lavoro -
sarebbe certamente piu prudente rendere dUvauig con ‘efficacia’
invece che con ‘potenzialita’.

4. vvapg vs anepyaoia

L’interpretazione emersa al termine del par. 3 sembra, tuttavia,
difficile da percorrere per due ragioni fondamentali. La prima
ragione é che sembra implausibile che, quantomeno nel medesimo
contesto, Aristotele si serva di due modelli definitori distinti per
ottenere due distinti risultati circa gli elementi che compongono il
definiens di un medesimo definiendum. Suonerebbe decisamente
piu aristotelico pensare che l'intento sia quello di mostrare come,
indipendentemente dal modello definitorio scelto, il risultato
ottenuto sia lo stesso2>. Nel caso specifico, cio significa che, sia

Metafisica 1X.8 (1050a4-5) - & verosimile anche ritenere che 'ordine cronologico
da seguire nel processo creativo della tragedia debba cosi intendersi: 1)
linguaggio, 2) pensieri; 3) caratteri, 4) trama. Divergo qui nettamente da Silk
(1994, 111), che, non riconoscendo la struttura teleologica della composizione
descritta, modella la cronologia del processo creativo sulla base dell'importanza
rivestita da ciascuna parte, invertendone cosi I'ordine.

25 [1 punto & correttamente segnalato in Scott (1999, 32-33). Proprio per questa
ragione stupisce la successiva (Scott 1999, 34) scelta deflattiva di tradurre dvev
ay®vog kal UToOKpLT@Y con «apart from a contest and the competing actors».



105 | Lebenswelt, 25 (2024)

servendosi della tripartizione in oggetti, mezzi e modi (ovvero del
modello definitorio per genere e differenza specifica), sia
servendosi della nozione di parte costituente un intero (ovvero di
un modello definitorio di tipo ilemorfico-funzionale), deve poter
risultare che:

(def.6s) tragedia & (I) allestimento di uno spettacolo che, (k)
attraverso il linguaggio e/o la musica, imita (m) una trama (di
caratteri e pensiero).

La seconda ragione concerne la contrapposizione che nelle linee
finali del capitolo occorre tra il termine 8Uvauig riferito all’arte
poetica e il termine dAmepyacia riferito all’arte scenografica.
Quest’ultimo termine, infatti, appartiene senza ombra di dubbio al
medesimo ambito semantico del termine évépyela, sottolineando
proprio I'essere ‘in atto’ di una certa potenzialita. Come sostantivo
esso occorre solo un’altra volta nel corpus e sempre nella Poetica,
indicando la ‘fattura’ con cui un’immagine mai vista prima puo
procurare piacere26. Da segnalare sono pero anche:

1) l'uso dell'infinito aoristo mediopassivo dmepydoacBat in
Fisica 11.8, con cui Aristotele segnala, in un contesto
significativamente legato alla mimesis tecnica, la capacita che ha
I'arte di ‘effettuare’ qualcosa che risulta invece precluso alla
natura?’;

2) l'uso del participio perfetto mediopassivo amelpyacpuévov in
Metafisica 1X.6, attraverso cui Aristotele associa ‘cio che e
elaborato’ proprio alla nozione di évépyela e in contrapposizione
all’ ‘essere in potenza di qualcosa’28,

Quand’anche Aristotele stesse notando incidentalmente che l'efficacia della
tragedia si da a prescindere dal singolo evento in cui viene rappresentata e non
a prescindere dalla sua resa scenografica in quanto tale, nella linea successiva
egli siriferisce chiaramente alla riuscita degli spettacoli (té&v 6Wewv) considerati
in generale. Se cosi non fosse, avrebbe poco senso, infatti, distinguere la techne
dello scenografo da quella dei poeti.

26 Cfr. Poetica 4 (1448b18-19): «£émel éav un TOXN TPOEWPAK®DG, OV SLA Lipnpa
o oeL TNV NSoVIV GAAG S TV amepyaaiav fj TV xpolav fj 1 ToladTnV Tva
AV aitiav».

27 Cfr. Poetica (199a15-16): «0Awg 8& 1 TEXVN T pEV ETLTEAET & 1) VOIS dduvaTel
dmepydoacBal, T 8¢ ppieta.

28 Cfr. Poetica (1048a37-b6): «O0tL ®¢ (scil. £éaTL Om évépyela TO VTAPXEW TO
Tpdypa pr oUTws wotep Aéyopev Suvapel) TO oikodopobv Ttpdg TO oikodopkdv,
Kal TO £ypnyopos mpog to kKaBeldov, Kal TO 0pdV TTPOG TO pov pev 6y 8¢ £xov,
Kol TO GTOKEKPLUEVOV €K THjG UANG TIpOG TNV VANV, Kol TO ATEPYAGUEVOV TIPOG TO
AvEpyaoTov».



106

S. G. Seminara

Non resta allora che provare a capire in che senso il diverso
contributo dato alla tragedia dal poeta e dallo scenografo possa
riflettere quello tra la dUvapig e I'évépyela di essa. Stando al testo
non possiamo far altro che pensare che le parti della tragedia fin
qui definite, attraverso il ricorso alla distinzione fra i suoi (m)
oggetti (&) e i suoi (k) mezzi (0ig), e in cui i primi costituiscono il
fine e 'atto della potenza dei secondi, rivelino un diverso rapporto
funzionale qualora, presi congiuntamente, vengano paragonati ai
(1) modi (wg) della tragedia. Se cioé e vero dire che gli oggetti della
tragedia sono teleologicamente orientati verso la trama, secondo il
rapporto funzionale per cui essa € cio in vista di cui sono elaborati
i caratteri e i caratteri sono cio in vista di cui sono elaborati i
pensieri, e se e altrettanto vero dire che i pensieri sono cio in vista
di cui e elaborato il linguaggio, allora sembra lecito inferire che
oggetti e mezzi della tragedia vengano elaborati in vista
dell’allestimento dello spettacolo di cui si occupa larte
scenografica. In altri termini: se nel primo caso la trama é forma e
linguaggio e musica sono materia della tragedia, nel secondo lo
spettacolo e forma e la trama, il linguaggio e la musica ne sono
materia.

Da questo punto di vista la

def.7: tragedia e imitazione di (m) una trama (k) attraverso il
linguaggio e/o la musica.

deve essere cosi corretta:

def.8: tragedia e (1) allestimento di uno spettacolo in cui (k)
attraverso il linguaggio e/o la musica si imita una (m) trama.

Questa interpretazione avrebbe il vantaggio non solo di mostrare
la coerenza interna alla ricerca definitoria del capitolo 6 ma anche
di sottolineare come il passaggio da un modello definitorio all’altro
consenta - al netto del medesimo responso circa gli elementi che
costituiscono il definiens della tragedia - di articolare con maggiore
precisione il carattere funzionale che oggetti, mezzi e modi
svolgono rispetto all’essere del definiendum una volta concepiti
come parti.

Se le cose stanno cosi non sembrerebbe allora sussistere alcun
dubbio circa il fatto che la d0vapig della tragedia menzionata al
termine di Poetica 6 faccia riferimento ai caratteri che ne
descrivono la specifica potenzialita. Tuttavia, se l'essere ‘in
potenza’ di qualcosa € sempre e secondo ogni rispetto correlativo



107 | Lebenswelt, 25 (2024)

al suo ‘essere in atto’2?, in che senso risulta possibile pensare che la
potenza della tragedia sia dia Gvev dy®vog kat UokpLT@®Vv, ovvero
come ontologicamente indipendente dagli elementi che la
attualizzano? Se, detto piu semplicemente, 'obiettivo di Aristotele
fosse quello di mostrare che senza attualizzazione scenica I'essere
della tragedia rimarrebbe solo potenziale, perché sottolineare (per
di piu al termine dell’analisi sviluppata lungo tutto il corso del
capitolo) che si da tragedia anche senza gara e attori? La segnalata
indipendenza ontologica rispetto a essi, cioe, sembrerebbe far
pensare che la SUvapg della tragedia si riferisca alla sua ‘efficacia’.

Una possibile via d’uscita da questa impasse potrebbe forse
essere rappresentata dal raffronto fra le due definizioni di tragedia
- che sembrano 'un I'altra irriducibili al termine del capitolo - e gli
elementi che - menzionati nella definizione con cui si apre il
capitolo - non vengono sviluppati in esso. Si tratta cioe di verificare
in che rapporto stanno la definizione testo-centrica (def.7) e quella
teatro-centrica (def.8) con I'assunto per cui I'imitazione tragica (i)
attraverso la pieta e la paura (j) produce la purificazione di questi
sentimenti. Per operare questo raffronto, tuttavia, € necessario
oltrepassare il capitolo 6 della Poetica.

5. Trama senza spettatori?
All'inizio del capitolo 14 della Poetica Aristotele afferma che:

T7. Cio che ispira paura e pieta puo prodursi come effetto dello
spettacolo (ék tijg 6Yewg), ma puo anche prodursi semplicemente
dal sistema degli eventi (kai € avTiig Tfi¢ ovoTdoEewg TAV
Tpaypudtwyv), e questo & preferibile, e caratterizza un poeta
migliore. Infatti la trama deve essere composta in modo che, anche
senza vedere (kai &vev toD 0pdv), chi ascolta i fatti avvenuti deve
rabbrividire e provare pieta, che e cio che succede ascoltando la
trama di Edipo. Produrre lo stesso effetto per mezzo dello
spettacolo €& un fatto piu estraneo all’arte (dtexvotepov) e ha
bisogno della messa in scena. (Poetica 1453b1-8)

La qualifica dell’effetto prodotto dall’arte scenografica come
ateyxvotepov - ovvero alla forma comparativa del medesimo
termine, che in forma superlativa sembrava escludere lo spettacolo
dal definiens della tragedia nel capitolo 639 - non lascia dubbi sul
fatto che Aristotele stia qui approfondendo la questione di nostro
interesse. A essere meglio qualificato e proprio cio che in Poetica 6

29 Cfr., ovviamente, Metafisica 1X. 6-9.
30 Cfr. Poetica (1450b17) e par. 3 di questo contributo.



108

S. G. Seminara

era semplicemente definito come il darsi della 6Uvaug della
tragedia anche in assenza di gara e attori. Tale darsi coincide qui
con l'efficacia che ha la tragedia di ispirare ‘paura’ e ‘pieta’ anche
«senza vedere», ovvero anche in assenza di una sua
rappresentazione tragica. La qualita della trama dell’Edipo, ovvero
del suo testo, provoca il piacere caratteristico della tragedia
(verosimilmente quella ‘catarsi’ di cui Aristotele dice ma non
spiega), indipendentemente dal fatto che essa venga messa in scena.

Analogamente, nel conclusivo capitolo 26 della Poetica, atto a
stabilire se e migliore I'imitazione epica o quella tragica, Aristotele
afferma che:

T8. La tragedia realizza il suo carattere specifico anche senza
movimento (kai &vev kwhoewg), come I'epica, in quanto rivela
chiaramente le sue qualita alla lettura (8i& to0 &vaywwokew).
(Poetica 1462a10-12)

Anche da questo brano emerge, cioe, come Aristotele voglia
sottolineare il fatto che la tragedia possa provocare il suo piacere
caratteristico anche in assenza di teatro e attori.

Questi dati testuali sembrerebbero di per sé sufficienti per
aderire in toto a una visione testo-centrica della tragedia e per
abbandonare def.8 in favore di def.7. L’arte poetica sembrerebbe, in
altre parole, rendere possibile quella riduzione formale che
Aristotele sembra auspicare in alcuni momenti della sua ricerca
ontologica. Si ricordi, a tal proposito, quanto egli scrive in
Metafisica VI1.11:

T9. la forma dell'uomo appare sempre presente in carne e ossa e in
parti di questo tipo: allora, dunque, queste sono parti sia della
forma sia della definizione? O no, cioé sono materia, ma per il fatto
che non si generano anche in altre cose siamo nell'impossibilita di
separarle? (Metafisica 1036b3-9)31

Rispetto all’arte tragica, la separazione a cui allude Aristotele
sembra piu che un’ipotesi di lavoro: il fine di una tragedia ben
costruita sul piano della trama si realizza anche se non fossimo
nelle condizioni di poter mai fruire di una sua rappresentazione
teatrale32. Cio non invalida, tuttavia, la verita secondo cui il testo

31 Qui e in seguito la traduzione italiana della Metdfisica di riferimento & quella
di Berti (2017).

32 Come correttamente rilevato in Destrée (2016, 235-236), tuttavia, il fatto che
Aristotele affermi che il piacere caratteristico della tragedia venga provocato



109 | Lebenswelt, 25 (2024)

letterario risulta, comunque, in vista della sua messa in scena e il
lavoro dello scenografo, almeno sotto questo rispetto, piu
importante di quello del poeta. A dimostrarlo chiaramente € un
passaggio di Poetica 24:

T10. il proprio dell’epica & che, mentre nella tragedia non si
possono imitare contemporaneamente piu parti, ma solo quella
messa in scena e recitata dagli attori, I'epica, per il fatto di essere
una narrazione, pud rappresentare contemporaneamente piu parti.
(Poetica 1459b24-26)

Questo brano mostra chiaramente come I’arte del poeta che scrive
una trama tragica, invece che epica, sia necessariamente
condizionata dalla sua finalizzazione scenografica. La realizzazione
testuale dell’imitazione tragica, infatti, non puo infatti prescindere
dal vincolo di unita scenografica prescritto dalla sua resa teatrale.
Cio significa che, nonostante I'efficacia della tragedia si dia anche in
assenza di gara e di attori, essa rimane, anzitutto nel suo processo
creativo, in potenza il suo spettacolo.

Conclusioni

Alla luce dell’analisi svolta la §Uvapig menzionata in T1. pud essere
intesa sia come potenzialita (nel processo creativo), nella misura in
cui la tragedia e ontologicamente orientata alla sua performance
teatrale, sia come efficacia (nell’esperienza fruitiva), nella misura in
cui essa si realizza anche in assenza della sua rappresentazione
scenografica. Se si sceglie la prima traduzione si ha il vantaggio di
restituire meglio I'opposizione tra uvauis e amepyacia. Ma in che
senso sarebbe allora possibile dire che I'essere in potenza della
tragedia si da anche senza gara e attori33? Una risposta potrebbe
venire da quanto Aristotele mostra in Metafisica 1X.7, spiegando
quando (mote) qualcosa puo dirsi in potenza:

T11. Anche una casa e in potenza allo stesso modo: quando negli
elementi materiali non ci sia nulla che a essi impedisca di diventare
casa, e quando non vi sia pitt nulla che a essi si debba ulteriormente
aggiungere o togliere o mutare, allora si ha la casa in potenza. Cosi
dovra dirsi per tutti gli altri casi, in cui il principio della generazione
proviene dal di fuori. (Metafisica 1049a8-13)

anche dalla sola lettura del suo testo non implica di per sé che egli consideri
questo il caso ideale di fruizione.
33 Cfr.n. 5.



110

S. G. Seminara

Parafrasando: cosi come la ‘terra’ non e in potenza la ‘casa’, malo e
il ‘legno’ che dalla ‘terra’ deriva, allo stesso modo la ‘trama’, ma non
i ‘caratteri’ né nessuno degli altri elementi che la compongono
preso isolatamente, € in potenza la ‘tragedia’. E le cose stanno cosi
anche se alla ‘trama’ non si aggiunga I"elemento scenografico’ che,
semmai, ne attualizza la specifica potenzialita.

Se si sceglie la seconda traduzione, tuttavia, si ha il vantaggio sia
di uniformare I'interpretazione di T1. con quella di T7. e T8.- che
ne sembrano naturale sviluppo tematico - sia di uniformare tra
loro le traduzioni delle altre occorrenze di 6Uvapig presenti in
Poetica 6 e che in alcun modo sembrano potersi rendere con
‘potenzialita’34. Pur con tutte le cautele del caso, dovute agli
elementi emersi dall’analisi sviluppata in questo lavoro, ritengo
dunque piu prudente optare per questa seconda scelta. Non
foss’altro perché essa sembra, da ultimo, meglio inquadrare il
capitolo 6 entro la cornice definita nel gia menzionato incipit della
Poetica.

T5. [epl mom TIkfig aVTiG TE Kal T@V ld®dV avTijg, v Tva SUVapw
£kaoTov €xel, Kal TG 6l ouviotacBal ToLg pvboug, el péAAEL
KoA®G £Eev 1 moinolg, €tL 8¢ €k méowv kal molwv 0Tl popiwv.
(Poetica 1447a8-11)

Tratteremo della poetica nel suo insieme e delle sue forme, quale
SUvapwy abbia ciascuna e come si debbano comporre le trame
perché la poesia riesca bene, e inoltre quante e quali siano le sue
parti.

Qui dUvapig va certamente intesa come ‘capacita’, ovvero secondo
il significato primario di principio di mutamento in altro3>, nel caso
specifico come capacita di produrre catarsi nel suo fruitore. Tale
certezza deriva da quanto Aristotele afferma in Metafisica 1X.2:

T12. émel & ai pev év 1ot adriyolg Evumapyxovov dpyal Toladtay,
al &’ év toig épPruyots kat év Puxii kol T Yuxiis £v 1@ Adyov €xovrl,
Sfidov O0TL kal TV Suvdpewv ai pév €oovrtat dAoyot ai 8¢ peta

34 Cfr. Poetica (1449b36): «pelomotiav 8¢ 0 v Svauy @avepav éxel Tdoav» e
Poetica (1450b13-15): «AéEw sivar Tv S Tiig dvopaciog épunveiav, 6 kal émi
TV EPUETPWY KAl ETTL TOV Adywv EYEL TAV VTV SUvauLy.

35 Cfr. Metafisica 1X.1 (1046a9-11). Al contrario della stragrande maggioranza
degli studiosi anglosassoni, che rendono qui §Uvauig con il generico ‘potential’,
Else (1957, 8), traduce correttamente con «the power or capability of the art»,
ma non individua la corrispondenza con Metafisica 1X, definendo non tecnico tale
uso del termine e nonostante ne segnali la prossimita con quello di Retorica (1.2
1356a35).



111 | Lebenswelt, 25 (2024)

Adyou- 810 ool al téxval kal al momTikal EmoTiuol SUVApELS
elotv- apxal yap petafAntikal eiow év dAAw 1 11 GAAo. (Metdfisica
1046a36-b4)

Poiché alcuni principi di questo tipo (scil. quelli di mutamento in
altro) sono presenti nelle cose inanimate, altri invece negli esseri
animati, cioe nell’anima, e [tra le capacita] dell’anima [essi sono
presenti] in quella dotata di ragione, & chiaro che anche tra le
capacita alcune saranno prive di ragione e altre con ragione; percio
tutte le arti e le scienze poietiche sono capacita: infatti, sono
principi di mutamento in altro o [nella stessa cosa] in quanto altro.

Sulla base di queste evidenze e possibile dire che I'individuazione
di quante e quali parti (ék mOéowv kal Tolwv €0Tl popiwv)
compongono la tragedia nel capitolo 6 della Poetica sia finalizzata
alla definizione del suo principio di mutamento in altro (§Uvauig) e
dopo che, attraverso I'individuazione dei suoi oggetti, mezzi e modji,
si & distinta la sua specie imitativa dalle altre (t@®v eld®v avTiig).
Tale principio di mutamento coincide con l'effetto catartico
prodotto dalla trama. Non a caso, i capp. 7-13 della Poetica hanno
come argomento il modo in cui le trame debbano comporsi perché
la poesia riesca bene (®¢ 8t cuviotacHal ToLG pHBoUG, el pEAAEL
KaA®G EEewv 1) moinolg). Si occupano cioe di spiegare come essa
risulti efficace3®. Cio non invalida, tuttavia, in alcun modo il fatto che
la trama tragica sia in potenza il suo spettacolo perché - come
emerso da T10. - la sua scrittura non puo eludere il vincolo di unita
scenografica posto dalla sua attualizzazione teatrale. In sintesi, se e
vero che il focus della ricerca sulla ‘tragedia’ sviluppata da
Aristotele riguarda l'efficacia della sua fruizione, & pur vero che tale
efficacia dipende dalla specificita del suo processo creativo.

Bibliografia

Battin M.P., 1974: Aristotle’s definition of tragedy in the Poetics,
«The Journal of Aesthetics and Art Criticism» 33, 2, pp. 155-170.

36 Divergo qui da Silk (1994, 108), che distingue nettamente il carattere pratico
di questo obiettivo da quello teorico legato all'individuazione della §0vaypig delle
diverse specie poetiche. Se la teoria caratteristica della Poetica ha infatti come
obiettivo la definizione della ‘capacita’ di produrre mutamenti propria di
ciascuna arte poetica non si vede come essa possa essere distinta dalla sua prassi.



112

S. G. Seminara

Belfiore E.S., 1992: Tragic pleasures: Aristotle on plot and emotion.
Princeton, Princeton University Press.

Berti E., 2017: Aristotele. Metafisica, Roma-Bari, Laterza.

Curran A., 2016: Aristotle and the Poetics, London-New York,
Routledge, 2016.

Destrée P., 2016: Aristotle on the power of music in tragedy, «Greek
and Roman Musical Studies» 4, pp. 231-252.

Donini P., 2008: Aristotele. Poetica, Torino, Einaudi.

Else G.F., 1957: Aristotle’s Poetics: The argument, Cambridge,
Harward University Press.

Halliwell S., 1998: Aristotle’s Poetics. With a new introduction by the
author, Chicago, University of Chicago Press.

Husain M., 2002: Ontology and the art of tragedy. An approach to
Aristotle’s Poetics, New York, State University of New York Press.

Lord C. 1969: Tragedy without character, «The Journal of
Aesthetics and Art Criticism» 28, 1, pp. 55-62.

Paduano G., 1998: Aristotele. Poetica. Roma-Bari, Laterza.

Scott G., 1999: «The poetics of performance. The necessity of
spectacle, music, and dance in Aristotelian tragedy», in
Performance and Authenticity in the Arts, ed. by S. Kemal and .
Gaskell, Cambridge, Cambridge University Press, pp. 15-48.

Scott G., 2003: Purging the Poetics, «Oxford Studies in Ancient
Philosophy» 25, pp. 233-263.

Silk M.S., 1994: The ‘Six Parts of Tragedy’ in Aristotle’s Poetics:
Compositional Process and Processive Chronology, «Proceedings of
the Cambridge Philological Society» 40, pp. 108-115.

Veloso C.W.,, 2007: Aristotle’s Poetics without Katharsis, Fear, or Pity,
«Oxford Studies in Ancient Philosophy» 33, pp. 255-284.



