
95 Lebenswelt, 25 (2024) 
 
 

 

SIMONE G. SEMINARA 

QUALE DYNAMIS PER LA TRAGEDIA? 
ALCUNI RILIEVI SU ARISTOTELE POETICA 6 

(1450B17-20) 

Premessa 
In questo articolo intendo analizzare il significato della frase con 
cui Aristotele conclude il capitolo 6 della Poetica, notoriamente 
dedicato alla definizione di ‘tragedia’1: 

ἡ γὰρ τῆς τραγῳδίας δύναμις καὶ ἄνευ ἀγῶνος καὶ ὑποκριτῶν 
ἐστίν. Ἔτι δὲ κυριωτέρα περὶ τὴν ἀπεργασίαν τῶν ὄψεων ἡ τοῦ 
σκευοποιοῦ τέχνη τῆς τῶν ποιητῶν ἐστίν. (Poetica 1450b17-20) 

T1. La δύναμις della tragedia si dà, infatti, anche senza gara e attori. 
D’altra parte, per la riuscita degli spettacoli l’arte dello scenografo 
è più importante di quella dei poeti2.  

Ho per il momento lasciato deliberatamente non tradotto il termine 
δύναμις, perché ritengo che dalla sua resa dipenda 
l’interpretazione del senso da attribuire all’intera frase. La posta in 
palio non sembra di poco conto. Se infatti traduciamo δύναμις con 
‘efficacia’, ovvero come capacità di condurre a termine una data 
cosa, bene o nel modo in cui si vorrebbe3, Aristotele starebbe qui 
dicendo che per definire l’essenza della tragedia è superfluo 
menzionare tutto ciò che concorre alla sua concreta realizzazione 
scenica. Se invece traduciamo δύναμις con ‘potenzialità’, intesa 
come l’essere non ‘in atto’ di qualcosa4, Aristotele starebbe qui 

 
*Desidero ringraziare Riccardo Chiaradonna, Lisa Giombini e Gabriele Sofia per 
i loro commenti a una prima stesura di questo lavoro.  
1 Preciso subito che l’approccio metodologico seguito in questo contributo non è 
storico-letterario, ma teoretico. Condivido in questo senso le indicazioni presenti 
in Husain (2002, 1-5), circa l’opportunità di leggere la Poetica di Aristotele alla 
luce della sua Metafisica e di intendere la tragedia come un synolon, ovvero come 
un composto appartenente alla categoria di ousia e per ciò interpretabile in 
termini ilemorfici.  
2 Con lievi modifiche la traduzione italiana della Poetica di cui mi servo è quella 
di Paduano (1998). 
3 Cfr. Metafisica V.12 (1019a23-24). 
4 Cfr. Metafisica IX.6 (1048a32-b6). 



96 S. G. Seminara 
 

 

dicendo che per definire l’essenza della tragedia è necessario 
menzionare tutto ciò che concorre alla sua concreta realizzazione 
scenica5. Nel primo caso a prevalere sarebbe un’interpretazione 
testo-centrica della tragedia, nel secondo un’interpretazione 
teatro-centrica di essa6.  

Scegliere in favore dell’una o dell’altra interpretazione non è 
affatto semplice, perché lo stesso Aristotele nel capitolo 3 della 
Poetica riconosce che in un senso si può associare la figura di 
Sofocle a quella di Omero (entrambi infatti «imitano persone 
serie»), in un altro senso invece si può associare la figura di Sofocle 
a quella di Aristofane (entrambi infatti «imitano persone che 
agiscono e fanno»)7. Nella Poetica, in sintesi, sembrerebbe 
sussistere una certa tensione tra l’idea che la mimesis caratteristica 
della tragedia sia indipendente dalla sua resa scenografica e l’idea 
che per potersi definire tale la mimesis tragica richieda 

 
5 Va rilevato come questa traduzione, assai più connotata dal punto di vista 
metafisico, sia molto meno naturale della prima dal punto di vista linguistico. In 
primo luogo, nei contesti in cui Aristotele descrive l’essere ‘in potenza’ di 
qualcosa – su tutti Metafisica IX. 6-9 – egli tende, infatti, a usare quasi 
esclusivamente il dativo δυνάμει. In secondo luogo, l’utilizzo di καὶ ἄνευ mal si 
sposa di per sé con l’individuazione dell’‘essere in potenza’ di qualcosa, perché 
sembra implicare una certa elasticità definitoria. In che senso cioè Aristotele 
accetterebbe l’idea che un item può comparire come non comparire nel definiens 
di una certa potenzialità? Queste due evidenze non sono tuttavia sufficienti per 
escludere la possibilità di tradurre qui δύναμις con ‘potenzialità’. In prima 
istanza perché – come si mostrerà nel par. 4 – questa possibilità sembra 
addirittura rafforzata dal contrasto fra la nozione di δύναμις e quella di 
ἀπεργασία che compare subito dopo nel testo. In seconda istanza – come si 
mostrerà nelle Conclusioni – perché essa risulta compatibile con una 
interpretazione funzionale delle parti che compongono la definizione di tragedia 
di cui Aristotele si occupa lungo tutto il corso del capitolo 6 e con alcuni assunti 
teorici stabiliti in Metafisica IX.7. 
6 Utilizzo questa distinzione binaria per praticità rispetto agli scopi di questo 
contributo, pur consapevole che essa non coglie del tutto la complessità delle 
scelte degli interpreti. Nella traduzione di Paduano (1998), ad esempio, δύναμις 
è reso con ‘potenzialità’, ma in nota (76) la scelta sembra ricondotta a una visione 
testo-centrica: «preferisco tornare in questo caso al senso preciso di δύναμις 
perché ritengo che Aristotele sottolinei una persistenza della dimensione tragica 
anche in assenza di una messinscena attuale». Mi sfugge, tuttavia, il senso in cui 
la δύναμις aristotelica intesa come potenzialità veicolerebbe il concetto di 
persistenza. In Scott (1999), al contrario, in cui si difende una visione teatro-
centrica della tragedia, δύναμις è reso con ‘effect’.  
7 Cfr. Poetica (1448a25-29). 



97 Lebenswelt, 25 (2024) 
 
 

 

necessariamente la sua finalizzazione teatrale8. Parafrasando: se al 
termine di Poetica 6 Aristotele sta intendendo dire che la grandezza 
poetica di Sofocle è paragonabile a quella di Omero, 
indipendentemente dal fatto che scriva tragedie e non poemi epici, 
allora δύναμις significa ‘efficacia’. Se invece Aristotele sta 
intendendo dire che, al pari delle commedie di Aristofane, anche le 
tragedie di Sofocle richiedono la loro messa in scena, allora δύναμις 
significa ‘potenzialità’. 

In ciò che segue cercherò di mostrare prima quali evidenze in 
favore dell’una o dell’altra lettura emergano dall’analisi del capitolo 
6 per verificare poi la loro tenuta al di fuori di esso. Risulterà, da 
ultimo, come la tensione tra l’una e l’altra concezione si risolva nel 
momento in cui l’aspetto creativo della mimesis tragica venga 
distinto dal suo aspetto fruitivo.  

1. Oggetti, mezzi e modi della tragedia 
La prima definizione dell’essenza di tragedia che Aristotele offre in 
Poetica 6 è la seguente: 

T2. (def.1) tragedia è imitazione (a) di un’azione (b) seria e (c) 
compiuta, (d) avente una sua grandezza, (e) in un linguaggio 
condito da ornamenti, (f) separatamente per ciascun elemento 
nelle sue parti, (g) di personaggi che agiscono (h) e non tramite una 
narrazione che (i) attraverso la pietà e la paura (j) produce la 
purificazione di questi sentimenti. (Poetica 1449b24-29) 

Dei dieci elementi definitori qui enumerati da Aristotele solo 
quattro verranno effettivamente analizzati nel capitolo 6: (a), (e), 
(f), (g). Che, al contrario della ‘commedia’, la tragedia imiti 
un’azione (b) ‘seria’ è già emerso dal capitolo 29 e che, al contrario 
dell’‘epica’, ciò (h) non avvenga ‘tramite una narrazione’ è già 
emerso dal capitolo 510. Ciò implica che nel seguito del capitolo 6 
(b) è assunto come implicito nel concetto di (a) e (h) nel concetto 
di (g). Su come invece l’azione da imitare sia (c) ‘compiuta’ e (d) 
‘avente una sua grandezza’ Aristotele si soffermerà nei successivi 
capitoli 7 e 8. Infine su come la tragedia (i) susciti sentimenti di 
‘pietà’ e ‘paura’ dovremo attendere i capitoli 13 e 14, anche se è 

 
8 Su questo tema cfr. soprattutto Halliwell (1998, 337-343) e Donini (2008, cxxi-
cxxxiv). 
9 Cfr. Poetica (1448a15-18). 
10 Cfr. Poetica (1449b10-17).  



98 S. G. Seminara 
 

 

notoriamente tutt’altro che evidente se da essi emergano 
indicazioni sulla (j) ‘purificazione’ di questi sentimenti11. 

In ciò che segue mi concentrerò, innanzitutto, sul modo in cui 
Aristotele ordina le quattro caratteristiche di cui effettivamente 
tratta nel capitolo 6 e dunque su una definizione parziale di 
tragedia così ricostruibile:  

(def.2) tragedia è imitazione (a) di un’azione (e) in un linguaggio 
condito da ornamenti, (f) separatamente per ciascun elemento 
nelle sue parti (g) di personaggi che agiscono.  

Il primo passaggio che, in questo senso, Aristotele compie, 
consiste nell’ulteriore definizione di due degli elementi isolati in 
def.2: (e) del linguaggio condito da ornamenti si dice che esso è (e1) 
quello che possiede ritmo e melodia; (f) separatamente per ciascun 
elemento nelle sue parti significa che (f1) in alcune parti della 
tragedia si opera solo col ritmo, in altre solo con la melodia, in altre 
con il ritmo e la melodia12. Da ciò ne deriva che: 

(def.3) tragedia è imitazione (a) di un’azione attraverso (e1) il ritmo 
(f1) e/o (e1) la melodia di (g) personaggi che agiscono. 

Inoltre, se da un lato l’imitazione (a) dell’azione coincide con (a1) la 
trama, ovvero con la sistemazione dei fatti, dall’altro il fatto che 
questa sia realizzata da (g) personaggi che agiscono comporta che 
questi esibiscano (g1) caratteri, ovvero ciò per cui diciamo che chi 
agisce ha certe qualità, e (g2) pensiero, ovvero ciò con cui parlando 
si argomenta o si esprime un giudizio13. Dal che sembra lecito 
dedurre che: 

(def.5) tragedia è (k) allestimento di uno spettacolo che, attraverso 
(e2) il linguaggio (f1) e/o (e2) la musica, imita (a) una trama di (g1) 
caratteri e (g2) pensiero. 

Che tale deduzione sia legittima sembra confermarlo Aristotele 
affermando che: 

 
11 Va segnalato a tal proposito come l’intero sintagma «δι᾿ ἐλέου καὶ φόβου 
περαίνουσα τὴν τῶν τοιούτων παθημάτων κάθαρσιν» sia ritenuto essere 
un’interpolazione in Scott (2003) e una glossa in Veloso (2007).  
12 Cfr. Poetica (1449b29-31). 
13 Cfr. Poetica (1449b36-1450a8). 



99 Lebenswelt, 25 (2024) 
 
 

 

T3. la tragedia dunque ha necessariamente sei parti, che 
determinano le sue qualità: la trama, i caratteri, il linguaggio, il 
pensiero, lo spettacolo e la musica. (Poetica 1450a8-10)14 

L’ampliamento da quattro a sei elementi definitori15 coincide, 
tuttavia, con una contestuale riduzione di essi a tre diverse funzioni 
all’interno del definiens di tragedia: 

T4. Due riguardano (k) i mezzi (οἷς) dell’imitazione, uno (l) i modi 
(ὡς), tre (m) gli oggetti (ἃ) imitati e oltre a questi fattori non c’è 
altro. (Poetica 1450a10-12) 

Questa riduzione risulta assai preziosa, perché chiarisce come il 
primo obiettivo che Aristotele si prefigge in Poetica 6 sia quello di 
dare una definizione di ‘tragedia’ in accordo con quanto stabilito 
nel capitolo 1. In quel contesto infatti egli aveva mostrato come, pur 
condividendo il medesimo genere, ovvero la mimesis, ciascuna delle 
forme poetiche differisse per tre fattori. Ovvero perché imita: o (1) 
con mezzi diversi (τῷ γένει ἑτέροις) o (2) oggetti diversi (τῷ ἕτερα) 
o (3) diversamente (τῷ ἑτέρως), cioè non nello stesso modo (μὴ 
τὸν αὐτὸν τρόπον)16. Visto che Aristotele ha già mostrato che 
‘mezzi’ dell’imitazione sono il linguaggio e la musica, possiamo 
allora facilmente inferire che:  

(def.6) tragedia è (l) allestimento di uno spettacolo che, (k) 
attraverso il linguaggio e/o la musica, imita (m) una trama di 
caratteri e pensiero. 

L’imitazione caratteristica della tragedia differisce allora da tutte le 
altre forme di imitazione, perché ha (m) come oggetto una trama di 
caratteri e pensiero, come mezzi (l) il linguaggio e/o la musica e 
come (k) modo l’allestimento dello spettacolo. E in effetti dando per 
assunto – come sembra fare Aristotele – che la trama rappresentata 
riguardi un’azione ‘seria’, ciò fa differire la tragedia dalla commedia, 
nonostante il comune ricorso all’allestimento dello spettacolo e 
all’uso della musica. Proprio queste due ultime caratteristiche, 
invece, la fanno differire dall’epica, nonostante la comune 

 
14 Trovo qui forzata la tesi di Else (1957, 233), secondo cui tutte e sei le parti 
menzionate sarebbero logicamente deducibili da δρώντων, ovvero da quanto qui 
indicato con (g).  
15 Che non venga incluso f1 ha senso perché, riferendosi alla semplice 
distribuzione di due parti della tragedia (linguaggio e musica), non può essere 
considerato parte di essa.  
16 Cfr. Poetica (1447a12-19). 



100 S. G. Seminara 
 

 

rappresentazione di azioni serie. Stando alla definizione ottenuta 
per mezzo della coppia esplicativa ‘genere’ – ‘differenza specifica’17, 
in sostanza, non sembrerebbero esserci dubbi sul fatto che la 
tragedia debba contenere nel suo definiens l’elemento relativo alla 
sua resa teatrale. Da questo punto di vista – per ritornare al quesito 
posto nella premessa di questo lavoro – sarebbe certamente più 
prudente rendere δύναμις con ‘potenzialità’ invece che con 
‘efficacia’. 

Nel resto del capitolo, tuttavia, Aristotele sembra abbandonare 
il modello definitorio costituito da ‘genere’ e ‘differenza specifica’. 
E anche la tripartizione fra ‘oggetti’, ‘mezzi’ e ‘modi’, di cui si è fin 
qui servito, non viene più esplicitata. Al contrario, egli analizza la 
tragedia facendo riferimento alle ‘parti’ (μέρη) di cui essa si 
costituisce, avendo di mira la loro gerarchizzazione. Bisogna allora 
verificare se anche tale modello permetta l’inclusione 
dell’elemento teatrale nel definiens di ‘tragedia’. 

2. Le parti della tragedia 
Anche l’obiettivo di individuare le parti della ‘tragedia’ è 
perfettamente in linea con le indicazioni di Poetica 1, come 
dimostra l’esordio di quel capitolo: 

T5. Περὶ ποιητικῆς αὐτῆς τε καὶ τῶν εἰδῶν αὐτῆς, ἥν τινα δύναμιν 
ἕκαστον ἔχει, καὶ πῶς δεῖ συνίστασθαι τοὺς μύθους, εἰ μέλλει 
καλῶς ἕξειν ἡ ποίησις, ἔτι δὲ ἐκ πόσων καὶ ποίων ἐστὶ μορίων. 
(Poetica 1447a8-11) 

Tratteremo della poetica nel suo insieme e delle sue forme, quale 
δύναμιν abbia ciascuna e come si debbano comporre le trame 
perché la poesia riesca bene, e inoltre quante e quali siano le sue 
parti. 

Per il momento lascio anche in questo caso la forma accusativa di 
δύναμις non tradotta, visto che su tale nozione si interroga 
problematicamente questo contributo. È, tuttavia, opportuno 
notare come l’individuazione della δύναμις di ciascuna forma 
poetica sia obiettivo prioritario dell’indagine sviluppata da 
Aristotele e come tra gli obiettivi a esso immediatamente 
subordinati vi sia proprio l’individuazione della quantità e della 
qualità delle parti che costituiscono ciascuna forma poetica. Ora, in 
Poetica 6 (1450a12-38), Aristotele dimostra che tra le sei parti che 

 
17 Sui problemi legati al corretto uso del metodo diairetico per l’ottenimento di 
questa definizione cfr. soprattutto Battin (1974). 



101 Lebenswelt, 25 (2024) 
 
 

 

compongono la tragedia la più importante (μέγιστον) è la trama. 
Cinque sono i criteri utilizzati a tale scopo: 

1) Dipendenza teleologica; 
2) Indipendenza ontologica; 
3) Efficacia rispetto all’effetto prodotto; 
4) Fascinazione estetica; 
5) Posteriorità del perfezionamento tecnico; 
1) Il criterio di dipendenza teleologica serve ad Aristotele per 

mostrare la superiorità della ‘trama’ rispetto a un altro degli oggetti 
dell’imitazione, ovvero rispetto ai ‘caratteri’. Dato che l’azione 
imitata nella tragedia non è finalizzata all’imitazione dei caratteri, 
ma questi sono assunti in dipendenza delle azioni (διὰ τὰς πράξεις) 
da imitare, la trama è più importante dei caratteri in quanto fine 
(τέλος) della tragedia18; 

2) Il criterio di indipendenza ontologica serve a ribadire la 
superiorità della ‘trama’ rispetto ai caratteri. Data l’evidenza per 
cui le tragedie di alcuni poeti definiti ‘più recenti’ (τῶν νέων) sono 
senza caratteri, Aristotele afferma che senza azione (ἄνευ 
πράξεως) non potrebbe esservi tragedia, mentre senza caratteri 
(ἄνευ ἠθῶν) sì19; 

3) Il criterio di efficacia rispetto all’effetto prodotto serve invece 
a mostrare la superiorità della trama rispetto al ‘pensiero’ e al 
‘linguaggio’. Come spiega Aristotele, infatti, non è sufficiente 
mettere in bell’ordine discorsi morali, ben costruiti nel linguaggio 
(λέξεις) e nel pensiero (διανοίας), per realizzare l’effetto (ἔργον) 
della tragedia. Al contrario, una tragedia pur carente sotto questi 
aspetti (καταδεεστέροις τούτοις), può raggiungerlo se in possesso 
di una trama e di una sistemazione degli eventi (μῦθον καὶ 
σύστασιν πραγμάτων)20; 

4) Il criterio di fascinazione estetica serve a stabilire la 
superiorità della trama senza che il termine di paragone venga 
esplicitato. Aristotele si limita a notare che i mezzi con cui la 
tragedia esercita il suo maggior fascino (πρός τούτοις τὰ μέγιστα 
οἷς ψυχαγωγεῖ), ovvero i colpi di scena e i riconoscimenti, sono 
parti (μέρη) della trama21; 

 
18 Cfr. Poetica (1450a16-24). 
19 Cfr. Poetica (1450a24-29). Sui problemi aperti da questa affermazione cfr. 
Lord (1969) e Belfiore (1992, 103-110). 
20 Cfr. Poetica (1450a29-33). 
21 Cfr. Poetica (1450a33-35). 



102 S. G. Seminara 
 

 

5) Il criterio di posteriorità del perfezionamento tecnico, infine, 
serve a mostrare la superiorità della trama rispetto al ‘linguaggio’ 
e ai ‘caratteri’, poiché, come osserva Aristotele, i poeti che iniziano 
a comporre raggiungono la perfezione nel linguaggio e nei caratteri 
prima (πρότερον δύνανται τῇ λέξει καὶ τοῖς ἤθεσιν ἀκριβοῦν) che 
nella sistemazione degli eventi22. 

La trama è, per ricapitolare, la più importante delle sei parti che 
compongono la tragedia, perché:  
1) è in vista di essa che si imitano i caratteri; 2) può esistere 
indipendentemente dai caratteri; 3) è ciò che produce 
maggiormente l’effetto sperato; 4) contiene quali sue parti quelle 
che provocano maggior fascinazione estetica; 5) è ciò che è più 
difficile da perfezionare sul piano tecnico. Attraverso questi cinque 
criteri Aristotele accerta il fatto che nessun’altra parte 
dell’imitazione tragica abbia la stessa importanza della trama. Nel 
seguito del capitolo egli provvede a gerarchizzare anche le restanti 
cinque parti.  

3. La catena teleologica dell’imitazione tragica 
Nell’ultima sezione di Poetica 6 Aristotele offre la seguente 
gerarchia delle parti costitutive dell’imitazione tragica: 

T6. Il principio dunque, e per così dire l’anima della tragedia, è la 
trama (μῦθος); al secondo posto vengono i caratteri (ἤθη) – capita 
lo stesso che nella pittura: se si versano a caso i più bei colori, non 
si ottiene lo stesso piacere che se si disegna in bianco un’immagine. 
La tragedia è imitazione di un’azione, e di conseguenza soprattutto 
di personaggi che agiscono. Al terzo posto viene il pensiero 
(διάνοια), cioè la capacità di dire le cose giuste e appropriate, come 
nei discorsi dei politici e degli oratori. Il carattere è ciò che rivela la 
scelta – sono dunque senza carattere quei discorsi dove manca 
l’oggetto delle scelte, in positivo o in negativo, del parlante -, 
mentre il pensiero è ciò con cui si argomenta che qualcosa è o non 
è, o si dimostra qualche idea generale. Al quarto posto viene il 
linguaggio (λέξις): intendo, come ho detto prima, l’espressione che 
si realizza attraverso le parole e ha la stessa efficacia in versi o 
prosa. Tra i fattori restanti, la musica (μελοποιία) è l’ornamento 
maggiore, mentre lo spettacolo (ὄψις) ha sì un grande fascino, ma 
è l’elemento più estraneo all’arte e meno proprio della poetica. 
(Poetica 1450a38-b17) 

Ora, mentre Aristotele è esplicito nell’attribuzione delle posizioni 
che ciascuna parte occupa in questa gerarchia, egli è meno esplicito 

 
22 Cfr. Poetica (1450a35-38). 



103 Lebenswelt, 25 (2024) 
 
 

 

rispetto al criterio utilizzato per definirla. Ritengo a tal proposito 
utile approfondire il senso secondo cui la trama è «principio (ἀρχή) 
e, per così dire, anima della tragedia (ψυχή τῆς τραγῳδίας)». Visto 
quanto stabilito in precedenza, è naturale pensare che qui la trama 
sia principio in quanto causa finale ‘in vista di cui’ sono disposti 
tutti gli altri elementi che costituiscono l’imitazione tragica, ovvero 
– stando alla metafora proposta – che la trama stia agli altri 
elementi come l’‘anima’ sta alle parti del ‘corpo’23. Se si adotta 
questa chiave interpretativa è possibile individuare nel testo la 
seguente catena teleologica: 

6) La trama, ovvero la sistemazione degli eventi in cui agiscono 
dei personaggi, è ciò in vista di cui sono delineati i caratteri; 

7) I caratteri, ovvero ciò che rivela la scelta dei personaggi che 
agiscono, sono ciò in vista di cui sono elaborati i pensieri; 

8) I pensieri, ovvero ciò attraverso cui si argomenta qualcosa, 
sono ciò in vista di cui è elaborato il linguaggio, ovvero ciò che si 
realizza attraverso le parole.  

Se ciò è vero, sembra possibile inferire che (m) gli oggetti (ἃ) 
della tragedia sono ordinati teleologicamente: i pensieri in vista dei 
caratteri e i caratteri in vista della trama. O, detto diversamente, i 
pensieri sono la materia in cui si generano i caratteri e i caratteri la 
materia in cui si genera la trama. Nella definizione degli oggetti 
della tragedia, dunque, è sufficiente menzionare la sola trama, 
perché fine in vista di cui tutti gli altri oggetti sono orientati e forma 
che in essi si genera. Per ciò che riguarda (k) i mezzi (οἷς), invece, la 
sintesi di Aristotele menziona solo il linguaggio quale materia in cui 
si realizzano i pensieri24. Della musica, infatti, si dice solo che essa è 

 
23Cfr. a tal proposito De Anima II.4 (415b15-20): «è poi evidente che l’anima è 
causa anche come fine. Allo stesso modo, infatti che l’intelletto agisce in vista di 
qualcosa, così opera pure la natura, e questo è il suo scopo. Ora negli animali tale 
fine, conformemente alla natura, è l’anima. In effetti tutti i corpi naturali sono 
strumenti dell’anima, sia quelli degli animali come quelli delle piante, poiché 
esistono in vista dell’anima». Divergo qui da Curran (2016, 143-144), che intende 
l’analogia con l’anima nel senso per cui la trama sarebbe causa dell’esistere delle 
altre parti della tragedia e, dunque, base della loro struttura piramidale. 
Concordo invece con Husain (2002, 49-52), nel ritenere che la gerarchizzazione 
proposta da Aristotele debba leggersi in termini funzionali e a partire dal fatto 
che la trama sia il telos intrinseco della tragedia. Ciononostante Husain (2002, 
53) non estende tale approccio alle altre cinque parti che costituiscono la 
tragedia, limitandosi a definire il loro statuto come funzionalmente secondario. 
24 Se allora per Aristotele vale il principio secondo cui ciò che è primo nell’ordine 
dell’essere è ultimo in quello della generazione e viceversa – come assunto in 

 



104 S. G. Seminara 
 

 

l’«ornamento maggiore». Per ciò che riguarda infine i (l) modi (ὡς) 
Aristotele si limita a dire che lo spettacolo, pur esercitando un 
grande fascino, è l’elemento più estraneo (ἀτεχνότατον) all’arte e 
meno proprio (ἥκιστα οἰκεῖον) della poetica. Tale giudizio 
sembrerebbe pendere in favore di un’esclusione dello ‘spettacolo’ 
dalla definizione cercata e tale per cui essa andrebbe ora così 
ritrascritta: 

def.7: tragedia è imitazione di (m) una trama (k) attraverso il 
linguaggio e/o la musica. 

A differenza della definizione ottenuta per ‘genere’ e ‘differenza 
specifica’ guadagnata nella prima parte del capitolo (1449b29-
1450a12), la definizione ‘ilemorfica’ ottenuta nella seconda parte 
(1450a12-b17) sembra dunque estromettere dal definiens di 
tragedia il modo caratteristico della sua imitazione. Concepire cioè 
oggetti, mezzi e modi non come differenze, ma come parti della 
mimesis tragica, sarebbe cioè funzionale a mostrare il carattere non 
necessario dell’allestimento scenografico. Da questo punto di vista 
– per ritornare al quesito posto nella premessa di questo lavoro – 
sarebbe certamente più prudente rendere δύναμις con ‘efficacia’ 
invece che con ‘potenzialità’. 

4. δύναμις vs ἀπεργασία 
L’interpretazione emersa al termine del par. 3 sembra, tuttavia, 
difficile da percorrere per due ragioni fondamentali. La prima 
ragione è che sembra implausibile che, quantomeno nel medesimo 
contesto, Aristotele si serva di due modelli definitori distinti per 
ottenere due distinti risultati circa gli elementi che compongono il 
definiens di un medesimo definiendum. Suonerebbe decisamente 
più aristotelico pensare che l’intento sia quello di mostrare come, 
indipendentemente dal modello definitorio scelto, il risultato 
ottenuto sia lo stesso25. Nel caso specifico, ciò significa che, sia 

 
Metafisica IX.8 (1050a4-5) – è verosimile anche ritenere che l’ordine cronologico 
da seguire nel processo creativo della tragedia debba così intendersi: 1) 
linguaggio, 2) pensieri; 3) caratteri, 4) trama. Divergo qui nettamente da Silk 
(1994, 111), che, non riconoscendo la struttura teleologica della composizione 
descritta, modella la cronologia del processo creativo sulla base dell’importanza 
rivestita da ciascuna parte, invertendone così l’ordine.  
25 Il punto è correttamente segnalato in Scott (1999, 32-33). Proprio per questa 
ragione stupisce la successiva (Scott 1999, 34) scelta deflattiva di tradurre ἄνευ 
ἀγῶνος καὶ ὑποκριτῶν con «apart from a contest and the competing actors». 

 



105 Lebenswelt, 25 (2024) 
 
 

 

servendosi della tripartizione in oggetti, mezzi e modi (ovvero del 
modello definitorio per genere e differenza specifica), sia 
servendosi della nozione di parte costituente un intero (ovvero di 
un modello definitorio di tipo ilemorfico-funzionale), deve poter 
risultare che:  

(def.6bis) tragedia è (l) allestimento di uno spettacolo che, (k) 
attraverso il linguaggio e/o la musica, imita (m) una trama (di 
caratteri e pensiero). 

La seconda ragione concerne la contrapposizione che nelle linee 
finali del capitolo occorre tra il termine δύναμις riferito all’arte 
poetica e il termine ἀπεργασία riferito all’arte scenografica. 
Quest’ultimo termine, infatti, appartiene senza ombra di dubbio al 
medesimo ambito semantico del termine ἐνέργεια, sottolineando 
proprio l’essere ‘in atto’ di una certa potenzialità. Come sostantivo 
esso occorre solo un’altra volta nel corpus e sempre nella Poetica, 
indicando la ‘fattura’ con cui un’immagine mai vista prima può 
procurare piacere26. Da segnalare sono però anche: 

1) l’uso dell’infinito aoristo mediopassivo ἀπεργάσασθαι in 
Fisica II.8, con cui Aristotele segnala, in un contesto 
significativamente legato alla mimesis tecnica, la capacità che ha 
l’arte di ‘effettuare’ qualcosa che risulta invece precluso alla 
natura27;  

2) l’uso del participio perfetto mediopassivo ἀπειργασμένον in 
Metafisica IX.6, attraverso cui Aristotele associa ‘ciò che è 
elaborato’ proprio alla nozione di ἐνέργεια e in contrapposizione 
all’ ‘essere in potenza di qualcosa’28.  

 
Quand’anche Aristotele stesse notando incidentalmente che l’efficacia della 
tragedia si dà a prescindere dal singolo evento in cui viene rappresentata e non 
a prescindere dalla sua resa scenografica in quanto tale, nella linea successiva 
egli si riferisce chiaramente alla riuscita degli spettacoli (τῶν ὄψεων) considerati 
in generale. Se così non fosse, avrebbe poco senso, infatti, distinguere la techne 
dello scenografo da quella dei poeti.  
26 Cfr. Poetica 4 (1448b18-19): «ἐπεὶ ἐὰν μὴ τύχῃ προεωρακώς, οὐ διὰ μίμημα 
ποιήσει τὴν ἡδονὴν ἀλλὰ διὰ τὴν ἀπεργασίαν ἢ τὴν χροιὰν ἢ διὰ τοιαύτην τινὰ 
ἄλλην αἰτίαν». 
27 Cfr. Poetica (199a15-16): «ὅλως δὲ ἡ τέχνη τὰ μὲν ἐπιτελεῖ ἃ ἡ φύσις ἀδυνατεῖ 
ἀπεργάσασθαι, τὰ δὲ μιμῖεται». 
28 Cfr. Poetica (1048a37-b6): «ὅτι ὡς (scil. ἔστι δὴ ἐνέργεια τὸ ὑπάρχειν τὸ 
πρᾶγμα μὴ οὕτως ὥσπερ λέγομεν δυνάμει) τὸ οἰκοδομοῦν πρὸς τὸ οἰκοδομικόν, 
καὶ τὸ ἐγρηγορὸς πρὸς τὸ καθεῦδον, καὶ τὸ ὁρῶν πρὸς τὸ μῦον μὲν ὄψιν δὲ ἔχον, 
καὶ τὸ ἀποκεκριμένον ἐκ τῆς ὕλης πρὸς τὴν ὕλην, καὶ τὸ ἀπειργασμένον πρὸς τὸ 
ἀνέργαστον». 



106 S. G. Seminara 
 

 

Non resta allora che provare a capire in che senso il diverso 
contributo dato alla tragedia dal poeta e dallo scenografo possa 
riflettere quello tra la δύναμις e l’ἐνέργεια di essa. Stando al testo 
non possiamo far altro che pensare che le parti della tragedia fin 
qui definite, attraverso il ricorso alla distinzione fra i suoi (m) 
oggetti (ἅ) e i suoi (k) mezzi (οἷς), e in cui i primi costituiscono il 
fine e l’atto della potenza dei secondi, rivelino un diverso rapporto 
funzionale qualora, presi congiuntamente, vengano paragonati ai 
(l) modi (ὡς) della tragedia. Se cioè è vero dire che gli oggetti della 
tragedia sono teleologicamente orientati verso la trama, secondo il 
rapporto funzionale per cui essa è ciò in vista di cui sono elaborati 
i caratteri e i caratteri sono ciò in vista di cui sono elaborati i 
pensieri, e se è altrettanto vero dire che i pensieri sono ciò in vista 
di cui è elaborato il linguaggio, allora sembra lecito inferire che 
oggetti e mezzi della tragedia vengano elaborati in vista 
dell’allestimento dello spettacolo di cui si occupa l’arte 
scenografica. In altri termini: se nel primo caso la trama è forma e 
linguaggio e musica sono materia della tragedia, nel secondo lo 
spettacolo è forma e la trama, il linguaggio e la musica ne sono 
materia.  

Da questo punto di vista la 

def.7: tragedia è imitazione di (m) una trama (k) attraverso il 
linguaggio e/o la musica. 

deve essere così corretta: 

def.8: tragedia è (l) allestimento di uno spettacolo in cui (k) 
attraverso il linguaggio e/o la musica si imita una (m) trama. 

Questa interpretazione avrebbe il vantaggio non solo di mostrare 
la coerenza interna alla ricerca definitoria del capitolo 6 ma anche 
di sottolineare come il passaggio da un modello definitorio all’altro 
consenta – al netto del medesimo responso circa gli elementi che 
costituiscono il definiens della tragedia – di articolare con maggiore 
precisione il carattere funzionale che oggetti, mezzi e modi 
svolgono rispetto all’essere del definiendum una volta concepiti 
come parti. 

Se le cose stanno così non sembrerebbe allora sussistere alcun 
dubbio circa il fatto che la δύναμις della tragedia menzionata al 
termine di Poetica 6 faccia riferimento ai caratteri che ne 
descrivono la specifica potenzialità. Tuttavia, se l’essere ‘in 
potenza’ di qualcosa è sempre e secondo ogni rispetto correlativo 



107 Lebenswelt, 25 (2024) 
 
 

 

al suo ‘essere in atto’29, in che senso risulta possibile pensare che la 
potenza della tragedia sia dia ἄνευ ἀγῶνος καὶ ὑποκριτῶν, ovvero 
come ontologicamente indipendente dagli elementi che la 
attualizzano? Se, detto più semplicemente, l’obiettivo di Aristotele 
fosse quello di mostrare che senza attualizzazione scenica l’essere 
della tragedia rimarrebbe solo potenziale, perché sottolineare (per 
di più al termine dell’analisi sviluppata lungo tutto il corso del 
capitolo) che si dà tragedia anche senza gara e attori? La segnalata 
indipendenza ontologica rispetto a essi, cioè, sembrerebbe far 
pensare che la δύναμις della tragedia si riferisca alla sua ‘efficacia’. 

Una possibile via d’uscita da questa impasse potrebbe forse 
essere rappresentata dal raffronto fra le due definizioni di tragedia 
– che sembrano l’un l’altra irriducibili al termine del capitolo – e gli 
elementi che – menzionati nella definizione con cui si apre il 
capitolo – non vengono sviluppati in esso. Si tratta cioè di verificare 
in che rapporto stanno la definizione testo-centrica (def.7) e quella 
teatro-centrica (def.8) con l’assunto per cui l’imitazione tragica (i) 
attraverso la pietà e la paura (j) produce la purificazione di questi 
sentimenti. Per operare questo raffronto, tuttavia, è necessario 
oltrepassare il capitolo 6 della Poetica.  

5. Trama senza spettatori? 
All’inizio del capitolo 14 della Poetica Aristotele afferma che: 

T7. Ciò che ispira paura e pietà può prodursi come effetto dello 
spettacolo (ἐκ τῆς ὄψεως), ma può anche prodursi semplicemente 
dal sistema degli eventi (καὶ ἐξ αὐτῆς τῆς συστάσεως τῶν 
πραγμάτων), e questo è preferibile, e caratterizza un poeta 
migliore. Infatti la trama deve essere composta in modo che, anche 
senza vedere (καὶ ἄνευ τοῦ ὁρᾶν), chi ascolta i fatti avvenuti deve 
rabbrividire e provare pietà, che è ciò che succede ascoltando la 
trama di Edipo. Produrre lo stesso effetto per mezzo dello 
spettacolo è un fatto più estraneo all’arte (ἀτεχνότερον) e ha 
bisogno della messa in scena. (Poetica 1453b1-8)  

La qualifica dell’effetto prodotto dall’arte scenografica come 
ἀτεχνότερον – ovvero alla forma comparativa del medesimo 
termine, che in forma superlativa sembrava escludere lo spettacolo 
dal definiens della tragedia nel capitolo 630 – non lascia dubbi sul 
fatto che Aristotele stia qui approfondendo la questione di nostro 
interesse. A essere meglio qualificato è proprio ciò che in Poetica 6 

 
29 Cfr., ovviamente, Metafisica IX. 6-9.  
30 Cfr. Poetica (1450b17) e par. 3 di questo contributo. 



108 S. G. Seminara 
 

 

era semplicemente definito come il darsi della δύναμις della 
tragedia anche in assenza di gara e attori. Tale darsi coincide qui 
con l’efficacia che ha la tragedia di ispirare ‘paura’ e ‘pietà’ anche 
«senza vedere», ovvero anche in assenza di una sua 
rappresentazione tragica. La qualità della trama dell’Edipo, ovvero 
del suo testo, provoca il piacere caratteristico della tragedia 
(verosimilmente quella ‘catarsi’ di cui Aristotele dice ma non 
spiega), indipendentemente dal fatto che essa venga messa in scena.  

Analogamente, nel conclusivo capitolo 26 della Poetica, atto a 
stabilire se è migliore l’imitazione epica o quella tragica, Aristotele 
afferma che: 

T8. La tragedia realizza il suo carattere specifico anche senza 
movimento (καὶ ἄνευ κινήσεως), come l’epica, in quanto rivela 
chiaramente le sue qualità alla lettura (διὰ τοῦ ἀναγινώσκειν). 
(Poetica 1462a10-12)  

Anche da questo brano emerge, cioè, come Aristotele voglia 
sottolineare il fatto che la tragedia possa provocare il suo piacere 
caratteristico anche in assenza di teatro e attori.  

Questi dati testuali sembrerebbero di per sé sufficienti per 
aderire in toto a una visione testo-centrica della tragedia e per 
abbandonare def.8 in favore di def.7. L’arte poetica sembrerebbe, in 
altre parole, rendere possibile quella riduzione formale che 
Aristotele sembra auspicare in alcuni momenti della sua ricerca 
ontologica. Si ricordi, a tal proposito, quanto egli scrive in 
Metafisica VII.11: 

T9. la forma dell’uomo appare sempre presente in carne e ossa e in 
parti di questo tipo: allora, dunque, queste sono parti sia della 
forma sia della definizione? O no, cioè sono materia, ma per il fatto 
che non si generano anche in altre cose siamo nell’impossibilità di 
separarle? (Metafisica 1036b3-9)31 

Rispetto all’arte tragica, la separazione a cui allude Aristotele 
sembra più che un’ipotesi di lavoro: il fine di una tragedia ben 
costruita sul piano della trama si realizza anche se non fossimo 
nelle condizioni di poter mai fruire di una sua rappresentazione 
teatrale32. Ciò non invalida, tuttavia, la verità secondo cui il testo 

 
31 Qui e in seguito la traduzione italiana della Metafisica di riferimento è quella 
di Berti (2017). 
32 Come correttamente rilevato in Destrée (2016, 235-236), tuttavia, il fatto che 
Aristotele affermi che il piacere caratteristico della tragedia venga provocato 

 



109 Lebenswelt, 25 (2024) 
 
 

 

letterario risulta, comunque, in vista della sua messa in scena e il 
lavoro dello scenografo, almeno sotto questo rispetto, più 
importante di quello del poeta. A dimostrarlo chiaramente è un 
passaggio di Poetica 24: 

T10. il proprio dell’epica è che, mentre nella tragedia non si 
possono imitare contemporaneamente più parti, ma solo quella 
messa in scena e recitata dagli attori, l’epica, per il fatto di essere 
una narrazione, può rappresentare contemporaneamente più parti. 
(Poetica 1459b24-26) 

Questo brano mostra chiaramente come l’arte del poeta che scrive 
una trama tragica, invece che epica, sia necessariamente 
condizionata dalla sua finalizzazione scenografica. La realizzazione 
testuale dell’imitazione tragica, infatti, non può infatti prescindere 
dal vincolo di unità scenografica prescritto dalla sua resa teatrale. 
Ciò significa che, nonostante l’efficacia della tragedia si dia anche in 
assenza di gara e di attori, essa rimane, anzitutto nel suo processo 
creativo, in potenza il suo spettacolo.  

Conclusioni 
Alla luce dell’analisi svolta la δύναμις menzionata in T1. può essere 
intesa sia come potenzialità (nel processo creativo), nella misura in 
cui la tragedia è ontologicamente orientata alla sua performance 
teatrale, sia come efficacia (nell’esperienza fruitiva), nella misura in 
cui essa si realizza anche in assenza della sua rappresentazione 
scenografica. Se si sceglie la prima traduzione si ha il vantaggio di 
restituire meglio l’opposizione tra δύναμις e ἀπεργασία. Ma in che 
senso sarebbe allora possibile dire che l’essere in potenza della 
tragedia si dà anche senza gara e attori33? Una risposta potrebbe 
venire da quanto Aristotele mostra in Metafisica IX.7, spiegando 
quando (πότε) qualcosa può dirsi in potenza: 

T11. Anche una casa è in potenza allo stesso modo: quando negli 
elementi materiali non ci sia nulla che a essi impedisca di diventare 
casa, e quando non vi sia più nulla che a essi si debba ulteriormente 
aggiungere o togliere o mutare, allora si ha la casa in potenza. Così 
dovrà dirsi per tutti gli altri casi, in cui il principio della generazione 
proviene dal di fuori. (Metafisica 1049a8-13) 

 
anche dalla sola lettura del suo testo non implica di per sé che egli consideri 
questo il caso ideale di fruizione.  
33 Cfr. n. 5. 



110 S. G. Seminara 
 

 

Parafrasando: così come la ‘terra’ non è in potenza la ‘casa’, ma lo è 
il ‘legno’ che dalla ‘terra’ deriva, allo stesso modo la ‘trama’, ma non 
i ‘caratteri’ né nessuno degli altri elementi che la compongono 
preso isolatamente, è in potenza la ‘tragedia’. E le cose stanno così 
anche se alla ‘trama’ non si aggiunga l’‘elemento scenografico’ che, 
semmai, ne attualizza la specifica potenzialità. 

Se si sceglie la seconda traduzione, tuttavia, si ha il vantaggio sia 
di uniformare l’interpretazione di T1. con quella di T7. e T8.– che 
ne sembrano naturale sviluppo tematico – sia di uniformare tra 
loro le traduzioni delle altre occorrenze di δύναμις presenti in 
Poetica 6 e che in alcun modo sembrano potersi rendere con 
‘potenzialità’34. Pur con tutte le cautele del caso, dovute agli 
elementi emersi dall’analisi sviluppata in questo lavoro, ritengo 
dunque più prudente optare per questa seconda scelta. Non 
foss’altro perché essa sembra, da ultimo, meglio inquadrare il 
capitolo 6 entro la cornice definita nel già menzionato incipit della 
Poetica.  

T5. Περὶ ποιητικῆς αὐτῆς τε καὶ τῶν εἰδῶν αὐτῆς, ἥν τινα δύναμιν 
ἕκαστον ἔχει, καὶ πῶς δεῖ συνίστασθαι τοὺς μύθους, εἰ μέλλει 
καλῶς ἕξειν ἡ ποίησις, ἔτι δὲ ἐκ πόσων καὶ ποίων ἐστὶ μορίων. 
(Poetica 1447a8-11) 

Tratteremo della poetica nel suo insieme e delle sue forme, quale 
δύναμιν abbia ciascuna e come si debbano comporre le trame 
perché la poesia riesca bene, e inoltre quante e quali siano le sue 
parti. 

Qui δύναμις va certamente intesa come ‘capacità’, ovvero secondo 
il significato primario di principio di mutamento in altro35, nel caso 
specifico come capacità di produrre catarsi nel suo fruitore. Tale 
certezza deriva da quanto Aristotele afferma in Metafisica IX.2: 

T12. ἐπεὶ δʼ αἱ μὲν ἐν τοῖς ἀψύχοις ἐνυπάρχουσιν ἀρχαὶ τοιαῦται, 
αἱ δʼ ἐν τοῖς ἐμψύχοις καὶ ἐν ψυχῇ καὶ τῆς ψυχῆς ἐν τῷ λόγον ἔχοντι, 
δῆλον ὅτι καὶ τῶν δυνάμεων αἱ μὲν ἔσονται ἄλογοι αἱ δὲ μετὰ 

 
34 Cfr. Poetica (1449b36): «μελοποιίαν δὲ ὃ τὴν δύναμιν φανερὰν ἔχει πᾶσαν» e 
Poetica (1450b13-15): «λέξιν εἶναι τὴν διὰ τῆς ὀνομασίας ἑρμηνείαν, ὃ καὶ ἐπὶ 
τῶν ἐμμέτρων καὶ ἐπὶ τῶν λόγων ἔχει τὴν αὐτὴν δύναμιν». 
35 Cfr. Metafisica IX.1 (1046a9-11). Al contrario della stragrande maggioranza 
degli studiosi anglosassoni, che rendono qui δύναμις con il generico ‘potential’, 
Else (1957, 8), traduce correttamente con «the power or capability of the art», 
ma non individua la corrispondenza con Metafisica IX, definendo non tecnico tale 
uso del termine e nonostante ne segnali la prossimità con quello di Retorica (I.2 
1356a35).  



111 Lebenswelt, 25 (2024) 
 
 

 

λόγου· διὸ πᾶσαι αἱ τέχναι καὶ αἱ ποιητικαὶ ἐπιστῆμαι δυνάμεις 
εἰσίν· ἀρχαὶ γὰρ μεταβλητικαί εἰσιν ἐν ἄλλῳ ἢ ᾗ ἄλλο. (Metafisica 
1046a36-b4) 

Poiché alcuni principi di questo tipo (scil. quelli di mutamento in 
altro) sono presenti nelle cose inanimate, altri invece negli esseri 
animati, cioè nell’anima, e [tra le capacità] dell’anima [essi sono 
presenti] in quella dotata di ragione, è chiaro che anche tra le 
capacità alcune saranno prive di ragione e altre con ragione; perciò 
tutte le arti e le scienze poietiche sono capacità: infatti, sono 
principi di mutamento in altro o [nella stessa cosa] in quanto altro. 

Sulla base di queste evidenze è possibile dire che l’individuazione 
di quante e quali parti (ἐκ πόσων καὶ ποίων ἐστὶ μορίων) 
compongono la tragedia nel capitolo 6 della Poetica sia finalizzata 
alla definizione del suo principio di mutamento in altro (δύναμις) e 
dopo che, attraverso l’individuazione dei suoi oggetti, mezzi e modi, 
si è distinta la sua specie imitativa dalle altre (τῶν εἰδῶν αὐτῆς). 
Tale principio di mutamento coincide con l’effetto catartico 
prodotto dalla trama. Non a caso, i capp. 7-13 della Poetica hanno 
come argomento il modo in cui le trame debbano comporsi perché 
la poesia riesca bene (πῶς δεῖ συνίστασθαι τοὺς μύθους, εἰ μέλλει 
καλῶς ἕξειν ἡ ποίησις). Si occupano cioè di spiegare come essa 
risulti efficace36. Ciò non invalida, tuttavia, in alcun modo il fatto che 
la trama tragica sia in potenza il suo spettacolo perché – come 
emerso da T10. – la sua scrittura non può eludere il vincolo di unità 
scenografica posto dalla sua attualizzazione teatrale. In sintesi, se è 
vero che il focus della ricerca sulla ‘tragedia’ sviluppata da 
Aristotele riguarda l’efficacia della sua fruizione, è pur vero che tale 
efficacia dipende dalla specificità del suo processo creativo. 

Bibliografia 

Battin M.P., 1974: Aristotle’s definition of tragedy in the Poetics, 
«The Journal of Aesthetics and Art Criticism» 33, 2, pp. 155-170. 

 
36 Divergo qui da Silk (1994, 108), che distingue nettamente il carattere pratico 
di questo obiettivo da quello teorico legato all’individuazione della δύναμις delle 
diverse specie poetiche. Se la teoria caratteristica della Poetica ha infatti come 
obiettivo la definizione della ‘capacità’ di produrre mutamenti propria di 
ciascuna arte poetica non si vede come essa possa essere distinta dalla sua prassi.  



112 S. G. Seminara 
 

 

Belfiore E.S., 1992: Tragic pleasures: Aristotle on plot and emotion. 
Princeton, Princeton University Press. 

Berti E., 2017: Aristotele. Metafisica, Roma-Bari, Laterza. 

Curran A., 2016: Aristotle and the Poetics, London-New York, 
Routledge, 2016. 

Destrée P., 2016: Aristotle on the power of music in tragedy, «Greek 
and Roman Musical Studies» 4, pp. 231-252. 

Donini P., 2008: Aristotele. Poetica, Torino, Einaudi. 

Else G.F., 1957: Aristotle’s Poetics: The argument, Cambridge, 
Harward University Press. 

Halliwell S., 1998: Aristotle’s Poetics. With a new introduction by the 
author, Chicago, University of Chicago Press. 

Husain M., 2002: Ontology and the art of tragedy. An approach to 
Aristotle’s Poetics, New York, State University of New York Press. 

Lord C., 1969: Tragedy without character, «The Journal of 
Aesthetics and Art Criticism» 28, 1, pp. 55-62. 

Paduano G., 1998: Aristotele. Poetica. Roma-Bari, Laterza. 

Scott G., 1999: «The poetics of performance. The necessity of 
spectacle, music, and dance in Aristotelian tragedy», in 
Performance and Authenticity in the Arts, ed. by S. Kemal and I. 
Gaskell, Cambridge, Cambridge University Press, pp. 15-48. 

Scott G., 2003: Purging the Poetics, «Oxford Studies in Ancient 
Philosophy» 25, pp. 233-263. 

Silk M.S., 1994: The ‘Six Parts of Tragedy’ in Aristotle’s Poetics: 
Compositional Process and Processive Chronology, «Proceedings of 
the Cambridge Philological Society» 40, pp. 108-115. 

Veloso C.W., 2007: Aristotle’s Poetics without Katharsis, Fear, or Pity, 
«Oxford Studies in Ancient Philosophy» 33, pp. 255-284. 


