
 

  Materiali di Estetica, N. 5.2, 2018. Pagina 227 

 

Le parole di Dio nel regno dell’uomo  

 

di Gianni Trimarchi 

This paper examines some of the Anti-Trinitarian interpretations on God's 

words.It starts from the expulsion from the Garden of Eden, seen according to a 

Hebrew commentary, the one of Erich From,up to some heretics of 1500 who 

challenged the Trinity, according to a philological reading of the Scriptures, 

cleared of some of the encrustations due to the tradition. The paper deals with 

Serveto, Biandrata, and Ferenc David, but mentions also the survival of some of 

the Anti-Trinitarian theses in the philosophy of Ralph W. Emerson, a 

philosopher who had a not negligible weight in the development of the American 

culture of the nineteenth century. One of the last heirs of this tradition is the 

Jesuit Roger Lenaers, who considers it appropriate to refer to the Anti-

trinitarian ideas, to give new life to the living word of God, in a world that he 

considers desecrated. Beyond the utopias, however, we should not forget the 

violent aspects that have always been linked to the word of God, of which we 

have seen some examples here. 

Keywords: Antitrinitarism, Giorgio Biandrata, Ferenc David, Roger Lenaers, 

Michele Serveto, Unitarianism. 

La trascendenza non è una sovrastruttura, 

ma una struttura vera e propria del sentire e 

dello stare nel mondo. Gli esseri umani 

vivono, grazie a un continuo rimando fra il 

piano ordinario e quello del trascendente, un 

piano di esperienza che, oltre a comprendere 

la dimensione della trascendenza, è 

attraversato da forze storiche, politiche e 

sociali. 

 

(Ugo Fabietti, Materia sacra, p. 282). 

 

…questi processi sarebbero riconducibili a 

proprietà neurofisiologiche del cervello 

umano, ma in senso antropologico vengono 

definiti, con Cassirer, come simboli, 

essenziali per la vita umana. 

 

(Ugo Fabietti, Materia sacra, p. 17).  

  



 

  Materiali di Estetica, N. 5.2, 2018. Pagina 228 

Introduzione 

Si è parlato in tempi passati del pensiero religioso come di qualcosa di 

completamente separato dalla dimensione razionale, ma ormai la definizione 

è ben diversa. Già a partire dall’Ottocento, per gli antropologi la religione 

consiste in un coinvolgimento esistenziale, manifestato attraverso 

“l’effervescenza collettiva dei riti”. Questi hanno un senso profondo per la 

comunità che li promuove e sono empiricamente constatabili nella loro 

evidente concretezza1, così come del resto risultano chiaramente 

comprensibili le metafore che appaiono nei testi sacri. 

Per quanto riguarda le religioni del Libro, un passo di particolare rilievo è 

quello di Genesi 1-3, dove si parla prima della creazione di Adamo e Eva, poi 

della loro cacciata dal paradiso terrestre. Fra i commenti è particolarmente 

significativo quello di Fromm; infatti, spiegandoci alcuni passi della Bibbia, 

egli ci parla in forma esplicita del “misticismo ateistico”2 che caratterizzò la 

scuola di Francoforte e che a volte rimane nascosto fra le righe. 3 

La creazione e la cacciata 

Fra le parole usate da Dio per creare il mondo, ce n’è una disarticolata: il 

soffio. Il signore della creazione nasce da una sintesi fra il più basso livello di 

espressione vocale e il più basso livello di organizzazione della materia: la 

“polvere della terra”, che, rispetto all’uomo, è pura dunamis e nulla in atto. 

Tuttavia “l’uomo divenne un’anima vivente” (Gen 2, 7). Adamo, imitando il 

suo creatore, darà poi un nome ai singoli animali e addirittura a Eva (vita), 

che Dio aveva creato in collaborazione con Adamo, usando una sua costola e 

materializzando il suo sogno. (Gen 3, 20) 

In questo senso si esprime anche Walter Benjamin. 

                                                           
1 Significativa in questo senso l’opera di Foustel de Coulanges (1864) e di Robertson Smith 

(1889). Cfr U. Fabietti, Materia sacra, cit. p. 22. 
2 E. Fromm Sarete come dei, Roma, Astrolabio, Ubaldini, 1970, p 17. 

3 V. ad esempio Horkheimer-Adorno, Elementi di antisemitismo, in Dialettica 

dell’Illuminismo Torino Einaudi 1968, p 212). 
 



 

  Materiali di Estetica, N. 5.2, 2018. Pagina 229 

Dio non ha creato l’uomo dal verbo e non l’ha nominato. Egli non ha voluto 

sottoporlo alla lingua. Nell’uomo Dio ha lasciato uscire liberamente da sé la 

lingua, che gli era servita come strumento della Creazione. 4 

Una volta creati l’uomo e la donna, l’Eterno dà loro un divieto, che però non 

risulta avere un autentico fondamento razionale. Paradossalmente, è il 

serpente a dire la verità, mentre secondo lo stereotipo sarebbe un mentitore. 

Adamo, a questo punto, si trova davanti a un bivio, ma è ormai in grado di 

operare una διαίρεσιs, fra quello che potremmo definire come l’«atteggiamento 

naturale» e un atteggiamento consapevole. 

Il serpente era il più astuto degli animali che Dio avesse fatto…e disse alla 

donna: ‘No, non morirete affatto, ma Dio sa che, nel giorno che ne mangerete, gli 

occhi vostri si apriranno e sarete come Dio, avendo la conoscenza del bene e del 

male’…allora si apersero gli occhi ad ambedue e si accorsero che erano ignudi.” 

(Gen 3:7) 

I due viventi erano ormai giunti ad un sufficiente livello di maturità per uscire 

dalla dipendenza. Trasgredendo, cioè violando l’«atteggiamento naturale», 

nascono alla vita; infatti acquistano la vista che prima non avevano, ma la 

“caduta infinita”, che caratterizza in varie forme il commento cristiano non 

risulta nella lettura ebraica di Fromm, così’ come del resto non risulta nella 

tradizionale lettura islamica. 

Il testo biblico non menziona affatto la parola “peccato”. L’uomo sfida il supremo 

potere di Dio, e lo può fare, perché lui stesso è potenzialmente Dio, che lo punisce 

[… ] perché vuole conservare la sua supremazia e deve proteggerla con un atto 

di forza. 5 

Questa non è la storia della caduta dell’uomo, ma del suo risveglio, perciò è la 

storia dell’origine della sua evoluzione, che rende l’uomo un “rivale potenziale” 

di Dio. 6 

Secondo Fromm, nelle espressioni più arcaiche, anche il Dio della Bibbia era 

“forse non troppo diverso dagli dei olimpici greci, un Dio che ha virtù e vizi 

umani e può essere sfidato”7 da un uomo cosciente della scintilla di natura 

divina che c’è in lui fin dall’inizio ed è capace di esprimere le proprie ragioni. 

In questo contesto si spiega il conflitto fra Dio e Abramo a proposito della 

                                                           
4 W. Benjamin, “Compito del traduttore”, in Aut aut, 334, 2007, pp. 7-20. 
5 E. Fromm, op. cit,  pp. 19-20. 
6 Ivi, p. 51. 
7 Ivi, p. 20. 

 



 

  Materiali di Estetica, N. 5.2, 2018. Pagina 230 

distruzione di Sodoma. “Abramo non è un umile che supplica, ma è un uomo 

fiero e ha il diritto di esigere che Dio osservi il principio di giustizia”8, per cui 

non può far perire anche un solo innocente. Troviamo un’analoga contesa fra 

Dio e Mosè, a proposito della distruzione dell’intero popolo di Israele, che 

nell’angoscia della vita nel deserto ha ritrovato gli idoli. In un’accorata 

perorazione, Mosè gli ricorda una promessa:  

Ricordati di Abramo, di Isacco, di Israele, tuoi servi, ai quali hai giurato per te 

stesso e hai detto: “Renderò la vostra posterità numerosa come le stelle del cielo” 

[…] E l’Eterno si pentì del male che aveva voluto fare al suo popolo. (Es 32:14) 

Le parole di dio e la riforma  

Diametralmente opposta alla lettura ebraica di Fromm, è quella di Lutero. 

Frate agostiniano, egli fa proprie le tesi di Agostino sul peccato originale e 

sull’impossibilità per l’uomo di salvarsi da solo.9 Come è noto, con questa tesi 

la Riforma si opponeva con forza all’ipocrisia del traffico delle indulgenze, che, 

quanto meno, distoglieva gli uomini dalla contrizione. Il discorso tuttavia 

possiede anche precisi risvolti teologici. 

Lutero giovane pare fosse ossessionato dall’immagine dell’arcobaleno, 

simbolo del patto, con assiso il Cristo giudicante, armato di spada, che 

assolveva, o pronunciava la sua condanna senza un criterio riferibile alla 

razionalità. L’assoluta impotenza dell’uomo gli appare in particolar modo nei 

casi dei peccati occulti10 che sfuggono al peccatore stesso e pertanto non 

possono essere confessati. In questo senso, con sottile sensibilità 

psicoanalitica, egli parla di Adamo e Eva i quali, dopo la fatale disobbedienza, 

se ne andavano in giro spensierati, perché non erano in grado di riconoscere 

l’enorme entità del loro peccato11. 

Col passare degli anni però alla prima immagine del Cristo giudicante, egli 

ne sovrappose un’altra, nella quale il Dio incarnato pendeva derelitto da una 

croce, per un gratuito e non spiegabile amore verso gli uomini. A questa 

immagine bisognava arrendersi, “sicut mulier ad conceptum”, confidando 

                                                           
8 Ivi, p. 22. 
9Præsta, Pater omnipotens, sine mérito quod rogámus, qui fecisti ex nihilo, qui te rogarent. 

Per Christum Dóminum nostrum. Amen. (Preghiera di Agostino). 
10 R. Bainton, La riforma protestante, Einaudi, Torino 1958 p. 42. 
11 Ivi, p. 42. 



 

  Materiali di Estetica, N. 5.2, 2018. Pagina 231 

nella misericordia divina, capace di superare l’inadeguatezza delle risorse 

umane. Si trattava in sostanza di un abbandono a Dio nella più totale 

passività, che in realtà non si fondava direttamente sulle parole di Dio, ma 

piuttosto su alcuni passi di Paolo (Romani 5) e di Agostino. (De Libero 

arbitrio, Contra Pelagium…) 

Data la palese incapacità dell’uomo, secondo Lutero, il Salvatore, e con 

esso la Trinità, risultavano indispensabili. Nel mondo dei riformati, interi 

decenni di frenetiche attività, in guerra e in pace, trovarono in certo senso la 

loro causa in questo sogno di passività che costituiva l’ovvio antropologico. La 

Trinità peraltro non è un concetto ovvio. Si tratta di un problema millenario, 

che devastò la “veste inconsutile” delle Chiese cristiane, fin da tempi antichi. 

Già Ario, vescovo berbero, (256-336) si poneva dei problemi molto chiari sulla 

natura del Verbo. Un altro berbero,  

Agostino, riconosceva la Trinità come oggetto di fede, ma non di 

conoscenza. Senza addentrarci nella complessità delle argomentazioni 

addotte, gli ariani non capivano che il Figlio fosse così consustanziale col 

Padre da essere esistito ab aeterno insieme a lui, rendendo accidentale la sua 

natura umana. Per loro inoltre le tre personae erano sostanzialmente tre dei 

diversi. 

Scrive Bainton che a distanza di secoli è difficile cogliere il vero significato 

di certe controversie teologiche. C’è però un fatto storicamente certo: la 

disputa sulla Trinità aveva dato luogo a lotte sanguinarie che stavano 

devastando tutto l’impero. Il vescovo Gregorio di Nazianzo (329-390) in un 

breve passo ci dà un’idea della situazione 

Abbiamo diviso Cristo, noi che tanto amavamo Dio e Cristo! Abbiamo mentito gli 

uni agli altri a motivo della Verità, abbiamo nutrito sentimenti di odio a causa 

dell'Amore, ci siamo divisi l'uno dall'altro!” (Discorsi 6, 3) 

Per riportare la pace nell’impero, l’imperatore Costantino fece indire il 

concilio di Nicea (325), al quale partecipò personalmente12. Alla fine i trinitari 

                                                           
12 Ad analoga soluzione ricorse Carlo V, a distanza di 1.200 anni, quando fece indire il concilio 

di Trento per dirimere la disputa tra i fautori del libero arbitrio e del libero esame, in un 

contesto ugualmente pieno di “odio a causa dell’amore”. 
 



 

  Materiali di Estetica, N. 5.2, 2018. Pagina 232 

ebbero la maggioranza dei voti, contro i sostenitori di Ario.13 Per vari secoli la 

Chiesa ufficiale diede per scontate le conclusioni di questo concilio, senza più 

ridiscuterle, benché intorno ad essa continuassero a sopravvivere elementi di 

dissenso. 14 

La critica cinquecentesca 

Di un compito critico si fece carico nel millecinquecento Michele Serveto, 

spagnolo, il quale iniziò il suo lavoro osservando che forse il principale 

ostacolo alla conversione di ebrei e islamici era la Trinità, per poi aprirsi alla 

vera e propria dimensione teoretica del problema 

Buon conoscitore delle “tres linguae”, con molta raffinatezza culturale, egli 

prende in esame anzitutto l’evidenza dei testi sacri, nei quali, egli dice, la 

Trinità non compare in alcun modo, perché sarebbe un oltraggio all’unità di 

Dio, come peraltro asserito da ebrei e islamici.15 

Il problema di Serveto non è certo quello di negare l’importanza del Cristo. 

Egli però afferma che la dottrina della Trinità era “piena di false credenze”. 

Come scrive Bainton: 

 [Serveto] contrapponeva le teorie tardo-scolastiche con le formulazioni bibliche 

originali. Egli riteneva insolubili gli enigmi degli scolastici. Ciò che essi 

chiamavano insondabile, lui lo considerava non credibile. 16 

Era il tempo in cui Ecolampadio a Basilea aboliva le immagini sacre insieme 

alla messa e il problema dell’umanità di Cristo non poteva più essere lasciato 

ad un gioco intellettualistico. Sulla scia della dottrina di Ario e di Paolo di 

Samosata, Serveto afferma che la Parola era eterna, ma non il Figlio. In Gesù 

il Verbo si incarnò, ma il suo essere divino ebbe un inizio nel tempo.  

                                                           
13 Resta peraltro che l’imperatore Costantino, promotore del concilio, pare sia rimasto legato 

sia alla persona, sia alle tesi di Ario e che in punto di morte ricevesse il battesimo ariano. 
14 Ricordiamo le chiese ariana, nestoriana e monofisita, che nacquero in questo periodo e 

sopravvissero per secoli. 
15 Serveto prende in esame anche vari autori storicamente a lui precedenti. A secoli di 

distanza, prima Occam e poi Erasmo dubitarono della Trinità, arrivando a parlare 

addirittura del politeismo, insito in questa dottrina. Tutti concordavano però nel dire che 

queste critiche non andavano fatte in pubblico “per il bene dei credenti comuni” (R. Bainton, 

Vita e morte di Michele Serveto, cit., p. 23). Lutero stesso detestava il termine homousios, 

perché non era presente nelle Scritture e comunque non lo convinceva, tuttavia “in pubblico 

ne conservava la dottrina”. (R. Bainton, Vita, cit. p. 45). 
16 R. Bainton Vita, cit., p. 24. 



 

  Materiali di Estetica, N. 5.2, 2018. Pagina 233 

Non trascurabile in questo paradigma il fatto che Dio ha conferito caratteri 

divini all’uomo in un momento preciso del tempo. A questo punto la parola 

Cristo non starebbe più ad indicare una persona, presente ab aeterno, ma uno 

stato superiore, aperto potenzialmente da Dio a tutti gli uomini. In questo 

senso la questione delle due nature non degrada la divinità al livello della 

miseria umana, ma eleva l’uomo al livello di Dio. Così si esprimeva il Verbo 

secondo il libero esame del nostro autore. 

Serveto morì sul rogo a Ginevra nel 1553, con il suo De Trinitatis erroribus 

attaccato a una coscia. Il supplizio durò mezz’ora e, mentre le fiamme lo 

avvolgevano, pregava Gesù chiamandolo “Figlio di Dio eterno…”. 17 Questo 

sembrò una grande bestemmia per i calvinisti presenti in quanto egli non 

pregava il figlio eterno di Dio. In sostanza fu bruciato per lo spostamento di 

una sola parola, che però aveva il potere di mettere in crisi le certezze 

profonde dei fedeli delle varie comunità protestanti18, alle quali Calvino si era 

rivolto per avere un imprimatur alla condanna. I libri di Serveto furono tutti 

bruciati e anche questo ebbe il suo peso nel creare ai fedeli qualche dubbio sul 

valore innovativo della Riforma. In questo contesto 

Calvino appare non come il weberiano fondatore dell’età moderna, ma piuttosto 

come una delle ultime grandi figure del medioevo. 19 

I fratres poloni 

Gli antitrinitari, ugualmente perseguitati da cattolici e protestanti, si 

trasferirono in Polonia e in Transilvania, territori meno sviluppati, dover era 

meno forte il controllo religioso. I Fratres peraltro non si ponevano problemi 

di potere, ma vivevano di un totale “letteralismo biblico, fino al credo quia 

absurdum” sottolineando le istanze di tipo etico del messaggio evangelico, 

come la povertà e l’umiltà. Il Cristo era considerato assai più come un esempio 

da imitare sul piano empirico, che non come una vittima sacrificale.20 Il loro 

problema era uscire dai “cavillos, sophismas et inutiles speculationes” che 

                                                           
17 Historia mortis Serveti, in R. Bainton, Vita, cit. p. 174. 
18 “Noi non sopportiamo l’idea che vengano meno i nostri simboli” C. Geetz, La religione come 

sistema culturale, in Interpretazione di culture, Il Mulino, Bologna 1987, p. 151. 
19 A. Prosperi, Introduzione a: R. Bainton Vita di M. Serveto, cit., p XXVII. 
20 M. Firpo, Antitrinitari nell’Europa orientale del ‘500, La Nuova Italia, Firenze 1977, p. 24. 

 



 

  Materiali di Estetica, N. 5.2, 2018. Pagina 234 

furono “Graecorum philosofica vanitas” 21 per recuperare il Verbum Dei nella 

sua originaria purezza, sulle tracce dell’insegnamento di Serveto.  

Si trattava peraltro di una comunità molto frammentata. In 

un’esasperazione del libero esame, “ogni gruppuscolo, per quanto settario e 

chiuso in se stesso, si sentiva autorizzato a sentirsi il vero interprete delle 

parole di Dio, eliminando le incrostazioni della tradizione, ma anche ogni tipo 

di dialogo con l’esterno e ogni traccia di razionalismo”22. 

Nonostante il modo di sentire di molti gruppi di base, ormai era nato un 

movimento antitrinitario a livello europeo; la Transilvania era meta dei 

viaggi di molti esuli, anche di elevato livello culturale. Si trattava di un 

territorio posto al confine con le terre abitate dagli islamici, con i quali vigeva 

un rapporto di costante odio-amore. I Fratres Poloni, spesso accusati di essere, 

a seconda dei casi, ebraici, o “mahometici”, in questo caso giungevano utili 

alla classe dirigente ed ebbero uno spazio anche politico, ben gestito dal 

potentissimo Giorgio Biandrata, antitrinitario e medico di corte in 

Transilvania, dove i Fratres, nel periodo di massimo splendore, si trovarono a 

disporre di ben 300 chiese23. 

Questo contesto, vivace e stimolante, permise alla Chiesa antitrinitaria di 

raggiungere un alto livello di elaborazione teorica. L’editto di Turda del 1568 

sulla libertà religiosa, firmato dal re Giacomo Sigismondo II, e la dieta di 

Vasarhely del 1571, col suo aperto dibattito, costituiscono precise 

testimonianze di un pensiero religioso in continuo progresso, volto verso un 

“misticismo ateistico”, non lontano da quello di alcune correnti ebraiche, e in 

procinto di porre le basi di quello che sarà, un secolo dopo, il deismo. 

Il rivolgersi direttamente alla parola di Dio nella sua purezza portò i 

Fratres poloni a mettere in discussione anche temi in cui l’etica sconfinava 

nel sociale, come la liceità d guerra, il diritto di proprietà e la signoria sui 

servi. Così essi finirono col perdere l’appoggio della nobiltà, che non voleva 

rinunciare ai suoi previlegi.24 Qui, come scrive Ugo Fabietti parlando della 

                                                           
21 Ivi, pp. 50-51. 
22 Ivi, p. 41. 
23 L. M. F. Sudbury, Vite eretiche, storie di antitrinitari del ‘500, Edizioni Unitariane Milano, 

sd, p. 117. 
24 M. Firpo, op. cit., p. 111. 

 



 

  Materiali di Estetica, N. 5.2, 2018. Pagina 235 

religione in generale, il piano del trascendente diventava “una struttura vera 

e propria del sentire”25 destinata ad avere un peso nelle scelte politiche. 

Questa situazione diede luogo a un dramma, forse ancora più lacerante di 

quello accaduto a Serveto. A undici anni da un editto reale26 che affermava la 

libertà di coscienza, Ferenc David, primo vescovo antitrinitario, venne 

processato per le sue idee religiose, volte a creare una religione non 

adorantista, che prevedeva di togliere i crocefissi dalle chiese e abolire il 

battesimo. Si trattava però, come scrisse lo stesso David, di una “res plena 

difficultatis ac odii”.27 Infatti 

Il ritorno al puro cristianesimo originario e a un’incontaminata verità apostolica, 

finivano ora con l’obliterare la stessa rivelazione neotestamentaria, annullata 

sul piano dottrinale e ormai destituita anche di una sua rilevanza etica.28 

A questo punto per i leaders si poneva ad un tempo il problema di non perdere 

l’appoggio della nobiltà e anche di fare in modo che la mistica razionalista non 

diventasse razionalismo. Nel 1579 Ferenc David fu condannato all’ergastolo, 

in sostanza per eresia, e dopo pochi mesi morì, in circostanze non chiare. Ad 

accusarlo fu Giorgio Biandrata, che era stato fino a quel momento il suo 

migliore amico e il suo compagno nell’elaborazione dottrinale. Sembra che egli 

volesse risolvere tutti i problemi offrendo al nuovo re l’espiazione sostitutiva 

di una vittima sacrificale, in una sorta di concezione trinitaria, contraria a ciò 

in cui Biandrata aveva creduto per tutta la sua vita. La triste vicenda però gli 

fece perdere ogni credibilità presso i fedeli e così la comunità si trovò 

improvvisamente privata dei suoi capi. Il movimento perse d’un colpo tutta la 

vitalità che lo aveva caratterizzato fino a quel momento e finì col restare 

rinchiuso in una dimensione dottrinale ormai definita, senza più una 

prospettiva dinamica. L’elaborazione messa in atto, tuttavia, non andò 

perduta. Non è questa la sede per parlare degli sviluppi dell’antitrinitarismo 

in Europa, ma possiamo ricordare il deismo di Locke e di Voltaire. Fra i 

                                                           
25 U Fabietti, Materia sacra, Cortina, Milano 2014, p. 282. 
26 Il re Giovanni Sigismondo II, che si era convertito all’antitrinitarismo, morì a 31 anni nel 

1571 per un “incidente” (cfr L. Sudbury, Vite eretiche, cit., p. 118). Il suo successore, Stefano 

Bàtory aveva sentimenti ben diversi e cambiò radicalmente la politica di tolleranza religiosa 

messa in atto in precedenza. David fu giudicato in questo nuovo clima instauratosi. 
27 M. Firpo, Antitrinitari, cit. p. 84. 
28 Ivi, p. 79.  

 



 

  Materiali di Estetica, N. 5.2, 2018. Pagina 236 

numerosi eredi successivi, va qui menzionato quanto meno Ralph W. Emerson 

(1803-1882), che fu pastore antitrinitario in America e il cui influsso fu 

rilevante sia per i filosofi pragmatisti, come James e Dewey, sia per molti 

letterati statunitensi. Questo induce a pensare che la cultura americana non 

è soltanto calvinista29. 

L’ultimo autore, in ordine di tempo, che si può citare in riferimento al 

nostro tema è un cattolico, il quale sente di dover ricorrere al paradigma 

antitrinitario per mettere ordine nella dottrina e ridare senso alle parole di 

Dio, in un mondo che egli ritiene dissacrato. 

Le parole di dio nel silenzio dell’uomo 

Il novantenne Roger Leaners, gesuita, è autore di vari testi, fra cui Il sogno 

di Nabucodonosor; Benché Dio non stia nell’alto dei cieli; Gesù di Nazaret, un 

uomo come noi? e una recente intervista rilasciata a Micromega30. Egli ci 

parla di una Chiesa ancora medievale, non più capace di farsi ascoltare nel 

mondo di oggi e affronta il problema della necessità di rimettere in 

discussione i dogmi. Questo per proporre una fede che risulti non imposta e 

pertanto credibile nel mondo postmoderno, fondato sull’autonomia di giudizio. 

Uno dei punti chiave della sua dottrina consiste nell’abolizione del dogma 

della Trinità: su questo tema Leaners si esprime in termini molto chiari, forse 

non diversi da quelli che usava Erasmo quando conversava in privato coi suoi 

discepoli. Qui però il discorso è pubblico, così come del resto è pubblico il 

discorso di altri cattolici contemporanei, come Vito Mancuso, che avanzano 

proposte analoghe in relazione a questo tema31. 

Il cristianesimo non è pensabile senza la figura di Gesù, ma lo è senza la sua 

divinizzazione. Fino all’anno trecento nessuno ha parlato d natura divina di 

Gesù. La Chiesa è fiorita per trecento anni senza questo dogma. I fedeli hanno 

                                                           
29 Cfr. A. Nieddu e A. Parravicini, Alle origini del pragmatismo: Emerson […], in R. 

Calcaterra, G. Maddalena, G. Marchetti, Il pragmatismo dalle origini agli sviluppi 

contemporanei, Carocci. Roma 2015, pp. 21-31. 
30 R. Leaners, Un gesuita contro Dio onnipotente, in Micromega, Agosto 1917, pp. 141-154. 
31 In tempi recenti Vito Mancuso, teologo cattolico, ha scritto un libro pubblicato con la 

prefazione del Cardinale Martini, in cui si dichiara: “Il peccato originale [è] un autentico 

mostro speculativo e spirituale, [è] il cancro che Agostino ha lasciato in eredità all’Occidente!” 

(V. Mancuso,: L’anima e il suo destino, Cortina, Milano 2007). 
 



 

  Materiali di Estetica, N. 5.2, 2018. Pagina 237 

venerato Gesù come sublime rivelazione di Dio, ma non come Dio. Definendo 

Gesù come Dio, saremmo migliori cristiani?32 

In questo contesto permane un profondo sentimento religioso, che però è 

incarnato in termini rigorosamente umani, secondo i quali creare il cielo e la 

terra è una metafora, che significa esprimere se stessi e rivelare ciò che è 

nascosto nella profondità di chi crea. Dio è quel qualcosa di trascendente che 

compare in questo processo, ma sfugge alle tematizzazioni, benché si esprima 

in forme semplici.  

Questo qualcosa di trascendente, in cui rintracciamo il divino, non ha parlato dal 

Sinai, come non parla dal Vaticano. Quello che Gesù ci ha rivelato è l’amore.33 

Volendo dare una definizione più precisa dell’amore in questo contesto, forse 

potremmo parlare del ritorno a un’oralità primaria, che ci riporta al senso 

delle cose e al mondo della vita. Che il linguaggio del sacro sia un linguaggio 

essenzialmente orale e quindi emozionale34 è sottolineato in particolar modo 

dal gesuita americano Walter Ong, che ben intende, i limiti della scrittura, 

oltre ai suoi pregi.  

La scrittura imprigiona tirannicamente le parole in un campo visivo…una 

persona alfabetizzata è incapace di pensare a un termine, senza richiamarsi al 

modo in cui viene scritto, ma pensando soltanto al suono.35  

Al contrario i nomi, intesi nella loro sonorità, hanno potere sulle cose. È la 

parola capace di agire sul mondo e di modificarlo. Questo spiega la 

nominazione degli animali da parte di Adamo (Gen 2;20)36. 

In questa prospettiva c’è un rapporto definito fra pensiero, emozione e 

realtà. La cultura anglosassone, in cui si era formato Ong, aveva esplorato 

questo nesso fin da tempi remoti. Già nel 1880, James affermava: “la 

credenza, o il senso di realtà, è una sorta di sentimento, più affine alle 

                                                           
32 Ivi, p. 147. 
33 Ivi, p. 152. 
34 In questa prospettiva, anche Paolo ci spiega che la fede viene dall’udito, che socializza 

(Romani 10:7) La lettera uccide, mentre lo spirito (il respiro su cui corre la parola orale) dà 

la vita (II°Corinzi 3:6) in W. Ong, Oralità e scrittura, Il Mulino, Bologna 1982, p. 109.  
35 W. Ong, Oralità, cit., p. 61. 
36 Ibidem. 

 



 

  Materiali di Estetica, N. 5.2, 2018. Pagina 238 

emozioni che a qualsiasi altra cosa.”37 In sostanza, “la realtà dilegua con 

l’attenzione”38 nel corso del divenire. Si tratta, per James, di un fenomeno 

dinamico, che non ha la rigidità statica del “dato”. Questo si ritrova, in certa 

misura, anche nel discorso sull’oralità.  

Volendo fare un esempio, secondo Ong, tutto Genesi 1 è un testo scritto, 

ma facilmente riconoscibile nella sua forma orale, quanto meno per quanto 

riguarda la struttura paratattica delle frasi. Va anche osservato che 

solitamente la Bibbia, nelle cerimonie religiose “viene letta ad alta voce, 

perché si pensa a Dio come ad uno che parla agli uomini, e non che scrive 

loro”39. Forse in questa dimensione vibrante e dialogante della parola 

pronunciata, si può ritrovare una dimensione del sacro, che costituisce 

un’esperienza non imposta dall’alto e pertanto risulta credibile nel mondo 

postmoderno. 

Conclusione 

Nel discorso di Lenaers, troviamo fra le righe un riferimento alla religiosità 

di Fromm, che ci parla dell’autonomia d uomo. Forse è presente anche la 

dialettica io-tu di Buber, che ci parla del sacro in funzione del principio 

dialogico, ma compare anche, sia pure in forma nuova, la dottrina tomista del 

libero arbitrio, che non oblitera la responsabilità umana. Complessivamente 

si tratta di un ragionamento che, per quanto possa avere risvolti inquietanti 

per il “cristiano medio”, in sostanza conferma la Scrittura, mettendo però 

l’accento più sulla carità, o sul fascino delle “strutture di sentimento” che non 

su una fede, oggi sempre più difficile da argomentare. Non a caso già nei 

tempi andati gli avversari definivano l’antitrinitarismo come la più pericolosa 

delle eresie, proprio per il suo essere una mistica ancorata alla ragione. Certo, 

come anche qui abbiamo visto in più occasioni, non vanno dimenticati gli 

aspetti violenti, legati al sentimento religioso, che, proprio in quanto 

                                                           
37 W. James, La percezione della realtà, in A. Schutz, Le realtà multiple e altri scritti, ETS, 

Pisa 2005, p. 53. 
38 Ivi, p. 64. 
39 W. Ong, Oralità, cit., p. 109. 

 



 

  Materiali di Estetica, N. 5.2, 2018. Pagina 239 

“struttura di sentimento”40, non ammette contraddizioni. Come scrisse Ugo 

Fabietti pochi anni or sono: 

La religione certo si sforza di eliminare la violenza o di contenerla in molti modi, 

ma i risultati di questa azione sono mutevoli, provvisori, contestuali e talvolta 

addirittura perversi, come quando si trasforma nei fatti in un acceleratore della 

violenza stessa, di una violenza che non è più nella religione, ma è della religione 

stessa. 41 

In sostanza, le parole di Dio contengono l’utopia della pace, ma non sempre ci 

conducono a questo risultato, anche se l’utopia rimane viva. 

  

                                                           
40 A. Appadurai, Modernità in polvere, Meltemi, Roma 2001, pp. 198, 257. 
41 U. Fabietti, Materia sacra, cit., p. 122. 

 

 



 

  Materiali di Estetica, N. 5.2, 2018. Pagina 240 

Bibliografia 

Arjun Appadurai, Modernity art Large. Cultural Dimensions of 

Globalization, trad it Modernità in Polvere, Roma, Meltemi 2001. 

Ronald Bainton, The Reformation of the Sixteen Century, trad it La riforma 

protestante Torino, Einaudi, 1958. 

 - Hunted Heretic: The life and Death of Michael Servetus 1511-1553, 

trad it Vita e morte di Michele Serveto 1511-1553, Roma, Fazi, 2012. 

James Barr, Is Good a Liar? (Genesis 2-3)? and Related Matters, Journal 

of Theological Studies, n 57, 2006, pp 1-22. 

Walter Benjamin Il compito del traduttore in Aut aut 334, 2007 pp 7-20. 

Bibbia, trad it riveduta dal dr Giovanni Luzzi, Roma, Libreria Sacre 

Scritture sd. 

Ugo Fabietti, Materia sacra, Milano Cortina 2014. 

Massimo Firpo, Antitrinitari nell’Europa orientale del ‘500. Firenze, la 

Nuova Italia, 1977. 

Erich Fromm, You Shall be as Gods, trad it, Voi sarete come dei, Roma, 

Astrolabio-Ubaldini 1970. 

Clifford Geertz, The Interpretations of Culture, trad it Interpretazioni di 

culture, Bologna, il Mulino 1987, in particolare il saggio La religione come 

sistema culturale pp 137-185. 

Louis Ginsberg Leggende degli ebrei, Milano, Adelphi, 1985. 

Roger Leaners Un gesuita contro Dio onnipotente, Roger Leaners in 

conversazione con Claudia. 

Fanti in Micromega, almanacco di filosofia, Gli intellettuali giudicano la 

religione, agosto 2017 pp 141-154. 



 

  Materiali di Estetica, N. 5.2, 2018. Pagina 241 

Mario Miegge Martin Lutero (1483-1546) La riforma protestante e la 

nascita delle società moderne, Torino Claudiana 2013. 

R. W. L. Moberly, Did the Interpreters Get It Right? Genesis 2-3 

Reconsidered. Journal of Theological Studies n 59, 2008, pp 22-40. 

Walter Ong, Orality and Literacy.The Technology of the Word. Trad it 

Oralità e scrittura. Le tecnologie della parola, Bologna, il Mulino, 1982. 

Rosalba Piazza, Adamo, Eva e il serpente, Palermo, La Luna, 1988. 

Jean Marc Rouvière, Adam, ou l’innocence en personne, Paris, 

L’Harmattan, 2009. 

Silvana Seidel, Erasmo in Italia, Torino, Bollati-Boringhieri, 1987. 

Aldo Stella, Anabattismo e antitrinitarismo in Italia nel 16° secolo, 

Padova, Liviana, 1969. 

Max Weber Die protestantiche Etik und der Geist des Kapitalismus, trad 

it. L’etica protestante e lo spirito del capitalismo, Firenze, Sansoni 1990. 

Manfred Welti, Kleine Geschichte der Italianichen Reforme, trad it Breve 

storia della riforma italiana, Alessandria, Marietti, 1985.


	Le parole di Dio nel regno dell’uomo   di Gianni Trimarchi
	Introduzione
	La creazione e la cacciata
	Le parole di dio e la riforma
	La critica cinquecentesca
	I fratres poloni
	Le parole di dio nel silenzio dell’uomo
	Conclusione
	Bibliografia


