
Segnalibro  Gabriele Scaramuzza 

 

 

Materiali di Estetica – N. 8.2: 2021, Pagina 577 

 

 

Per Mario Benedetti 

A cura di Alberto Garlini, Luigia Sorrentino, 

Gian Mario Villalta, Mimesis, Milano-Udine 2021 

Recensione di 

Gabriele Scaramuzza 

È da poco uscito Per Mario Benedetti: amici, estimatori, cultori di poesia gli 

si sono stretti attorno per far argine allo sgomento che la sua morte ha lasciato 

in coloro che lo ricordano: con affettuosa riconoscenza, per quanto ha saputo 

dare, per quanto di lui ancora ci accompagna. 

Ho conosciuto Mario Benedetti troppi anni fa, non ricordo con esattezza ma 

di certo era la seconda metà degli anni Settanta a Padova, poco dopo che 

(nell’autunno del 1976) sono stato trasferito al Liviano, alla Facoltà di Lettere 

e Filosofia. Resta tra i pochi studenti dei miei corsi che ricordo con vivezza, e 

non solo perché lo ritrovai poi a Milano: figura fuori norma, per la sua 

sensibilità a fior di pelle, per la sua intelligente perplessità, per la sua 

acutezza. E per il suo modo di vivere la cultura, che non lo poneva certo nella 

rosa delle possibili promesse accademiche; ma lo segnalava per qualcosa di 

interiormente più ricco – e di raro. Di origini friulane, non sembrava far parte 

della colonia friulana, folta per tradizione a Padova, ma già lentamente in via 

di estinzione, data la crescita dell’Università di Udine. 

D’altronde suo tratto caratteristico era il “non far parte di”, in anni in cui 

si era così fastidiosamente segnati dall’“esser di qualcuno” (maestro, nume, 

padre, tutore); dall’“appartenere a”, dal “provenire da” (scuola, città) – da un 

mondo precostituito cui si era contro voglia (era comodo, per gli altri) 

assegnati. 



Segnalibro  Gabriele Scaramuzza 

 

 

Materiali di Estetica – N. 8.2: 2021, Pagina 578 

 

 

Quegli anni sono stati i peggiori della mia via universitaria, ne ricordo la 

violenza, il disorientamento, l’annichilente stupore – che certo dovettero 

riguardare tanto più Mario Benedetti studente. Si è laureato in Lettere – 

presso la Facoltà di Lettere e Filosofia dell’Università degli Studi di Padova, 

nell’Anno Accademico 1979-1980 – con una tesi dal titolo Carlo 

Michelstaedter: la dissoluzione del soggetto1. E già la scelta del tema è 

sintomatica. Aveva in animo di laurearsi con Silvio Ramat, che però proprio 

nel 1979-1980 si trasferì a Firenze; per poi ritrasferirsi, è vero, a Padova, ma 

non in tempo per fargli da relatore. Come relatore subentrai io, ma correlatore 

restò Ramat2, che ne conserva tuttora memoria: «Purtroppo non lo rividi più, 

il bravo e mesto Benedetti ma, da lontano, seguii la sua originale evoluzione 

poetica, di tanto in tanto ricevendo sue notizie da qualche amico milanese. 

Fino a quella della sua scomparsa prematura». 

Mi invitò poi, Benedetti, a scrivere una presentazione al suo primo libro: 

Moriremo guardati3, cosa che feci molto volentieri. Erano anni in cui tornavo 

spesso alla Lettera di Lord Chandos4, ma in cui anche tradussi la Lettera di 

Husserl a Hofmannsthal5, che resta uno dei pochissimi documenti del 

pensiero husserliano sull’arte, e dell’estetica fenomenologica delle origini: «La 

visione fenomenologica è strettamente affine alla visione estetica nell’arte 

“pura”; solo, quella fenomenologica, non è certo un vedere per godere 

 
1 Devo tutte queste notizie a Francesco Piovan (con cui mi ha messo in contatto Lorenzo 

Renzi) e, tramite lui, al Centro per la Storia dell’Università di Padova, che ha recuperato il 

fascicolo di Mario Benedetti. Un grazie a tutti. 
2 Mi scrive F. Piovan: «Benedetti si laureò a Padova il 26 novembre 1980, con la tesi di cui Le 

allego scansione della copertina. Il relatore, come ben ricordava, fu proprio Lei. Non risulta 

dal fascicolo chi fosse il correlatore, ma l’ipotesi che fosse Silvio Ramat è fondata. Con Ramat 

Benedetti sostenne tre esami di Letteratura italiana moderna e contemporanea (30, 28, 30), 

così come ne sostenne tre di Estetica (30 e lode, 30, 30 e lode) con Lei». 
3 Edito da Forum-Quinta Generazione, Forlì 1982. Sintomaticamente il secondo risvolto di 

copertina porta la firma di Silvio Ramat: poeta, saggista, critico letterario nonché docente di 

Letteratura Italiana Moderna e Contemporanea a Padova. 
4 H. von Hofmannsthal, Ein Brief. Lettera di Lord Chandos, introduzione di C. Magris, tr. it. 

di M. Vidusso Feriani, Rizzoli, Milano 1974.  
5 Pubblicata poi col titolo “Una lettera di Husserl a Hofmannsthal”, Fenomenologia e scienze 

dell’uomo, II, 1985, pp. 203-207.  



Segnalibro  Gabriele Scaramuzza 

 

 

Materiali di Estetica – N. 8.2: 2021, Pagina 579 

 

 

esteticamente, ma piuttosto per proseguire poi nella ricerca, per conoscere, 

per dar luogo a determinazioni scientifiche di una nuova sfera (la sfera 

filosofica)». Questa affinità è rilevabile in certo modo anche in Benedetti: un 

mero Genuβ estetico doveva sembrargli un lusso che non si poteva 

permettere; in lui prevalevano tonalità estetico-conoscitive. Restava al tempo 

stesso fermo per me il simmeliano “più che vita”, così vivo anche in Banfi: la 

cultura, lo scrivere, non sono mortificazione, bensì intensificazione della vita; 

attivano le fiducie loro immanenti. Non so se qualcosa di questo sia rimasto 

in Benedetti: il termine “perplessità”, con quel che segue, mi è parso (come è 

parso a molti) da subito gli si addicesse, ma ad esso mi si è presto associata la 

sua decisione di sottrarsi all’incantamento che ne deriva.  

Quanto al modo di essere di allora (e di poi, vedo) di Benedetti, trovo del 

tutto pertinente quanto Tommaso Di Dio scrive: «aveva il talento unico di 

creare imbarazzo. A volte il discorso con lui si interrompeva a metà di una 

frase e si apriva un silenzio, vasto, impronosticabile: ci si guardava smarriti, 

temendo che fosse ormai impossibile giungere a dare senso compiuto a quella 

sintassi già avviata, temendo che pure il senso fosse soltanto una delle 

convenzioni cui ci si adagiava proni. Impossibile fare finta di niente: con lui 

le parole si mostravano in tutta la loro povertà e miseria: erano solo ‘frasi 

nella vita’. Impossibile esser tranquilli con lui intorno, ogni cosa poteva 

accadere, ogni frase spezzarsi, ogni silenzio invece ricucire distanze»6. 

Umberto Fiori ricorda «gli occhi celesti velati di ironia, il sorriso esitante e 

sornione, come di uno che è lì ma c’entra fino a un certo punto»7. E Stefano 

Raimondi: «Era difficile stare in compagnia di Mario Benedetti: era 

complicato seguirlo nel suo perlustrare le perplessità dell’intendere e del 

comprendere le condizioni di un umanissimo vivere quotidiano»; Raimondi 

 
6 T. Di Dio, in Per Mario Benedetti, Mimesis, Milano-Udine 2021, p. 74; ma sono tutte da 

leggere le pagine (pp. 73-78) di Dio, in particolare colpisce il periodo finale. 
7 U. Fiori, in Per Mario Benedetti, cit., p. 87. 



Segnalibro  Gabriele Scaramuzza 

 

 

Materiali di Estetica – N. 8.2: 2021, Pagina 580 

 

 

dice anche di quel suo «camminare lento, in quella terra che non sembrava 

vera»8. 

Non poco della figura di Mario Benedetti già nei primi anni della nostra 

conoscenza era delineato, sia pur nei modi incerti e acerbi cui la maturità darà 

maggior smalto. Giustamente Claudia Crocco nota che in Moriremo guardati 

«sono già presenti i fulcri teorici della poesia di Benedetti»: la modalità di un 

rendersi conto, la «mimesi dello stupore» nello stile, il senso della caducità, il 

tema della morte9. 

Anche per questo non ho motivo per sconfessare quanto allora ho scritto: 

faccio ancora mie quelle parole (sia pur con qualche lievissima modifica), e 

pazienza certa loro patina suranné: risentono di atmosfere certo diverse, ma 

care nel ricordo. Anche perché la sua scomparsa – come quella delle persone 

che conservano un sapore – mi fa sentire come in debito verso di lui.  

Qualcuno scrive già da sempre oltre la propria biografia, in un cerchio 

magico in cui le parole si incontrano, giocano autonomamente ritmi e figure, 

suoni e significati. Qualcuno forse può relegarsi in un ambito culturale 

prestabilito (la Poesia), come in certezze che il vivere non intacca.  

Per altri (e certo schematizzo) scrivere è solo un momento in cui qualcosa 

viene tentato, e se ne avverte tutta la precarietà: qualcosa che 

conflittualmente si tinge delle tonalità di fondo del proprio modo di 

partecipare alla vita. Allo scrivere si sarà alloro portati a chieder molto – e a 

metterne continuamente a repentaglio il senso nel resto della vita, per 

verificarlo sempre di nuovo. Le parole tratterranno in sé il senso di una 

radicale insufficienza a sé, la tensione di un frantumarsi ripetuto tra gli 

eventi, di un difficile angoscioso puntare oltre se stesse. L’esitazione di non 

definitive sicurezze: il sapore di un costante coinvolgersi – residuo di ciò che 

un tempo si sarebbe chiamato impegno esistenziale.  

 
8 S. Raimondi, in ivi, p. 135.  
9 C. Crocco, in ivi, pp. 60-61. 



Segnalibro  Gabriele Scaramuzza 

 

 

Materiali di Estetica – N. 8.2: 2021, Pagina 581 

 

 

Le brevi prose e le poesie d Mario Benedetti risentono senz’altro di questo 

secondo modo di vivere la cultura. Un mondo di cose qui preme per farsi 

strada, e le parole “vogliono dire” questo mondo, si fanno pensose, a tratti 

descrittivamente squilibrate verso le cose, sommesse sempre. Un parlare 

affannoso, smozzicato, denuncia il loro rompere in direzione di un orizzonte 

di non detto; un bisogno di dirsi si tinge dell’impermeabile durezza del reale. 

Un «vento raschiante», «questo riguardarmi e mani rigirandole per 

guardarne il colore, questo torcere le braccia per guardare i gomiti» rivelano 

tonalità di fondo di un’esperienza, un intero modo di essere: un modo 

perplesso, un non aderire veramente (questi «versi nemmeno d’amore») – 

quasi una difficoltà a convincersi della propria consistenza ontologica, e di 

quella del reale. La difficoltà estrema darsi credito, a riconoscersi, a tenersi 

insieme – e a trattenere le cose in sicuri possessi, in certezze fidate e 

rassicuranti. L’esperienza di un disfarsi delle cose e di se stessi – nelle parole.   

Qui le parole non sono ancore di salvezza, fermi punti di riferimento che 

attestano la consistenza del reale; labili tracce piuttosto, precari segni di 

riconoscimento sedimentati appena alla superficie delle cose. Qualcosa stenta 

a sciogliersi nella scrittura, e questa sembra non sopportare un peso che la 

eccede: reciproca inadeguatezza a dirsi di parole e cose, un’insoddisfazione 

costitutiva dello scrivere - sua impossibilità di bastare a sé, disperante divario 

che lo separa dal reale e vanifica ogni rispecchiamento.  

È sempre difficile sapere cosa uno scritto lascia dietro di sé o ricostruire i 

motivi che portano qualcuno a scrivere: godimento di una riuscita, 

autolesionismo, senso di un riscatto, ambiguo compiacimento, affermazione 

di sé, secco sapore di un rendersi conto, molto altro ancora. Nelle pagine di 

Benedetti è un’istanza estetico-conoscitiva a prevalere. La soddisfazione che 

proviamo alla lettura è più aspro gusto di un rendersi conto che non Genuβ di 

una tradizionale esteticità. Qualcosa è in gioco, e non risponde tanto a un 

bisogno narcisistico di esporsi, ma piuttosto segna il lento salire alla coscienza 

di un mondo, in cui “soggetti” e “oggetti” indistricabilmente si intrecciano. Un 



Segnalibro  Gabriele Scaramuzza 

 

 

Materiali di Estetica – N. 8.2: 2021, Pagina 582 

 

 

peculiare sapere di ciò che il nostro mondo è, parole consumate dal senso della 

morte che le intride, irrigidite in una difficoltà insuperabile a dirsi. Non 

redente dalla felicità del dire “riuscito”, tanto meno liberate in un “bello 

scrivere”.  

E tuttavia in tutto questo un cercarsi, un tentar di ricostruirsi e di dare in 

ciò una fisionomia alle cose, punti di orientamento nel mondo. Un tentare 

possibilità di individuazione degli eventi, di sé, degli altri – nell’esperienza. 

Non la riposante certezza dell’identità tenuta ferma a dispetto del doloroso 

sfarsi delle cose; non un chiudere gli occhi, un evadere: un esorcizzare. E 

ciononostante un riproporsi di deboli identificazioni da riverificare sempre di 

nuovo. Un conoscere che senza garanzie si riprende e che rifiuta di lasciare 

intatto intorno a sé l’esistere - mettendo in discussione, e mettendosi in 

discussione in esso. La fiducia in un compito; un conoscere che si fa esperienza 

comunque, timido senso, nel vivere. 

Di “impegno esistenziale”, ho sommariamente parlato. Milo De Angelis 

scrive del «disprezzo verso tutto ciò che gli pareva gioco, evasione, 

esperimento» e, più sotto, «della sua poesia laconica, della sua parola carica 

di mutismo, costretta a compiere uno sforzo supremo per trovare la voce», 

«della morte che percorre, con varie tonalità, tutta la sua opera», «della pietas 

di Mario – magari nascosta dietro una scorza ruvida, ma capace di slanci 

ardenti e improvvise, febbrili adesioni – e della sua commovente fragilità, 

celata anch’essa dal riserbo e dall’antico pudore della sua terra»10. E Umberto 

Fiori: «Così era fatto Mario: tutto il contrario della superficialità e della 

chiacchiera»11. «Non ci sono mai state vie d’uscita facili tra le sue poesie. Non 

ci sarebbero mai potute stare le facilitazioni del semplice, del sentimentale, 

dell’artefatto in quelle architetture del sentire e del pensare in mondo, i 

mondi. Ogni suo verso strappava un silenzio al quale si doveva per forza 

 
10 M. De Angelis, in ivi, pp. 71-72. 
11 U. Fiori, in ivi, p. 88. 



Segnalibro  Gabriele Scaramuzza 

 

 

Materiali di Estetica – N. 8.2: 2021, Pagina 583 

 

 

prestare ascolto e dal quale non potevi prescindere, se volevi continuare a 

seguirlo: a volergli bene!». «Nulla è successo nella poesia di Benedetti che non 

sia passato al vaglio di un attentissimo disincanto emotivo, da una 

precisissima interrogazione»12. 

Non si chiudeva affatto in forme di vita predeterminate, tutto sembrava 

restare indeciso, ma questo era anche apertura al meglio: «averlo accanto, è 

stato detto, era davvero sentire aperta ogni possibilità dell’esistenza, anche 

quella dell’affetto smisurato e gratuito o, in un salto improvviso, dell’ironia 

più mordace, del riso vero e scatenato»13. Con «trasparenza di quel che è 

assente» ha inizio lo scritto di Antonio Prete14. E l’assente, aggiungo, può 

essere anche il meglio.  

In una toccante recensione di Umana gloria (comunemente ritenuto il libro 

più bello di Benedetti) scrive Franco Loi: «c’è qualcosa in queste prose [ma 

poco oltre dice più esattamente di “poesie-prose”] che prende il fiato e credo 

che queste sensazioni di “sospensione nel vuoto” sia data dall’intima adesione 

che l’autore-protagonista ha con le cose e le situazioni: si sente il suo respiro. 

Conosco Mario Benedetti da molti anni, la sua aria dimessa, il suo sorriso ben 

accennato, come fosse troppo, come esprimesse troppo di quanto per lui è 

segreto, come temesse di offendere il pudore con l’amore che dentro gli urge». 

Poco sotto parla di «sguardo dolce e ironico», di «ideologia della morte», del 

«senso di vuotezza tra le cose e gli uomini», di «silenzioso poeta». Ma 

soprattutto di un «riuscire a sopravvivere respirando tutto ciò che rimane da 

respirare, cogliendo nelle cose minime il sogno di un assoluto, pietoso verso 

l’infelicità comune, cosciente delle minime gioie, del segreto esserci di una 

speranza»15. Senza un simile sogno non è proprio pensabile lo scrivere di 

Benedetti.  

 
12 S. Raimondi, in ivi, pp. 133-135 
13 T. Di Dio, in ivi, p. 74. 
14 A. Prete, in ivi, p. 125. 
15 Emozione delle piccole cose, apparsa il 22 febbraio del 2004 «Il Sole 24 Ore». Il sottotitolo, 

più esatto, è “Liriche intense nelle quali si affaccia anche la prosa”. 



Segnalibro  Gabriele Scaramuzza 

 

 

Materiali di Estetica – N. 8.2: 2021, Pagina 584 

 

 

“Perplesso” dunque, si è spesso detto a proposito del modo di essere di 

Benedetti, e lo si trova anche all’inizio delle pagine di Stefano Raimondi. Ma 

immediatamente dopo si legge: «Ridevi passeggiando tra la gente e ridevi di 

te, di me, di loro e ci si divertiva con il mondo intorno a quel giubbetto di pelle 

nera. Me lo ricordo così Mario; me lo ricordo da lì»16. Helena Janeczek 

conferma che Benedetti «Diffidava delle parole inutili, delle “belle parole”»; e 

dice del suo «tono di voce così basso», «le spalle un po’ piegate a protezione del 

suo corpo, gli occhi piccoli di un luminoso grigio-azzurro, le rughe intorno alla 

bocca incise dalle sue improvvise, irresistibili risate»17. 

Vorrei che questa “allegria” (un crescere della vita su se stessa), e non solo 

certa sua mestizia (che a tutta prima traspariva di lui), restasse presente nelle 

riflessioni cui Benedetti ci ha indotto, e nella figura che conserviamo di lui.

 
16 S. Raimondi, in Per Mario Benedetti, cit., p. 133. 
17 H. Janeczek, in ivi, p. 107. 


	Per Mario Benedetti

