Matteo Segatto “aut aut”, numero 396

“aut aut”, numero 396

(La filosofia come sapere visuale)

Recensione di

Matteo Segatto

La relazione tra cultura visuale e discorso filosofico € una modalita — del
tutto peculiare, come ricorda Pietro Montani — del rapporto asimmetrico che
il pensiero linguistico stabilisce con I'immaginazione e che rende dunque
quella cultura, nella sua essenza, un’alternativa al logos tradizionale o quan-
tomeno qualcosa di complementare ad esso. In effetti, il discorso filosofico —
1in modo consapevole o inconsapevole — ha da sempre fatto ricorso al “vedere”
inteso quale codice altro rispetto a quello essenzialmente verbale che lo carat-
terizza: da Platone a Descartes, da Kant a Nietzsche, da Heidegger a Deleuze
(con tutto quello che avviene prima, durante e poil) una lunga schiera di pen-
satori ha plasmato una discorsivita che ha sistematicamente fatto ricorso al
visuale, spesso dissolvendolo o amalgamandolo entro sistemi pitt 0 meno com-
prensivi (siano essi ontologie, estetiche, metafisiche, etc.) che di fatto tendono
pero a dimenticare se non a rimuovere (non tematizzandola) la radicale alte-
rita del visuale, il suo essere alternativo rispetto al logos eppure utile al logos
stesso. Si tratta di un’alterita che, a partire dall’estetica, ha condotto oggi la
filosofia a domandarsi con sempre maggiore insistenza che cosa sia quel
“qualcosa” che I'immagine, il visivo, il visuale farebbe vedere. Ci si ¢ doman-
dati che valore e che significato abbia questa “ri-velazione”, come essa si re-
lazioni ad un modo di vedere o di far vedere tecnicamente condizionato e sto-
ricamente situato. Ci si € domandati se ’esperienza (del) visuale abbia o non
abbia a che fare con la verita e in che misura tale verita riguardi I'uomo (e con
lui la “scienza”, che del logos ¢ figlia). La filosofia si ¢ domandata se ¢ 'imma-
gine (di qualsiasi natura essa sia) a rendere familiare 'estraneo o se ¢ I'estra-

neo a rendersi familiare in essa, mettendo cosi in luce un grosso nucleo

Materiali di Estetica. Terza serie — N. 10.1: 2023, Pagina 545



DOI: 10.54103/mde.i10.1-2.20701 ISSN 2283-558X

problematico che chiama in causa quella che oggi potremmo definire ontologia
dell'immagine. E si potrebbe proseguire oltre nell’elencazione delle questioni
che interrogano il visuale oggi, per lo meno dopo quell’iconic turn attorno al
quale s1 sono raccolti un buon numero di studi e studiosi contemporanei e che
e stato accompagnato, per via parallela, dalla nascita dei visual studies — nel
loro intento di analizzare 'immagine e il visuale non solo sulla base di criteri
di tipo diacronico (influenze, filiazioni), ma partendo anche dalla cultura che
appartiene alle immagini, che determina la loro origine e le modalita attra-
verso le quali un'immagine puo essere prodotta e fruita.

Bombardati dalle immagini (analogiche o digitali che siano) e immersi in
una dimensione visuale che via via € sempre piu preponderante, gli interro-
gativi di cui sopra hanno il compito di aiutarci a prendere consapevolezza che
il visuale reclama oggi il suo spazio autonomo, nell’ambito di quella che forse
potremmo definire la nostra esperienza delle tecnologie visuali. La filosofia —
come ricordano Mauro Carbone e Raoul Kirchmayr nella “Premessa” al nu-
mero 396 di “aut aut” — s1 e infatti distinta per aver spesso trascurato 1 riferi-
menti tecnologici che pure ha spesso implicitamente convocato. Ora alla filo-
sofia spetta il compito di indagare la funzione epistemologica e la valenza sto-
rico-critica di quei ricorsi al visuale, consapevole che solo cosi sara in grado di
interrogarsi in modo adeguato sulla posizione e sull’atteggiamento che essa
«assume all'interno delle radicali mutazioni che la cultura sta vivendo
sull’onda (agitata) delle novita introdotte dalla rivoluzione digitale».

Questa consapevolezza € quella che lega 1 diversi contributi raccolti nel nu-
mero 396 di “aut aut”, dedicato appunto a “La filosofia come sapere visuale”.
La consapevolezza, cioe, che 'impatto delle tecnologie dell'immagine sul pen-
siero filosofico ne ha condizionato la discorsivita nonché I'ambizione a dirci
qualcosa del (complesso) mondo in cui viviamo. Proprio per questo motivo, 1
contributi presentati si collocano all'intersezione fra quattro direttrici che mi-
rano: a tnventariare i luoghi classici in cui alle tecnologie del visuale e lasciato
spazio; ad analizzare tanto lo statuto epistemologico quanto gli effetti discor-

sivi e testuali di tutti quel riferimenti ad apparati e media visuali o a

Materiali di Estetica. Terza serie — N. 10.1: 2023, Pagina 546



Matteo Segatto “aut aut”, numero 396

dispositivi di visione ed esperienze ad essi relative; a valutare limpatto che 1
riferimenti agli elementi visuali determinano. La scelta — esplicitata dai cu-
ratori — e del tutto coerente con 'avvertita necessita di sollecitare una nuova
attenzione verso 1 riferimenti a strumenti tecnici legati al vedere a1 quali la
filosofia ha fatto ricorso durante la propria storia.

Nell’ambito di contributi assai differenti fra loro per contenuto ed imposta-
zione (e non a caso raccolti in tre aree, rispettivamente dedicate a “I filosofi e
il visuale”, “Immagini e pensiero”, “Il visuale tra tecnologie e teorie”), un
tratto ulteriore sembra accomunare le diverse voci qui presenti, e cioe il fatto
che I'immagine, il visivo, il visuale — con il discorso che ad esso si accompagna
nelle sue molteplici declinazioni (artistiche o tecnologiche) — mostra, cioe
rende visibile qualcosa che altrimenti non si1 vedrebbe. Nel suo far vedere 1'in-
visibile, mette in campo un linguaggio altro e si connette — nel suo collocarci
o aprirci un mondo — non solo alla disponibilita di mezzi tecnici ma anche e
soprattutto alla verita (qui intesa proprio nel suo carattere di “dis-vela-
mento”). E questa, dunque, la ragione che consente di definire la filosofia come
forma di sapere visuale, il fatto cioe che per poter impostare un discorso sulla
verita essa faccia sistematicamente appello anche ad un elemento extra-di-
scorsivo (il visuale appunto), con cui pero intrattiene una relazione ambigua
e che sta alla base di un’operazione di rimozione tesa a salvaguardarne il ca-
rattere eminentemente discorsivo. A partire da questa operazione di rimo-
zione si interroga, ad esempio, Mauro Carbone, che — attraverso un paralleli-
smo asimmetrico fra le idee estetiche della terza Critica kantiana e le idee
sensibili di Merleau-Ponty — tematizza la necessita di ripensare I’'evento con
cul «si presenta cio0 che sfugge alla presenza», legandolo alla nozione di “archi-
schermo”. Tale ripensamento dovrebbe infatti avvenire si nei termini di
un’apertura di quel velo che nasconde, maschera, rende invisibile o addirit-
tura impresentabile, ma nella consapevolezza che se qualcosa si mostra € pro-
prio perché — in quanto manifestazione sensibile della verita — si da a vedere
per il tramite di un medium e di una tecnologia disponibili per la costruzione

di un’interfaccia, la cui scelta e la cui destinazione non € mai indifferente o

Materiali di Estetica. Terza serie — N. 10.1: 2023, Pagina 547



DOI: 10.54103/mde.i10.1-2.20701 ISSN 2283-558X

equivalente. Alla riflessione ontologica va dunque affiancata la riflessione tec-
nologica, per poter finalmente rendere conto delle ricchezze e delle differenze
storico-culturali sottese ad un sapere che — visualmente condizionato — é filo-
soficamente connotato.

A questa linea, che in fondo vede 'immagine e il visuale — e dunque in
primis I'arte — come autentica esperienza di verita, si riallaccia il contributo
di Raoul Kirchmayr, nel tentativo di offrire ulteriori spunti per una lettura
estetico-energetica della riflessione di Arthur Schopenhauer incentrata sulla
nozione di invisibile, contrapposta o almeno complementare alla lettura me-
tafisico-pessimistica che troppo spesso viene appiattita sulla sola nozione di
rappresentazione visibile. Kirchmayr, muovendo dalla fenomenologia e in
parte da alcune suggestioni dell’ermeneutica, riprende la distinzione operata
da Schopenhauer fra arte come prima esperienza di verita sul mondo (e di
liberazione dal dolore) e scienza come forma ordinaria di permanenza nell’il-
lusione. Nella sua incapacita di “inoltrarsi nella vita”, la scienza risulta infatti
leffetto di un’operazione di soggettivazione rappresentativa il cuil sapere e
teso al reperimento di cause nello spazio e nel tempo, un sapere che non ha
nulla a che fare con la possibilita — concessa invece all’arte e alla sua contem-
plazione disinteressata — di riconoscere la struttura profonda della realta. Se-
guendo I'analisi proposta da Kirchmayr, in questo discorso ¢ cruciale il para-
gone che Schopenhauer suggerisce fra 'arte e la “camera oscura”, quasi 'arte
—nel suo andare oltre 'apparenza sensibile e nel suo contemplare I'universa-
lita delle idee — sia in grado di approssimarsi alla vita mentre essa si fa forma,
quasi l'arte sia un dispositivo ottico atto a ingrandire e fissare quello che si
cela oltre il velo di Maya, la volonta divenuta ora visibile, condensata in “im-
magini fisse” sottratte al tempo. L’arte, come dispositivo di duplicazione tec-
nica, veicola 'immagine (e piu in generale un elemento visuale), che ¢ auten-
tica proprio perché non proviene dal regno delle apparenze fenomeniche,
bensi dall’apparire di una forza invisibile che diviene visibile nel momento
della sua apparizione. E anche se I'arte agisce soltanto come una sorta di “se-

dativo della volonta”, il cui effetto, come quello di un analgesico, € soltanto

Materiali di Estetica. Terza serie — N. 10.1: 2023, Pagina 548



Matteo Segatto “aut aut”, numero 396

temporaneo, nondimeno & indubbio che nella sua essenza 'esperienza resa
possibile dall’arte — come cerniera fra la rappresentazione illusoria e la verita
— e la via d’accesso verso una forma di conoscenza extra-razionale (e dunque
non discorsiva in senso stretto) che € anche una forma di guarigione dall’illu-
sione.

In questa direzione, infine, procede anche il contributo di Pina De Luca
dedicato agli “esercizi di ri-velazione” che permeano la riflessione di Friedrich
Nietzsche. Muovendosi con affascinante disinvoltura nella produzione nie-
tzscheana, De Luca mette in luce 1l carattere di “testimonianza” che all’arte e
concesso nel suo fornire protezione innanzi al “terribile”. Nel suo lasciar ve-
dere, e cioe nel suo ri-velare, l'arte consente di lasciarsi trasportare
nell’evento della verita, di partecipare al mondo che si fa mondo. Ma questa
partecipazione, che storicamente determina un modo di vedere (e dunque di
vivere), € condizionata dalle tecniche, il che conduce alla consapevolezza che
c10 che si mostra cambia evidentemente nel tempo, essendo tale cambiamento
condizionato dal medium a disposizione.

Con ci0 giungiamo al nucleo profondo che un discorso attorno alla filosofia
come sapere visuale deve essere oggi in grado di tematizzare: se la filosofia —
nella sua pretesa di esprimere la verita o 'essenza del reale sotto forma di
discorso concettuale — ha spesso avuto la necessita di ricorrere ad elementi
extra-razionali direttamente connessi all’autenticita di un’esistenza e di un
mondo in cui tale esistenza puo darsi, € evidente che la verita con cui essa si
confronta non puo essere in toto concettualizzata. Anzi, al di la delle logiche
e delle metafisiche, cio che si mostra nell'immagine, nel visivo e nel visuale
piu in generale € qualcosa che sfugge essenzialmente ai tentativi di concet-
tualizzazione eternizzante. E cioé qualcosa che piu che lasciarsi dire si lascia
esperire, esattamente come un film non si pensa, ma si percepisce. Se questo
e vero, nella consapevolezza delle implicazioni tecnologiche sottese alle ope-
razioni di visualizzazione (oggi piu che mai evidenti in un mondo dominato

dal visuale digitale), vale la pena di porsi un’ultima domanda: che rapporto

Materiali di Estetica. Terza serie — N. 10.1: 2023, Pagina 549



DOI: 10.54103/mde.i10.1-2.20701 ISSN 2283-558X

possiamo intrattenere con il visuale che ci travolge e piu nello specifico con la
verita che 'arte come forma di visualizzazione consente di vedere?

Che l'arte (ma piu in generale 'immagine) possa essere intesa come un ac-
cadere de-soggettivante che mostra cio che I'intelletto e la ragione concettuale
non possono cogliere (il farsi mondo, appunto), € qualcosa che da molteplici
prospettive e punti di vista e gia stato ampiamente spiegato. Cio su cui pero
vale forse la pena di riflettere ulteriormente e il fatto che — come hanno messo
in luce 1 contributi che abbiamo qui ricordato — si tratta di un accadere condi-
zionato dalle tecniche e rispetto al quale la posizione dell'uomo non puo che
essere quella del “riguardo”, nel senso che — riguardato da cio che vede (e che
prima non riusciva a vedere in modo adeguato) — I'uvomo puo mettere in moto
il pensiero (una vera e propria urgenza al giorno d’oggi!) e interpretare quella
verita da cuil e riguardato.

Mi pare questo, del resto, il senso profondo del contributo che Pietro Mon-
tani dedica alla dissimmetria fra concetti vuoti e immagini cieche. Muovendo
da un’interpretazione “paleoantropologica” del visuale, Montani propone in-
fatti una lettura che si snoda attraverso un ripensamento delle asimmetrie
sottese alle correlazioni kantiane fra intuizione e concetto da un lato, schema
e immagine dall’altro, mostrando — ancora una volta e in modo assai convin-
cente — che il visuale costituisce una semantica fondamentale e prelinguistica.
In sostanza, come elemento extra-discorsivo il visuale non € un linguaggio
concettuale, bensi — in quanto elemento pre-discorsivo — ne € la sua condizione
d1i possibilita, ovvero cio che rende possibile I'esplosione di quella semantica
denotativa cui quotidianamente e filosoficamente facciamo ricorso, quasi si
trattasse di una nebulosa in espansione di concetti visuali.

Nel permettere una tale esplosione denotativa, bisogna ovviamente tenere
conto di due fattori fondamentali. Anzitutto il fatto che le procedure fonda-
mentali della nostra immaginazione — come ha ricordato Walter Benjamin —
sono continuamente “riplasmate” da condizionamenti tecnologici che “inner-
vano’ I'immaginazione stessa esercitando su di essa un’azione di ritorno. E

poi, soprattutto, il fatto che il visuale immaginativo costituisce un serbatoio

Materiali di Estetica. Terza serie — N. 10.1: 2023, Pagina 550



Matteo Segatto “aut aut”, numero 396

semantico che risulta eccedente rispetto alla concettualita denotativa. L’in-
telletto, insomma, nell’applicarsi alla sua origine visuale mette kantiana-
mente in atto un’operazione di selezione, quasi si trattasse di un “taglio” della
«virtuosa plasticita della manipolazione immaginativa», quasi operasse una
selezione sulle molte esibizioni inadeguate fornite dal visuale per rendere una
parte di esse adeguate. Se tutto questo e vero, il pensiero concettuale e piu
nello specifico la filosofia hanno dunque un “debito di concettualita” nei con-
fronti della semantica fondamentale costituita dal visuale. Potremmo anzi
dire che il pensiero filosofico — inteso come sapere essenzialmente visuale — ¢
un’interpretazione (visualmente e tecnologicamente connotata) di questa se-
mantica fondamentalel. Il modo in cui questo debito concettuale viene onorato
(e tecnologicamente condizionato) determina la nostra possibilita di ricevere,
elaborare e dunque interpretare quanto da quella semantica non discorsiva ci
proviene. Il modo in cui onoriamo quel debito, ricevendo e interpretando
quell'inadeguato per renderlo per noi adeguato, determina la nostra esistenza

come esseri pensanti.

Questo lavoro € fornito con la licenza

Creative Commons Attribuzione 4.0

(©MOM

1 Non si tratta dell’unica interpretazione possibile (come dimostra per Montani l'esistenza di
habitus prelinguistici molto sofisticati e assai efficaci negli antenati dell’ Homo sapiens), ma
di quella che fra le altre oggi meglio ci permette di interfacciarci con il mondo-ambiente entro
cui ¢l muoviamo.

Materiali di Estetica. Terza serie — N. 10.1: 2023, Pagina 551


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	“aut aut”, numero 396

