
Matteo Segatto  “aut aut”, numero 396 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 10.1: 2023, Pagina 545 

 

“aut aut”, numero 396 

(La filosofia come sapere visuale) 

Recensione di 

Matteo Segatto 

La relazione tra cultura visuale e discorso filosofico è una modalità – del 

tutto peculiare, come ricorda Pietro Montani – del rapporto asimmetrico che 

il pensiero linguistico stabilisce con l’immaginazione e che rende dunque 

quella cultura, nella sua essenza, un’alternativa al logos tradizionale o quan-

tomeno qualcosa di complementare ad esso. In effetti, il discorso filosofico – 

in modo consapevole o inconsapevole – ha da sempre fatto ricorso al “vedere” 

inteso quale codice altro rispetto a quello essenzialmente verbale che lo carat-

terizza: da Platone a Descartes, da Kant a Nietzsche, da Heidegger a Deleuze 

(con tutto quello che avviene prima, durante e poi) una lunga schiera di pen-

satori ha plasmato una discorsività che ha sistematicamente fatto ricorso al 

visuale, spesso dissolvendolo o amalgamandolo entro sistemi più o meno com-

prensivi (siano essi ontologie, estetiche, metafisiche, etc.) che di fatto tendono 

però a dimenticare se non a rimuovere (non tematizzandola) la radicale alte-

rità del visuale, il suo essere alternativo rispetto al logos eppure utile al logos 

stesso. Si tratta di un’alterità che, a partire dall’estetica, ha condotto oggi la 

filosofia a domandarsi con sempre maggiore insistenza che cosa sia quel 

“qualcosa” che l’immagine, il visivo, il visuale farebbe vedere. Ci si è doman-

dati che valore e che significato abbia questa “ri-velazione”, come essa si re-

lazioni ad un modo di vedere o di far vedere tecnicamente condizionato e sto-

ricamente situato. Ci si è domandati se l’esperienza (del) visuale abbia o non 

abbia a che fare con la verità e in che misura tale verità riguardi l’uomo (e con 

lui la “scienza”, che del logos è figlia). La filosofia si è domandata se è l’imma-

gine (di qualsiasi natura essa sia) a rendere familiare l’estraneo o se è l’estra-

neo a rendersi familiare in essa, mettendo così in luce un grosso nucleo 



DOI: 10.54103/mde.i10.1-2.20701  ISSN 2283-558X 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 10.1: 2023, Pagina 546 

 

problematico che chiama in causa quella che oggi potremmo definire ontologia 

dell’immagine. E si potrebbe proseguire oltre nell’elencazione delle questioni 

che interrogano il visuale oggi, per lo meno dopo quell’iconic turn attorno al 

quale si sono raccolti un buon numero di studi e studiosi contemporanei e che 

è stato accompagnato, per via parallela, dalla nascita dei visual studies – nel 

loro intento di analizzare l’immagine e il visuale non solo sulla base di criteri 

di tipo diacronico (influenze, filiazioni), ma partendo anche dalla cultura che 

appartiene alle immagini, che determina la loro origine e le modalità attra-

verso le quali un’immagine può essere prodotta e fruita. 

Bombardati dalle immagini (analogiche o digitali che siano) e immersi in 

una dimensione visuale che via via è sempre più preponderante, gli interro-

gativi di cui sopra hanno il compito di aiutarci a prendere consapevolezza che 

il visuale reclama oggi il suo spazio autonomo, nell’ambito di quella che forse 

potremmo definire la nostra esperienza delle tecnologie visuali. La filosofia – 

come ricordano Mauro Carbone e Raoul Kirchmayr nella “Premessa” al nu-

mero 396 di “aut aut” – si è infatti distinta per aver spesso trascurato i riferi-

menti tecnologici che pure ha spesso implicitamente convocato. Ora alla filo-

sofia spetta il compito di indagare la funzione epistemologica e la valenza sto-

rico-critica di quei ricorsi al visuale, consapevole che solo così sarà in grado di 

interrogarsi in modo adeguato sulla posizione e sull’atteggiamento che essa 

«assume all’interno delle radicali mutazioni che la cultura sta vivendo 

sull’onda (agitata) delle novità introdotte dalla rivoluzione digitale».  

Questa consapevolezza è quella che lega i diversi contributi raccolti nel nu-

mero 396 di “aut aut”, dedicato appunto a “La filosofia come sapere visuale”. 

La consapevolezza, cioè, che l’impatto delle tecnologie dell’immagine sul pen-

siero filosofico ne ha condizionato la discorsività nonché l’ambizione a dirci 

qualcosa del (complesso) mondo in cui viviamo. Proprio per questo motivo, i 

contributi presentati si collocano all’intersezione fra quattro direttrici che mi-

rano: a inventariare i luoghi classici in cui alle tecnologie del visuale è lasciato 

spazio; ad analizzare tanto lo statuto epistemologico quanto gli effetti discor-

sivi e testuali di tutti quei riferimenti ad apparati e media visuali o a 



Matteo Segatto  “aut aut”, numero 396 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 10.1: 2023, Pagina 547 

 

dispositivi di visione ed esperienze ad essi relative; a valutare l’impatto che i 

riferimenti agli elementi visuali determinano. La scelta – esplicitata dai cu-

ratori – è del tutto coerente con l’avvertita necessità di sollecitare una nuova 

attenzione verso i riferimenti a strumenti tecnici legati al vedere ai quali la 

filosofia ha fatto ricorso durante la propria storia. 

Nell’ambito di contributi assai differenti fra loro per contenuto ed imposta-

zione (e non a caso raccolti in tre aree, rispettivamente dedicate a “I filosofi e 

il visuale”, “Immagini e pensiero”, “Il visuale tra tecnologie e teorie”), un 

tratto ulteriore sembra accomunare le diverse voci qui presenti, e cioè il fatto 

che l’immagine, il visivo, il visuale – con il discorso che ad esso si accompagna 

nelle sue molteplici declinazioni (artistiche o tecnologiche) – mostra, cioè 

rende visibile qualcosa che altrimenti non si vedrebbe. Nel suo far vedere l’in-

visibile, mette in campo un linguaggio altro e si connette – nel suo collocarci 

o aprirci un mondo – non solo alla disponibilità di mezzi tecnici ma anche e 

soprattutto alla verità (qui intesa proprio nel suo carattere di “dis-vela-

mento”). È questa, dunque, la ragione che consente di definire la filosofia come 

forma di sapere visuale, il fatto cioè che per poter impostare un discorso sulla 

verità essa faccia sistematicamente appello anche ad un elemento extra-di-

scorsivo (il visuale appunto), con cui però intrattiene una relazione ambigua 

e che sta alla base di un’operazione di rimozione tesa a salvaguardarne il ca-

rattere eminentemente discorsivo. A partire da questa operazione di rimo-

zione si interroga, ad esempio, Mauro Carbone, che – attraverso un paralleli-

smo asimmetrico fra le idee estetiche della terza Critica kantiana e le idee 

sensibili di Merleau-Ponty – tematizza la necessità di ripensare l’evento con 

cui «si presenta ciò che sfugge alla presenza», legandolo alla nozione di “archi-

schermo”. Tale ripensamento dovrebbe infatti avvenire sì nei termini di 

un’apertura di quel velo che nasconde, maschera, rende invisibile o addirit-

tura impresentabile, ma nella consapevolezza che se qualcosa si mostra è pro-

prio perché – in quanto manifestazione sensibile della verità – si dà a vedere 

per il tramite di un medium e di una tecnologia disponibili per la costruzione 

di un’interfaccia, la cui scelta e la cui destinazione non è mai indifferente o 



DOI: 10.54103/mde.i10.1-2.20701  ISSN 2283-558X 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 10.1: 2023, Pagina 548 

 

equivalente. Alla riflessione ontologica va dunque affiancata la riflessione tec-

nologica, per poter finalmente rendere conto delle ricchezze e delle differenze 

storico-culturali sottese ad un sapere che – visualmente condizionato – è filo-

soficamente connotato. 

A questa linea, che in fondo vede l’immagine e il visuale – e dunque in 

primis l’arte – come autentica esperienza di verità, si riallaccia il contributo 

di Raoul Kirchmayr, nel tentativo di offrire ulteriori spunti per una lettura 

estetico-energetica della riflessione di Arthur Schopenhauer incentrata sulla 

nozione di invisibile, contrapposta o almeno complementare alla lettura me-

tafisico-pessimistica che troppo spesso viene appiattita sulla sola nozione di 

rappresentazione visibile. Kirchmayr, muovendo dalla fenomenologia e in 

parte da alcune suggestioni dell’ermeneutica, riprende la distinzione operata 

da Schopenhauer fra arte come prima esperienza di verità sul mondo (e di 

liberazione dal dolore) e scienza come forma ordinaria di permanenza nell’il-

lusione. Nella sua incapacità di “inoltrarsi nella vita”, la scienza risulta infatti 

l’effetto di un’operazione di soggettivazione rappresentativa il cui sapere è 

teso al reperimento di cause nello spazio e nel tempo, un sapere che non ha 

nulla a che fare con la possibilità – concessa invece all’arte e alla sua contem-

plazione disinteressata – di riconoscere la struttura profonda della realtà. Se-

guendo l’analisi proposta da Kirchmayr, in questo discorso è cruciale il para-

gone che Schopenhauer suggerisce fra l’arte e la “camera oscura”, quasi l’arte 

– nel suo andare oltre l’apparenza sensibile e nel suo contemplare l’universa-

lità delle idee – sia in grado di approssimarsi alla vita mentre essa si fa forma, 

quasi l’arte sia un dispositivo ottico atto a ingrandire e fissare quello che si 

cela oltre il velo di Maya, la volontà divenuta ora visibile, condensata in “im-

magini fisse” sottratte al tempo. L’arte, come dispositivo di duplicazione tec-

nica, veicola l’immagine (e più in generale un elemento visuale), che è auten-

tica proprio perché non proviene dal regno delle apparenze fenomeniche, 

bensì dall’apparire di una forza invisibile che diviene visibile nel momento 

della sua apparizione. E anche se l’arte agisce soltanto come una sorta di “se-

dativo della volontà”, il cui effetto, come quello di un analgesico, è soltanto 



Matteo Segatto  “aut aut”, numero 396 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 10.1: 2023, Pagina 549 

 

temporaneo, nondimeno è indubbio che nella sua essenza l’esperienza resa 

possibile dall’arte – come cerniera fra la rappresentazione illusoria e la verità 

– è la via d’accesso verso una forma di conoscenza extra-razionale (e dunque 

non discorsiva in senso stretto) che è anche una forma di guarigione dall’illu-

sione.  

In questa direzione, infine, procede anche il contributo di Pina De Luca 

dedicato agli “esercizi di ri-velazione” che permeano la riflessione di Friedrich 

Nietzsche. Muovendosi con affascinante disinvoltura nella produzione nie-

tzscheana, De Luca mette in luce il carattere di “testimonianza” che all’arte è 

concesso nel suo fornire protezione innanzi al “terribile”. Nel suo lasciar ve-

dere, e cioè nel suo ri-velare, l’arte consente di lasciarsi trasportare 

nell’evento della verità, di partecipare al mondo che si fa mondo. Ma questa 

partecipazione, che storicamente determina un modo di vedere (e dunque di 

vivere), è condizionata dalle tecniche, il che conduce alla consapevolezza che 

ciò che si mostra cambia evidentemente nel tempo, essendo tale cambiamento 

condizionato dal medium a disposizione. 

Con ciò giungiamo al nucleo profondo che un discorso attorno alla filosofia 

come sapere visuale deve essere oggi in grado di tematizzare: se la filosofia – 

nella sua pretesa di esprimere la verità o l’essenza del reale sotto forma di 

discorso concettuale – ha spesso avuto la necessità di ricorrere ad elementi 

extra-razionali direttamente connessi all’autenticità di un’esistenza e di un 

mondo in cui tale esistenza può darsi, è evidente che la verità con cui essa si 

confronta non può essere in toto concettualizzata. Anzi, al di là delle logiche 

e delle metafisiche, ciò che si mostra nell’immagine, nel visivo e nel visuale 

più in generale è qualcosa che sfugge essenzialmente ai tentativi di concet-

tualizzazione eternizzante. È cioè qualcosa che più che lasciarsi dire si lascia 

esperire, esattamente come un film non si pensa, ma si percepisce. Se questo 

è vero, nella consapevolezza delle implicazioni tecnologiche sottese alle ope-

razioni di visualizzazione (oggi più che mai evidenti in un mondo dominato 

dal visuale digitale), vale la pena di porsi un’ultima domanda: che rapporto 



DOI: 10.54103/mde.i10.1-2.20701  ISSN 2283-558X 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 10.1: 2023, Pagina 550 

 

possiamo intrattenere con il visuale che ci travolge e più nello specifico con la 

verità che l’arte come forma di visualizzazione consente di vedere? 

Che l’arte (ma più in generale l’immagine) possa essere intesa come un ac-

cadere de-soggettivante che mostra ciò che l’intelletto e la ragione concettuale 

non possono cogliere (il farsi mondo, appunto), è qualcosa che da molteplici 

prospettive e punti di vista è già stato ampiamente spiegato. Ciò su cui però 

vale forse la pena di riflettere ulteriormente è il fatto che – come hanno messo 

in luce i contributi che abbiamo qui ricordato – si tratta di un accadere condi-

zionato dalle tecniche e rispetto al quale la posizione dell’uomo non può che 

essere quella del “riguardo”, nel senso che – riguardato da ciò che vede (e che 

prima non riusciva a vedere in modo adeguato) – l’uomo può mettere in moto 

il pensiero (una vera e propria urgenza al giorno d’oggi!) e interpretare quella 

verità da cui è riguardato. 

Mi pare questo, del resto, il senso profondo del contributo che Pietro Mon-

tani dedica alla dissimmetria fra concetti vuoti e immagini cieche. Muovendo 

da un’interpretazione “paleoantropologica” del visuale, Montani propone in-

fatti una lettura che si snoda attraverso un ripensamento delle asimmetrie 

sottese alle correlazioni kantiane fra intuizione e concetto da un lato, schema 

e immagine dall’altro, mostrando – ancora una volta e in modo assai convin-

cente – che il visuale costituisce una semantica fondamentale e prelinguistica. 

In sostanza, come elemento extra-discorsivo il visuale non è un linguaggio 

concettuale, bensì – in quanto elemento pre-discorsivo – ne è la sua condizione 

di possibilità, ovvero ciò che rende possibile l’esplosione di quella semantica 

denotativa cui quotidianamente e filosoficamente facciamo ricorso, quasi si 

trattasse di una nebulosa in espansione di concetti visuali. 

Nel permettere una tale esplosione denotativa, bisogna ovviamente tenere 

conto di due fattori fondamentali. Anzitutto il fatto che le procedure fonda-

mentali della nostra immaginazione – come ha ricordato Walter Benjamin – 

sono continuamente “riplasmate” da condizionamenti tecnologici che “inner-

vano” l’immaginazione stessa esercitando su di essa un’azione di ritorno. E 

poi, soprattutto, il fatto che il visuale immaginativo costituisce un serbatoio 



Matteo Segatto  “aut aut”, numero 396 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 10.1: 2023, Pagina 551 

 

semantico che risulta eccedente rispetto alla concettualità denotativa. L’in-

telletto, insomma, nell’applicarsi alla sua origine visuale mette kantiana-

mente in atto un’operazione di selezione, quasi si trattasse di un “taglio” della 

«virtuosa plasticità della manipolazione immaginativa», quasi operasse una 

selezione sulle molte esibizioni inadeguate fornite dal visuale per rendere una 

parte di esse adeguate. Se tutto questo è vero, il pensiero concettuale e più 

nello specifico la filosofia hanno dunque un “debito di concettualità” nei con-

fronti della semantica fondamentale costituita dal visuale. Potremmo anzi 

dire che il pensiero filosofico – inteso come sapere essenzialmente visuale – è 

un’interpretazione (visualmente e tecnologicamente connotata) di questa se-

mantica fondamentale1. Il modo in cui questo debito concettuale viene onorato 

(e tecnologicamente condizionato) determina la nostra possibilità di ricevere, 

elaborare e dunque interpretare quanto da quella semantica non discorsiva ci 

proviene. Il modo in cui onoriamo quel debito, ricevendo e interpretando 

quell’inadeguato per renderlo per noi adeguato, determina la nostra esistenza 

come esseri pensanti. 

Questo lavoro è fornito con la licenza 

Creative Commons Attribuzione 4.0  

 
1 Non si tratta dell’unica interpretazione possibile (come dimostra per Montani l’esistenza di 

habitus prelinguistici molto sofisticati e assai efficaci negli antenati dell’Homo sapiens), ma 

di quella che fra le altre oggi meglio ci permette di interfacciarci con il mondo-ambiente entro 

cui ci muoviamo. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	“aut aut”, numero 396

