
Sotera Fornaro  Il sonno di Endimione 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 47 

 

Il sonno di Endimione 

nella poesia di Friedrich Hölderlin 

di Sotera Fornaro  

(Università degli Studi della Campania Luigi Vanvitelli) 

The article explores Friedrich Hölderlin’s reinterpretation of the myth of 

Endymion. Contrary to ancient tradition, which often associates Endymion’s 

sleep with death, Hölderlin uses the myth to represent awakening and rebirth. 

The poet does not identify with a sleeping Endymion, but with one who awakens 

in euphoric springtime joy, an allegory for individual rebirth and the cyclical 

renewal of nature. Hölderlin views love as a corporeal exchange manifesting in 

embraces and kisses, thus surpassing the notion of a static and distant love. 

Through the comparison with the myth, the article demonstrates how Hölderlin 

reflects on the nature of the divine and poetic experience, incorporating elements 

of physicality and sensory perception in his representation of the sacred. 

Keywords: Hölderlin, Endymion, sleep, love, sacred 

1 

Quand’ero fanciullo 

Spesso un Dio mi salvò 

Dalle grida e dalla frusta degli uomini, 

Allora giocavo mite e sicuro 

Con i fiori del bosco 

E le brezze del cielo 

Giocavano con me. 1 

Questa è la prima strofe di una poesia di Friedrich Hölderlin, annotata 

sul verso di un manoscritto scolastico. La poesia è databile probabilmente 

agli anni tra il 1797 e il 1798. Il poeta vi descrive uno stato felice, lontano 

dalla violenza degli uomini e dal rumore del mondo, in cui il fanciullo vive 

in completa simbiosi con gli dei e la natura. Il primo verso, «Da ich ein Knabe 

 
1 Da ich ein Knabe war / Rettet’ ein Gott mich oft / Vom Geschrei und der Ruthe der Menschen 

/ Da spielt’ ich sicher und gut / Mit den Blumen des Hains / Und die Lüftchen des Himmels 

/ Spielten mit mir. La traduzione, qui e per le altre poesie citate, è del compianto Luigi Rei-

tani in Friedrich Hölderlin, Tutte le liriche. Edizione tradotta e commentata e revisione del 

testo critico tedesco a cura di Luigi Reitani. Con uno scritto di Andrea Zanzotto, Mondadori, 

Milano, 2001, p. 576.  

mailto:soterafornaro@gmail.com


DOI: 10.54103/mde.i11.1.24384   ISSN 2283-558X 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 48 

 

war…», non contiene avverbi che fanno riferimento al passato o al ricordo. 

Distaccato dalla memoria biografica e da un preciso tempo storico, libero da 

paure e accenti religiosi pietistici, in questi primi versi della poesia ogni ele-

mento – bambino, fiori, dio, cielo – partecipa a una intimità che significa 

unità con il divino. In questa poesia, come ha scritto Andrea Zanzotto, la 

condizione del Knabe, parola che richiama i tanti ‘fanciulli divini’ della mi-

tologia, sta a significare una condizione esistenziale che accomuna i Knaben 

di tutti i tempi, cioè i poeti, coloro per i quali la «poiesis [è] intrinseca all ’esi-

stere».2 L’infanzia, in questi versi perfetti per la loro essenzialità, non viene 

perciò intesa come età della vita e neppure, come nell ’Iperione, come epoca 

della storia dell’umanità ricordata nostalgicamente quale paradiso perduto3. 

In questa breve poesia, l’infanzia diventa uno stato di partecipazione e co-

munione tra essere umano e natura, uno stato non definitivamente perduto 

ma che si ripete ogni volta che si creano le stesse condizioni, ossia le pre-

messe indispensabili al divenire poeta. 

  La poesia si basa anche sui contrasti dei suoni, come ha ben scritto Fran-

cesca Zugno4. La verga schiocca sui corpi, il suo colpo brutale è accompa-

gnato da grida che suscitano sentimenti di potere e dominio, risonanze di 

sofferenza, rancore, terrore, e alimentano conflitti di dominio e sottomis-

sione: tutto ciò deriva direttamente dai colpi secchi della verga. All’estremo 

opposto, suoni completamente diversi: sussurri, le voci sommesse della na-

tura che si alzano leggere dai «fiori del bosco» e dalle «aure del cielo». In altre 

parole, il fanciullo conosce già il dolore e la violenza del mondo, dai quali 

viene spesso salvato da un dio che lo trasporta in un’altra dimensione di 

pace e armonia sotto le sue ali protettive. La poesia prosegue. Dalla calma 

distaccata dei primi versi, dalla serenità di una condizione di beatitudine e 

 
2 A. Zanzotto, Con Hölderlin, una leggenda, ivi, p. XI.  
3 S. Lupi, Hölderlin e il mito del paradiso perduto, in: Id., Saggi di letteratura tedesca, Torino, 

Giappichelli, 477-513.  
4 F. Zugno, “… bei Nachtigallen zu lernen”. Friedrich Hölderlin: pratiche di anarchia, Tesi di 

Dottorato, Università Cà Foscari, Venezia, a.a.2010/2011, pp. 140-141. 



Sotera Fornaro  Il sonno di Endimione 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 49 

 

dal sollievo della salvezza, si passa ad un entusiasmo panico, ad un ritmo 

serrato, quasi dionisiaco:  

E come allieti 

Delle piante il cuore, 

Quando incontro a te 

Tendono le tenere braccia, 

Così tu hai allietato il mio cuore, 

Padre Elio! E come Endimione 

Ero il tuo prediletto, 

Sacra Luna!5 

Il sole, chiamato con il nome greco Helios, assume il ruolo del padre che 

illumina e vivifica, che dona la vita e a cui si risponde con la vita. Tutto ciò 

che è creato dipende dal sole e il gesto delle piante che sollevano le braccia è 

lo stesso dei bambini che, in entusiasmo religioso, sollevano le braccia a Dio 

in preghiera, come nella poesia giovanile I miei, Die Meinige (1786): 

Come si abbracciavano i fanciulli! Sollevando 

Le loro braccia al cielo! (vv. 134-135)6 

Anche altrove, nella poesia di Hölderlin, il sole è considerato il padre del 

genio, a cui dona forza creativa e conoscenza. Il rapporto con il sole, come con 

gli altri elementi della natura, da parte del poeta, è di tipo fisico, corporeo: la 

conoscenza del divino avviene cioè attraverso il corpo e solo attraverso esso. 

Il bambino, che è anche il beniamino degli dei, tocca i fiori, le «aure del cielo» 

giocano con lui, sente come il suo cuore si riscalda per la gioia dei raggi del 

sole. Ogni aspetto viene in questi versi ricondotto alla sua concretezza fisica 

e sensoriale. Il motivo dei fiori appare legato alla pace del fanciullo anche in 

alcuni versi di Il viandante, Der Wanderer (vv. 81-84): 

Tu che un tempo risvegliasti dal mio sonno infantile 

E con dolce violenza mi portasti più in alto e lontano, 

Mite sole! A te torno più fedele e più saggio, 

 
5 F. Hölderlin, Tutte le liriche, cit., p. 576. Und wie du das Herz / Der Pflanzen erfreust, / 

Wenn sie entgegen dir / Die zarten Arme streken, / So hast du mein Herz erfreut, / Vater 

Helios! und, wie Endymion, / War ich dein Liebling, /Heilige Luna! 
6 Ibid., p. 389.  



DOI: 10.54103/mde.i11.1.24384   ISSN 2283-558X 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 50 

 

Per avere la pace e lieto riposare tra i fiori.7  

E ancora le aure, come forze tenaci ma delicate che avvolgono, alla guisa di 

affettuosi compagni di giochi che abbracciano il bambino, tornano nel Canto 

dell’amore, Lied der Liebe, dove Amore in persona insegna all’aura «a conver-

sare con i fiori sul prato» (vv. 17-18). 

Insegna Amore alla brezza 

A conversare coi fiori sul prato, 

Sulle giovani rose in primavera 

Arriva la rugiada dalla nube. 

Amore accosta l’onda all’onda 

Mormorando benevola, 

Dal dirupo conduce la fonte 

Dolcemente nel verde del prato.8 

L’aura, in quest’ultima poesia, appare come un segno tangibile di gioia, di 

serenità, della beatitudine di un tempo perfetto, che viene ricordato anche in 

La mia proprietà (vv. 13-16) in un’apostrofe al Sole: 

E tu splendi, dorata, anche a me, tu spiri 

Anche a me, brezza leggera, quasi benedicessi 

Come un tempo la mia gioia, e sul petto 

Erri come chi intorno è felice.9 

Nella poesia di Hölderlin, dunque, il Sole svolge il ruolo del padre, sia con-

cretamente che metaforicamente, illuminando e vivificando, concedendo la 

vita a cui si risponde con la vita, concedendo il canto a cui si risponde con il 

canto. Perciò il Sole è anche «il poeta», «der Dichtende» come viene chiamato 

al v. 38 di L’arcipelago, Der Archipelagus. Il Sole, con cui il bambino ha una 

comunicazione immediata, viene ricordato ancora nostalgicamente in Alla na-

tura, An die Natur: «Allora il mio cuore ancora si rivolgeva al Sole / Come se 

potesse udire i suoi suoni…» (vv. 9-10).10 

 
7 Ibidem, p. 121. La poesia fu pubblicata su Die Horen nel 1797. 
8 Ibidem, pp. 531-532. 
9 Ibidem, p. 699. 
10 Ibidem, p. 589. 



Sotera Fornaro  Il sonno di Endimione 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 51 

 

2 

In questi esempi dalle poesie giovanili di Hölderlin, l’infanzia consiste nella 

pienezza delle sensazioni fisiche, in capacità di conoscenza che non hanno pari 

nell’età adulta. L’infanzia viene rappresentata come un mondo pre-storico e 

pre-linguistico, in cui il rapporto con gli dei si realizza in uno scambio reci-

proco di energia, che viene definito con il nome di ‘amore’. Altrove in Hölderlin 

ricorre anche il confronto dell’io poetico con le piante, che hanno bisogno del 

sole per crescere e di radici salde per non appassire, come ad esempio si legge 

ancora in La mia proprietà (vv. 25-28): 

Giacché, come una pianta che non ha radici, 

Nella propria zolla, si spegne l’anima del mortale 

Che alla luce del giorno soltanto, un 

Misero, vaga sulla sacra terra. 11 

In una lettera a Schiller dell’agosto 1797, Hölderlin si paragona a una 

pianta che ha bisogno del sole, ma come il mitico Fetonte può anche esserne 

bruciata.12 E nello stesso ambito metaforico rientra un frammento intitolato 

L’albero, Der Baum, il cui inizio riprende quello di Da ich ein Kind war...: 

«Quando ero un fanciullo, timido ti piantai / Bella pianta! Come siamo mu-

tati».13 Se dunque l’invocazione a Helios e l’identificazione delle piante con il 

cuore del ragazzo rientrano in un ambito metaforico che ricorre frequente-

mente in Hölderlin, il ricordo della figura di Endimione nella poesia di Höl-

derlin è molto più raro. Anche se non si può stabilire una correlazione sicura, 

va ricordato che la poesia che inizia con «Da ich ein Knabe war...» è annotato 

sull’ultima pagina della dissertazione Storia delle belle arti tra i Greci fino 

alla fine dell’epoca periclea, con cui Hölderlin concluse il suo primo ciclo di 

studi al seminario nel 1790.14 Il giovane Hölderlin accenna all’inizio del 

 
11Ibidem, p. 701.  
12 «Dinanzi a voi sono come una pianta che sia appena stata messa nel terreno. La si deve 

coprire a mezzogiorno»: in F. Hölderlin, Prose, teatro e lettere, A cura e con un saggio intro-

duttivo di L.Reitani, Mondadori, Milano 2019, p. 1039.  
13 F. Hölderlin, Tutte le liriche, cit., p. 706. 
14 F. Hölderlin, Prose, teatro e lettere, pp. 643-661. 



DOI: 10.54103/mde.i11.1.24384   ISSN 2283-558X 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 52 

 

trattato un’idea sull’origine dei miti come narrazioni degli eroi, ovvero quelle 

figure a cui i Greci attribuivano qualità divine poiché considerati «figli degli 

dei». L’identificazione con Endimione, uno degli eroi dei miti greci, potrebbe 

anche derivare da una nuova riflessione sull’origine del mito e della poesia in 

Grecia. Ma perché proprio Endimione? 

3 

In «Da ich ein Knabe war...», il mito di Endimione è solo brevemente accen-

nato; il giovane è chiamato «prediletto della Luna». «Prediletto», Liebling, può 

riferirsi al favorito o favorito in una famiglia o a una corte reale, ma anche al 

prediletto degli dei, al genio o all’artista. La menzione di Luna con il suo nome 

latino enfatizza la sua funzione di illuminare e risplendere, simile al sole, 

come si evince etimologicamente dalla radice latina del termine. Luna è chia-

mata «sacra», il che potrebbe alludere a un possibile ruolo materno come 

quello della Madonna, forse anche in ricordo dell’espressione rituale greca 

potnia Selene, ‘grande madre Selene’, che ricorre nell’idillio secondo di Teo-

crito. Dalla ricca tradizione letteraria su Endimione nel XVII e XVIII secolo, 

Hölderlin potrebbe aver conosciuto almeno le versioni parzialmente satiriche 

e moralistiche di Christoph Martin Wieland, traduttore dei dialoghi di Lu-

ciano di Samosata, nei quali il mito di Endimione è narrato da Selene, che 

loda la sua bellezza e la sofferenza amorosa che ne deriva davanti alla dea 

dell’amore Afrodite (Dialoghi degli dei, XI). Eppure, dalla precedente tradi-

zione letteraria, sembra che Hölderlin erediti solo l’idea della forte attrazione 

amorosa della divinità per Endimione, che quindi nella poesia «Da ich ein 

Knabe war...» appare come allegoria del potere dell’amore che unisce il mor-

tale scelto al dio. Questo amore è spirituale, ma è anche amore sensuale e 

carnale, e ricorda il rapporto che una madre ha con il suo bambino, l’abbraccio 

e la tenerezza che Hölderlin ha sempre cercato nella sua vita. L’io poetico 

trova nel sole e nella luna quell’abbraccio che gli era negato nella realtà 



Sotera Fornaro  Il sonno di Endimione 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 53 

 

umana, quella sicurezza e protezione costantemente minacciate tra gli esseri 

umani (vv.16-27). 

Fedeli Dei, 

Amici! Sapeste  

Come la mia anima 

Voi tutti ha amato! 

 

Certo ancora non vi invocavo 

Con nomi, allora, né voi 

Mi chiamavate, come fanno gli uomini, 

Quasi si conoscessero. 

 

Eppure vi conoscevo meglio 

Di quanto mai abbia conosciuto gli uomini, 

Il silenzio dell’Etere ho inteso, 

Mai le parole dell’uomo.15  

Come Endimione, il fanciullo-poeta ha trovato la beatitudine dei sensi e 

dell’anima, ha sperimentato una felicità che l’io poetico non può nemmeno 

esprimere fino al punto di pensare paradossalmente che gli dei non sappiano 

nulla del suo amore. Perché naturalmente gli dei sanno tutto. 

4 

Endimione appare ancora due volte nell’opera di Hölderlin: nel frammento 

Alla primavera, An den Früling e in una lettera al fratello del 4 giugno 1799, 

in cui è menzionata la prima versione dei versi 392-415 del primo atto della 

terza versione della tragedia La morte di Empedocle, Der Tod des Empe-

dokles. Nel frammento Alla primavera, non è descritto il sonno di Endimione, 

ma il suo risveglio. La bozza inizia con un verso incompiuto. Il verso parla 

della vecchiaia che toglie bellezza e forza: 

Vidi gote sfiorire e invecchiare la forza delle braccia.16 

 
15 Ibidem, pp. 578-579. O all ihr treuen, / Freundlichen Götter! / Dass ihr wüsstet, / Wie euch 

meine Seele geliebt! / Zwar damals rief ich noch nicht / Euch mit Namen, auch ihr / Nanntet 

mich nie, wie die Menschen sich nennen, / Als kennten sie sich. / Doch kannt’ ich euch besser, 

/ Als ich je die Menschen gekannt, / Ich verstand die Stille des Äthers, /Der Menschen Wort 

verstand ich nie. 
16 F. Hölderlin, Tutte le liriche, cit., p. 573.  



DOI: 10.54103/mde.i11.1.24384   ISSN 2283-558X 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 54 

 

Segue un’invocazione al proprio cuore, che non invecchia e viene risvegliato 

dalla gioia per esperire la giovinezza ardente della primavera, proprio come 

Luna risvegliava l’amato Endimione dal suo sonno:  

Mio cuore! Ancora tu non invecchi; come Luna l’amato 

La gioia, figlia del cielo, ti risvegliò dal sonno.17 

Il cuore del poeta è quindi come Endimione, risvegliato dalla dea per vivere 

con tutta l’energia possibile negli elementi naturali al culmine del loro splen-

dore, la primavera. 

  Anche nei versi della terza versione della Morte di Empedocle, Endimione 

è evocato nel momento del risveglio. Proprio allora, Endimione conosce gli 

elementi della natura e può imparare dal sole, la cui luce è desiderata arden-

temente dal suo cuore. 

Ah quel tempo! 

E voi, delizie dell’amore, quando la mia anima 

Che dormiva come un bambino, svegliata 

Dagli Dèi come Endimione, si aprì 

E viva conobbe i sempre giovani, 

I grandi geni della vita. 

Sole splendido, non furono gli uomini 

A insegnarmelo, il mio cuore e l’amore 

Immortale mi spinsero verso gli immortali, 

verso di te, verso di te; non potevo trovare  

niente di più divino, luce silente! […]18 

In questi versi, il risveglio di Endimione è un’allegoria del momento in cui 

l’uomo riceve il dono di una conoscenza intuitiva della natura, ma anche il 

compito di perfezionarla con poesia, arte, filosofia e religione. Questo impulso 

al perfezionamento della natura è intrinseco all’uomo. Pertanto, l’uomo non 

può rimanere in uno stato di natura selvaggia, anche se in questo stato sa-

rebbe più felice e senza preoccupazioni. L’uomo deve seguire il suo impulso 

 
17 Ibidem. 
18 F. Hölderlin, Prose, teatro e lettere, cit., p. 1119 



Sotera Fornaro  Il sonno di Endimione 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 55 

 

verso l’arte: questo è il tema della lettera al fratello che contiene i versi in cui 

appare il confronto con Endimione.19 

5 

Nelle tre menzioni di Endimione nella poesia di Hölderlin, Endimione di-

venta la figura attraverso cui il poeta riconosce il suo desiderio di fusione e 

conoscenza della natura, una fusione e conoscenza che richiedono uno stato 

di eccitazione e vigilanza, non di sonno. Pertanto, il poeta non si identifica con 

un Endimione dormiente, soddisfatto della propria bellezza, soddisfatto di 

una felicità immobile. Per Hölderlin, l’amore è uno scambio corporeo, si con-

cretizza nell’abbraccio, nel bacio, nell’eccitazione, nella corrispondenza dei 

sensi. Nella poesia giovanile Alla luna, An den Mond, pubblicata nei Neue 

Lieder del 1770, Goethe allude al mito di Endimione per rappresentare 

l’amata dormiente che il poeta osserva solo da lontano. Il giovane Goethe si 

identifica con la divinità. Hölderlin, invece, identifica l’io poetico con Endi-

mione, che ricambia l’amore della dea della luna. Nel frammento Alla prima-

vera, e nei versi per la tragedia La morte di Empedocle, Hölderlin non prende 

la felicità immobile del sonno di Endimione come paragone per il proprio 

cuore, ma il suo risveglio. L’amato è toccato, svegliato, eccitato in una gioia 

euforica primaverile di suoni e colori. Così, nel frammento Alla primavera, il 

risveglio di Endimione diventa un’allegoria non solo di una rinascita indivi-

duale, ma anche di un rinnovamento ciclico della natura. Probabilmente, l’eti-

mologia del nome Endimione ha avuto un certo ruolo in questo uso del mito. 

Il nome deriva da ἐνδύ(ν)ω, che in greco antico significa ‘indossare’, ‘entrare’, 

‘immergersi’, cioè colui che ‘si immerge nella natura’ ma anche ‘colui che si 

immerge nell’amato’; oppure il nome Endimione, in connessione con il sostan-

tivo δύσις, che significa ‘tramonto’, simboleggia il ciclo di addormentamento e 

 
19 «Perché [gli uomini] non vivono, come gli animali nella foresta, parchi e frugali, limitati al 

terreno, al cibo che loro è più vicino e dal quale essi, gli animali, dipendono per natura, come 

il bambino dal seno della madre? Così non ci sarebbe cura, fatica, lamento […] Ma questo 

sarebbe per l’uomo altrettanto innaturale quanto per l’animale le arti che l’uomo gli insegna 

[…]»: Ibidem, p. 1116. 



DOI: 10.54103/mde.i11.1.24384   ISSN 2283-558X 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 56 

 

risveglio della luna. Se si interpreta il nome Endimione come ‘il veniente’ 

dalla forma attiva del verbo δύω, la figura mitica potrebbe essere parallela a 

‘il dio veniente’, ovvero la definizione che, come è noto, Hölderlin usa per de-

signare Dioniso. 

6 

Le fonti antiche sono discordi sia sulla causa del sonno di Endimione sia 

sulla sua durata. Dalle rappresentazioni sui sarcofagi romani, il sonno di En-

dimione è inteso come allegoria della morte. Non è così per Hölderlin. Nella 

poesia «Da ich ein Knabe war...», luna e sole non sono personificati, ma invece 

sostanze luminose che si riflettono sugli esseri e li attraggono, e che viceversa 

ricevono il riflesso dai corpi. In questo mare luminoso di correnti, in cui in un 

flusso continuo di energia tutti gli esseri sono collegati da una catena dorata 

d’amore che li attrae reciprocamente come la forza gravitazionale di Newton, 

le piante tendono le loro «braccia» verso il sole, e in questa catena si inserisce 

il confronto con Endimione. 

  L’esperienza del poeta da ragazzo è simile a un sogno, un’illusione, come 

nei versi di un frammento intitolato Athenäa del 1796, che ci è noto come la 

quinta strofa di una versione di Diotima (1796-1797), in cui viene evidenziata 

l’immagine del primo incontro con il divino per esprimere la felicità ritrovata 

dell’incontro con Diotima (vv. 25-33). 

Quando nei sogni dell’infanzia, 

Tranquilli come il giorno azzurro, 

Sotto gli alberi del mio giardino 

Giacevo sulla calda terra, 

Quando si accese il primo sentimento, 

Quando per la prima volta 

In me vibrò il divino, il tuo spirito 

Mi avvolse come un sussurro. 20 

I sogni dell’infanzia, i Kinderträume, sono ricchi di sensazioni e percezioni 

corporee; il divino è percepito come un movimento all’interno del corpo, in 

 
20 F. Hölderlin, Tutte le liriche, cit., p. 571.  



Sotera Fornaro  Il sonno di Endimione 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 57 

 

armonia con i suoni, la sensazione di calore e i colori di ciò che accade intorno 

a lui. Così, con una trasformazione e revisione del mito, a cui certamente non 

sono estranee le rappresentazioni iconografiche di cui Hölderlin ebbe notizia, 

Endimione appare come uno specchio dell’anima poetica, come un’immagine 

del fanciullo divino, che non dorme nella amorosa beatitudine, ma gode 

dell’abbraccio divino e dell’amore. Perciò la poesia si interrompe in maniera 

quasi epigrammatica, quasi a voler fermare il tempo, a dare a quel momento 

unico la dimensione dell’eternità.  

Mi educò il suono armonioso 

Del bosco frusciante 

E ad amare imparai 

Tra i fiori. 

Crebbi tra le braccia degli Dei. 21 

Questo lavoro è fornito con la licenza 

Creative Commons Attribuzione – Condividi allo stesso modo 4.0

 
21 Ibidem, p. 579. Mich erzog der Wohllaut / Des säuselnden Hains / Und lieben lernt’ich / 

Unter den Blumen. / Im Arme der Götter wuchs ich groß. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Il sonno di Endimione nella poesia di Friedrich Hölderlin
	1
	2
	3
	4
	5
	6


