
Silvana Borutti  Filosofia e poesia in Romano Romani 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 249 

 

Filosofia e poesia in Romano Romani 

di Silvana Borutti  

(Università degli Studi di Pavia) 

Poesia e filosofia 

sono un infinito 

dialogo d’amore. 

Pace per l’Europa 

 

Nella Prefazione alla raccolta Liriche1, Romano Romani scrive:  

C’è sempre una relazione tra poesia e filosofia, c’è sempre una relazione tra 

ricerca della verità, in ogni campo, filosofia e poesia. 

E nella Prefazione a Ειδέναι: 

Uno scritto teoretico è anche opera poetica: in quanto tale – come una 

composizione musicale o un teorema matematico – conserva il suo valore di 

verità nel tempo e non diviene superato nell’anima del suo autore2. 

In questa nota, vorrei commentare la poetica implicita nell’opera di Ro-

mani, che io leggo come intimità tra scrittura poetica e scrittura teoretica, e 

prossimità tra le vie di ricerca della verità. Non farò una lettura sistematica 

della sua opera, che comprende sette volumi teoretici e molti altri scritti3; ne 

farò una lettura parziale e selettiva, ma, spero, fedele. 

L’opera di Romano Romani, in ogni suo tipo di scrittura, è una reinterpre-

tazione del mondo nella sua vita teoretica, che è essenzialmente λόγος, parola. 

La vita teoretica del mondo, la sua voce, per Romani, è stata detta in modo 

 
1 R. Romani, Liriche, Cadmo Edizioni, Fiesole (FI) 2021, p. 9. 
2 R. Romani, Ειδέναι, Cadmo Edizioni, IV edizione, Fiesole (FI) 2015, p. 7. 
3 R. Romani, Θεωρητικά, 7 Libri, Cadmo Edizioni, Fiesole (FI) 1995-2023. Tra gli altri scritti, 

cito: Confini, Cadmo Edizioni, Fiesole (FI) 2016; La polis della doxa nella Repubblica di Pla-

tone, Mimesis, Milano – Udine 2019; Pace per l’Europa. Persuadere la necessità, Mimesis, 

Milano – Udine 2023. 

mailto:silvana.borutti@unipv.it


DOI: 10.54103/mde.i11.1.24404   ISSN 2283-558X 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 250 

 

necessario e ultimativo dalla parola filosofica greca. Tutta l’opera di Romani 

è un commento e una traduzione di quella parola filosofica sorgiva. 

Seguirò qui il filo di alcune parole teoretiche; ma, con una scelta che attiene 

alla mia personalità di studiosa di filosofia, ne seguirò la forma e il suono 

affidandomi alle risonanze con le parole teoretiche di un filosofo, Wittgen-

stein, non estraneo al pensiero di Romani4: commenterò parole teoretiche 

come: composizione-ποιεῖν, vedere-conoscere, forma-limite, forma-misura. 

Nella reinterpretazione teoretica del mondo offerta dalla scrittura di Ro-

mani, riconosco un’unità poetica e insieme un’esigenza estetica: due temi che 

cerco di indagare attraverso Wittgenstein. 

Poetica 

L’unità poetica dell’opera di Romani è riconoscibile nello stile di scrittura. 

Romani scrive nella Prefazione di Θεωρητικά, Libro VII: 

Ho chiamato Θεωρητικά quei miei studi che, dopo il 1989, in quanto espressione 

della mia ricerca filosofica, andavano divenendo, nel tempo, un’unica opera 

letteraria5. 

Un filosofo scrive, si fa autore, perché la scrittura non è un modo «per 

esporre, ma per pensare»6. Costituirsi come autore filosofico vuol dire non 

semplicemente voler comunicare dei pensieri con la scrittura, ma fare pen-

sieri con la scrittura. Con i dialoghi platonici, ci ricorda Romani, è iniziata la 

scrittura come forma di pensiero: 

Con Platone e la scrittura platonica ha inizio la consapevolezza della filosofia 

come forma di pensiero: non in quanto consapevolezza dell’oggetto determinato 

della propria ricerca […] ma in quanto consapevolezza della propria forma di 

pensiero, ovvero dello stile e della mentalità del filosofo7. 

 
4 Rinvio a R: Romani, “A Brief Note on Brian McGuinness and Ludwig Wittgenstein’s Philo-

sophical Poem”, Paradigmi, 1, 2023, pp. 147-157. 
5 R. Romani, Θεωρητικά, L. VII, p. 9. 
6 Ivi, p. 59. 
7 Ivi, VII, pp. 59-60. 



Silvana Borutti  Filosofia e poesia in Romano Romani 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 251 

 

Il filosofo che scrive è consapevole della responsabilità della parola come 

composizione del mondo. In Θεωρητικά, L. VII, Romani scrive ancora:  

Il problema della costituzione del mondo è il problema della sua composizione 

attraverso il pensiero che ne è non soltanto la forma, ma anche la materia8. 

La parola – musica e luce, spazio e tempo – è l’orizzonte d’esistenza nel quale il 

mondo si dà a ciascun uomo e all’uomo9. 

Il filosofo scrive perché comprende la forza compositiva della parola-λόγος, 

che è insieme forma e materia, è parola costitutiva del mondo nella sua esi-

stenza significante. È quanto Wittgenstein dice nel Tractatus attraverso la 

nozione di Welt-λόγος, mondo-linguaggio: «I limiti del mio linguaggio signifi-

cano i limiti del mio mondo»10. Il senso di mondo del mondo è il λόγος, è il suo 

essere logico-linguistico. Come scrive Romani: 

[…] in Wittgenstein’s Tractatus, logic is the measure of speech, its beginning and 

end, its form and content, the modality of a poiein that is thought and research, 

with words as truth and beauty11. 

È significativo che, sulla scorta della lettura di Brian McGuinness, Romani 

rilegga in questo saggio il Tractatus alla luce del pensiero classico greco, e lo 

rilegga come il “poema filosofico” di Wittgenstein: un’espressione, “poema fi-

losofico”, che non posso che condividere, poiché ritengo che Wittgenstein abbia 

esercitato e vissuto nel Tractatus la parola filosofica come parola poetica. Ma 

ritengo anche che ne abbia compreso la poieticità più tardi, negli anni Trenta, 

quando scriverà in un famoso passo dei Pensieri diversi, scritto nel 1933-34: 

Credo di poter riassumere la mia posizione nei confronti della filosofia dicendo 

cha la filosofia si dovrebbe propriamente solo comporre (dichten)12. 

 
8 Ivi, p. 21. 
9 Ivi, p. 27. 
10 L. Wittgenstein, Tractatus Logico-philosophicus (1922), tr. it. di A. G. Conte, Einaudi, To-

rino 1992, 5.6. 
11 R. Romani, “A Brief Note on Brian McGuinness and Ludwig Wittgenstein’s Philosophical 

Poem”, cit., p. 150. 
12 L. Wittgenstein, Pensieri diversi (1977), tr. it. a cura di M. Ranchetti, Adelphi, Milano 1980, 

p. 54). L’etimologia di dichten rinvia al lat. dictare, dettare, significato che si specifica in 

“comporre” nel latino tardo; diventa poi tihten nel MidHG (J. Grimm, W. Grimm [1854-1961] 

http://woerterbuchnetz.de/DWB/, accesso 13 ottobre 2022). 

http://woerterbuchnetz.de/DWB/


DOI: 10.54103/mde.i11.1.24404   ISSN 2283-558X 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 252 

 

E nel Wittgenstein’s Nachlass leggiamo: 

L’esposizione [Darstellung] della filosofia può essere solo composta [gedichtet]13. 

Die Darstellung, cioè l’esposizione della filosofia, è comprensione nella 

forma del comporre, o del poetare. Wittgenstein lo dice chiaramente in questo 

passo delle Ricerche filosofiche: 

Noi parliamo del comprendere una proposizione, nel senso che essa può essere 

sostituita da un’altra che dice la stessa cosa; ma anche nel senso che non può 

essere sostituita da nessun’altra (Non più di quanto un tema musicale possa 

venir sostituito da un altro.). Nel primo caso il pensiero della proposizione è 

qualcosa che è comune a differenti proposizioni; nel secondo, qualcosa che 

soltanto queste parole, in queste posizioni, possono esprimere. (Comprendere 

una poesia [Verstehen eines Gedichts])14. 

La parentesi dice che il “Verstehen” è in fondo analogo alla comprensione 

del fare poetico: ποιεῖν. “Analogo” in che senso? Non si tratta di un’analogia 

oggettuale, ma concettuale. Wittgenstein non vuol dire che una poesia e una 

proposizione sensata siano oggetti analoghi. Intende piuttosto che il lavoro 

della comprensione è un lavoro poietico analogo al lavoro compositivo: è “ve-

dere in un certo modo”. Comprensione, dunque, non del contenuto, ma del 

Dichten che fa vedere il contenuto materiale in un certo modo dandone la 

forma, o regola di composizione. L’indeterminato si determina ed esce dall’in-

visibilità se un gesto o una torsione del vedere arriva a porlo nella prospettiva 

giusta, consentendo di cogliere la forma compositiva, che Wittgenstein 

chiama nel Tractatus Konfiguration, configurazione15. 

Come in Wittgenstein, il ποιεῖν della filosofia è per Romani composizione 

del mondo, ed espressione d’amore. 

Le parole di un poeta possono trafiggerci 16. 

 
13 Wittgenstein's Nachlass. The Bergen Electronic Edition, Wittgenstein Archives (University 

of Bergen), Oxford University Press, Oxford 2000, Ms-115, 30. Letteralmente gedichtet signi-

fica “poeticizzato” o “poetato”. 
14 L. Wittgenstein, Ricerche filosofiche (1953), tr. it. a cura di M. Trinchero, Einaudi, Torino 

1999, I, § 531. 
15 Cfr. ad esempio Tractatus, 2.0272. 
16 L. Wittgenstein, Zettel (1967), tr. it. a cura di M. Trinchero, Einaudi, Torino 1986, § 155. 



Silvana Borutti  Filosofia e poesia in Romano Romani 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 253 

 

Parlare della parola, del λόγος, come ha compreso bene Platone, all’inizio 

del pensiero filosofico occidentale, è parlare d’amore17. 

Filosofia, 

l’amore che è intelligenza 

e la libertà che è amore18. 

Estetica 

L’unità poetica sottesa alla scrittura di Romani esprime anche un’esigenza 

estetica. “Estetica” intesa nel senso greco di senso di aisthesis: «Percezione, 

coi sensi o con l’intelligenza»19. La vita conoscitiva, anzi, l’esistere conoscitivo 

dell’uomo è un vedere-conoscere. Romani traduce così l’incipit della Metafisica 

di Aristotele (980a): 

Al vedere-conoscere [ειδέναι] – alla contemplazione – tutti gli uomini sono 

protesi a causa della loro origine. Ne è un segno l’amore che hanno per le 

sensazioni: poiché, anche a prescindere dalla loro utilità, esse sono amate per se 

stesse, e più di tutte le altre è amata quella che si manifesta per mezzo degli 

occhi20. 

Per la coappartenenza del vedere e del conoscere, il pensiero rende signifi-

cante il sensibile facendo sì che il senso sensibile (l’esistenza) si trascenda nel 

senso ideale (λόγος, verità). 

Ancora Romani, sulla vita estetico-manifestativa della forma: 

Il difetto dell’idealismo platonico è di concepire la forma come modello: l’idea non 

è solo forma, ma la forma-modello è il suo modo di manifestarsi nel mondo 

sensibile21. 

Il modello non è forma archetipica da cui dedurre l’esistente, ma manife-

statività, o vita estetica (sensibile) della forma. Vedo in questi temi una con-

vergenza con la concezione di Wittgenstein dell’esteticità della forma. 

 
17 R. Romani, Parlare d‘amore, “Postilla alla terza edizione delle Liriche”, Cadmo Edizioni, 

Fiesole (FI) 2024. 
18 In esergo alla Prefazione di Romano Romani alla traduzione di I. Toth, La filosofia e il suo 

luogo nello spazio della spiritualità occidentale, tr. it. a cura di R. Romani, Bollati Borin-

ghieri, Torino 2007. 
19 L. Rocci, Vocabolario greco-italiano, D. Alighieri – S. Lapi Coeditori, Città di Castello 1958. 
20 R. Romani, Ειδέναι, cit., p. 15. 
21 Ivi, p. 23. 



DOI: 10.54103/mde.i11.1.24404   ISSN 2283-558X 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 254 

 

Nel Tractatus, Wittgenstein ci parla del λόγος-pensiero. La forma che fa di 

un linguaggio un linguaggio e che in questo modo dà senso all’esperienza è 

immanente all’esperienza stessa, ed ha una vita estetica, cioè manifestativa: 

l’espressione linguistica non sopravviene infatti a un pensiero, ma è il senso 

portato a compimento nella forma del materiale linguistico. In questo modo 

Wittgenstein ci parla anche dell’esteticità della forma del pensiero. La forma 

è manifestazione del pensiero, es-pressione (Aus-druck), cioè un portar fuori 

(aus-drucken). Il pensiero è identificato con la forma della sua espressione 

linguistica, con ciò che è portato fuori nella proposizione: «Nella proposizione 

il pensiero s’esprime in modo percepibile mediante i sensi»22. Questo Aus-, 

questa dimensione di esteriorità che è assegnata al linguaggio23, questa ma-

nifestatività dell’immagine linguistica in quanto espressione del pensiero, ci 

dice che già nel Tractatus la forma non è a priori, ma ha una vita estetica. E 

poiché ogni immagine è immagine di possibili configurazioni di oggetti, non 

c’è pensiero che sia riconoscibile solo dal pensiero: non ci sono verità a priori 

intuibili24, c’è un necessario mostrarsi del pensiero nella forma del λόγος25. 

Questa concezione manifestativa della forma ha in Romani una condizione 

esistenziale: 

La forma non è opera ma sua misura, non legge ma suo analogo, non ἰδέα ma suo 

riflesso esistenziale. 

All’origine dell’opera non v’è la forma nella quale sembra rivelarsi la verità, ma 

il senso che di questa forma rende possibile l’esistenza, la verità nel suo 

irraggiungibile nascondimento. […] 

E ogni arte che non sia artificio, copia della copia, imitazione dell’imitazione, non 

è forse divina, suscitatrice di memoria, fonte di conoscenza? 

Non produce forse l’operare – non è forse l’operare a produrre – la propria stessa 

libertà, quando è autentica arte?26 

 

 
22 Tractatus, 3.1. 
23 Nella Prefazione al Tractatus, Wittgenstein parla del suo progetto di tracciare un limite 

non al pensiero, ma all’«espressione del pensiero» (Ausdruck der Gedanken) (p. 3). 
24 Cfr. Tractatus, 2.225, 3.05. 
25 Nel suo ultimo libro, Aldo G. Gargani (Wittgenstein. Musica, parola, gesto, Raffaello Cor-

tina, Milano 2008, cap. 2) parla di espressivismo linguistico di Wittgenstein. 
26 R. Romani, Ειδέναι, cit., pp. 45-46. 



Silvana Borutti  Filosofia e poesia in Romano Romani 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 255 

 

Romani ci parla dell’operare come “riflesso esistenziale”, come vita della 

forma nella bellezza, o nel manifestarsi dell’opera. Possiamo accostare la vita 

espressiva della forma, di cui ci parla Romani, al tema dell’«operare del lin-

guaggio [das Arbeiten unserer Sprache]»27 nel Wittgenstein delle Ricerche fi-

losofiche? 

Wittgenstein ci dice, dopo il Tractatus, che la forma significante si mostra 

nell’uso, cioè nella sua vita attuale e nelle sue funzioni effettive: nel linguag-

gio al lavoro. Per Wittgenstein, è ancora la forma linguistica a costituire il 

senso; ma se nel Tractatus la forma che fa di un linguaggio un linguaggio è 

unificabile intorno al modello della raffigurazione, a partire dagli Anni Trenta 

è l’attività antropologica «a conferire vita e senso al linguaggio»28. Prendendo 

a prestito le parole di Romani, vorrei dire che, in quello che per Wittgenstein 

è l’umano parlare, vive il “riflesso esistenziale” della forma. 

Forma-limite, forma-misura 

Ma come sottrarre il tema della produttività della forma a un’interpreta-

zione idealistica («Il difetto dell’idealismo platonico», di cui parla Romani)? 

Nel Wittgenstein del Tractatus, la risposta a questa domanda può essere 

trovata nella stessa nozione di forma come Bildhaftigkeit, raffigurabilità: il 

mondo non si dà come rappresentazione mimetica, ma come legge interna di 

proiezione, per cui l’immagine mostra la forma della realtà29. È questa una pro-

spettiva che assume non la separatezza, ma la coappartenenza e la relazione 

interna tra materia e forma; il che significa che la forma significante non so-

pravviene alla materia, ma è lo stesso significare umano che riorganizza e fi-

nalizza la materia del mondo a un altro livello: a livello del senso. L’immagine 

(l’immagine linguistica, das Bild) ha un’autonoma potenza raffigurativa: mette 

 
27 L. Wittgenstein, Ricerche filosofiche, cit., I, § 109: 
28 B. McGuinness, Wittgenstein: filosofia e letteratura. In Wittgenstein tra Vienna e Cam-

bridge, Origini e rapporti con la cultura e i pensieri del suo tempo (2006), tr. it. a cura di R. 

Egidi e R. Puja, Quodlibet, Macerata 2022, p. 143. 
29 «Ciò che ogni immagine, di qualunque forma essa sia, deve avere in comune con la realtà, 

per poterla raffigurare – correttamente o falsamente –, è la forma logica, ossia la forma della 

realtà» (Tractatus, 2.18). 



DOI: 10.54103/mde.i11.1.24404   ISSN 2283-558X 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 256 

 

infatti sotto gli occhi (darstellt) il proprio senso30, cioè la concordanza (Überein-

stimmung) o non concordanza (Nichtübereinstimmung) con la realtà, e quindi 

la sua verità o falsità31; ma nello stesso tempo l’immagine non può rappresen-

tare la propria potenza raffigurativa, perché è interna alla costituzione della 

realtà32. 

Con il verbo darstellen e con la parola-concetto Darstellung Wittgenstein 

insiste sul nesso necessario della rappresentazione con il “non poter rappre-

sentare”: egli richiama cioè l’attenzione sul limite che investe dall’interno la 

nostra riflessione sul senso. I verbi del campo semantico del presentare-mo-

strare, come darstellen e zeigen, hanno un valore semantico arricchito perché 

sono legati al paradigma oppositivo sagen/zeigen, dire/mostrare, per cui “mo-

strare” significa ad un tempo “non poter dire”: la forma che si mostra non può 

essere detta come un oggetto. Alludono, questi verbi, al nesso tra il lavoro im-

maginativo del linguaggio, e il sottrarsi della cosa intesa come cosa in sé. Il 

dire, il portare alla luce “presenta” il senso, lo mette in figura, ce lo fa imma-

ginare; ma il mettere in figura non sostituisce semplicemente qualcosa d’al-

tro, non sta semplicemente “al posto” di, ma è segnato dalla provenienza da 

un fondo non traducibile in termini cosali. Questo nesso oppositivo è rilevante, 

perché viene a dire in ultima analisi che l’elemento produttivo e creativo della 

rappresentazione immaginativa, che nel Tractatus viene designato come Bil-

dhaftigkeit, raffigurabilità, non deve cancellare il riferimento al fondo invisi-

bile e indicibile da cui proviene, fondo che costituisce il limite della rappre-

sentazione, e ne dà la misura. Questa inerenza dell’uno al proprio altro, que-

sta compresenza e coappartenenza degli opposti, è il limite che costituisce il 

pensiero. In Θεωρητικά, Romani scrive: 

La misurabilità di una distanza o di una differenza, la non contraddittorietà di 

una argomentazione: questo è λόγος. λόγος è anche proporzione e, in quanto 

proporzione. Bellezza – di un’espressione linguistica, grafica, architettonica, 

musicale. In ogni sua manifestazione, tuttavia, il λόγος si dà non soltanto nella 

 
30 «Ciò che l’immagine rappresenta è il proprio senso» (Tractatus, 2.221). 
31 Cfr. Tractatus, 2.18. 
32 «Ciò, che nel linguaggio esprime sé, noi non lo possiamo esprimere mediante il linguaggio» 

(Tractatus, 4.1212). 



Silvana Borutti  Filosofia e poesia in Romano Romani 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 257 

 

propria presenza, ma anche nella sua privazione: così che insieme al 

commensurabile troviamo l’incommensurabile; insieme alla rigorosa 

consequenzialità del ragionamento, la contraddizione; insieme alla proporzione, 

all’armonia, alla bellezza, la sproporzione, la disarmonia, il brutto33. 

E in una lirica Romani dice l’inerenza del silenzio al linguaggio, consuo-

nando con il Tractatus di Wittgenstein: 

Come dire 

il silenzio 

senza parole?34 

E ancora, ritraducendo così il Prologo del Vangelo di Giovanni: 

«Tutte le cose sono nate dal logos e senza il logos neppure una. Ciò che è nato in 

lui era – è – la vita e la vita [del logos – della parola – ] è la luce degli uomini. E 

questa luce risplende nella tenebra, e il buio [che riceve da essa il proprio 

significato] non l’ha fermata né la può fermare [ou katelaben].»35 

Romani commenta: 

La luce intellettuale è l’analogo di quella sensibile che, nel mondo creato, ha 

necessariamente a che fare con la tenebra, il buio, che è la conseguenza 

dell’esistenza. Così i viventi hanno il giorno e la notte, l’alba e il tramonto, la 

nascita e la morte36. 

Come in Wittgenstein, così in Romani questo rapporto forma-limite, forma-

misura può attenuare il delirio di trascendenza e di razionalità della filosofia, 

mettendola a confronto col legame finito-infinito dell’esistente. 

L’infinito, 

il respiro – ἡ ψυχή –, 

non è quantità, 

è misura37. 

 

La vita 

è sempre forma 

la forma 

è sempre luce38. 

 
33 R. Romani, Θεωρητικά, L. VI, p. 14. 
34 R. Romani, Liriche, cit., p. 77. 
35 R. Romani, La polis della doxa nella Repubblica di Platone, cit., pp. 69-70. 
36 Ivi, p. 70. 
37 Ivi, p. 19. 
38 R. Romani, Confini, cit., p. 42. 



DOI: 10.54103/mde.i11.1.24404   ISSN 2283-558X 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 258 

 

Chiasmo 

Il tema del limite è espresso da Romani anche attraverso la coapparte-

nenza tra luce e buio, che abbiamo visto echeggiare nella sua traduzione del 

Prologo del Vangelo di Giovanni: «E questa luce risplende nella tenebra, e il 

buio non l’ha fermata né la può fermare». Un andamento inverso che unisce 

luce e buio, poesia e verità, opera e bellezza: un chiasmo. 

Il buio 

è l’esistenza 

della luce 

 

l’ombra, i colori e le forme 

ne sono la vita. 

 

 

Nella vita 

della luce 

l’esistenza 

 

si dà come buio 

ma è anche ombra, forma e colore39. 

Ed è un chiasmo il rapporto dell’uomo con la verità: la continua ripresa e 

interruzione della ricerca della verità per l’uomo – quell’esistente che ha la 

sua origine nella verità: 

Fin dalle sue origini la ricerca filosofica si volge criticamente a parole già dette, 

verità espresse; con la propria critica, essa non pone termine all’efficacia di 

queste verità, ma impedisce che finiscano nel silenzio di un ascolto inerte. Né 

può trovarsi un uomo all’origine di ogni verità o l’uomo all’origine della verità, 

giacché la verità è all’origine dell’uomo; e questa è una difficoltà logica, in quanto 

situa la stessa possibilità di una condizione esistenziale di ricerca. L’origine 

dell’uomo nella verità non è mai trovata, ma provata dal cercare e viene sempre 

di nuovo messa in questione dall’interrompersi della ricerca: la ricerca rende 

opaco ciò che ignora la presenza della sua possibilità, senza tuttavia sopprimerlo. 

Questo vuol semplicemente dire che con la propria attività il pensiero apre 

l’orizzonte della possibilità per l’uomo, rende cioè possibile all’uomo di cominciare 

ad essere: ma è evidente che questo cominciamento può considerarsi autentico 

cominciamento solo in quanto segua un intervallo, e questa possibilità autentica 

possibilità, solo in quanto trascende una necessità che la nega rendendola 

sempre di nuovo incerta40. 

 
39 R. Romani, Confini, cit., p. 29: la poesia è intitolata Chiasmo. 
40 R. Romani, Ειδέναι, cit., pp. 18-19. 



Silvana Borutti  Filosofia e poesia in Romano Romani 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 259 

 

 

Questo lavoro è fornito con la licenza 

Creative Commons Attribuzione – Condividi allo stesso modo 4.0 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Filosofia e poesia in Romano Romani
	Poetica
	Estetica
	Forma-limite, forma-misura
	Chiasmo


