
Leonardo Masone  San Pietro restauratore della Cristianità 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 283 

 

 

San Pietro restauratore della Cristianità 

Guercino tra arte e sogno politico 

di Leonardo Masone  

(Università degli Studi di Bari “Aldo Moro”) 

The transition to a certain realistic-naturalist paradigm represents for the 

Carracci’s Academy a choice in line with the hegemonic doctrinal tendency in the 

Emilian context of the late sixteenth and early seventeenth centuries, suggested 

by the counter-reformist theories on the image proposed by Cardinal Paleotti. A 

political choice therefore that influenced many other artists of the time, such as 

Guercino who was never in the Carracci’s workshop, but who drew great 

inspiration from their reform. Among the works of this author, the Chair of Saint 

Peter is worthy of note, an authentic manifesto of the Petrine primacy, an artistic 

dream in the vision of the world of the painter from Cento. 

Keywords: Guercino, St. Peter, Counter-Reformation, political dream 

Introduzione 

La esperienza estetica che nasce dall’opera d’arte è anche il prodotto del 

confronto tra gli oggetti del mondo rappresentati nel testo visivo e la cultura 

storica in cui essi sono stato generati1. Le immagini di un quadro costituiscono 

gli elementi del linguaggio visivo che, associati ad altri segni con una certa 

coerenza arbitraria deliberata dall’artista, conferiscono alla narrazione l’equi-

librio indispensabile per la trasmissione dei significati autentici che l’opera 

stessa contiene. Queste forme comunicative del visibile non sono uniche e 

uguali per ogni cultura2. Lo svolgimento dialettico dei testi visivi è condizio-

nato da griglie di lettura del reale a loro volta influenzate da taluni fattori 

 
1 H.G. Gadamer, Verità e metodo, in G.Vattimo (a cura di), Bompiani, Firenze-Milano 2021, 

p. 195. «È cultura ogni intervento umano sul dato naturale, modificato in modo da poterlo 

inserire in un rapporto sociale» (U.Eco, La struttura assente, Bompiani, Milano 1968, p. 15). 
2 È utile precisare fin da subito che con cultura non si intende un insieme totalizzante di 

sistemi di concetti, usi, costumi, lingue, memorie unitarie di una specifica epoca, ma la risul-

tante di una serie di fenomeni ricorrenti, confrontabili e in relazione tra di loro: cfr. O.Cala-

brese, L’età neobarocca, Laterza, Roma-Bari 1987, pp. 3-18. 

mailto:leonardo.masone@uniba.it


DOI: 10.54103/mde.i11.1.24408   ISSN 2283-558X 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 284 

 

culturali di una determinata epoca storica, o di una precisa area geografica, o 

di una particolare classe sociale o ancora di un ambiente politico definito3 Esi-

stono, inoltre, regole convenzionali che facilitano la comprensione collettiva, 

valide all’interno della cultura in cui l’artista ha possibilità di agire4. Un ap-

proccio esclusivamente specialistico alla lettura di un’opera d’arte, però, po-

trebbe apparire limitante nella descrizione del fenomeno simbolico se non è 

capace di farsi contaminare da altre possibili prospettive disciplinari. Le pro-

prietà del symbolon non si esauriscono solo nelle peculiarità fisiche e mate-

riali di un oggetto: esso è di fatto manifestazione di totalità che di per sé è 

anche politica5. In un dato contesto storico, il pittore dipinge le parti del qua-

dro con il proprio linguaggio ed è consapevole del portato simbolico-politico 

totalizzante che gli elementi nel suo testo visivo sono in grado di comunicare. 

Il presente saggio si propone di analizzare un capolavoro assoluto della pro-

duzione guerciniana, La Cattedra di San Pietro, non solo attraverso stru-

menti interpretativi afferenti alla disciplina storico-artistica e dunque alla 

sua adesione alle linee guida del realismo naturalistico caratterizzanti la ri-

forma carraccesca, ma anche utilizzando una chiave di lettura simbolico-poli-

tica che pure ha influenzato le scelte stilistiche del maestro centese e che 

fanno del Guercino un pittore di fede latore del pensiero politico cristiano po-

stridentino e della visione del mondo che da esso scaturisce. 

 
3 «Supponendo di riconoscere successivamente una certa pianta o un certo animale partico-

lari, le significazioni “regno vegetale” o “regno animale” faranno parte della lettura umana 

del mondo e non del mondo stesso. È questa griglia di lettura che ci rende il mondo signifi-

cante, consentendo di identificare le figure come oggetti, di classificarle, di collegarle fra loro, 

di interpretare i movimenti come processi, attribuibili o meno a dei soggetti, e così via. Di 

natura semantica – e non, per esempio, visiva, uditiva o olfattiva – la griglia di lettura serve 

da “codice” di riconoscimento che rende il mondo intelligibile e utilizzabile. Si comprende, 

allora, che è la proiezione di questa griglia di lettura–una sorta di “significato” del mondo- su 

una tela dipinta che permette di riconoscere lo spettacolo che si ritiene rappresentato» 

(A.J.Greimas, Semiotica figurativa e semiotica plastica, in L.Corrain, M.Valenti (a cura di), 

Leggere l’opera d’arte. Dal figurativo all’astratto, Esculapio, Bologna 1991, p. 36). 
4 D’altronde, la lingua stessa «è il prodotto sociale della facoltà del linguaggio, e nello stesso 

tempo un sistema di convenzioni necessarie adottate dal corpo sociale per permettere l’eser-

cizio di questa facoltà presso gli individui» (F.De Saussure, Corso di linguistica generale, in 

T.De Mauro (a cura di), Laterza, Bari 1967, p. 15). 
5 G.M.Chiodi, Propedeutica alla simbolica politica, I, Franco Angeli, Milano 2006, pp. 36-37. 



Leonardo Masone  San Pietro restauratore della Cristianità 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 285 

 

1. Mimesis di età moderna 

Nel contesto comunicativo di una specifica cultura, i personaggi e i temi ri-

correnti di un’opera, rappresentati tramite schemi e combinazioni di figure, de-

vono essere semanticamente, simbolicamente e graficamente riconoscibili 

(dallo spettatore già in possesso di competenze adeguate alla comprensione), e 

dunque imitabili per declinare con maggiore sicurezza il materiale semiologico 

che l’artista vuole trasmettere. Secondo la lettura aristotelica delle immagini 

molto seguita in età moderna, la mimesis ispiratrice e causa di piacere è all’ori-

gine della conoscenza, o meglio del riconoscimento (Arist., Poet., IV, 1448b 12-

17)6. Ogni figura ha delle peculiarità inseparabili, come l’aspetto fisico, e degli 

attributi particolari e definiti che agevolano la sua identificazione e che veico-

lano un messaggio pedagogico e talvolta ideologico: dalla cultura medievale a 

quella moderna, per esempio, San Giovanni Battista è raffigurato con la barba, 

i capelli lunghi, l’abito di pelo di cammello ed è accompagnato, sovente, da un 

agnello che si aggiunge come attributo scenico. Sebbene certi modelli, invece, 

si siano diffusi solo in talune epoche o aree geografiche, esistono altri tipi ico-

nografici decisamente più costanti nel tempo anche dopo cambiamenti politico-

culturali notevoli. Si pensi all’immagine di San Sebastiano in uno stato di con-

tinua sospensione tra la vita e la morte7: le frecce, il sangue delle ferite, o la 

carnale nudità persistono ancora nei secoli successi alla Controriforma, di cui 

il Concilio di Trento fu solo un pezzo del processo di trasformazione vissuto 

dalle gerarchie ecclesiastiche romane, e che ha lasciato un solco profondo nella 

 
6 Cfr., tra gli altri, P.Butti de Lima, Il piacere delle immagini. Un tema aristotelico nella 

riflessione moderna sull’arte, Leo S.Olschki Editore, Firenze 2012, pp. 5 ssg. Qualche secolo 

dopo Aristotele, sulla scia platonica, Cicerone avrebbe aggiunto che l’artista non imita l’og-

getto rappresentato (o non solo), ma l’idea di tale oggetto e che attraverso la mimesis avrebbe 

voluto una realtà superiore piuttosto che quella sensibile (Cic., Orator., II, 8-III). 
7 Cfr. O.Calabrese, Rappresentazione della morte e morte della rappresentazione, in I.Pezzini 

(a cura di), Semiotica delle passioni, Esculapio, Bologna 1991, pp. 102-103; più di recente, 

T.Migliore, T., Creare e far risorgere il martire San Sebastiano, in J.Ponzo (a cura di), La 

semiotica del martirio, in “Lexia. Rivista di semiotica”, 31-32, pp. 389-411. 



DOI: 10.54103/mde.i11.1.24408   ISSN 2283-558X 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 286 

 

vita sociale e culturale italiana ed europea8. Quel modello di controllo clericale 

sulla società con il suo arsenale ideologico-istituzionale, che non si esaurisce 

solo nel potere centrale della Chiesa, presupponeva oltre a pratiche repressive, 

anche la ricerca del consenso nei più minuti ambiti della dimensione pubblica 

e ha trovato il suo consolidamento proprio tra la fine del Cinquecento e i primi 

decenni del Seicento. Il rapporto tra la nuova politica cattolica tridentina e le 

arti figurative rappresenta un campo d’indagine privilegiato per mettere a 

fuoco le modalità di declinazione del linguaggio pittorico di quell’epoca. I decreti 

varati il 3 dicembre del 1563, per esempio, suggerivano ispezioni ordinarie da 

parte delle autorità religiose locali sulle opere d’arte che avrebbero dovuto con-

servare una rigida aderenza alle sacre Scritture e trasmettere con chiarezza 

un rinnovato messaggio di purezza morale. In realtà, non furono decretate leggi 

intransigibili, ma con i nuovi proclami si voleva piuttosto inviare un segnale 

contro le disinvolte deformazioni lussureggianti del Manierismo. Forse resisi 

conto delle difficoltà di applicazione delle regole tridentine, a distanza di poco 

tempo dalla conclusione del Concilio vedevano la luce alcuni trattati tematici 

con lo scopo di codificare con maggiore nettezza le linee politiche controriformi-

stiche riguardanti le arti visive: si tratta delle Instructiones fabricae et suppel-

lectilis ecclesiasticae dell’arcivescovo di Milano Carlo Borromeo del 1577 e il 

Discorso intorno alle imagini sacre e profane del 1582 ad opera del Cardinale 

di Bologna Gabriele Paleotti9. La ratio delle proposte teoriche relativa alle arti 

 
8 «Con la Controriforma (e, parallelamente, con il consolidarsi delle chiese protestanti) era 

cominciata un’età contrassegnata dall’irrigidimento gerarchico, dell'indottrinamento pater-

nalistico delle masse, dalla cancellazione della cultura popolare, dall’emarginazione più o 

meno violenta delle minoranze e dei gruppi dissidenti» (C.Ginzburg, Il Formaggio e i vermi. 

Il cosmo di un mugnaio del ‘500, Einaudi, Torino 1976, p. XXIV). Tuttavia, sebbene l’imma-

gine di rinnovamento postridentino sia legata alla prima generazione di vescovi e cardinali 

che con rigore applicarono gli slanci della nuova dottrina politica cattolica (per esempio, Carlo 

Borromeo, Gabriele Paleotti, Domenico Bollani, Paolo Burali d’Arezzo), già nella prima metà 

del Seicento, l’azione dell’episcopato italiano rifluiva in un ‘grigiore amministrativo’ più sen-

sibile alle difformità delle singole occasioni che al modello di controllo costruito nel secolo 

precedente (cfr. E.Bonora, La Controriforma, Laterza, Bari-Roma 2001, pp. 56-59) 
9 Sulla questione delle immagini in Borromeo e Paleotti, vd. M.Vitta, La questione delle im-

magini nelle Instructiones di San Carlo Borromeo, in S.Della Torre, M.Marinelli (a cura di), 

Carlo Borromeo. Instructionum Fabricae et Supellectilis ecclesiasticae. Libri II (1577), Libre-

ria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 2000, pp. 386-396. 



Leonardo Masone  San Pietro restauratore della Cristianità 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 287 

 

figurative espressa dal religioso bolognese iniziarono ben presto a trovare un 

certo spazio all’interno della scuola pittorica bolognese dei Carracci che attra-

verso un’attenta e innovativa ricerca imitativa della ‘natura vera’ e della storia 

si proponevano di smontare le astratte coordinate manieriste dominanti. Il con-

tatto diretto tra Paleotti e i Carracci divenne anche un rapporto sperimentale 

tra l’ideologia politica tridentina e la cerchia degli artisti bolognesi del tempo 

che con il loro ricercato naturalismo esprimevano oltretutto le idee culturali 

dell’ambiente circostante in cui questa nuova connessione andava germo-

gliando10. Dunque, tale confluenza di intenti evidenzia quanto, in quel delicato 

momento storico di transizione, un gruppo di pittori in stretto legame con le 

idealità del potere locale sia stato capace di esprimere lo spirito di una deter-

minata cultura ‘dominante’, e il programma politico ad essa annesso, attra-

verso la produzione di testi visivi in cui veniva meglio delineata la teoria arti-

stica del realismo naturalistico-storico. Immagini che assurgono a fonti stori-

che proprio di quelle idealità con cui condividevano un nuovo umanesimo cri-

stiano attento a un approfondimento interiore, che utilizzava la fede come stru-

mento di analisi del reale e del suo senso sovrannaturale, viatico fondamentale 

per la speculazione razionale che occuperà il lavoro delle successive generazioni 

di artisti emiliani nel corso del Seicento11. In questa generazione si inserisce a 

pieno titolo il Guercino, pittore di fede e di simbolo. 

 
10 P.Prodi, Il Cardinale Gabriele Paleotti (1522-1597),Il Mulino, Bologna 2022, pp. 811-812. 

Nel rispetto dell’impianto politico tridentino, Paleotti si impegnò in serrate verifiche sulle 

immagini considerate infernali (vd. P.Butti de Lima, Il piacere delle immagini. Un tema ari-

stotelico nella riflessione moderna sull’arte, cit., pp. 84-86); ma mise in atto anche dispositivi 

di controllo sulle stampe e altri mezzi di diffusione culturale (cfr. Fragnito 2007, pp. 25-35). 

Sulla riorganizzazione della diocesi bolognese operata da Paleotti, inoltre, vd. U.Mazzone, 

Dal primo Cinquecento alla dominazione napoleonica, in P.Prodi, L.Paolini (a cura di), Storia 

della Chiesa di Bologna, I, Edizioni Bolis, Bologna 1997, pp. 218-242. 
11 Cfr. P.Prodi, Il Cardinale Gabriele Paleotti (1522-1597), cit., p. 820. Naturalmente, è quasi 

scontato ricordare l’ampiezza della discussione cinque-seicentesca di trattati teoretici sulle 

immagini, e in particolare dei volumi di interpretazione critica al libro IV della Poetica ari-

stotelica: Torelli, Patrizi e ancora prima Segni, Vettori o Castelvetro, alle cui affermazioni 

rispose nel 1593 Torquato Tasso nelle Postille in relazione alla questione dell’epica facendo 

riferimento ad Aristotele, per il quale il senso della ricerca della precisione delle immagini 

imitate restituirebbe valore alla narrazione storica che precede la poesia, poiché soltanto 

dalla verità deriva l’imitazione: solo la storia e la natura ‘vera’ rendono possibili la poesia e 

le immagini (P.Butti de Lima, Il piacere delle immagini. Un tema aristotelico nella riflessione 

moderna sull’arte, cit., pp. 70-79). 



DOI: 10.54103/mde.i11.1.24408   ISSN 2283-558X 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 288 

 

2. Simbolismo e naturalismo carraccesco 

Le povere origini del Guercino non gli permisero di avere un autentico mae-

stro, ma fu l’osservazione già da fanciullo di un quadro in particolare a rap-

presentare un’indispensabile fonte di insegnamento e ispirazione per la for-

mazione del talentoso bambino12. Si tratta della Sacra Famiglia e Santi (Fi-

gura 1), detta anche La Carraccina, realizzata da Ludovico Carracci nel 1591 

per la chiesa dei Cappuccini di Cento e oggi collocata presso la Pinacoteca 

Civica della cittadina emiliana13. Nella parte bassa del gradino su cui è seduto 

quest’ultimo emerge la firma dell’autore LUDOVICUS CARRACCIUS/ BONONIEN 

FECIT/1591 che anticipa nell’angolo destro del dipintola presenza dei commit-

tenti riconducibili alla famiglia Piombini di Cento14. La devozione religiosa 

che suscita la semplicità naturalistica dell’immagine familiare rilancia un 

chiaro obiettivo pedagogico e morale presente nel dipinto. 

 
12 Che già all’età di 8 anni dipingeva un affresco della Madonna della Ghiara con il bambino 

fortunatamente conservato fino ad oggi (vd. F.Gozzi, La giovinezza di Guercino negli affreschi 

di Cento, in D.Benati (a cura di), Emozione barocca. Il Guercino a Cento, Silvana Editoriale, 

Cinisello Balsamo 2019, pp. 35-47 e pp. 134-135). 
13 Vd. A.Brogi, Ludovico Carracci (1555-1619), 2, Tipoarte, Ozzano Emilia (Bo) 2001, pp. 152-

153, n. 41 o anche N. Barbanti, Il Guercino, Edizioni Bologna, Bologna 1968, pp. 40-41. A 

proposito del Guercino, proprio Ludovico Carracci ebbe a dire: «dipinge con tanta inventione, 

gran disegnatore, felicissimo coloritore, mostro di natura e miracolo da far stupire chi vede 

le sue opere» (per la citazione vd., tra gli altri, D.Mahon, Il Guercino. Catalogo della mostra 

(Bologna-Cento), Nuova Alfa Editore, Bologna 1991, p. XIV) 
14 Cfr. D.Biagi Maino, L.Roversi, E.Grimaldi, Per una storia quantitativa dell’arte. Assenze e 

presenze nelle chiese delle Custodie di Bologna, di Ferrara e della Romagna, in G.Pozzi, 

P.Prodi (a cura di), I Cappuccini in Emilia-Romagna. Storia di una presenza, EDB, Bologna 

2002, p. 368. Tela che fu proprio il Guercino a chiamare affettuosamente ‘Carraccina’, proba-

bilmente per influenza del significato dialettale di cara Cinna, ovvero cara mammella o cara 

poppa (R. Longhi, Spuntature alla mostra bolognese del Guercino, in «Paragone», 225, 1968, 

p. 63) o cara balia (D.Mahon, Il Guercino. Catalogo critico dei dipinti, Bologna, Palazzo 

dell’Archiginnasio 1 settembre-18 novembre 1968, Editore Alfa, Bologna 1968, p. 10). Non si 

può escludere anche la possibilità che il nomignolo di questo dipinto possa proprio riferirsi 

all’autore Ludovico Carracci che il pittore centese riproduceva come vezzeggiativo ‘Carrac-

cina’, ossia piccola Carracci: insomma, l’aveva ribattezzata «giocando al contempo sul co-

gnome del pittore, la mammella da cui aveva tratto il primo determinante stimolo e nutri-

mento per la sua luce lirica, “a macchia”, e per il suo potente, burbero naturalismo iniziale» 

(A.Brogi, Ludovico Carracci, 5.Sacra Famiglia con San Francesco e due donatori (La Carrac-

cina), in L.Lorenzini (a cura di), La Civica Pinacoteca il Guercino di Cento. Catalogo generale, 

Silvana Editoriale, Cinisello Balsamo 2023, pp. 176-177). 



Leonardo Masone  San Pietro restauratore della Cristianità 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 289 

 

 

Figura 1. Ludovico Carracci, Sacra Famiglia e Santi (La Carraccina) 

Pinacoteca Civica, Cento 



DOI: 10.54103/mde.i11.1.24408   ISSN 2283-558X 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 290 

 

Nella strutturazione piramidale della tela si presentano al vertice la Ver-

gine e il Bambino impegnati in uno scambio di sguardi e di impliciti messaggi 

con San Francesco, mentre San Giuseppe osserva l’avvenimento. La reciproca 

empatia che traspare dalla vitalità dei gesti è accentuata dalla scelta croma-

tica e dalla luce che contribuisce a costruire il tempo dell’azione scenica.  

«Alle arti figurative (era) vietata ogni astrazione concettuale come quella 

operata nel pensiero teologico sulla base della rivelazione, né esse possono 

trasfigurare la realtà con la simbologia e l’allegoria: devono limitarsi al campo 

della natura e della storia, del “visivo”»15. La comprensione fin dalla più te-

nera età da parte del Guercino della propensione naturalistica enfatizzata 

nella Carraccina ha fortemente influenzato l’artista centese persuaso dallo 

studio delle forme che rimandavano a un’innovativa spinta in direzione del 

‘vero storico della natura’. Guercino, che sebbene non sia mai stato allievo dei 

Carracci forse può essere considerato il più carraccesco di tutti, fin da subito 

si è rifatto a quel realismo naturalistico, tratto tipico dello spirito della Con-

troriforma, in cui rivedeva l’unico fondamento capace di tenere uniti ideale 

morale ed estetica, arte e religione. 

3. Tu sei Pietro e su questa Pietra edificherò la mia Chiesa […] 

a te darò le chiavi del regno dei cielo (Mt. 16, 17-23) 

La ricerca del ‘vero naturale’ e la linea di indirizzo dottrinaria prevalente 

in ambito bolognese non hanno lasciato indifferente dunque uno dei pittori 

della generazione successiva a quella Carracci. Nel 1618, infatti, Guercino 

licenziò per l’altare di iuspatronato della famiglia Guarini nella Basilica Col-

legiata di San Biagio a Cento, il raffinatissimo dipinto dal titolo Cristo conse-

gna le chiavi a San Pietro (La Cattedra di san Pietro), oggi alla Pinacoteca 

Civica di Cento (Figura 2)16. Nel luglio del 1796, i commissari napoleonici 

 
15 P. Prodi, Il Cardinale Gabriele Paleotti (1522-1597), cit., p. 820. 
16 Il dipinto è stato rinfoderato e pulito tra il 1966 e il 1967; per notizie sull’ultimo lavoro di restauro 

si veda A. Mezzetti, Omaggio al Guercino, Edizioni Alfa, Bologna 1967, pp. XXIX-XXX e n. 9. 



Leonardo Masone  San Pietro restauratore della Cristianità 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 291 

 

Ciney e Berthollet fecero trasportare l’opera a Parigi dove, restaurata e ripu-

lita, fu mostrata al Salon Carré del Louvre nel 1798, nella prima delle espo-

sizioni dedicate ai dipinti prelevati dall’Italia, illustrata nel successivo cata-

logo Notice des Principaux Tableaux Recuellis dans la Lombardie17. Fece ri-

torno nella cittadina emiliana solo nel 1816 e dopo una momentanea colloca-

zione nell’oratorio del Chiesa del Rosario passò nella Pinacoteca Civica cen-

tese nel 1839, anno della sua fondazione. 

Una nota nel Libro de’ Conti redatto dal fratello del Guercino, Paolo Anto-

nio Barbieri, riferisce che il quadro era stato ritoccato nel 1634 e riconsegnato 

il 10 settembre dello stesso anno per 20 ducatoni a Nicolo Guerini, legittimo 

proprietario18. Dal punto di vista storico-artistico, questa notizia risulta di 

fondamentale importanza poiché lo stile idealizzato della testa del Cristo il-

luminata appare incoerente con quello del resto del quadro, dal quale emerge 

il netto contrasto sia con il volto naturale di san Pietro, sia il complessivo 

effetto luce che lambisce le restanti figure e si staglia sulla testa calva, sugli 

imponenti polpacci e sui massicci piedi scalzi dell’apostolo, e rivela la recipro-

cità dialogante degli sguardi e delle mani dei due protagonisti della scena. La 

cathedra è il trono su cui Pietro, al quale in rappresentanza di Cristo è affi-

dato il primato di essere il primo vescovo di Roma e primo fra gli apostoli, 

impartisce le benedizioni al popolo cristiano. 

  

 
17 Cfr. E.Bastelli, Giovanni Francesco Barbieri detto il Guercino, 12. Cristo consegna le chiavi 

a San Pietro (La Cattedra di San Pietro), in L.Lorenzini (a cura di), La Civica pinacoteca Il 

Guercino di Cento. Catalogo generale, Silvana Editoriale, Cinisello Balsamo 2023, p. 216; vd, 

anche D.Mahon, Cristo consegna le chiavi a San Pietro (La Cattedra di San Pietro), in D.Ma-

hon (a cura di), Il Guercino. I Dipinti, edizioni Alfa, Bologna 1969, p. 65. 
18 Vd. B.Ghelfi, Il libro dei Conti del Guercino. 1629-1666, Nuova Alfa Editoriale, Bologna 

1997, p. 75. Antica famiglia patrizia contesi appartenente all’ordine consolare, nel 1408, i 

Guarini o Guerini era già attestati quali patroni della cappella di san Pietro nella chiesa di 

san Biagio; nel 1598, Domenico Guarini assumeva il ruolo di rettore dell’altare della Cattedra 

di san Pietro; nel 1631, Nicola Guerini partecipava a pieno diritto al consiglio della comunità 

di Cento. Nel 1614, il figlio Pietro fu eletto canonico di San Biagio e, di lì a qualche anno, 

avrebbe commissionato al Guercino l’esecuzione del quadro oggetto del presente studio (vd. 

A.Giacomelli, L’evoluzione socio-patrimoniale di una famiglia centese nel ‘500-‘600. Un ramo 

della famiglia Fabri e l’acquisizione fortunosa del suo patrimonio al monastero bolognese di 

Santa Margherita, in Le famiglie centesi. Atti del Convegno di Studi, Cento 17-18 novembre 

2000, Documenti e Studi 12, Centro Studi Baruffaldi, Cento 2002, p. 155). 



DOI: 10.54103/mde.i11.1.24408   ISSN 2283-558X 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 292 

 

 

Figura 2. Giovan Francesco Barbieri detto il Guercino, Cristo consegna le 

chiavi a San Pietro (La Cattedra di san Pietro), Pinacoteca Civica, Cento 



Leonardo Masone  San Pietro restauratore della Cristianità 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 293 

 

È molto probabile che a suggerire al Guercino tale impegnativo soggetto fu 

padre Antonio Mirandola, teologo e reggente della Chiesa dello Spirito Santo 

a Cento dopo essersi trasferito da Bologna, città pontificia dove da giovane 

studente era stato influenzato delle teorie politiche del cardinale Paleotti. La 

tela si presenta come un manifesto del primato petrino, in virtù proprio della 

rinnovata attestazione postridentina dell’origine divina dell’investitura di 

Pietro e dei suoi successori. Cristo ripone fiducia solo nell’apostolo per la fon-

dazione della Chiesa, nuovamente affermata dalla consegna delle chiavi ri-

spettivamente d’oro, simboleggiante il potere nel regno dei cieli, e d’argento, 

raffigurante l’autorità del papato in terra. Stringendo unitamente quest’ul-

tima, il figlio di Dio indica a Pietro proprio la cattedra, simbolo del magistero 

petrino e della sua infallibilità, su cui deve posizionarsi. Nella sua robusta 

fisicità, inginocchiato sullo scalino più basso del soglio papale, il vecchio Pie-

tro incarna la più importante delle virtù cristiane, dell’umiltà.  

Al lato della cathedra Petri appaiono due angeli: il primo nell’atto di por-

gere la tiara papale formata da tre corone significanti il potere del pontefice, 

vicario in terra di Cristo e rettore del mondo, sobrio riferimento di tutti i mo-

narchi che hanno l’obbligo di sottomettersi; le braccia conserte dell’altro se-

gnalano la reverenza rispetto alla trionfale azione in svolgimento19. In con-

trapposizione alla divulgazione delle idee protestanti, Guercino espone agli 

occhi del credente il triplice Potere di Pietro: quello di santificare attraverso 

le chiavi appunto, l’insegnamento mediante la cattedra, mentre il copricapo 

rappresenta la legittimità del governo pontificio terreno che riafferma solen-

nemente l’inoppugnabile dottrina della Chiesa. 

La tela si sviluppa verso l’alto fino all’elegante angelo che solleva il movi-

mentato e vibrante ‘purpureo drappo del padiglione che adorna e sovrasta il 

trono’20: il baldacchino, infatti, non solo è simbolo della moralità di colui che 

ha la dignità di essere protetto da Dio, ma nell’armonia tematica della tela 

 
19 Di quest’ultimo angelo è interessante notare la posizione invertita del piede al di sotto del 

ginocchio destro. Errore o scelta del Guercino? 
20 G.Atti, Sunto Storico della città di Cento da servire anche per guida al Forestiero, Ed.Mi-

chele Soffriti, Cento, 1853, p. 271. 



DOI: 10.54103/mde.i11.1.24408   ISSN 2283-558X 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 294 

 

esso riveste la funzione teatrale di un sipario che svela una nuova sacra epi-

fania. Cristo appare come il prolungamento vettoriale basso-alto, in cui il ter-

reno è rappresentato proprio da Pietro e il Figlio funge da filtro comunicatore 

del messaggio divino, in un’azione che si mostra anche divisoria rispetto a ciò 

che accade dietro. Emergono, infatti, due uomini alle spalle dei protagonisti 

sulla sinistra del dipinto, tradizionalmente interpretati come due apostoli, 

che commentano la scena: un espediente narrativo finalizzato alla creazione 

di una sorta di corrispondenza emotiva che ha lo scopo ulteriore di tentare 

una proiezione identificativa nello spettatore fuori dal quadro, in modo tale 

che ogni sincero uomo di fede possa sentirsi partecipe della parabola evange-

lica ivi descritta. La presenza di questa coppia di comparse che discutono ri-

corre anche in altre importanti opere del Guercino dello stesso periodo, ma il 

precedente è da ricercarsi proprio nei due angeli della Carraccina. Sono tutti 

questi dettagli semantici a rivelare il convinto naturalismo della produzione 

guerciniana di questi anni della sua prima maturità: il realismo dei volti, ‘la 

retorica gestuale, il potentissimo chiaroscuro, il plasticismo che rende le fi-

gure a ‘rilievo’, il cromatismo caldo di matrice veneta’21.  

Conclusioni 

«Il quadro non è né un oggetto reale, né immaginario. Certo, l’identità di 

ciò che è “rappresentato” è rinviata incessantemente, il significato sempre 

spostato (perché è solo una fuga di denominazioni, come un dizionario), l’ana-

lisi è infinita. Ma questa fuga, questo infinito del linguaggio è appunto il si-

stema del quadro»22. La struttura concettuale del dipinto guercinano indagato 

in questa sede testimonia l’approdo teoretico ed estetico a cui rimandano con-

tinuamente gli oggetti del mondo in esso concepiti. Il Guercino aveva già rea-

lizzato nei primi anni della sua carriera una tetralogia dedicata a Carlo Bor-

romeo, campione della dottrina politica cattolica postridentina, dimostrando 

 
21 E.Bastelli, Giovanni Francesco Barbieri detto il Guercino, 12. Cristo consegna le chiavi a 

San Pietro (La Cattedra di San Pietro), cit., p. 218. 
22 R.Barthes, L’ovvio e l’ottuso. Saggi critici III, Einaudi, Torino, 1985, p. 150. 



Leonardo Masone  San Pietro restauratore della Cristianità 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 295 

 

la convinta ricezione delle rinnovate idealità controriformistiche. L’ultimo di 

quei quattro quadri fu realizzato proprio nel 1618, anno in cui aveva concluso 

la realizzazione de La Cattedra di San Pietro, tela in cui vengono affermati 

tutti gli afflati ideologici attraverso i quali Guercino asserisce la primazia 

della Chiesa di Roma, inconfutabile perché frutto del più elevato progetto di-

vino. La griglia simbolico-politica della dottrina cristiana è tutta presente 

nella tela: la tiara, le chiavi dorate e argentate, la cattedra, il sopraccielo.  

Il symbolon materiale-visivo come si vede ha valore collettivo, quindi pub-

blico e storico, perché riproduce una sorta di racconto immaginario rivestito 

di significati vissuti, tramandati e riconosciuti da una comunità, e pertanto 

con una valenza identitaria, che accredita sé stessa attraverso la mitizzazione 

di personaggi o vicende portatrici di principi, interpretazioni e visioni del 

mondo che contribuiscono a costruire le idealità politiche di un periodo sto-

rico. Il sacro, quindi, rappresenta una sfera della politica e lascia costante-

mente traccia di sé nell’inconscio collettivo: «per la simbolica politica la con-

cezione sacrale permeante un contesto sociale istituzionalizzato è un ante-

fatto imprescindibile, anzi ha valenze addirittura fondative. Ciò è vero tanto 

per motivi storici quanto per ragioni strutturali»23. Il sacro è manifestazione 

di totalità che trasmigra nella dimensione della politica e la sua traduzione 

nell’opera d’arte rappresenta un ulteriore elemento formativo della cultura 

del tempo. Nel caso del periodo storico postridentino, anche i pittori di fede 

concorrevano alla realizzazione di quella precisa visione del mondo mediante 

l’uso di immagini simboliche. Ne La Cattedra di San Pietro quei simboli espri-

mono i caratteri qualificativi di un orizzonte politico ideale e il Guercino mette 

il linguaggio dell’arte al servizio del sogno universale di costruire una nuova 

società cristiana appagante e distante dalle eresie protestanti. 

 
23 G.M.Chiodi, Propedeutica alla simbolica politica, I, cit., pp., p. 52. 



DOI: 10.54103/mde.i11.1.24408   ISSN 2283-558X 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 296 

 

Bibliografia 

ATTI, G., Sunto Storico della città di Cento da servire anche per guida al 

Forestiero, Ed.Michele Soffriti, Cento 1853. 

BARBANTI, N., Il Guercino, Edizioni Bologna, Bologna 1968. 

BARTHES. R., L’ovvio e l’ottuso. Saggi critici III (1985), Tr. it. di C.Benincasa, 

G.Bottiroli, G.P.Caprettini, D.De Agostini, LLonzi, G.Mariotti, Einaudi, 

Torino, 1982. 

BASTELLI, E., Giovanni Francesco Barbieri detto il Guercino, 12. Cristo 

consegna le chiavi a San Pietro (La Cattedra di San Pietro), in L.Lorenzini 

(a cura di), La Civica pinacoteca Il Guercino di Cento. Catalogo generale, 

Silvana Editoriale, Cinisello Balsamo 2023, pp. 216-219. 

BIAGI MAINO, D., ROVERSI, L., GRIMALDI, E., Per una storia quantitativa 

dell’arte. Assenze e presenze nelle chiese delle Custodie di Bologna, di 

Ferrara e della Romagna, in G.Pozzi, P.Prodi (a cura di), I Cappuccini in 

Emilia-Romagna. Storia di una presenza, EDB, Bologna 2002, 

BONORA, E., La Controriforma, Laterza, Bari-Roma 2001. 

BROGI. A., Ludovico Carracci (1555-1619), 2, Tipoarte, Ozzano Emilia 2001. 

—, Ludovico Carracci, 5.Sacra Famiglia con San Francesco e due donatori 

(La Carraccina), in L.Lorenzini (a cura di), La Civica Pinacoteca il 

Guercino di Cento. Catalogo generale, Silvana Editoriale, Cinisello 

Balsamo 2023, pp. 176-177. 

BUTTI DE LIMA, P., Il piacere delle immagini. Un tema aristotelico nella 

riflessione moderna sull’arte, Leo S.Olschki Editore, Firenze 2012. 

CALABRESE, O., L’età neobarocca, Laterza, Roma-Bari, 1987. 



Leonardo Masone  San Pietro restauratore della Cristianità 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 297 

 

—, Rappresentazione della morte e morte della rappresentazione, in I.Pezzini 

(a cura di), Semiotica delle passioni, Esculapio, Bologna 1991, pp. 97-108. 

CHIODI, G. M., Propedeutica alla simbolica politica, I, FrancoAngeli, Milano 

2006. 

DE SAUSSURE, F., Corso di linguistica generale (1916), Tr. it. di T.De 

Mauro, Laterza, Bari 1967. 

ECO, U., La struttura assente, Bompiani, Milano 1968. 

GADAMER, H. G., Verità e metodo (1960), Tr.it. di G. Vattimo, Bompiani, 

Firenze-Milano 2021. 

GHELFI, B., Il libro dei Conti del Guercino. 1629-1666, Nuova Alfa 

Editoriale, Bologna 1997 

GIACOMELLI, A., L’evoluzione socio-patrimoniale di una famiglia centese nel 

‘500-’600. Un ramo della famiglia Fabri e l’acquisizione fortunosa del suo 

patrimonio al monastero bolognese di Santa Margherita, in Le famiglie 

centesi. Atti del Convegno di Studi, Cento 17-18 novembre 2000, 

Documenti e Studi 12, Centro Studi Baruffaldi, Cento 2002, pp. 87-157.  

GINZBURG, C., Il Formaggio e i vermi. Il cosmo di un mugnaio del ‘500, 

Einaudi, Torino 1976. 

GOZZI, F., La giovinezza di Guercino negli affreschi di Cento, in D.Benati (a 

cura di), Emozione barocca. Il Guercino a Cento, Silvana Editoriale, 

Cinisello Balsamo 2019, pp. 35-47. 

GREIMAS, A. J., Semiotica figurativa e semiotica plastica, in L.Corrain, 

M.Valenti (a cura di), Leggere l’opera d’arte. Dal figurativo all’astratto, 

Esculapio, Bologna 1991, pp. 33-52. 



DOI: 10.54103/mde.i11.1.24408   ISSN 2283-558X 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 298 

 

LONGHI, R., Spuntature alla mostra bolognese del Guercino, in «Paragone», 

225, 1968, pp. 63-69. 

MAHON, D., Il Guercino. Catalogo critico dei dipinti, Bologna, Palazzo 

dell’Archiginnasio 1 settembre-18 novembre 1968, Alfa, Bologna 1968. 

—, Cristo consegna le chiavi a San Pietro (La Cattedra di San Pietro), in 

D.Mahon (a cura di), Il Guercino. I Dipinti, edizioni Alfa, Bologna 1969, pp. 

64-66. 

—, Il Guercino. Catalogo della mostra (Bologna-Cento), Nuova Alfa Editore, 

Bologna 1991. 

MAZZONE, U., Dal primo Cinquecento alla dominazione napoleonica, in 

P.Prodi, L.Paolini (a cura di), Storia della Chiesa di Bologna, I, Edizioni 

Bolis, Bologna, 1997, pp. 218-242. 

MEZZETTI, A., Omaggio al Guercino, Edizioni Alfa, Bologna 1967. 

MIGLIORE, T., Creare e far risorgere il martire San Sebastiano, in “La 

semiotica del martirio”, Lexia. Rivista di semiotica, 31-32, pp. 389-411. 

PRODI, P., Il Cardinale Gabriele Paleotti (1522-1597),Il Mulino, Bologna 2022. 

VITTA, M., La questione delle immagini nelle Instructiones di San Carlo 

Borromeo, in S.Della Torre, M.Marinelli (a cura di), Carlo Borromeo. 

Instructionum Fabricae et Supellectilis ecclesiasticae. Libri II (1577), 

Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 2000, pp. 386-396. 

 

Questo lavoro è fornito con la licenza 

Creative Commons Attribuzione – Condividi allo stesso modo 4.0

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	San Pietro restauratore della Cristianità Guercino tra arte e sogno politico
	Introduzione
	1. Mimesis di età moderna
	2. Simbolismo e naturalismo carraccesco
	3. Tu sei Pietro e su questa Pietra edificherò la mia Chiesa […] a te darò le chiavi del regno dei cielo (Mt. 16, 17-23)
	Conclusioni
	Bibliografia


