
Giorgio Rizzo  L’arte secondo il filosofo americano… 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 299 

 

L’arte secondo il filosofo americano Nelson Goodman 

di Giorgio Rizzo  

(Università del Salento) 

The conception of art embraced by the American philosopher Nelson Goodman 

is founded on the notion of “symbol”. Symbols, interpreted within sign systems, 

allow a comprehension less or more intelligible of the different cultural worlds 

which are accessed through our cognitive practices. Thanks to his nominalist and 

constructive approach, the notion of art is imbued with a conceptual relativity, 

an unrealistic pragmatism and an ontological inflationism. Goodman’s strong 

conventionalism, however, prevents him from investigating into those subjective 

conditions that are relevant to the creation and the appreciation of a work of art. 

Keywords: Goodman, phenomenology, style, symptoms 

Il convenzionalismo e l’antifondazionalismo di Nelson Goodman 

La concezione dell’arte del filosofo americano Nelson Goodman è fondata 

essenzialmente sulla nozione di “simbolo”. Che non è né neutra, né vaga, 

avendo una connotazione molto esplicita: i simboli, infatti, formano, o meglio 

ancora, costruiscono mondi, “esemplificando” e “campionando” proprietà della 

nostra esperienza, scientifica ed ordinaria, alla stessa stregua in cui delle 

gocce prelevate dal mare sono campioni della sua acqua, contenendone e con-

densandone alcune proprietà. O una stoffa di un determinato colore ne è il 

suo campione senza che tra campione e l’entità da questo esemplificata sussi-

stano differenziazioni ontologiche1. I simboli quindi, interpretati all’interno 

dei sistemi segnici cui appartengono, consentono una comprensione più o 

meno intellegibile dei diversi mondi culturali cui accediamo mediante le no-

stre pratiche cognitive. Anche l’arte non si sottrae a questa assunzione di 

fondo: un’opera infatti, prima ancora di essere valutata come bella o brutta, è 

“corretta” se, dal punto di vista semantico e sintattico, è in grado di illuminare 

 
1 N. Goodman, I linguaggi dell’arte (1968), tr. it. di F. Brioschi, Il Saggiatore, Milano 1976, 

pp. 57-65. 

mailto:giorgio.rizzo@unisalento.it


DOI: 10.54103/mde.i11.1.24412   ISSN 2283-558X 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 300 

 

aspetti, finora trascurati, della nostra esperienza. Aspetti in funzione dei 

quali la nostra visione del mondo si modifica, in alcuni casi anche radical-

mente. Quando si esce dalla mostra di un artista importante, il mondo in cui 

ci addentriamo non è lo stesso di quello che abbiamo lasciato quando vi siamo 

entrati. Lo vediamo, infatti, in funzione di queste opere e le nostre visioni del 

mondo possono modificarsi in modo radicale2. 

Quanto detto sopra mostra quanto il convenzionalismo di Goodman non sia 

così arbitrario da ammettere tutte le «versioni» di mondo. È, in un certo senso, 

il loro “buon” funzionamento a determinarne l’uso, e quindi il loro senso, con 

un’eco wittgensteiniana. La circolarità poi, non viziosa, tra senso e funzione, 

lascia intendere, dal punto di vista teoretico, che non esiste “un” mondo ⎯ al 

di sotto di tutte le versioni che lo rendono intellegibile⎯ che consenta di de-

terminare univocamente e correttamente il riferimento (nel senso fregeano di 

Bedeutung) dei termini extralogici dei sistemi simbolici, a prescindere da con-

siderazioni di natura pragmatica. 

Come per l’induzione che presuppone già decisioni di «proiettabilità» dei 

predicati guidate da fattori che sono pragmatici3, anche per l’arte la licenza 

di considerare un oggetto più o meno artistico è determinata da considerazioni 

di natura sociale, culturale ed economica. Così, ancora, come per l’induzione 

⎯ che non può essere sottoposta ad un trattamento formale ⎯ anche per 

l’arte, a fortiori, è impossibile trovare una fondazione teoretica in grado di 

fissarne i valori di riferimento; ed ancora, alla stessa stregua dell’induzione, 

per la quale vale una molteplicità di predicati, tutti egualmente proiettabili, 

cui corrisponde una pluralità di mondi prodotti simbolicamente4, anche per 

l’arte il pluralismo dei generi e delle differenti interpretazioni costituisce un 

fatto inderogabile. Come per l’epistemologia in cui la nozione di “dato” non 

 
2 Cfr. N. Goodman, Of Mind and Other Matters, Harvard University Press, Cambridge (MA) 

1984, pp. 179-180. 
3 Cfr. N. Goodman, Fatti, ipotesi e previsioni (1955), tr. it. di C. Marletti, Laterza, Roma 1985, 

pp. 105-139.  
4 Cfr. G. Abel, “Logic, Art, and Understanding in the Philosophy of Nelson Goodman”, In-

quiry: An Interdisciplinary Journal of Philosophy, 34 (1991), pp. 311-321.  



Giorgio Rizzo  L’arte secondo il filosofo americano… 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 301 

 

può essere più mantenuta perché equivarrebbe a pelare inutilmente una ci-

polla fino a trovarne il cuore, anche per l’arte, a maggior ragione, viene a ca-

dere l’idea che qualcosa, un dipinto, un pezzo musicale, una danza, sia un 

oggetto o una performance artistica indipendentemente dall’interpretazione 

che se ne può fare all’interno di una cornice di riferimento. Una “cornice” che 

non rimane mai la stessa, determinando così lo statuto ontologico dell’oggetto 

di riferimento. Se per ogni Erkenntnistheorie non ha senso stabilire una frat-

tura logico-concettuale tra le versioni del mondo ed il mondo stesso, così anche 

per l’arte non si può distinguere nettamente tra forma e contenuto, stile e 

soggetto. A sottolineare quanto sia difficile «sbrogliare» [untangle] la matassa 

concettuale che lega i diversi ambiti filosofici di cui Goodman si è occupato. 

È l’antifondazionalismo che permea tutto il suo pensiero filosofico a con-

sentire al filosofo di Harvard di fare a meno di tutte quelle distinzioni episte-

mologiche, e non solo, ereditate dalla tradizione filosofica occidentale: oltre a 

quelle menzionate sopra, anche quelle del “che cosa/come” e del “fatto/costru-

zione”. La comprensione delle differenti versioni del mondo così come quella 

delle opere d’arte è sempre una questione di stile5. È per questo motivo che la 

nozione di “sinonimia” non può essere più considerata valida nel definire lo 

statuto di uno stile: come se fosse possibile parlare di modi differenti ed alter-

nativi di dire la stessa cosa. Non esistono, infatti, per il filosofo americano due 

termini che abbiano esattamente lo stesso significato6 così come non vi è nes-

suna garanzia che uno stesso termine o soggetto “conservi” lo stesso signifi-

cato in contesti stilistici differenti. Non che si debba dire che stile, soggetto e 

contenuto siano la stessa cosa: in musica è molto facile riconoscere uno stile, 

molto più arduo un contenuto, e tuttavia lo stile è parte sia di “che cosa” un 

artefatto mostra, espone, rappresenta, sia di “come” lo fa.   

Per poter comprendere dunque il progetto filosofico dell’americano relati-

vamente alla concezione dell’arte, non si può non tener presente quel plesso 

 
5 Cfr. T. H. Engström, “A Question of Style: Nelson Goodman and the Writing of Theory”, 

Metaphilosophy, 23 (1992), pp. 329-349.  
6 Cfr. N. Goodman, “On Likeness of Meaning”, Analysis, 10 (1949), pp. 1-7; cfr. anche N. 

Goodman, Problems and Projects, Bobbs-Merrill, Indianapolis 1972, pp. 231-238.  



DOI: 10.54103/mde.i11.1.24412   ISSN 2283-558X 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 302 

 

concettuale già contenuto nei saggi precedenti a quello dedicato all’arte, sin-

tetizzabile con tre nozioni fondamentali: proiettabilità, costruttivismo e nomi-

nalismo. Sono questi infatti i concetti chiave che ci consentono di approdare 

ad una concezione dell’arte intesa nei termini di una radicale relatività con-

cettuale, di un irrealismo pragmatico e infine di un pluralismo ontologico in 

virtù dei quali non vi è un unico (e vero, si intende) mondo dal momento che 

un mondo dipende da un sistema simbolico che deve preservare solo condi-

zioni di coerenza logico-concettuale. Senza per questo suggerirci che un 

mondo, compreso quello artistico, sia una mera creatio ex nihilo: si comincia 

sempre da versioni date e si procede fino a crearne di nuove. La “scoperta” di 

nuovi mondi è il risultato cioè di una ri-costruzione e re-interpretazione di 

mondi già dati la cui validità è messa in dubbio da nuove pratiche di “uso” dei 

simboli.  

Quando è arte 

Le proprietà e funzioni dei simboli, per Goodman, possono essere analiz-

zate indipendentemente dalle azioni, intenzioni o motivazioni di chiunque le 

abbia prodotte o a prescindere anche dalle interpretazioni che lo spettatore 

ne possa dare. È per questo motivo che nel filosofo americano il fatto artistico 

può risolversi nel fatto estetico e i «sintomi» dell’artistico possono essere ri-

condotti a quelli dell’estetico. Sintomi che esprimono i tratti o le caratteristi-

che salienti di una funzione simbolica, senza per questo assolvere al ruolo di 

criteri netti o rigidi che istanzino proprietà permanenti o facoltà particolari 

del soggetto: «Un paziente può accusare sintomi senza essere malato o essere 

malato senza accusare sintomi»7. Il suo nominalismo di fondo si mostra pale-

semente nella critica dell’idea che un fenomeno artistico possa essere deter-

minato una volta per tutte, così da essere inserito in una “classe”, horror vacui 

del nominalista, quella delle opere d’arte appunto, già preconfezionata e 

pronta all’uso. Così come ciò che fa sì che qualcosa possa essere “definito” 

 
7 N. Goodman, When is Art? (1977), tr. it. di T. Migliore, Sossella, Roma 2018, p. 84.  



Giorgio Rizzo  L’arte secondo il filosofo americano… 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 303 

 

un’opera d’arte è mobile e dinamico, alla stessa stregua nessuna sintomatolo-

gia, presa isolatamente da altri fattori, può stabilire e fissare qualcosa come 

l’arte. Come in alcuni utilizzi del calcolo dei predicati della logica classica, è 

la disgiunzione o congiunzione di tutti i sintomi (attuali o potenziali) a isti-

tuire le condizioni necessarie e sufficienti per la determinazione di qualcosa 

come opera. Un compito ad infinitum, si intende. Che mai si realizza piena-

mente in virtù del fatto che l’opera d’arte è performance e in quanto tale legata 

alle particolarità del momento in cui si eventualizza. In quanto performance, 

poi, questa, non dipenderebbe, relativamente alla sua interpretazione, dall’in-

tenzione dell’artista quanto semmai da quella relazionalità che si produce 

quando l’opera “agisce”, esteticamente: esibendo, trasmettendo proprietà, da 

un lato, e “invitando” gli spettatori a saperle attivare. Ogni opera d’arte fun-

ziona secondo regole semiotiche di “transazione” come quelle che governano 

la comprensione di che cosa sia il campione di qualcosa: in questa compren-

sione solo alcune proprietà sono esemplificate, mentre le altre non vengono 

prese in considerazione (la qualità di un tessuto, il suo colore e non la sua 

dimensione). Scrive infatti Goodman: «Essere campione o esemplificare è una 

relazione simile a quella dell’amicizia; i miei amici non si distinguono sulla 

base di singole proprietà identificabili o di grappoli di proprietà, ma solo per-

ché stanno, per un periodo di tempo, in relazione di amicizia con me»8. Il filo-

sofo, relativamente alla concezione dell’arte, non si schiera né con coloro che 

a partire dagli anni Cinquanta del secolo scorso, hanno proclamato la «morte 

dell’arte», interrogandosi sulla sua definibilità o meno, né con i sostenitori 

radicali delle proprietà relazionali (e non più intrinseche) dell’opera d’arte se-

condo cui è lo spazio espositivo, istituzionale (un museo, una galleria) a de-

cretare l’artisticità di un oggetto, trasfigurandolo secondo modalità retoriche9. 

Il filosofo americano, infatti percorre una “terza via” guidata da criteri più 

che normativi, soprattutto pragmatici, fondati su una comprensione dell’arte 

 
8 Ivi, p. 76. Cfr. Anche N. Goodman, I linguaggi dell’arte, cit., pp. 53-56. 
9 Cfr. A. C. Danto, “The Transfiguration of the Commonplace”, The Journal of Aesthetics and 

Art Criticism, 33 (1974), pp. 146-148. 



DOI: 10.54103/mde.i11.1.24412   ISSN 2283-558X 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 304 

 

che la vede, come già accennato sopra, nel suo funzionamento semiotico ed 

estetico. Secondo Goodman, si assiste nelle teorie estetiche del XX secolo ad 

una banalizzazione dei simboli come se questi fossero stati completamente 

svuotati di senso, trattati alla stessa stregua di figure chiuse in sé stesse, 

ovvero comprese nelle loro qualità intrinseche la cui analisi andrebbe a detri-

mento di una piena esperienza estetica. Che è, invece, sorpresa, incanto, in-

contro in atmosfere rarefatte. L’analisi, come forma riflessiva, sarebbe senza 

attrito, responsabilità, condivisione e corporeità. Per il filosofo americano, 

solo una concezione semiotica dell’arte sarebbe in grado di superare ogni dua-

lismo radicale: tra contenuto ed espressione, stile e soggetto, materia e spirito, 

appunto. 

Se il purista dunque ha ragione nel ritenere che ciò che un’immagine ma-

teriale rappresenta, spesso, conta poco, tuttavia, si sbaglia nel pensare che 

rappresentazione ed espressione siano le uniche funzioni simboliche realiz-

zate dalle opere d’arte: «Chiunque vada in cerca di un’arte senza simboli, al-

lora, non la troverà, se si considerano tutti i modi in cui le opere simboliz-

zano»10. E da questo punto di vista, anche il dipinto più astratto detiene una 

funzione simbolica se, tuttavia, si evita di confondere la domanda “Che cos’è 

l’arte?” con “Che cos’è la buona arte?”. Domande, certamente, che si fanno 

impellenti quando si tratta di giudicare se una pietra tolta da una strada o da 

un vialetto ed esposta in un museo possa essere considerata un’opera d’arte o 

quando si ha a che fare con opere classificate come arte ambientale o arte 

concettuale. Perché, se ogni criterio di qualificazione artistica viene allentato 

fino ad essere completamente svuotato di senso, nulla vieta che qualsiasi og-

getto possa essere considerato in determinate occorrenze, un’opera d’arte. E 

tuttavia sembra proprio essere questa la risposta di Goodman alle perplessità 

di cui sopra nella misura in cui, nella valutazione di qualcosa come opera 

d’arte, introduce criteri funzionali che dipendono anche da coordinate tempo-

rali: «Nei casi cruciali la vera domanda non è “Quali oggetti sono 

 
10 N. Goodman, When Is Art?, cit., p. 64.  



Giorgio Rizzo  L’arte secondo il filosofo americano… 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 305 

 

(permanentemente) opere d’arte?”, ma “Quando un oggetto è un’opera d’arte?” 

o, in sintesi, come nel mio titolo, “Quando è arte?”»11. È necessario premettere 

che, a scanso di equivoci, perché un’opera d’arte sia tale la sua appartenenza 

al dominio del simbolico non è sufficiente a garantirne il diritto di essere ri-

conosciuta come tale: un campione di stoffa, per fare un esempio, pur fun-

gendo da campione (e quindi da simbolo) non per questo è un’opera d’arte, se 

non in certe circostanze particolari. È solo infatti in virtù di un particolare 

funzionamento che un simbolo può aspirare allo statuto di opera d’arte. Del 

resto, come controprova, anche un dipinto, per esempio, di Van Gogh può ces-

sare di “funzionare” come opera d’arte quando, per esempio, è utilizzato, in 

circostanze estreme, come materiale per accendere un fuoco per fare un esem-

pio. Che spreco, si direbbe! È per questo che lo studio dell’arte presuppone 

una teoria generale dei simboli. Che come già sopra accennato non si affida a 

criteri, fissati una volta per tutte, ma piuttosto a sintomi estetici che il filosofo 

americano riconduce a cinque: densità sintattica; densità semantica; satura-

zione relativa; esemplificazione; riferimento multiplo e complesso 

Critiche alla teoria estetica di Goodman 

Nella valutazione di come funzioni un’opera d’arte, Nelson Goodman fonda, 

in gran parte, la sua teoria estetica su un’idea dell’iconicità intesa come mo-

dello linguistico. Distinguendo tra una sintassi ed una semantica così come si 

è abituati a fare con le lingue naturali, mancando tuttavia di cogliere la diffe-

renza tra icone più naturali ed icone più artificiali in virtù del suo totale ri-

fiuto della categoria estetica della somiglianza. Si può, infatti, rinunciare del 

tutto all’idea che alcune proprietà del segno ci dicano qualcosa sull’oggetto 

rappresentato nella misura in cui ne esibiscono effettivamente delle proprietà 

reali o, rimanendo sul piano di una estetica fenomenologica, ne «quasi-esibi-

scono»12 proprietà che l’oggetto sembra avere? 

 
11 Ivi, p. 66. 
12 F. Orilia, “Goodman e i segni iconici”, Rivista di estetica, 38 (2008), p. 41.  



DOI: 10.54103/mde.i11.1.24412   ISSN 2283-558X 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 306 

 

Certamente Goodman ha il merito di essersi servito della nozione di stile 

per revocare quella chiara e netta linea di demarcazione tra proprietà interne 

ed esterne che, da Kant in poi, ha costituito la cornice trascendentale ⎯ non 

solo in senso metaforico, ma anche letterale ⎯ di ogni teoria estetica. Lo stile, 

come sostenuto da Derrida13 nel suo tentativo di decostruire questa dicotomia, 

taglia trasversalmente l’interno e l’esterno, ogni limite cioè che demarchi, per 

esempio, la filosofia dalla scienza dalla letteratura o dall’arte. Facendo resi-

stenza ad ogni principio di non contaminazione e questo perché la singolarità 

o tratto [trait] è esposta sempre alla fortuna ed economia di un linguaggio, 

ovvero, con altre parole, a quelle “impurità” che ogni formalizzazione (com-

presa quella di Goodman) di un’arte comporta allorché si sforza di “tradurre” 

ciò che è intraducibile o quantomeno ciò che, alla violenza interpretativa della 

forma ellittica, risponde sempre con residui, resti, leipsomena. A questo ri-

guardo, l’attribuzione “esclusivamente” simbolica da parte di Goodman 

all’arte, l’enfasi tassonomica che grava anche sulla questione dello stile e, non 

ultimo, il suo nominalismo ontologico non consentono di tener conto di quei 

resti (idiomatici, ideologici, pratici) ⎯ resistenti ad ogni accanimento forma-

lizzante ⎯ che ogni opera d’arte porta con sé. Lo stile cioè, non può esser ri-

dotto solo ad un problema di «ordinamento» [sorting] all’interno di uno spazio 

schematico costituito da coordinate concettuali: “chi” (ha dipinto questo o 

quello), “quando” (ha dipinto questo o quello) o “dove” (ha dipinto questo o 

quello)? Coordinate che trascurano però il “perché” (ha dipinto questo o 

quello), “a quale scopo” (ha dipinto questo o quello) e “a favore di chi” (ha 

dipinto questo o quello).  

 E tuttavia, ci sono alcuni riconosciuti vantaggi che la teoria estetica di 

Goodman presenta (rispetto alle altre): 

 
13 Cfr. J. Derrida, La verità in pittura (1978), tr. it. e cura di J. Vignola, P. Vignola, Orthotes, 

Nocera Inferiore 2020; cfr. anche T. H. Engström, “A Question of Style: Nelson Goodman and 

the Writing of Theory”, cit., p. 332.  



Giorgio Rizzo  L’arte secondo il filosofo americano… 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 307 

 

1) Dipinti, così come opere musicali o romanzi, possono esemplificare anche 

proprietà non riconducibili pienamente al dominio delle emozioni: per esem-

pio, fluidità, freschezza, pesantezza e così via. Proprietà, naturalmente, meta-

foriche, e non solo, se si tiene conto dell’ontologia delle «quasi-cose» (il vento, 

il cielo, l’acqua, il tempo atmosferico) introdotta dalla nuova fenomenologia14. 

2) Parte di ciò che un’opera d’arte esprime è funzione del sistema simbolico 

o notazionale in uso da parte dell’artista. Per fare un esempio, il Broadway 

Boogie-Woogie di Mondrian, espressione della vitalità e frenesia di una città 

moderna come New York, inserito, ad impossibilia, in un altro stile simbolico, 

per esempio l’ultimo Severini, potrebbe esemplificare sentimenti molto diffe-

renti, quali quello di distacco, o di alienazione. Per non dire del fatto che non 

tutte le opere d’arte possono essere spiegate o articolate in termini semantici. 

Alcune di queste, infatti, possono essere considerate come “gesti” [gestures] 

che esprimono sentimenti, emozioni “incorporati” [embodied], per così dire, 

nei caratteri utilizzati e, indirettamente, nello stato psicologico dell’autore. E 

in questi casi, non è certo che il possesso di queste qualità possa essere inteso 

solo metaforicamente e non letteralmente. Il lamento di Didone, per l’abban-

dono di Enea, nell’opera musicale di Purchell, Dido and Aeneas, è letteral-

mente intessuto di dolore e disperazione15.  

Per non dire del fatto che, in un certo senso, il pensiero estetico di Goodman 

può essere considerato come una critica della ragione simbolica, in senso tra-

scendentale, attenta a: 

a) mettere in crisi l’illusione trascendentale di una realtà in sé e il postulato 

referenziale che la sorregge: il significato sarebbe cioè riducibile al riferi-

mento esterno o interno (mobilio ontologico o interiorità psichica). Un assunto 

metafisico questo, tipico di quel realismo in virtù del quale il senso non si 

 
14 Cfr. T. Griffero, Atmosferologia. Estetica degli spazi emozionali, Laterza, Bari 2010, pp. 10-

20. Cfr. anche N. Goodman, I linguaggi dell’arte, cit., pp. 76-79.  
15 Cfr. J. Robinson, “Languages of Art at the Turn of the Century”, The Journal of Aesthetics 

and Art Criticism, 58 (2000), p. 216.  



DOI: 10.54103/mde.i11.1.24412   ISSN 2283-558X 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 308 

 

trova nel linguaggio o in altri sistemi di segni ed i rapporti tra i riferimenti, 

quindi, sono indipendenti dai sistemi simbolici; 

b) criticare quel tipo di semiologia affetta da «ontalgia»16 ⎯ nostalgia 

dell’ontico ⎯ per la quale (si pensi a Lewis) vi sarebbe solo un mondo referen-

zialmente garantito, mentre gli altri (possibili) ne sono solo una variazione o 

delle varianti.   

Le obiezioni ad un realismo ingenuo, tuttavia, sono deboli se poste in rela-

zione con la mancanza nella teoria estetica di Goodman di una descrizione 

fenomenologica della teoria dei simboli, possibile struttura portante di quella 

teoria. Una chiarificazione, quella fenomenologica, che non si risolve in una 

mera esposizione esplicativa del fenomeno estetico, ma si estende anche al 

soggetto, carico dei suoi bisogni, delle sue esperienze, delle sue affezioni, della 

sua biografia e dell’ambiente che lo circonda. Ci si chiede infatti quale sia la 

genesi dell’oggettività simbolica nella convinzione che questa non possa fare 

a meno di una ricostruzione di quel processo genetico-costitutivo mediante cui 

il soggetto, lo spettatore, non solo ha la “facoltà” di comprendere significati-

vamente, simbolicamente nel linguaggio di Goodman, un oggetto estetico, ma 

anche la possibilità di “trasformarlo”, ristrutturandone il senso17. 

È in virtù infatti dell’atteggiamento eidetico che la fenomenologia riesce a 

chiarire e descrivere tutte quelle operazioni o attività che risultano, alla fine, 

nella costituzione di complessi obiettivi, muovendosi in una dimensione dialet-

tica tra possibilità e realtà, Einbildungskraft e Wahrnemung. Dimensione, 

quest’ultima, non affrontata esaurientemente da Goodman18. L’idea cioè che 

un sistema simbolico possa, almeno de jure, fare a meno delle esperienze, dei 

bisogni e della storia del soggetto (artista e/o spettatore), tra le tante cose, raf-

forza la carica decontestualizzante della coscienza estetica, consentendole di 

 
16 Cfr. P. Fabbri, “La riconcezione semiotica”, Prefazione a N. Goodman, Arte in teoria, arte 

in azione, tr. it. di N. Poo, et. al./edizioni, Milano 2010.   
17 S. Zecchi, “Note di estetica fenomenologica”, Aut-Aut, 102 (1967), p. 67. 
18 E. De Caro, Note sulla fenomenologia dell’estetico, Educatt, Milano 1996, p. 42.  



Giorgio Rizzo  L’arte secondo il filosofo americano… 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 309 

 

rendersi autonoma rispetto a particolari valori ideologici o prassi scientifiche 

che la condizionano. A tal uopo, qualunque sistema simbolico dovrebbe essere 

sottoposto ad una riduzione genetica che proceda dalla già esplicitata — in ter-

mini di attributi, funzioni e valori — struttura della cosa alla sua natura es-

senziale rintracciabile in quel limite al di sotto del quale la stessa verrebbe 

spogliata della sua presenza ontica e così data solo in virtù di mediazioni sor-

rette solo da convenzioni intersoggettivamente condivise. Limite [Grenze] che, 

per la sua vaghezza ontologica, non appartiene ancora ad una determinata re-

gione ontica19. Con altre parole: affinché qualcosa possa essere percepito o, me-

glio ancora, giudicato esteticamente, secondo canoni che possono variare nel 

tempo e nello spazio, sarebbe d’uopo una “sospensione” di ogni posizione d’atto 

(coscienziale) al fine di far emergere quelle sintesi (passive prima che attive) 

attraverso cui la dimensione estetica si genera. Partendo appunto dalla nuda 

appropriazione-ricezione della materia sensibile. Senza un “cammino inverso”, 

di tipo genetico-costitutivo, il rischio è che i segni poggino sul nulla e che ogni 

analisi estetica si risolva in una mera analisi semiotica. Quand’anche infatti il 

significato che un’opera d’arte presenta dovesse rarefarsi fino a ridursi al gesto 

che la pone (come nel caso limite dell’ostensione di un oggetto comune), rimar-

rebbe pur sempre, come residuo, un pur labile referente intenzionale: dell’arti-

sta così come di colui che la contempla. Un resto che rinvia a quel margine 

ineliminabile di espressività che attiene alla prassi intenzionale quotidiana 

dell’uomo. Un’opera d’arte che non tenga conto di questo fattore (umano) risul-

terebbe tragicamente weltlos, priva di mondo, per aver tagliato ogni legame con 

la sua genesi nella coscienza e nel corpo in quanto Leib che intenziona latente-

mente e “funge” in ogni atto esperienziale20. Il vincolo di una concezione 

dell’arte interessata solo al “come” funzionale della stessa risiede infatti nella 

mancata considerazione che anche questo wie (e non was) si riveli incompren-

sibile se non si accetta, come premessa, che l’arte è anche tutto ciò che gli 

 
19 Ivi, p. 44. 
20 Cfr. E. Franzini, Arte e mondi possibili. Estetica e interpretazione da Leibniz a Klee, Gue-

rini, Milano 1994. 



DOI: 10.54103/mde.i11.1.24412   ISSN 2283-558X 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 310 

 

uomini “intenzionano” come arte. L’insufficienza teoretica di un’interpreta-

zione funzionale ed esclusivamente semiotica dell’arte è la stessa di tutte quelle 

teorie che mirano ad una “naturalizzazione” completa dell’esperienza. Se si am-

mette invece, come sopra, che l’arte è sub judice di un’attività intenzionale, o 

più in generale, della vita intenzionale, sarebbe possibile, forse, teorizzare il 

fondamento della stessa senza per questo ricadere nella hybris definitoria. O 

con le parole di Dino Formaggio: «Arte è tutto ciò che gli uomini chiamano 

arte»21. Senza con ciò scadere nella banalità dell’everything goes se non altro 

per il motivo che, a differenza di Goodman, il momento intenzionale è quintes-

senziale alla produzione (e interpretazione) di un’opera d’arte grazie ad una 

coscienza che non è contemplazione di un ordine ideale di vita, ma attivazione, 

mai ferma o risolta, della struttura dinamica dell’esperienza o presenza di vita. 

Solo in questo modo, infatti, può farsi avanti un’idea (concreta) dell’artisticità, 

parola usata da Formaggio al posto di esteticità, che si risolva nella sensibilità 

e amore per la fresca ricchezza dell’esperienza, per la varietà dei suoi sensi e 

delle sue articolazioni. Da questo punto di vista l’idea di artisticità si realizza 

attraverso le strutture conoscitive ed operative dell’esperienza artistica “in 

atto” e piuttosto che spiegare o definire l’arte, ne coglie, geneticamente, le leggi 

di sviluppo intrinseche. A partire dalla Leiblichkeit coinvolta nella produzione 

artistica, intesa da Formaggio, non senza echi merleau-pontyani, come «corpo 

al lavoro» che abita, dialetticamente, uno spazio condiviso ed aperto alla va-

rietà di prassi concrete22. Dimensione quest’ultima, come già sopra accennato, 

necessariamente e motivatamente trascurata in un’accezione funzionalista ed 

estensionalista dell’arte, come quella proposta da Nelson Goodman. Perché una 

teoria estetica non si riduca solo ad una analisi semiotica, è importante che, 

una volta sospesa l’esteticità delle cose, in quanto complessi spazio-temporali, 

se ne faccia emergere il piano artistico attraverso il riconoscimento di quei 

 
21 D. Formaggio, L’arte, ISEDI, Milano 1973, p. 9. 
22 Cfr. E. Franzini, “L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio”, Eikasia. Revista de Filo-

sofia, 62 (2015), pp. 121-132; cfr. D. Formaggio, Studi di estetica, Renon, Milano, p. 62; cfr. 

anche A. Banfi, I problemi di un’estetica filosofica, Parenti, Milano 1961, p. 87.   



Giorgio Rizzo  L’arte secondo il filosofo americano… 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 311 

 

processi che relazionano il mondo “bodily-felt” dell’esperienza con gli altri 

campi dell’esperienza oggettiva. Da questo punto di vista, l’intenzionalità sog-

gettiva è la via maestra in grado di sottolineare quel bisogno di espressione e 

comunicazione che sta alla base di ogni oggettivazione estetica. Bisogno che “si 

fa” materia e corpo, a significare che qui, in gioco, non è un’intenzionalità in-

tellettualistica, quella a cui probabilmente penserebbe il filosofo americano, 

ma, appunto, quella “fungente” del corpo al lavoro. L’attenzione, infatti, di una 

concezione semiotica dell’arte è rivolta, in parte, all’accento posto sulla facoltà 

del giudizio orientato naturaliter alla comunicazione e quindi al linguaggio. 

Questo il motivo per cui l’estetica è presentata nell’età contemporanea come 

“linguaggio dell’arte” anche se non è evidente che l’artista intenda, per forza, 

comunicare un qualche contenuto allo spettatore; né è ovvio presumere che 

un’opera d’arte sia un “segno” che debba necessariamente riferirsi a qualcosa 

di esterno a sé stesso. Insomma, non è detto che ogni opera d’arte abbia un 

significato. Questa è, prima di ogni cosa, un’entità che ha la sua propria realtà 

o, nel gergo filosofico, la sua dignità ontologica. Si capiscono così le “contorsioni” 

a cui la semiotica è soggetta nel tentativo di sussumere, e costringere, l’opera 

d’arte sotto il segno o il simbolo. adottando il concetto di icona.  

Che dire poi di una concezione dell’arte in cui brilla per assenza una rifles-

sione sull’Erlebnis del piacere, parte integrante della costituzione estetico-as-

siologica di un’oggettività. Senza di cui non si comprende quel bisogno reale di 

espressività del corpo, non riducibile ad una contingente affezione [Affektion] 

soggettiva. Il Gefallen, infatti, è quella sorta di “marca emotiva” in grado di 

motivare assiologicamente colui che produce o contempla un’opera d’arte, co-

stituendo un altro strato dell’obiectum in cui questo ed il soggetto convergono 

grazie all’intenzionalità fungente (e muta) del corpo vivente che entra in rela-

zione con il mondo della materia, soddisfacendo (non sempre) il suo processo, 

unendlich, di espressività23. Da questo punto di vista, la concezione semiologi-

camente segnata dell’arte da parte di Goodman sembra, paradossalmente, 

 
23 S. Zecchi, “Principi di estetica fenomenologica: il corpo, il bisogno, il piacere”, Il Verri, 7 

(1977), pp. 17-18. 



DOI: 10.54103/mde.i11.1.24412   ISSN 2283-558X 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 312 

 

mostrare quelle stesse lacune teoretiche presenti in alcune accezioni dell’arte 

così, a prima vista, profondamente diverse da quelle frequentate dal filosofo 

americano. Si pensi, per fare un esempio, al filosofo Roman Ingarden che fa-

cendo proprio l’atteggiamento antipsicologistico dell’ortodossia fenomenologica 

lo porta agli estremi, difendendo un’analisi così impersonale delle strutture del 

mondo artistico da chiuderlo a coloro che questo mondo lo “abitano” — soggetti 

in carne ed ossa, situati in un determinato milieu storico e sociale—, affidan-

dosi ad una fenomenologia dei significati che fa a meno di ogni rapporto con gli 

individui psichici24. In questo senso, il convenzionalismo azzardato di Goodman 

fa da pendant, con effetti eguali, all’ipostatizzazione del significato (o “riferi-

mento” nel gergo del filosofo americano). Non ci si può aspettare, certamente, 

da un filosofo che del nominalismo, a tutti i livelli, ha fatto il proprio credo che 

il superamento, per così dire, della percezione naturalistica dell’opera d’arte 

segua il cammino metodologico proposto da una fenomenologia dell’estetico che 

fa dell’epoché la chiave di volta di quella modificazione di neutralità della per-

cezione che consente alle noesi di costituire correlati qualitativamente diffe-

renti dalle oggettività naturali. Con altre parole: ciò che fa l’epoché nella feno-

menologia, lo fa la convenzione, il contesto, il milieu culturale o sociale in Good-

man. Con il rischio, tuttavia, di perdere letteralmente di vista ciò che attiene 

alla cosa o all’oggetto d’arte e ciò che attiene al soggetto (nella sua relazione 

con questo). Se è indubbio infatti che l’essenza [Wesen], per esprimerci in ter-

mini prettamente fenomenologici, ha sempre un orizzonte di apertura — che 

dipende dalle relazioni, sempre contingenti, intrattenute dalle cose con le altre 

cose —, è altrettanto certo, tuttavia, che in quanto “legalità” della cosa, l’es-

senza ne determina a priori il suo comportamento, la sua funzione, legata com’è 

a ciò che fa di quella cosa una singolarità del tutto particolare. Un sassolino 

non può fungere, “naturalmente”, da segnalibro così come l’acqua da portaog-

getti. Il dubbio che qui viene posto è insomma che Goodman abbia negletto, nel 

prediligere la fluidità di significazioni dell’oggetto d’arte, dovuta alle relazioni 

 
24 R. Ingarden, Fenomenologia dell’opera letteraria, Silva, Milano 1968, p. 571. 



Giorgio Rizzo  L’arte secondo il filosofo americano… 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 313 

 

intrattenute da questo con il contesto, il fondamento iletico che si impone pas-

sivamente alla percezione garante di un’offerenza più originaria dell’oggetto 

stesso. Con parole più chiare: mancherebbe nel filosofo americano un’approfon-

dita analisi di quella che può essere chiamata una “pratica semiotica” reite-

rando, su un altro piano, il vizio di un approccio immanentistico all’opera d’arte 

che ricerca più la consistenza interna di un sistema descrittivo piuttosto che 

affidarsi, libero da pregiudizi metodologici, alla ricchezza fenomenica del dato. 

In che senso si intende qui l’espressione «su un altro piano»? Non si può certa-

mente rimproverare il filosofo americano di aver trascurato elementi per così 

dire esterni al campo percettivo che sottendono l’incontro con l’opera d’arte: uno 

fra tutti, quello relativo al milieu. Tuttavia, si avverte la mancanza nello stesso 

di un approfondimento della questione della “appropriazione” dell’opera d’arte 

che solo si avrebbe se fosse preso in considerazione un approccio estetico semio-

genetico alla stessa. Che indaghi sia a) su quella parte dello spazio visibile glo-

bale che cattura l’attenzione dell’osservatore a cui, dallo stesso, è assegnata 

una certa salienza e prominenza semiotica (ciò che in termini tecnici è chia-

mata «barisemia» [barysemy]), sia b) sullo specifico statuto culturale attribuito 

alla sezione di spazio osservata25.  

In ultima analisi, il nominalismo (che, tuttavia, «non implica di per sé alcuna 

restrizione su che cosa debba essere considerato un individuo»)26 di Goodman 

è così accentuato che non riesce a spiegare fino in fondo la differenza fonda-

mentale tra, per esempio, la scultura e la scrittura nella misura in cui, nell’ul-

tima, è in gioco la nozione di senso, non quella di riferimento. 

 
25 Cfr. F. Édeline, J-M. Klinkenberg, “The Appropriation of the Work of Art as a Semiotic 

Act”, in P. F. Bundgaard, F. Stjernfelt (Eds.), Investigations Into the Phenomenology and the 

Ontology of the Work of Art, Springer, Dordrecht 2015, pp. 225-242.  
26 E. Franzini, “Franco Brioschi: un ricordo”, in E. Franzini, M. La Matina (a cura di), Nelson 

Goodman. La filosofia e i linguaggi, Quodlibet, Macerata 2007, p. 22. 



DOI: 10.54103/mde.i11.1.24412   ISSN 2283-558X 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 314 

 

Bibliografia 

ABEL G., “Logic, Art, and Understanding in the Philosophy of Nelson 

Goodman”, Inquiry: An Interdisciplinary Journal of Philosophy 34 (1991), 

pp. 311-321. 

BANFI A., I problemi di un’estetica filosofica, Parenti, Milano 1961. 

DANTO A. C., “The Transfiguration of the Commonplace”, The Journal of 

Aesthetics and Art Criticism, 33, (1974). 

DE CARO E., Note sulla fenomenologia dell’estetico, Educatt, Milano 1996. 

DERRIDA J., La verità in pittura (1978), tr. it. J. Vignola e P. Vignola, 

Orthotes, Nocera Inferiore 2020. 

ENGSTRÖM T. H., “A Question of Style: Nelson Goodman and the Writing of 

Theory”, Metaphilosophy, 23 (1992), pp. 329-349. 

FABBRI P., “La riconcezione semiotica”, Prefazione a N. Goodman, Arte in 

teoria, arte in azione, el. al./edizioni, Trieste 2010. 

FORMAGGIO D., Studi di estetica, Renon, Milano 1962. 

—, L’arte, ISEDI, Milano 1973. 

FRANZINI E., Arte e mondi possibili. Estetica e interpretazione da Leibniz a 

Klee, Guerini Milano 1994. 

—, “Franco Brioschi: un ricordo”, in FRANZINI E., LA MATINA M. (a cura 

di), Nelson Goodman. La filosofia e i linguaggi, Quodlibet, Macerata 2007. 

—, “L’estetica fenomenologica di Dino Formaggio”, Eikasia. Revista de 

Filosofia, 62 (2015), pp. 119-132. 

GOODMAN N. “On Likeness of Meaning”, Analysis, 10 (1949), pp. 1-7.  



Giorgio Rizzo  L’arte secondo il filosofo americano… 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie – N. 11.1: 2024, Pagina 315 

 

—, Fatti, ipotesi e previsioni (1955), trad. it. di C. Marletti, Laterza, Roma 

1985. 

—, I linguaggi dell’arte (1968), tr. it. di F. Brioschi, Il Saggiatore, Milano 1976.  

—, Problems and Projects, Bobbs-Merrill, Indianapolis 1972. 

—, When Is Art? (1977), tr. it. di T. Migliore, Sossella, Roma 2018. 

—, Of Mind and Other Matters, Harvard University Press, Cambridge (MA) 

1984. 

—, “Some Reflections on My Philosophies”, Philosophia Scientiae, 2 (1997) pp. 

15-20. 

GRIFFERO T., Atmosferologia. Estetica degli spazi emozionali, Laterza, Bari 

2010. 

INGARDEN R., Fenomenologia dell’opera letteraria, Silva, Milano 1968. 

ORILIA F., “Goodman e i segni iconici”, Rivista di estetica, 38 (2008), pp. 165-

180.  

ROBINSON J., “Languages of Art at the Turn of the Century”, The Journal 

of Aesthetics and Art Criticism, 58 (2000), pp. 213-218. 

ZECCHI S., “Note di estetica fenomenologica”, Aut-Aut, 102 (1967), pp. 63-87.  

—, “Principi di estetica fenomenologica: il corpo, il bisogno, il piacere”, Il 

Verri, 7 (1977), pp. 7-18. 

 

Questo lavoro è fornito con la licenza 

Creative Commons Attribuzione – Condividi allo stesso modo 4.0

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	L’arte secondo il filosofo americano Nelson Goodman
	Il convenzionalismo e l’antifondazionalismo di Nelson Goodman
	Quando è arte
	Critiche alla teoria estetica di Goodman
	Bibliografia


