Simone De Maio 11 sogno in sequenza

Il sogno in sequenza

La produzione milanese di Tiger Tateishi

di Simone De Maio DX
(Universita degli Studi di Messina)

The laws of logic lose their validity in the dream, everything in it has a sequential
order. Indeed the dream is composed by sequentially placed images. Hence
follows the value of painting which, by the drawing, manages to make the
sequence itself visible. Therefore the dreamlike dimension reaches its maximum
expression in art that transcends the abstract conceptualization of the word. The
purpose of this essay, focused on the works produced by Tiger Tateishi during
his stay in Milan, is to show how the Japanese artist was able to represent the
sequential dimension of the dream through his paintings, moreover
characterized by the fusion between surrealism and comics.

Keywords: image, dream, sequence, paintings

Mentre disegno, do forma al sognol. Cosi € possibile descrivere la pittura di
Tiger Tateishi?. Le sue opere, soprattutto quelle del periodo milanese, sono

nate dal tentativo di rendere visibile il sogno, mostrarlo in tutta la sua potenza.

1 Tale frase € tratta e riadattata dal testo La filosofia del sogno di Agnes Heller che, trattando
del racconto del sogno, scrive: «Quando riporto un sogno, ricompongo le immagini in se-
quenze, cosl come le ricordo [...], e creo in questo modo il mio racconto. Mentre ne parlo, do
forma al sogno», A. Heller, La filosofia del sogno (2019), Castelvecchi, Roma 2020, p. 31. Cio
che scrive la Heller fa riferimento esattamente al racconto del sogno, che, ovviamente, ¢ di-
verso rispetto al disegno. Tuttavia risulta adatto al contesto del presente saggio.

2Tiger Tateishi (1941-1998), pseudonimo di Koichi Tateishi, studia al Musashino Art Univer-
sity Junior College of Art and Design e si forma a Tokyo negli ambienti dell’avanguardia,
stimolato da differenti suggestioni Pop Art, 'Anti-Arte, il Cubismo, il Surrealismo e la Meta-
fisica, ma anche dall’animazione di Walt Disney e dai fumetti della rivista satirica americana
MAD, portati in Giappone dalle truppe americane durante la guerra. Nel 1963 partecipa alla
Yomiuri Independent Exhibition. Nel 1964, in concomitanza con le Olimpiadi di Tokyo, fonda,
assieme a Hiroshi Nakamura, il Kanko Geijutsu Kenkyujo (“Tourist Art Research Center”),
realizzando dipinti surreali che mescolano simboli della cultura orientale, sia giapponese che
cinese, con le influenze artistiche occidentali e il mondo contemporaneo. Nel 1969 si trasferi-
sce, con la moglie, a Milano e proprio durante questo suo soggiorno realizza i1 dipinti in se-
quenza. Diventa collaboratore di alcune delle pit importanti personalita artistiche dell’epoca,
tra questi Ettore Sottsass lavorando nel suo studio sino al 1974. In questi anni, sempre a
Milano, lavora per la Alessi e la Olivetti. I libri che raccolgono le opere di Tateishi, sia come
pittore che come mangaka e illustratore, sono inediti in Italia. E possibile reperire in edizione
giapponese i1 seguenti volumi: T. Tateishi, Tora no Yume, Fukuinkan Shoten, Tokyo 1999, T.
Tateishi, Moontrax, Nippan Ips, Tokyo 2019 e T. Tateishi, Tra, Nippan Ips, Tokyo 2019.

Materiali di Estetica. Terza serie — N. 11.1: 2024, Pagina 203


mailto:simonedemaio1995@gmail.com

DOI: 10.54103/mde.i11.1.24467 ISSN 2283-558X

I1 forte legame che esiste tra arte e sogno, € testimoniato dalle creazioni di
diversi artisti che hanno provato a trasfigurare il sogno nell’arte. Tateishi di-
fatti non e stato I'unico, nelle opere di Dali, oppure Magritte o Joan Miré il
tema del sogno si trova gia adeguatamente dipanato, mostrato. Ma Tateishi
si distingue dagli altri poiché, per quanto possa condividere 'intento surreale,
nelle sue raffigurazioni se ne distacca. La differenza e da ricercare nella scelta
di porre in sequenza le immagini nello stesso dipinto, scelta stilistica che de-
riva dall’altra arte a cui Tateishi fa riferimento, ovvero il fumetto. Proprio
dalla nona arte recupera 'uso della sequenza3. Il porre immagini in sequenza
realizza il sogno. Infatti, come afferma Agnes Heller in La filosofia del sogno?,
1l sogno € composto da immagini poste in sequenza®. Cio che sostiene la filo-
sofa ungherese ¢ fondamentale per comprendere 'arte di Tateishi. Il sogno ha
sempre interessato gli uomini, convinti che « sogni devono dire e suggerire

qualcosa, devono essere comprensibili, 1 loro enigmi devono poter essere

3 In occidente gli artisti che hanno dato maggiore valore estetico al fumetto sono stati Will
Eisner e Scott McCloud. Il primo, nel suo saggio intitolato Comics & Sequential Art by Will
Eisner, ha introdotto la prima definizione di fumetto inteso come arte sequenziale. «Sequen-
tial Art as means of creative expression, a distinct discipline, an art and literary form that
deal with the arrengement of pictures or images and words to narrate a story or dramatize
an idea», W. Eisner, Comics & Sequential Art by Will Eisner, Poorhouse Press, Florida 1985,
p. 5. Un fumetto consiste dunque in una sequenza di immagini non associate a un testo.
Precedentemente a Eisner, nessun artista aveva tentato di darne una definizione chiara.
Successivamente Scott McCloud ne ha dato una piu compiuta, non facendo peraltro rifer-
mento alla necessita del testo scritto, ha affermato che il fumetto € composto «immagini e
altre figure giustapposte in una deliberata sequenza, con lo scopo di comunicare informazioni
e/o produrre una reazione estetica nel lettore», S. McCloud, Capire, fare e reinventare il Fu-
metto, Bao Publishing, Milano 2018, p. 17

411 testo della Heller € estremamente interessante, poiché introduce nuove strade alla trat-
tazione filosofica del sogno. Il suo intento di delineare un’ontologia del sogno si scontra con
la condizione del rapporto tra filosofia e sogno e l'interpretazione della psicanalisi. La prima
deriva dall’aver posto attenzione a un tema che nella storia della filosofia e stato spesso rite-
nuto marginale. La filosofa ungherese nota proprio come i filosofi si siano spesso ritrovati
impreparati di fronte alla tematica del sogno. Da Cartesio in poi, infatti, il pensiero filosofico
ha riconosciuto unicamente il valore epistemologico della coscienza nel suo stato vigile. La
stessa metafisica é stata orientata verso una costruzione che da ordine al mondo attraverso
il processo del pensiero . E stata cosi realizzata una separazione radicale tra razionalita e
immaginazione. Il pensiero € stato spaccato in due. Mentre I'interpretazione psicanalitica,
iniziata con Freud e proseguita con Jung, ha rivolto il suo interesse al sogno solamente at-
traverso un approccio analitico, trattandolo alla stregua di un sintomo determinante il ma-
lessere o il benessere di una coscienza. Cfr. A. Heller, La filosofia del sogno (2019), cit., p. 11.
5 Ivi, p. 31.

Materiali di Estetica. Terza serie — N. 11.1: 2024, Pagina 204



Simone De Maio 11 sogno in sequenza

risolti»®. Ma la risoluzione dell’enigma del sogno, non puo avvenire attraverso
un processo razionale, poiché il sogno trascende la ragione stessa. Cio che,
difatti, accade dopo il sogno € la prova della sua possibile interpretazione e
racconto. Raccontare, interpretare il sogno serve proprio a rinsaldare le incri-
nature, le fenditure esistenti tra un sogno e I'altro, o meglio, tra una sequenza
e l'altra del medesimo sogno. Cio accade perché, al momento del risveglio,
qualcosa e evaporato, scomparso, risulta mancante. L'To vigile non riesce a
trattenere la potenza del sogno, puo solo tentare di ricucire una trama, ormai
persa’. Allora ne segue il necessario tentativo di raccontarlo, esplicarlo, mal-
grado I'impresa si dimostri in sé fallace. I sogni, come scritto precedente-
mente, sono successioni di immagini in sequenza in cui € assente qualsiasi
tipo di connessione causale8, il racconto del sogno e, invece, una traduzione.

Essa e descritta dalla filosofa ungherese come:

quel tipo di traduzione che pratichiamo quando descriviamo a un amico un
quadro che abbiamo visto giorni prima in un museo. Non possiamo descrivere
esattamente un dipinto, per quanto ci affanniamo a farlo. Di fatto, gia mentre lo
guardiamo e contempliamo, non percepiamo il dipinto come esso € “in sé e per
sé”, poiché non si da osservazione senza selezione. E anche se qualcuno € in grado
di trattenere 'immagine nel suo insieme [...] gli sfugge comunque, sempre,
Iessenza. Poiché infatti la nostra stessa esperienza ¢ gia di per sé selettiva, nel
processo di descrizione dell’oggetto” operiamo ancora una volta una selezione
persino maggiore. La narrazione del sogno consiste in una selezione inoltre
anche piu complessa. In primo luogo deve mettere in serie immagini tra loro
indipendenti, creare una storia, o meglio, un film®.

L’essenza del sogno e fugace, poiché la nostra esperienza ¢ sempre selet-
tiva. L'Io vigile, in quanto cosciente, € consapevole della discrepanza esistente

tra sogno e veglia, difatti riconosce la differenza tra cio che € reale e cio che

6 Ivi, p. 21.

7 Foucault, nell'introduzione a Sogno ed esistenza di Binswanger, sottolinea proprio che le
forme immaginarie del sogno sono attenuate nella veglia. «Le forme immaginarie del sogno
portano in sé significati impliciti dell'inconscio; nella penombra della vita onirica, esse danno
loro una quasi presenza. Ma, per 'appunto, questa presenza del senso nel sogno non ¢ il senso
stesso che si effettua in una evidenza completa, il sogno tradisce il senso tanto quanto lo
realizza; se lo offre, € rendendolo piu sottile», M. Foucault, Introduzione, in L. Binswanger,
Sogno ed esistenza (1930), intr. di M. Focault, tr. di L. Corradini e C. Giussani, SE, Milano
2018, p. 21.

8 A. Heller, La filosofia del sogno (2019), cit., p. 47.

9 Ibidem.

Materiali di Estetica. Terza serie — N. 11.1: 2024, Pagina 205



DOI: 10.54103/mde.i11.1.24467 ISSN 2283-558X

non lo €19, Viceversa per I'lo onirico ogni esperienza e realell, perché «e pura
percezione, esperienza, atto o sofferenza»!2. L’Io onirico, dunque, € essenzial-
mente percezione, il suo tempo e I'«assoluto presente»l3 e non ha memoria.
Ma qualunque cosa I'lo onirico percepisca e riportata come traccia all’lo vigile
che, invece, registra e ricorda. Proprio per mezzo del ricordo I'To vigile tenta
di dare forma al sogno, ma il tentativo non puo mai completarsi. Effettiva-
mente 1'lo desto € capace di domandarsi cosa € successo durante il sogno e
cerca di ricostruire la dinamica degli eventi. Quando cio accade ogni essere
umano fa, come la definisce Binswanger, «storia di vita»!4. Gli scrittori, nota
la Heller, utilizzano spesso 1 loro sogni come ispirazione per 1 racconti, es-
sendo, peraltro, pienamente consapevoli di non poter ricordare tutto. Riman-
gono, infatti, solo delle immagini scomposte.

Allora subentra la forza del'immaginazione creatrice che & sempre libera
e indipendente dalla percezione sensibile e dalle strutture logiche. Essa e il
presupposto di ogni attivita umanalb, E proprio 'immaginazione che, durante
il sogno, crea qualcosa di nuovo. Cio accade, secondo la filosofa ungherese,
perché 'immaginazione nel sogno crea visioni che «non possono essere tra-

dotte in nessuna esperienza percettiva o catena di pensieri, qualcosa [di]

10 Infatti, quando si é svegli, si & soliti dire: «Era bellissimo, peccato fosse solo un sogno,
oppure «Che sogno terrificante, era orribile, per fortuna era solo un sogno!», Ivi, p. 29.

11 Qvviamente, come nota la Heller, vi sono delle eccezioni. Ad esempio quando chi sogna &
consapevole di stare sognando. In questo caso 1 neuroscienziati affermano che il lobo frontale
si sveglia dal suo sono e sorge, cosi, la consapevolezza, Ibidem.

12 Tvi, p. 30.

13 Jbidem.

14 Binswanger ha introdotto tale definizione in Sogno ed esistenza. Nelle ultime pagine di
quest’opera e presente la distinzione della condizione dell'uomo mentre sogna oppure € desto.
Nel primo caso fa «funzione di vita», nel secondo fa «storia di vita». La differenza deriva dal
fatto che quando ¢ sveglio 'uvomo riflette su quanto gli € accaduto interiormente e, cosi, rico-
struisce 1l sogno. E impossibile, nota lo psichiatra svizzero, cercare un denominatore comune
tra i due stati precedentemente descritti, poiché sono intrinsecamente diversi. Ciononostante
rimangono dei fondamenti comuni, ovvero l'esistenza in quanto singolo e che sia la «funzione
di vita» che la «storia di vita» si trovano in una condizione di infinita del singolo stesso. Cfr.
L. Binswanger, Sogno ed esistenza (1930), cit., p. 122.

15 La Heller afferma: «Ma senza 'immaginazione nulla di nuovo potrebbe mai essere creato,
non solo nel dominio delle arti e della conoscenza ma anche a livello delle istituzioni sociali.
Senza immaginazione non vi sarebbero sogni a@ occhi aperti, amore, speranze, insomma non
vi sarebbe quello che chiamiamo vita umana», A. Heller, La filosofia del sogno (2019), cit., p.
41.

Materiali di Estetica. Terza serie — N. 11.1: 2024, Pagina 206



Simone De Maio 11 sogno in sequenza

fondamentalmente intraducibile»16. 'immaginazione creativa offre, dunque,
Immagini impensabili per la ragione stessa. Esse, ovviamente, sono elabora-
zioni che 'immaginazione creativa recupera dal materiale offerto dall’espe-
rienza cosciente. I pensieri e le esperienze individuali e sociali donano all'in-
conscio una serie di informazioni che vengono riconvertite nel sogno. Si crea
qualcosa del tutto nuovo, un «messaggio [che] rimane per lo piu incompreso,
impensato, ignoto all’esperienza della mente conscia»!?. «’immaginazione ¢
creativa se ci0 che crea é del tutto nuovo»!8 ed estraneo alla coscienza, tutta-
via, appena svegli, cio che rimane € solamente una vaga e confusa traccia.

Cosi subentra il valore che assumono il disegno e 'arte in generale come
forme di trasposizione del sogno. L'immaginazione, proprio in quanto trait
d’union tra I'lo vigile e I'lo onirico, si realizza nel disegno. Naturalmente, in
questo caso, domina maggiormente I'lo vigile. Difatti suo ¢ il tentativo di tra-
durre cio che I'lo onirico ha vissuto nel sogno, tenendo sempre presente la
difficolta dello stesso tentativo.

Quindi cio che Tateishi compie nei suoi dipinti in sequenza € proprio la
trasposizione del sogno. In essi ¢ presente la forza delle metamorfosi del so-
gno. Egli parte sempre da immagini ordinarie che, attraverso il passaggio in
sequenza, si trasformano in figure e oggetti immaginifici. In Planets Blossom
(1973) un arido pianeta disabitato inizia a creparsi trasformandosi in una
rosa che fluttua nell’aria. In Cabbage Moon (1979) una pallina da golf, vola
nella galassia, si spacca e aprendosi rivela cio che contiene: una verza abitata
da piccoli ominidi verdi. E, ancora, in Time Elevator (1979) una stanza arre-
data mostra, dalla vetrata, la storia dell’evoluzione della vita sulla terra.

Pertanto tutto e soggetto alla mutazione e niente e cio che sembra. I prin-
cipi logici non sono validi. I sogni soggiacciono a un processo di metamorfosi

e trasformazionel®. Tale processo nei sogni, afferma la Heller, ¢ un fatto

16 Tvi, p. 42.

17 Tvi, p. 44.

18 Jbidem.

19 Tvi, pp. 58-59.

Materiali di Estetica. Terza serie — N. 11.1: 2024, Pagina 207



DOI: 10.54103/mde.i11.1.24467 ISSN 2283-558X

evidente. L’To onirico non ne € stupito, perché la trasformazione € normalita
nel sogno20.

Quando, pero, 'artista giapponese crea non si pone domande circa la stra-
nezza della metamorfosi, la sua bizzarria. L’artista crea senza incertezze e cio
accade proprio perché mentre disegna dona forma al sogno. Il disegno, come
sostiene Nancy, «e 'apertura della forma»?!. Apertura in senso dinamico e
attivo, come dynamis. Nel disegno atto e potenza non sono separati, bensi
mischiati, mescolati, in una parola, indistinti. «“Che una forma accada”, que-
sta e la formula del disegno»22, scrive Nancy e Tateishi la realizza attraverso
un disegno capace di sospendere la realta compiuta.

Le immagini, non fanno sorgere alcun dubbio circa la loro presenza, perché
«il disegno ¢ il gesto di una messa in evidenza»?3. 'immagine, realizzata per
mezzo del disegno, ¢ sempre evidente. Lo stesso Tateishi, infatti, non sembra
voler porre domande con le sue opere. L'immagine, come afferma Jean-Luc
Nancy, € sempre «chiara e distinta, [...] € un’evidenza»24. Il concetto di evidenza
fa riferimento a una verita che non si svela, ma che si puo solamente “cogliere”.
La metamorfosi degli oggetti, che popolano le opere dell’artista giapponese, nel
loro trasformarsi, mantengono un segreto di fondo, imperscrutabile. L'imma-
gine ¢ evidente, perché rimane nell’'ordine della semplice presenza, € cio che

esposto immediatamente allo sguardo, alla possibilita di essere vista.

20 La filosofa ungherese ha ammesso che esistono diverse metamorfosi oniriche: «Il primo tipo
¢ quello che combina due o piu tracce mnestiche. Possono essere due persone, due citta, due
edifici. Talvolta, all’'origine della fusione vi &€ una analogia nella funzione, come nel caso della
metamorfosi delle diverse fidanzate di Adorno. Il secondo tipo si manifesta in un’inspiegabile
discordanza tra cio che I'lo onirico sa e ci6 che vede ed esperisce. L'To onirico di Adorno sa di
parlare con Anatole France, ma ’Anatole France che questi vede non somiglia in nulla allo
scrittore. Il terzo tipo & quello in cui una cosa o una persona di qualunque genere, un uomo,
una casa, un giardino, un animale e cosl via, poco a poco si trasforma in qualcosa d’altro o in
qualcun altro. Un uomo diventa una donna, un deposito una reggia, un adulto un bambino,
una rana un principe. Il quarto tipo: ora sono qui e ora — opld — di colpo mi ritrovo da un’altra
parte. Nel quinto tipo di fusione una persona o una cosa € contemporaneamente un’altra (o
due cose sono una). Una persona viene a trovarci e la facciamo entrare, per renderci conto
che era gia li», Ivi, pp. 59-60.

21 J. Nancy, Il disegno del piacere (2009), a cura di Massimo Villani, Mimesis, Milano 2017,
p- 33.

22 Tvi, p. 34.

23 Tvi, p. 43.

24 J. Nancy, Au fond des images, Galilée, Paris 2003, p. 30

Materiali di Estetica. Terza serie — N. 11.1: 2024, Pagina 208



Simone De Maio 11 sogno in sequenza

L’evidenza viene, dunque, alla presenza di qualcosa che esiste, che deve mo-

strarsi e in cui, tuttavia, qualcosa rimane nascosto. Nancy ammette:

L’idea che nella vita quotidiana, nel mondo dell’uso io non conosco veramente le
cose, conosco bene a cosa serve la caffettiera, il suo uso, ma se comincio a
guardarla bene e la distacco dal mondo del suo uso, la rimetto, la ricolloco in un
altro mondo, che ¢ un mondo in cuil ciascuna cosa si mostra per se stessa [...].
Quando faccio una mimesis di questa caffettiera, cio mi fa conoscere una
caffettiera che non conoscevo, cio si vede in tutte le nature morte della storia
della pittura2s.

L'immagine, caratterizzata da questo statuto ontologico, € quindi priva di
un significato razionale. Essa, come sostiene Derrida, € «estranea a ogni di-
scorso»26, I’arte non € un linguaggio figurativo che tenta di trasporre il pen-
siero dell’artista in una serie di immagini lasciate, successivamente, all’inter-
pretazione razionale dello spettatore. La condizione del'immagine € quella di
un ente che non necessita giustificazione oltre a come appare. E solo come si
manifesta. 'immagine ha, percio, un’essenza mostrativa, «ogni immagine e
una mostranza»?’ afferma Nancy. La sua condizione e, dunque, 'esibizione,
«la messa-in-luce e la messa-in-avanti»?28,

Il pittore, allora, dipinge innanzitutto attraverso una forza che «si impa-
dronisce delle forme e le trascina in pres-enza»?9 e in tale situazione, come
afferma Derrida, egli «e cieco»30. 11 dipingere, ma anche il disegnare, ha sem-

pre a «che vedere con l'accecamento»3l. Tale condizione non fa solamente

25 11 testo non fa riferimento alla pittura, bensi al cinema. Tuttavia il messaggio di fondo,
espresso da Nancy, vale anche per essa. Poiché la pittura, come ogni arte visuale in cui rien-
tra anche il cinema, non riproduce un mondo, bensi lo mostra nel suo farsi. Cfr. J. Nancy, B.
Roberti, “Forse perché il cinema ¢ esso stesso contemporaneita?”’. Conversazione con Jean-
Luc Nancy, Fata Morgana, 1, 2007, pp. 7-26.

26 J. Derrida, La verita in pittura (1978), Orthotes, Napoli 2020, p. 159.

27 J Nancy, Tre saggi sullimmagine (2002), tr. di A. Moscati, Cronopio, Napoli 2007, p. 19.
28 Tvi, p. 20.

29 Ibidem.

30 J. Derrida, Memorie di cieco. L'autoritratto e altre rovine (1990), a cura di F. Ferrari, tr. it.
di A. Cariolato e F. Ferrari, Abscondita, Milano 2003, p. 12.

31 Ibidem. La tesi dell’accecamento Derrida la lega intrinsecamente alla questione dell’auto-
ritratto. Difatti, nonostante sia possibile la presenza dello specchio, durante 'autoritratto vi
€ una sospensione del vedere immediato che obbliga a passare attraverso la memoria o il
discorso. L’autore dell’autoritratto € contraddistinto da una sorta di cecita essenziale, secondo
Derrida, nella misura in cui essa € la condizione della stessa visibilita. L’artista acceca se
stesso, nasconde 1l possibile specchio, e si consegna allo sguardo dello spettatore che diviene

Materiali di Estetica. Terza serie — N. 11.1: 2024, Pagina 209



DOI: 10.54103/mde.i11.1.24467 ISSN 2283-558X

riferimento a una possibile infermita degli occhi, ma a un forte senso di orien-
tamento per mezzo delle mani. Il pittore «coglie se stesso come un possibile
cieco, qualcuno che cammina con la mano [...], che lavora con la mano»32. Tale
cecita, tuttavia, non e opposta alla visione, poiché «essa abita nel cuore della
lucidita, della vista»33. Cosi il pittore sospende il vedere immediato e, nel mo-
mento in cui dipinge, procede al buio, verso I'invisibile. L’artista fa affida-
mento alla memoria dei segni e, cosl, compensa la vista, «come se un occhio
senza palpebre si aprisse sulla punta delle dita»34. Il pittore, nel momento in
cuil dipinge, e cieco, diviene un visionario. Tateishi, in considerazione delle
tesi sin qui seguite, & pertanto in una condizione di cecita mentre trasforma,
trasfigura I'immagine. Essa «é sempre una metamorfosi dinamica o energe-
tica. Parte al di qua delle forme e va al di la: ogni pittura, anche la piu natu-
ralista, € una tale forza di metamorfosi»35. Una forza che modifica le forme in
un getto e le fa eccedere. L’arte di Tateishi, percio, si inscrive perfettamente
in questa prospettiva, infatti 'artista, attraverso 1 suoi lavori, rende il sogno
in immagine. Rappresenta un sogno, o meglio un momento onirico nella se-
quenza del suo farsi.

Lo spettatore, dall’altra parte, diviene spettatore dell’evento, inteso come cio
che viene, cio che si mostra proprio nel suo farsi. In questa situazione inter-
viene la valenza del vedere, che non silimita a mettere lo spettatore in rapporto
con ci0 che si presenta, cio che e presente. Lo spettatore fa esperienza intesa

come «sperimentare verso», compie un viaggio la cui cartografia «non &

lo specchio. Cfr. J. Derrida, Pensare al non vedere. Scritti sulle arti del visibile (1979-2004),
ed. it. a cura di Alfonso Cariolato, Jaca Book, Milano 2021, pp. 154-157.

32 Tvi, p. 154. «La mano avanza nello spazio per esser la prima a prendere, per portarsi in
avanti nel movimento della presa, del contatto o dell’apprensione: un cieco in piedi esplora a
tentoni 'estensione che deve riconoscere senza conoscerla ancora — e quel che paventa in
verita € il precipizio, la caduta, e 'aver gia superato qualche linea fatale, a mano nuda o
armata (I'unghia, il bastone o la matita)», J. Derrida, Memorie di cieco. L'autoritratto e altre
rovine, cit., p. 17.

33 J. Derrida, Pensare al non vedere. Scritti sulle arti del visibile (1979-2004), cit., p. 156.

34 J. Derrida, Memorie di cieco. L'autoritratto e altre rovine (1990), cit., p. 13.

35 J Nancy, Tre saggi sullimmagine (2002), cit., p. 20. Il pensiero di Nancy, che fa riferimento
all'immagine, puo tuttavia essere trasmutato all’arte dell’artista giapponese.

Materiali di Estetica. Terza serie — N. 11.1: 2024, Pagina 210



Simone De Maio 11 sogno in sequenza

disegnabile», un viaggio «senza disegno [dessein], senza scopo e senza oriz-
zonte»36, L'opera d’arte, come esperienza dell’evento, ha luogo laddove, qual-
cosa di irriducibile e di indeterminato, accade e permane. L’esperienza che com-
pie lo spettatore €, dunque, un “vieni”, un viaggio verso cio che non € in vista,
un esperienza esposta all’evento. Tale e I'esperienza vissuta dallo spettatore
che, innanzi alle opere di Tiger Tateishi, entrando nel sogno fa accadere
Ievento. L’To vigile dello spettatore viene, cosi, scalzato dall'lo onirico che si fa
presente malgrado lo stato di veglia rendendo la percezione esperienza reale.
L’artista giapponese, pertanto, attraverso il disegno € riuscito a dare forma
al sogno catturando cio che e evaporato, ricostruendo la struttura sequenziale

e, cosl, la trama e, infine, restituendolo allo spettatore.

36 J. Derrida, Pensare al non vedere. Scritti sulle arti del visibile (1979-2004), cit., pp. 90-91.
I1 tipo di esperienza qui descritta differisce, come nota Derrida, da quella solitamente intesa.
L’esperienza, definita dal filosofo francese come una parola caratterizzata da «un’equivocita
ricca e temibile», puo essere difatti interpretata in due sensi. Da un lato vi € 'esperienza che
s1 rapporta al presente, in cui qualcosa si presenta e ne abbiamo esperienza. In questo caso
la parola esperienza ¢ dominata da una metafisica del presente o, meglio, della presenza.
Mentre nel secondo caso, come € peraltro utilizzata dal presente saggio, € il viaggio o la tra-
versata, lo «sperimentare verso». Se I'esperienza fosse solamente interpretata nella prima
accezione, allora sarebbe solamente incontro con cio che € prevedibile, anticipabile nell’oriz-
zonte del presente e non vi sarebbe esperienza del secondo caso, ma se fosse cosi ’esperienza
sarebbe solamente esperienza storica e mai evento. L’esperienza € esperienza dell’evento so-
lamente nel secondo caso, cioé quando ¢ viaggio, un viaggio senza meta. Ibidem. Derrida, nel
suo L’universita senza condizione, spiega l'esperienza dell’evento come un «pensiero del
“forse” [peut-étre], di quella pericolosa modalita del forse che la filosofia ha sempre voluto
assoggettare. Non c’¢ avvenire né rapporto con la venuta dell’evento senza esperienza del
“forse”. Quel che ha luogo non deve annunciarsi come possibile o necessario, altrimenti la sua
irruzione di evento € neutralizzata in anticipo. L’evento appartiene a un forse che si accorda
non al possibile ma all'impossibile», J. Derrida, P. A. Rovatti, L'universita senza condizione
(2001), tr. it. di G. Berto, Cortina, Milano 2001, p. 61.

Materiali di Estetica. Terza serie — N. 11.1: 2024, Pagina 211



DOI: 10.54103/mde.i11.1.24467 ISSN 2283-558X

Bibliografia

BINSWANGER, Ludwig, Sogno ed esistenza (1930), intr. di M. Focault, tr. it.
di L. Corradini e C. Giussani, SE, Milano 2018.

DERRIDA, Jacques, La verita in pittura (1978), Orthotes, Napoli 2020.

—, Memorie di cieco. L'autoritratto e altre rovine (1990), a cura di F. Ferrari,

tr. it. di A. Cariolato e F. Ferrari, Abscondita, Milano 2003.

—, Pensare al non vedere. Scritti sulle arti del visibile (1979-2004), ed. it. a
cura di Alfonso Cariolato, Jaca Book, Milano 2021.

DERRIDA, Jacques, ROVATTI, Pier Aldo, L’universita senza condizione
(2001), tr. it. di G. Berto, Cortina, Milano 2001.

EISNER, Will, Comics & Sequential Art by Will Eisner, Poorhouse Press,
Florida 1985.

FOUCAULT, Michel, Introduzione, in L. Binswanger, Sogno ed esistenza
(1930), intr. di M. Focault, tr. di L. Corradini e C. Giussani, SE, Milano
2018.

HELLER, Agnes, La filosofia del sogno (2019), Castelvecchi, Roma 2020.

MCCLOUD, Scott, Capire, fare e reinventare il Fumetto, Bao Publishing,
Milano 2018.

NANCY, Jean-Luc, “Forse perché il cinema é esso stesso contemporaneita?”.
Conversazione con Jean-Luc Nancy, a cura di Bruno Roberti, Fata

Morgana, 1, 2007.
—, Au fond des images, Galilée, Paris 2003.

—, 1l disegno del piacere (2009), a cura di Massimo Villani, Mimesis, Milano
2017.

Materiali di Estetica. Terza serie — N. 11.1: 2024, Pagina 212



Simone De Maio 11 sogno in sequenza

—, Tre saggi sullimmagine (2002), tr. it. di A. Moscati, Cronopio, Napoli 2007.
TATEISHI, Tiger, Tora no Yume, Fukuinkan Shoten, Tokyo 1999.
—, Tra, Nippan Ips, Tokyo 2019.

—, Moontrax, Nippan Ips, Tokyo 2019.

Questo lavoro ¢ fornito con la licenza

Creative Commons Attribuzione — Condividi allo stesso modo 4.0

olole

Materiali di Estetica. Terza serie — N. 11.1: 2024, Pagina 213


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Il sogno in sequenza
	Bibliografia


