
Maddalena Mazzocut-Mis                               Ripensare il sublime: dal Settecento… 

 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 25 

 

Ripensare il sublime: dal Settecento a oggi 
 

di Maddalena Mazzocut-Mis 

 

Università degli Studi di Milano 

 maddalena.mazzocut-mis@unimi.it 
 

This paper encapsulates a lecture delivered during the 2024 ‘Negative Emotions’ 

conference series at the Corrente Foundation. It aims to provide an overview of 

current research and scholarly interest in negative emotions, particularly the 

sublime, rather than a comprehensive analysis. The discussion is anchored in 

eighteenth-century theoretical frameworks, serving as a basis for exploring the 

evolution and reinterpretation of these ideas in modern academic discourse. 

The eighteenth century was pivotal for the philosophical examination of the 

sublime. Beginning with the ideas of Jean-Baptiste Du Bos (1719), Edmund 

Burke’s 1757 treatise on the sublime and beautiful distinguished the sublime as 

an experience that evokes a profound emotional response, both fearsome and 

exhilarating. In contemporary research, the sublime remains a significant area of 

interest, intersecting disciplines such as psychology, aesthetics, and neuroscience. 

Recent studies employing neuroimaging techniques have shown that experiences 

of the sublime activate neural pathways associated with both fear and pleasure, 

highlighting its complex nature. Additionally, immersive VR environments are 

used to evoke feelings of awe and the sublime, providing insights into how 

modern technology can replicate and study profound emotional experiences. 

Keyword: 

Jean-Baptiste Du Bos, Edmund Burke, Sublime, Negative 

Emotions 

__________________________________________________________ 

 

Questioni preliminari 

 

Questo articolo rappresenta la sintesi di una lezione, tenuta durante un ciclo di conferenze 

presso la Fondazione Corrente nel 2024, dedicata alle ‘Emozioni negative’. Non ha quindi 

nessuna pretesa di esaustività ma vuole dare una panoramica dell’interesse che tali 

emozioni – e in particolare il sublime – stimolano nella ricerca attuale, a partire dalle loro 

basi teoriche settecentesche.  

La categoria estetica del sublime è complessa e sfaccettata: la sua polarità negativa, il suo 



 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 26 

 

oscillare tra il dispiacere e il piacere, i suoi paradossi la rendono una materia delicata ma 

di estremo interesse.  

Il sublime non persuade ma illumina come un lampo e dà forza straordinaria all’eloquio 

dell’oratore a tal punto che la nostra anima “preso possesso di un superbo trampolino di 

lancio, si riempie di gioia e di orgoglio, quasi che essa stessa avesse creato quel che ha 

udito”1. Nel Sei e Settecento, il testo longiniano ora citato, vive la sua rinascita grazie alla 

traduzione-interpretazione di Boileau2. La scelta di spiegare l’eccellenza di un’opera in 

base al suo effetto, alla durata temporale e all’estensione geografica di tale effetto, cede 

il posto a una ricerca che esalta la meraviglia. All’opera si chiede di stimolare un elevato 

coinvolgimento emotivo. Questa la posizione di Jean-Baptiste Du Bos (1719)3, che lascia 

cadere quell’ammirazione sublime e quell’estasi ricordate, via Longino, da Boileau, 

cercando non tanto una norma assoluta, quanto un criterio valido nella maggior parte dei 

casi.  

Spetta a Edmund Burke (1757)4 il merito di avere consapevolmente teorizzato che il su-

blime non è semplicemente la forma più alta della bellezza, ma l’opposto del bello, il 

contrario dell’idea della regolarità, della proporzione, dell’armonia, della forma e del-

l’equilibrio. Per Burke il sublime è, dal punto di vista soggettivo, delight, cioè piacere 

misto a terrore. Dal lato oggettivo, vi sono in natura proprietà particolari atte a produrlo, 

e nell’arte, parole oscure e indefinite che suscitano la passione.  

Ora, tanto per Du Bos quanto per Burke il dolore percorre una via d’accesso privilegiata 

all’animo umano, andando direttamente al cuore e suscitando vivissime emozioni. Le 

tematiche di derivazione lucreziana hanno subito una metamorfosi ma sono ancora 

riconoscibili. Ricordando Lucrezio, Du Bos rammenta – e Burke porterà alle estreme 

conseguenze – che “è emozionante vedere dalla riva un vascello lottare contro le onde 

che lo vogliono inghiottire, come pure guardare una battaglia da un’altura, da cui si assiste 

in piena sicurezza”5.  

 
1 Queste parole, che mai come oggi suonano attuali, si possono leggere nel breve trattato di Longino (o 

meglio, Pseudo-Longino), Del sublime, che si colloca nella prima età imperiale. Pseudo-Longino, 1991, 

VII, 2, pp. 144-145. Per una panoramica sulle radici estetiche del sublime, cfr. Giordanetti & Mazzocut-

Mis, 2005. 
2 Traité du Sublime ou du Merveilleux dans le Discours traduit du Grec de Longin, 1674.  
3 Cfr. JB. Du Bos, Riflessioni critiche sulla poesia e sulla pittura (2005), a cura di M. Mazzocut-Mis e P. 

Vincenzi, Aesthetica, Palermo. 
4 Cfr. E. Burke, Inchiesta sul bello e il sublime (20028), a cura di G. Sertoli e G. Miglietta, Aesthetica, 

Palermo. 
5 Cfr. JB. Du Bos, op. cit., p.40. Si rimanda per ulteriori approfondimenti su questi temi a MAZZOCUT-



Maddalena Mazzocut-Mis                               Ripensare il sublime: dal Settecento… 

 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 27 

 

Allora, si chiedono i pensatori del Settecento, che differenza sussiste tra uno spettacolo 

di gladiatori e una tragedia? E l’arte ha veramente come scopo quello di suscitare il 

dolore?  

Siamo di fronte a quello che viene chiamato il paradosso della tragedia, e precisamente: 

“1. le tragedie nell’ambito della finzione suscitano in noi emozioni negative genuine; 2. 

se qualcosa suscita in noi emozioni negative tendiamo a evitarlo; 3. tuttavia, non tendiamo 

a evitare di assistere alle tragedie nell’ambito della finzione, anzi le ricerchiamo” 6.  

Le emozioni negative possono essere declinate in modi diversi: il dolore per la perdita di 

una persona cara è diverso dal dolore per una sconfitta. Eppure, ci sono delle emozioni 

delle quali andiamo in cerca e delle emozioni che tendiamo a evitare. La situazione si 

ribalta quando siamo nel contesto della finzione, nel senso che queste emozioni come il 

timore, lo sgomento e il terrore sono quelle che desideriamo e che apprezziamo – tanto 

più quanto più sono forti – quando scegliamo un film, una serie tv, un romanzo, etc. 

Spingendo gli esempi verso la ripugnanza o il disgusto, si può addirittura parlare di 

paradosso dell’orrore – la popolarità del genere horror è un esempio evidente. 

Per la ricerca attuale, la varietà di reazioni fisiologiche descritte da Du Bos o da Burke è 

probabilmente insufficiente e fenomenologicamente limitata. La reazione fisiologica, che 

produce una sorta di tensione nelle nostre fibre muscolari e nervose, potrebbe essere 

provocata “da un mero meccanismo del corpo”, non meglio specificato7. Sebbene la 

visione di Burke possa essere considerata riduzionistica o meccanicistica, non di meno 

essa risulta di estremo interesse nel contesto di una ricerca fisiologica8. La dimensione 

somatica dell’esperienza estetica “aiuta a spiegare la pretesa dell’arte di avere un valore 

cognitivo peculiare. […] La conoscenza ancorata nella pratica incarnata è più saldamente 

sicura che se fosse semplicemente ancorata al pensiero astratto”9.  

Un fatto è certo: tanto in Du Bos quanto in Burke l’estetica è radicata all’interno di una 

 
MIS, Maria, Il senso del limite. Il dolore, l’eccesso, l’osceno, Mondadori-Le Monnier, Firenze 2009; 

DUMOUCHEL, Didier, DAUVOIS, Denis (a cura di), Vers l’esthétique. Penser avec les réflexions 

critiques sur la poésie et sur la peinture (1719) de Jean-Baptiste Du Bos, Hermann, Paris 2015. 

EVANS, Bernard, «From Bullfights to Bollywood: The Contemporary Relevance of Jean-Baptiste Du 

Bos’s Approach to the Arts», The Central European Journal of Aesthetics, 55/2, 2018, pp. 180-197; 

YOUNG, James, CAMERON, Margaret, «Jean-Baptiste Du Bos’ Critical Reflections on Poetry and 

Painting and Hume’s Treatise», British Journal of Aesthetics, 58/2, 2018, pp. 119-130. 
6 A. Smuts,  «Art and Negative Affect», Philosophy Compass, 4/1, 2009, p.43. 
7 R. Shusterman, Thinking Through the Body: Essays in Somaesthetics, Cambridge University Press, 

Cambridge 2012, p. 158. 
8 Cfr. ivi, pp. 145 
9 Cfr. ivi, p. 147 



 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 28 

 

ontologia empirista. Il gusto è per entrambi, prima di tutto, un piacere dei sensi. Il delight 

è effettivamente descritto nei termini di una specifica espressione del corpo.  

Vi sono poi, per Burke, idee capaci di produrre una forte impressione che derivano dalla 

messa in pericolo dell’autopreservazione o sono relative alla “società”. Le passioni che 

riguardano l’autopreservazione sono connesse al dolore o al pericolo. “Le idee di dolore, 

malattia, morte, riempiono la mente di forti emozioni di orrore; ma le idee di vita e di 

salute, sebbene ci mettano in grado di provare piacere, non producono col semplice 

godimento altrettanta impressione”10. Le passioni relative alla società “riguardano la 

generazione”, la riproduzione e “hanno la loro origine nell’appagamento e nel piacere”, 

un piacere intenso, violento e perfino estatico11.  

Il piacere del sublime è unico e particolare e, stimolato da uno choc, dà origine a quello 

che si può chiamare ‘piacere negativo’. Dolore e terrore causano una contrazione o 

tensione violentissima dei nervi che genera il delight, inteso come piacere negativo. Il 

termine delight indica quindi una via di mezzo: che sia un passaggio come nella 

cessazione del piacere o del dolore – una sorta di vissuto ambiguo, di illanguidimento – 

o che sia il punto di mezzo di una tensione tra forze contrapposte, un limite sottilissimo 

che si rischia di travalicare, come nel terrore.  

Il terrore diletta perché eccita, eppure, Burke lo sottolinea più volte, non deve mai essere 

eccessivo: dev’essere sopportabile. Tutto quanto possa infondere “idee di dolore e di 

pericolo, ossia tutto ciò che è in un certo senso terribile o che riguarda oggetti terribili o 

che agisce in modo analogo al terrore, è una fonte del sublime”12. 

L’esperienza del sublime non differisce da quella del bello solo qualitativamente, ma 

anche quantitativamente, tanto che il sublime sarà riconosciuto come la più forte 

emozione che l’animo sia capace di sentire, dato che l’emozione provocata dal terrore è 

molto più profonda di quella generata da qualsiasi ‘piacere positivo’. Se la bellezza agisce 

rilassando l’intero organismo, l’esperienza che conduce al sublime provoca una tensione 

dei nervi e una contrazione dei muscoli e ciò nel tentativo di resistere alla violenza 

dell’oggetto.  

Lo possiamo sperimentare ogni giorno: quando guardiamo un film horror, la nostra 

risposta fisiologica è simile a quella della paura (aumento del battito cardiaco e 

 
10 Cit. Burke, op. cit., p. 70.  
11 Cfr. ivi, p. 72. 
12 Cfr. ivi, p. 71. 



Maddalena Mazzocut-Mis                               Ripensare il sublime: dal Settecento… 

 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 29 

 

sudorazione). Eppure, non segue un’effettiva reazione. Non c’è dubbio, infatti, che 

davanti alle immagini di paura, orrore, sofferenza si attivino reazioni somatiche e 

viscerali, ma, tranne in casi patologici, le emozioni non trapassano mai in azioni. 

Abbiamo paura ma non scappiamo. Interviene quella che possiamo chiamare una forma 

di inibizione all’azione. Tale inibizione può avere a che fare con la consapevolezza di non 

correre o di non veder correre un pericolo reale. 

Le azioni vere e proprie, quelle che faremmo nella realtà, possono essere simulate, ma la 

modellazione delle azioni nelle aree premotorie non porta a un’effettiva azione: i centri 

motori “risuonano” ma non eseguono. Esiste una differenza tra l’attivazione prodotta da 

una smorfia di dolore della vittima di un incidente – e che stiamo soccorrendo – e quella 

prodotta da un dipinto. Tutti noi riconosciamo tale differenza, ma risulta difficile da 

articolare e ovviamente da spiegare13.  

 

Alcune risposte  

 

Emily Brady14 sottolinea che nella storia dell’estetica ci sono almeno due modi principali 

per risolvere il paradosso del piacere delle emozioni negative: la teoria della meta-

risposta e la teoria della conversione. La prima afferma che se il terrore e la paura sono 

esperienze negative, effettivamente dolorose per il soggetto che le sta vivendo, il piacere 

non è altro che una meta-risposta. “[...] [L]a meta-risposta è un riconoscimento della 

nostra capacità di provare emozioni in modo appropriato - di compatire qualcuno in una 

situazione tragica” 15, stimolando il nostro profondo senso di umanità. Questo fatto suscita 

in noi una meta-reazione: una gratificazione perché ci scopriamo esseri dotati di un’etica.  

Non solo. Un secondo nucleo nevralgico è dato anche dal fatto che l’attività emotiva è 

piacevole anche se provocata dalla vista di oggetti brutti o, meglio, imperfetti, poiché ci 

rende coscienti di un maggior grado di realtà del nostro essere. Peter de Bolla sostiene 

che anche in Burke l’esperienza del sublime porta a una “espansione della coscienza per 

 
13Per approfondire si rimanda a D’ANGELO, Paolo, Una certa idea di arte (I cap.), in D’ANGELO, Paolo, 

La tirannia delle emozioni, il Mulino, Bologna 2020. 

2020. 
14 Cfr. E. Brady, The Sublime in Modern Philosophy: Aesthetics, Ethics, and Nature, Cambridge 

University Press, Cambridge 2013. 
15 Ivi., p. 153. 



 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 30 

 

cui la mente giunge a un’esperienza travolgente del proprio potere”16. Questa 

interpretazione evidenzia un’intromissione troppo esplicita della ragione nella visione di 

Burke. Piuttosto il sublime porta, come de Bolla già sottolinea, a un desiderio di “self-

annihilation”17 che ambiguamente gioca con l’autopreservazione. Potremmo dire che nel 

sublime il ‘self’ lavora in bilico tra la propria salvaguardia e il proprio annientamento (o, 

meglio, pericolo di annientamento), esaltando una sorta di consapevolezza psico-

fisiologica del sé, che necessita di essere indagata18. 

In base alla seconda soluzione (la teoria della conversione), c’è una distinzione tra le 

emozioni percepite (piacere) e gli oggetti che le suscitano (dolore, per il quale si potrebbe 

provare un sentimento di disapprovazione); tale soluzione è compatibile con una visione 

che definisce il sublime come un sentimento misto, composto da insoddisfazione per 

l’oggetto e soddisfazione per la sua rappresentazione. Tuttavia, se l’oggetto ci tocca 

troppo da vicino o se soggetto e oggetto si mescolano, il piacere diminuisce o scompare 

del tutto e il dolore prende il sopravvento. 

Veniamo a un’ulteriore considerazione. La tesi secondo la quale il piacere della disgrazia 

altrui sia legato a un piacere di tipo conoscitivo – godiamo nel conoscere più dettagli 

possibile di una disgrazia o nel sapere come la trama di una tragedia si articola e si 

conclude. L’esperienza dell’orrore è il “prezzo che siamo disposti a pagare” per i piaceri 

della scoperta19. Tuttavia, il piacere della scoperta di nuovi accadimenti o della ricerca 

del dettaglio è unicamente legato all’emozione generata e non al piacere della scoperta 

fine a se stessa. Scopo dell’arte per Du Bos non è l’indagine o l’approfondimento del 

particolare; non sono i processi conoscitivi a determinare il piacere del gusto. La finalità 

estetica precede la conoscenza dell’oggetto artistico che è conforme al fine quando la sua 

rappresentazione è legata immediatamente al sentimento di piacere.  

Du Bos insiste invece sul piacere di controllo dell’attività emotiva nel caso di passioni 

artificiali. Controllo che produrrebbe una forma di godimento. La possibilità di dominare 

le emozioni negative, sospendendo la fonte di dolore quando è troppo intensa (volgere lo 

 
16Cit. P. De Bolla, The Discourse of the Sublime: Readings in History, Aesthetics and the Subject, Basil 

Blackwell, Oxford 1989, p.71 e cfr. DORAN, Robert, The Theory of the Sublime from Longinus to Kant, 

Cambridge University Press, Cambridge 2017, pp. 159-60. 
17 Ivi. p. 70. 
18 Cfr. P. Shaw, The Sublime, Routledge, London/New York 2017 
19 Cit. C. Noël, The Philosophy of Horror, or, Paradoxes of the Heart, Routledge, New York 19901990, p. 

186 e cfr. Smuts, op. cit., p. 47. 



Maddalena Mazzocut-Mis                               Ripensare il sublime: dal Settecento… 

 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 31 

 

sguardo altrove), è piacevole quando il gioco non si fa troppo scoperto. In questo senso 

le esperienze artistiche sono molto meno dolorose di quelle nella vita reale, perché 

nell’arte i nostri poteri di controllo sono molto più efficaci20. In effetti Du Bos afferma 

che nella finzione possiamo entrare e uscire esercitando un controllo razionale che 

sospende lo stato di pena. La situazione di controllo emozionale è gradevole in sé. Nulla 

soddisfa di più lo spettatore del fatto di poter uscire indenne da una situazione di pericolo 

semplicemente distogliendo lo sguardo. Una sensazione di onnipotenza che potrebbe 

addirittura superare quella provata da ogni spettatore quando è al corrente di ciò che sta 

per accadere all’ignaro protagonista di una storia.  

Anche la differenza tra il ruolo dei sensi, che credono nella realtà di ciò che viene imitato, 

e quello delle facoltà superiori dell’anima, che avvertono del carattere illusorio 

dell’oggetto – un aspetto sensibile di non-coscienza dell’illusione e di dolore e un 

carattere intellettuale di coscienza e di piacere – è nella pratica della fruizione un continuo 

scambio tra un piano e l’altro. Le affezioni dolorose, i sentimenti di pietà, la commozione 

simpatetica, ogni sorta di coinvolgimento emotivo sono la prova che la risposta del 

fruitore e il meccanismo di fruizione sono perfettamente riusciti e che l’illusione 

‘funziona’. Lo spettatore non sta indietreggiando, ma ‘entra’ nel gioco della 

rappresentazione. 

Certo, come afferma Smuts, la soddisfazione conseguente al potere di controllo non 

giustifica il fatto che cerchiamo passioni negative e violente come fonte di godimento21. 

In effetti, ed è Du Bos ancora il protagonista di questa affermazione, se non associassimo 

ad esempio al terrore nella finzione un piacere seppur negativo, nessuno amerebbe la 

tragedia. Si deve fingere di credere per aver paura. 

Anche Levinson22 ha proposto una serie articolata di soluzioni come la soluzione 

compensativa che suppone che gli aspetti negativi delle emozioni vengano compensati da 

acquisizioni su altri piani, ad esempio cognitivi o morali, o la soluzione di conversione 

secondo la quale la negatività dell’emozione si trasforma o converte in qualcosa di 

positivo. 

 
20 Cfr. Smuts, op. cit., p. 45. 
21 Ivi. p. 46. 
22 Cfr. J. Levinson, «Emotion in Response to Art», in Contemplating Art: Essays in Aesthetics, Oxford 

University Press, Oxford 2006. 



 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 32 

 

Levinson descrive altre tre soluzioni: organicistica, di dissolvenza e del make-believe. 

Per la prima, la negatività delle emozioni s’inserisce, ovvero si scioglie, in una totalità 

più complessa e, allo stesso tempo, meno negativa. Per la seconda e la terza soluzione le 

emozioni negative non sono intrinsecamente spiacevoli, poiché non sono emozioni reali, 

ma dei surrogati che si dissolvono presto e non perdurano nemmeno a livello fisiologico.  

Ora, se guardiamo tutte le teorie elaborate, incontriamo due problemi poco tematizzati: il 

primo è relativo al meccanismo di regolazione delle emozioni, di cui fa cenno Du Bos. 

Tanto nella vita reale quanto, e soprattutto, nell’arte, non siamo mai completamente in 

balia delle nostre emozioni; al contrario possiamo intervenire su di esse, attenuarne la 

manifestazione, moderarne o inibirne la risposta. La regolazione delle emozioni è un 

fenomeno noto agli psicologi ed essenziale nel processo di crescita del bambino23. Come 

già Burke sottolineava, una storia d’orrore è piacevole solo se siamo nel pieno controllo 

delle nostre emozioni e della stessa situazione. La sicurezza del distacco, del 

distanziamento potrebbero essere la fonte del mio piacere (per Burke a dire il vero 

l’autopreservazione è solo la condizione attraverso la quale il piacere può nascere). Fare 

attività ricreative rischiose come alpinismo e paracadutismo è un’attività gratificante dal 

punto di vista emotivo. Una cosa essenziale è però mantenere il controllo della situazione. 

Nella vita questo elemento non è sempre possibile. In secondo luogo, sappiamo che i 

giochi di finzione tipici dell’apprendimento infantile sono attività che richiedono “la 

capacità di creare meta-rappresentazioni, ossia di immaginare qualcosa di non presente”. 

L’esperienza estetica, nell’ambito della finzione, viene esautorata dalla necessità di 

ancorarsi al mondo reale. Tale esenzione assomiglia a una diminuzione di attenzione, di 

responsabilità e quindi di capacità di apprendimento. Ma una domanda sorge spontanea: 

impariamo solo della realtà? O, forse, non impariamo molto di più quando siamo immersi 

in un ambito finzionale-emozionale? 24.  

 

 

 

 

 

 
23 Cfr. su questi argomenti il par. Una certa idea di arte (I cap.), in D’Angelo, 2020. 
24 Cfr. P. D’Angelo, La tirannia delle emozioni, il Mulino, Bologna 2020.  



Maddalena Mazzocut-Mis                               Ripensare il sublime: dal Settecento… 

 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 33 

 

La ricerca attuale 

 

Quanto descritto sopra trova solo in parte riscontro nella ricerca empirica attuale. La 

tematica del sublime si rivela troppo complessa e necessita ancora di molti passaggi 

teorici per essere sottoposta a una analisi empirica che dia risultati certi.  

Ovviamente, i meccanismi biologici dell’apprezzamento estetico, debitamente misurati, 

rappresentano un elemento empirico che la sperimentazione settecentesca non era in 

grado di misurare. Le neuroscienze applicate all’arte – dalla neurocritica dell’arte (dove 

sono evidenti istanze che riconducono al dato neurologico la complessità espressiva 

dell’opera) alla neuroestetica propriamente detta fino alla neurostoria dell’arte – hanno 

dato nel recente passato dei risultati apprezzabili. Dall’uso delle tecniche di neuroimaging 

nei processi critico-estetici alla scoperta dei “neuroni specchio”, che si sono inseriti nella 

lunga storia dell’estetica dell’empatia (adeguandosi a essa o rivoluzionandola, a seconda 

delle prospettive), la neuroestetica ha dialogato con le basi della disciplina estetica, che a 

sua volta si è adeguata alle esigenze della sperimentazione. Ad esempio, chiamare 

“emozione” l’esperienza del sublime ha rappresentato una variante della ricerca teorica 

che ben si è ‘adattata’ alla sperimentazione25.  

Tuttavia, proprio tale ‘adattamento’ pone problemi teorici di rilievo. Il sublime è indagato 

– seguendo la scia di Du Bos e poi Burke – come una emozione complessa. Eppure, 

sempre più spesso (come si avrà modo di illustrare tra poco), il sublime viene declinato 

come ‘profonda meraviglia’ e cioè come awe. La componente di ‘meraviglia’ è 

sicuramente presente nel sublime ma solo come stadio iniziale. Al contrario, la doppia 

componente di piacere e dispiacere generata dal sublime, così come declinato da Burke, 

viene più difficilmente indagata. Per Burke, lo stupore iniziale lascia il posto – anche 

senza arrivare alla componente kantiana – a un duplice sentimento, altamente 

contrastante, di spavento, misto anche a orrore e piacere, perfino esaltazione, forse 

elevazione, tipica di questo godimento. Tale doppia componente, indagata solo 

inizialmente, si è persa negli sviluppi più recenti della ricerca.  

Va infatti ricordato che già nel 2014 Tomohiro Ishizu e Semir Zeki avevano pubblicato 

uno studio intitolato A Neurobiological Enquiry into the Origins of our Experience of the 

 
25 Cfr. T. Cochrane, COCHRANE, Tom, «The Emotional Experience of the Sublime», Canadian Journal 

of Philosophy, 42/2, 2012. 



 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 34 

 

Sublime and Beautiful26, seguendo la scia delle indagini di Burke (come si evince dal 

titolo). È il risultato di una ricerca su ventun partecipanti a cui sono state mostrate 

immagini relative al bello naturale e al sublime mentre erano sottoposti a scansioni 

cerebrali, tramite risonanza magnetica funzionale (fMRI).  

Ishizu e Seki non arrivano in questo studio a conclusioni generalizzabili: avvertono che i 

risultati sono difficili da tematizzare proprio a causa dell’ampiezza della categoria del 

sublime e delle diverse e a volte divergenti interpretazioni di ‘paura’ e ‘orrore’. Inoltre, 

specificano che la letteratura scientifica non concorda su quali aree specifiche del sistema 

nervoso siano responsabili di funzioni complesse.  

Il dato rilevante è che la ricerca dimostra che la bellezza naturale e il sublime attivano 

aree cerebrali diverse e suscitano esperienze molto differenti, come ipotizzato da Burke. 

Tuttavia, durante l’esperimento non sono state attivate le aree cerebrali associate alla 

paura, alla minaccia (come l’insula e l’amigdala) o al dolore (corteccia cingolata 

anteriore), ma aree corticali coinvolte nelle funzioni cognitive.  

Ora, al di là di qualsiasi soluzione locazionista, la ricerca evidenzia che bisogna 

necessariamente integrare un’analisi della complessità legata alla fruizione del sublime 

per indirizzare la ricerca e migliorare i risultati.  

Già nel 2009, nell’ambito delle conferenze “Generative Art” del Politecnico di Milano, P. 

Galanter aveva scritto il documento Complexity, Neuroaesthetics, and Computational 

Aesthetic Evaluation, esplorando processi che avrebbero permesso ai computer di 

effettuare valutazioni estetiche (anche riguardo al sublime). Un tale modello avrebbe 

dovuto includere un equilibrio tra ordine e disordine e sarebbe stato predisposto a 

riconoscere la “complessità efficace” (la combinazione tra ordine e disordine) propria dei 

sistemi viventi. Nell’ipotesi di Galanter, il piacere estetico negli esseri umani derivava da 

un’armonizzazione tra il nostro sistema nervoso e gli oggetti di complessità efficace 

(come quelli simili ai sistemi viventi o ecologici). Altri fattori necessari per generare 

un’arte creativa erano la variazione e la ripetizione ciclica, secondo un modello di 

cambiamento evolutivo27.  

Il Max-Planck Institut für empirische Ästhetik con Winfried Menninghaus, adottando un 

approccio empirico, aveva poi utilizzato, negli stessi anni e in quelli a venire, metodi 

 
26 Cfr. T.Ishizu, S. Zeki,,«A Neurobiological Enquiry into the Origins of Our Experience of the Sublime 

and Beautiful», Frontiers in Human Neuroscience, 2024, 8, pp. 891. 
27 Cfr. Colabella, op cit. 



Maddalena Mazzocut-Mis                               Ripensare il sublime: dal Settecento… 

 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 35 

 

scientifici per analizzare le reazioni delle persone a diverse categorie estetiche. Una delle 

ricerche significative del centro riguardava l’analisi delle reazioni cognitive ed emotive 

agli stimoli estetici. Utilizzando tecniche come la risonanza magnetica funzionale 

(fMRI), gli studiosi avevano investigato come specifiche aree del cervello rispondessero 

a diverse forme d’arte e categorie estetiche, incluso il sublime. Gli studi avevano mostrato 

che esperienze estetiche diverse attivavano differenti regioni cerebrali, sostenendo 

l’ipotesi che la percezione del sublime e della bellezza coinvolgesse processi distinti nel 

cervello umano. 

Qualche anno fa, insieme a un gruppo di psichiatri dell’Università degli Studi di Milano, 

del Politecnico di Milano e psicologi dell’Università Cattolica del Sacro cuore, ho 

partecipato a un progetto finanziato intitolato SUBRAIN – The origin of the sublime power 

in the brain: an integrated EEG-TMS study28. Il progetto, di cui si attende a breve la 

pubblicazione dei risultati, indagava le basi neurali di una emozione complessa come 

quella generata dal sublime a partire dalle constatazioni che la filosofia del Settecento e 

in particolare le ricerche di Burke avevano messo in evidenza. La ricerca integrava scenari 

nature-based Virtual Reality (nVRs) con la registrazione simultanea di segnali 

elettroencefalografici (EEG). La tecnica EEG non invasiva consentiva di catturare 

l’attività elettrica del cervello in tempo reale, ed era molto promettente per esplorare le 

dinamiche neurali associate a esperienze emotive complesse.  

Quindici volontari sani avevano partecipato allo studio; le registrazioni EEG sono state 

eseguite durante la navigazione dei partecipanti all’interno di quattro VR immersivi, tre 

dei quali progettati per suscitare una profonda sensazione di stupore e meraviglia correlata 

all’emozione del sublime e uno pensato come scenario di riferimento (ambiente virtuale 

neutro).  

I risultati, sebbene rivolti più allo stato di profonda meraviglia che al coinvolgimento 

della doppia componente di piacere e dispiacere, confermano le intuizioni e le analisi 

teoriche, mettendo in rilievo come lo stupore generato dal sublime non sia uno stato 

 
28 Relativamente al progetto: reference code - PT/FB/BL-2020-288; capofila - Ca’ Granda Ospedale 

Maggiore Policlinico; partners - Università degli studi di Milano e Università Cattolica del Sacro Cuore; 

reserchers - E. Maggioni, P.G. Schiena, A. Gaggioli, M. Mazzocut-Mis, ecc.; ente finanziatore - Bial 

Foundation.  

Cfr. E. Bondi, F. Carbone, M. Pizzolante, G. Schiena, A. Ferro, M. Mazzocut-Mis, A. Gaggioli, A. Chirico, 

P. Brambilla, E. Maggioni, «Integrating virtual reality, electroencephalography, and transcranial magnetic 

stimulation to study the neural origin of the sublime: The SUBRAIN protocol», MedRxiv, 2024, 

04.14.24305786; doi: https://doi.org/10.1101/2024.04.14.24305786, Preprint. 

https://doi.org/10.1101/2024.04.14.24305786


 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 36 

 

emotivo uniforme e venga generato attraverso percorsi diversi sia emotivi sia sensoriali 

sia cognitivi.  

Unveiling the underlying structure of awe in virtual reality and in autobiographical 

recall: an exploratory study29 è a oggi l’ultimo saggio pubblicato dalla scuola che fa capo 

all’Università Cattolica. Il sublime declinato come awe, e quindi come profonda 

meraviglia, viene stimolato in modo controllato attraverso la realtà virtuale e ambienti 

immersivi. Il ‘richiamo autobiografico’ è la tecnica che qui viene integrata – si chiede ai 

partecipanti di ricordare eventi personali che hanno evocato stupore.  

Lo studio si è svolto in due fasi: nella prima, i ricercatori hanno indagato lo stupore 

sublime evocato tramite il richiamo autobiografico, mentre nella seconda hanno utilizzato 

la realtà virtuale. Lo studio ha anche indagato l’influenza delle differenze culturali – 

italiana e anglosassone – sull’esperienza sublime (variazioni di tratto e di stato) e ha 

fornito nuove intuizioni sulla modalità di indurre questa emozione attraverso ambienti 

simulati. 

Negli ultimi anni, quindi, si è fatta strada l’esigenza di mettere meglio a fuoco non solo 

la natura del sublime come emozione complessa, ma il modo di stimolarlo, sotto controllo 

sperimentale, per meglio comprenderlo.  

Tuttavia, una componente che risulta assente nelle ricerche sperimentali e che invece, 

come abbiamo visto in precedenza, impegna moltissimo le indagini teoriche rivolte al 

sublime è la distinzione tra un sublime stimolato nella realtà e un sublime di finzione. Ci 

si potrebbe anche aspettare che la risposta dello spettatore cambi nelle due situazioni non 

solo a livello quantitativo (risposta emotiva più intensa nella realtà e meno intensa nella 

finzione) ma più propriamente qualitativo.  

Procedendo in questo ambito, bisognerebbe quindi indagare più a fondo la pasta stessa di 

cui sono fatte le emozioni (puntando ad esempio sulla distinzione tra emozioni e 

sentimenti di cui mi sto occupando) per arrivare a risultati più soddisfacenti. Un dato certo 

è che la collaborazione tra psicologi, psichiatri, neurologi e filosofi si mostra addirittura 

indispensabile e determinante. La funzione del filosofo è quella di sottolineare la 

necessità di andare nella direzione di un’indagine qualitativa che differenzi non solo tra 

 
29 Cfr. A. Chirico, F. Borghesi, D.B. Yaden, M. Pizzolante, E.D. Sarcinella, P. Cipresso, A. Gaggioli., 

«Unveiling the underlying structure of awe in virtual reality and in autobiographical recall: An 

exploratory study», Scientific Reports, 2024, 14/1, pp. 12474. 

 



Maddalena Mazzocut-Mis                               Ripensare il sublime: dal Settecento… 

 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 37 

 

emozioni ed emozioni, ma tra emozioni e sentimenti, tra emozioni nella realtà e nella 

finzione e ponga le basi per un’indagine del sublime quale sentimento misto nella sua 

doppia componente di piacere e dispiacere.  

Il sublime è certamente il sentimento più comunemente provato ma è anche un’emozione 

stratificata che richiede, a priori rispetto alla sua indagine scientifica, di essere chiarita a 

livello teorico. Le elaborazioni del Settecento possono ancora oggi rappresentare una base 

di partenza imprescindibile. La strada della ricerca è ancora lunga. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 38 

 

Nota Bibliografica 

 

BONDI, Elena, CARBONE, Flavia, PIZZOLANTE, Marta, SCHIENA, Giandomenico, 

FERRO, Adele, MAZZOCUT-MIS, Maddalena, GAGGIOLI, Andrea, CHIRICO, Alice, 

BRAMBILLA, Paolo, MAGGIONI, Eleonora, «Integrating virtual reality, 

electroencephalography, and transcranial magnetic stimulation to study the neural origin 

of the sublime: The SUBRAIN protocol», MedRxiv, 2024, 04.14.24305786; doi: 

https://doi.org/10.1101/2024.04.14.24305786, Preprint. 

BRADY, Emily, The Sublime in Modern Philosophy: Aesthetics, Ethics, and Nature, 

Cambridge University Press, Cambridge 2013. 

BURKE, Edmund, Inchiesta sul bello e il sublime (20028), a cura di G. Sertoli e G. 

Miglietta, Aesthetica, Palermo. 

CHIRICO, Alice, BORGHESI, Francesca, David B, YADEN, Marta, PIZZOLANTE,  

Eleonora Diletta, SARCINELLA, Pietro, CIPRESSO, P., Andrea GAGGIOLI, 

«Unveiling the underlying structure of awe in virtual reality and in autobiographical 

recall: An exploratory study», Scientific Reports, 2024, 14/1, pp. 12474. 

COLABELLA, E., Generative Art, 11th Generative Art Conference, 2008, disponibile 

online: http://www.generativeart.com/on/cic/papersGA2008/18.pdf 

COCHRANE, Tom, «The Emotional Experience of the Sublime», Canadian Journal of 

Philosophy, 42/2, 2012. 

D’ANGELO, Paolo, La tirannia delle emozioni, il Mulino, Bologna 2020. 

DE BOLLA, Peter, The Discourse of the Sublime: Readings in History, Aesthetics and 

the Subject, Basil Blackwell, Oxford 1989. 

DORAN, Robert, The Theory of the Sublime from Longinus to Kant, Cambridge 

University Press, Cambridge 2017. 

DU BOS, Jean-Baptiste, Riflessioni critiche sulla poesia e sulla pittura (2005), a cura di 

M. Mazzocut-Mis e P. Vincenzi, Aesthetica, Palermo. 

DUMOUCHEL, Didier, DAUVOIS, Denis (a cura di), Vers l’esthétique. Penser avec les 

réflexions critiques sur la poésie et sur la peinture (1719) de Jean-Baptiste Du Bos, 

Hermann, Paris 2015. 

https://doi.org/10.1101/2024.04.14.24305786
http://www.generativeart.com/on/cic/papersGA2008/18.pdf


Maddalena Mazzocut-Mis                               Ripensare il sublime: dal Settecento… 

 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 39 

 

EVANS, Bernard, «From Bullfights to Bollywood: The Contemporary Relevance of Jean-

Baptiste Du Bos’s Approach to the Arts», The Central European Journal of Aesthetics, 

55/2, 2018, pp. 180-197. 

GIORDANETTI, Paolo, MAZZOCUT-MIS, Maria, I luoghi del sublime moderno. 

Percorso antologico-critico, LED, Milano 2005. 

ISHIZU, T., ZEKI, S., «A Neurobiological Enquiry into the Origins of Our Experience of 

the Sublime and Beautiful», Frontiers in Human Neuroscience, 2024, 8, pp. 891. 

LEVINSON, Jerrold, «Emotion in Response to Art», in Contemplating Art: Essays in 

Aesthetics, Oxford University Press, Oxford 2006. 

MAZZOCUT-MIS, Maria, Il senso del limite. Il dolore, l’eccesso, l’osceno, Mondadori-

Le Monnier, Firenze 2009. 

NOËL, Carroll, The Philosophy of Horror, or, Paradoxes of the Heart, Routledge, New 

York 1990. 

PSEUDO-LONGINO, Del sublime (1991), a cura di F. Donadi, Rizzoli, Milano. 

SHUSTERMAN, Richard, Thinking Through the Body: Essays in Somaesthetics, 

Cambridge University Press, Cambridge 2012. 

SHAW, Philip, The Sublime, Routledge, London/New York 2017. 

SMUTS, Aaron, «Art and Negative Affect», Philosophy Compass, 4/1, 2009, pp. 39-55. 

YOUNG, James, CAMERON, Margaret, «Jean-Baptiste Du Bos’ Critical Reflections on 

Poetry and Painting and Hume’s Treatise», British Journal of Aesthetics, 58/2, 2018, pp. 

119-130. 

 

 


