Maddalena Mazzocut-Mis Ripensare il sublime: dal Settecento...

Ripensare il sublime: dal Settecento a oggi

di Maddalena Mazzocut-Mis

Universita degli Studi di Milano
Bd  maddalena.mazzocut-mis@unimi.it

This paper encapsulates a lecture delivered during the 2024 ‘Negative Emotions’
conference series at the Corrente Foundation. It aims to provide an overview of
current research and scholarly interest in negative emotions, particularly the
sublime, rather than a comprehensive analysis. The discussion is anchored in
eighteenth-century theoretical frameworks, serving as a basis for exploring the
evolution and reinterpretation of these ideas in modern academic discourse.

The eighteenth century was pivotal for the philosophical examination of the
sublime. Beginning with the ideas of Jean-Baptiste Du Bos (1719), Edmund
Burke’s 1757 treatise on the sublime and beautiful distinguished the sublime as
an experience that evokes a profound emotional response, both fearsome and
exhilarating. In contemporary research, the sublime remains a significant area of
interest, intersecting disciplines such as psychology, aesthetics, and neuroscience.
Recent studies employing neuroimaging techniques have shown that experiences
of the sublime activate neural pathways associated with both fear and pleasure,
highlighting its complex nature. Additionally, immersive VR environments are
used to evoke feelings of awe and the sublime, providing insights into how
modern technology can replicate and study profound emotional experiences.

Keyword:

Jean-Baptiste Du Bos, Edmund Burke, Sublime, Negative
Emotions

Questioni preliminari

Questo articolo rappresenta la sintesi di una lezione, tenuta durante un ciclo di conferenze
presso la Fondazione Corrente nel 2024, dedicata alle ‘Emozioni negative’. Non ha quindi
nessuna pretesa di esaustivita ma vuole dare una panoramica dell’interesse che tali
emozioni — e in particolare il sublime — stimolano nella ricerca attuale, a partire dalle loro
basi teoriche settecentesche.

La categoria estetica del sublime € complessa e sfaccettata: la sua polarita negativa, il suo

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 25



oscillare tra il dispiacere e il piacere, i suoi paradossi la rendono una materia delicata ma
di estremo interesse.

Il sublime non persuade ma illumina come un lampo e da forza straordinaria all’eloquio
dell’oratore a tal punto che la nostra anima “preso possesso di un superbo trampolino di
lancio, si riempie di gioia e di orgoglio, quasi che essa stessa avesse creato quel che ha
udito”?. Nel Sei e Settecento, il testo longiniano ora citato, vive la sua rinascita grazie alla
traduzione-interpretazione di Boileau®. La scelta di spiegare ’eccellenza di un’opera in
base al suo effetto, alla durata temporale e all’estensione geografica di tale effetto, cede
il posto a una ricerca che esalta la meraviglia. All’opera si chiede di stimolare un elevato
coinvolgimento emotivo. Questa la posizione di Jean-Baptiste Du Bos (1719)3, che lascia
cadere quell’ammirazione sublime e quell’estasi ricordate, via Longino, da Boileau,
cercando non tanto una norma assoluta, quanto un criterio valido nella maggior parte dei
casi.

Spetta a Edmund Burke (1757)* il merito di avere consapevolmente teorizzato che il su-
blime non e semplicemente la forma piu alta della bellezza, ma I’opposto del bello, il
contrario dell’idea della regolarita, della proporzione, dell’armonia, della forma e del-
I’equilibrio. Per Burke il sublime &, dal punto di vista soggettivo, delight, cioé piacere
misto a terrore. Dal lato oggettivo, vi sono in natura proprieta particolari atte a produrlo,
e nell’arte, parole oscure e indefinite che suscitano la passione.

Ora, tanto per Du Bos quanto per Burke il dolore percorre una via d’accesso privilegiata
all’animo umano, andando direttamente al cuore e suscitando vivissime emozioni. Le
tematiche di derivazione lucreziana hanno subito una metamorfosi ma sono ancora
riconoscibili. Ricordando Lucrezio, Du Bos rammenta — e Burke portera alle estreme
conseguenze — che “¢ emozionante vedere dalla riva un vascello lottare contro le onde
che lo vogliono inghiottire, come pure guardare una battaglia da un’altura, da cui si assiste

in piena sicurezza™®.

1 Queste parole, che mai come oggi suonano attuali, si possono leggere nel breve trattato di Longino (o
meglio, Pseudo-Longino), Del sublime, che si colloca nella prima eta imperiale. Pseudo-Longino, 1991,
VII, 2, pp. 144-145. Per una panoramica sulle radici estetiche del sublime, cfr. Giordanetti & Mazzocut-
Mis, 2005.

2 Traité du Sublime ou du Merveilleux dans le Discours traduit du Grec de Longin, 1674.

3 Cfr. JB. Du Bos, Riflessioni critiche sulla poesia e sulla pittura (2005), a cura di M. Mazzocut-Mis e P.
Vincenzi, Aesthetica, Palermo.

4 Cfr. E. Burke, Inchiesta sul bello e il sublime (20028), a cura di G. Sertoli e G. Miglietta, Aesthetica,
Palermo.

5 Cfr. JB. Du Bos, op. cit., p.40. Si rimanda per ulteriori approfondimenti su questi temi a MAZZOCUT-

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 26



Maddalena Mazzocut-Mis Ripensare il sublime: dal Settecento...

Allora, si chiedono i pensatori del Settecento, che differenza sussiste tra uno spettacolo
di gladiatori e una tragedia? E I’arte ha veramente come scopo quello di suscitare il
dolore?

Siamo di fronte a quello che viene chiamato il paradosso della tragedia, e precisamente:
“1. le tragedie nell’ambito della finzione suscitano in noi emozioni negative genuine; 2.
se qualcosa suscita in noi emozioni negative tendiamo a evitarlo; 3. tuttavia, non tendiamo
a evitare di assistere alle tragedie nell’ambito della finzione, anzi le ricerchiamo” .

Le emozioni negative possono essere declinate in modi diversi: il dolore per la perdita di
una persona cara ¢ diverso dal dolore per una sconfitta. Eppure, ci sono delle emozioni
delle quali andiamo in cerca e delle emozioni che tendiamo a evitare. La situazione si
ribalta quando siamo nel contesto della finzione, nel senso che queste emozioni come il
timore, lo sgomento e il terrore sono quelle che desideriamo e che apprezziamo — tanto
piu quanto piu sono forti — quando scegliamo un film, una serie tv, un romanzo, etc.
Spingendo gli esempi verso la ripugnanza o il disgusto, si puo addirittura parlare di
paradosso dell’orrore — la popolarita del genere horror ¢ un esempio evidente.

Per la ricerca attuale, la varieta di reazioni fisiologiche descritte da Du Bos o da Burke é
probabilmente insufficiente e fenomenologicamente limitata. La reazione fisiologica, che
produce una sorta di tensione nelle nostre fibre muscolari e nervose, potrebbe essere
provocata “da un mero meccanismo del corpo”, non meglio specificato’. Sebbene la
visione di Burke possa essere considerata riduzionistica 0 meccanicistica, non di meno
essa risulta di estremo interesse nel contesto di una ricerca fisiologica®. La dimensione
somatica dell’esperienza estetica “aiuta a spiegare la pretesa dell’arte di avere un valore
cognitivo peculiare. [...] La conoscenza ancorata nella pratica incarnata ¢ piu saldamente
sicura che se fosse semplicemente ancorata al pensiero astratto™®.

Un fatto ¢ certo: tanto in Du Bos quanto in Burke ’estetica ¢ radicata all’interno di una

MIS, Maria, I senso del limite. Il dolore, [’eccesso, |’osceno, Mondadori-Le Monnier, Firenze 2009;
DUMOUCHEL, Didier, DAUVOIS, Denis (a cura di), Vers [’esthétique. Penser avec les réflexions
critiques sur la poésie et sur la peinture (1719) de Jean-Baptiste Du Bos, Hermann, Paris 2015.
EVANS, Bernard, «From Bullfights to Bollywood: The Contemporary Relevance of Jean-Baptiste Du
Bos’s Approach to the Arts», The Central European Journal of Aesthetics, 55/2, 2018, pp. 180-197;
YOUNG, James, CAMERON, Margaret, «Jean-Baptiste Du Bos’ Critical Reflections on Poetry and
Painting and Hume’s Treatise», British Journal of Aesthetics, 58/2, 2018, pp. 119-130.

& A. Smuts, «Art and Negative Affect», Philosophy Compass, 4/1, 2009, p.43.

" R. Shusterman, Thinking Through the Body: Essays in Somaesthetics, Cambridge University Press,
Cambridge 2012, p. 158.

8 Cfr. ivi, pp. 145

9 Cfr. ivi, p. 147

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 27



ontologia empirista. Il gusto e per entrambi, prima di tutto, un piacere dei sensi. Il delight
e effettivamente descritto nei termini di una specifica espressione del corpo.

Vi sono poi, per Burke, idee capaci di produrre una forte impressione che derivano dalla
messa in pericolo dell’autopreservazione o sono relative alla “societa”. Le passioni che
riguardano 1’autopreservazione sono connesse al dolore o al pericolo. “Le idee di dolore,
malattia, morte, riempiono la mente di forti emozioni di orrore; ma le idee di vita e di
salute, sebbene ci mettano in grado di provare piacere, non producono col semplice
godimento altrettanta impressione”’®. Le passioni relative alla societd “riguardano la
generazione”, la riproduzione e “hanno la loro origine nell’appagamento e nel piacere”,
un piacere intenso, violento e perfino estatico®®.

Il piacere del sublime & unico e particolare e, stimolato da uno choc, da origine a quello
che si pud chiamare ‘piacere negativo’. Dolore e terrore causano una contrazione o
tensione violentissima dei nervi che genera il delight, inteso come piacere negativo. Il
termine delight indica quindi una via di mezzo: che sia un passaggio come nella
cessazione del piacere o del dolore — una sorta di vissuto ambiguo, di illanguidimento —
o0 che sia il punto di mezzo di una tensione tra forze contrapposte, un limite sottilissimo
che si rischia di travalicare, come nel terrore.

Il terrore diletta perché eccita, eppure, Burke lo sottolinea piu volte, non deve mai essere
eccessivo: dev’essere sopportabile. Tutto quanto possa infondere “idee di dolore e di
pericolo, ossia tutto cio che é in un certo senso terribile o che riguarda oggetti terribili o
che agisce in modo analogo al terrore, & una fonte del sublime”?2.

L’esperienza del sublime non differisce da quella del bello solo qualitativamente, ma
anche quantitativamente, tanto che il sublime sara riconosciuto come la piu forte
emozione che I’animo sia capace di sentire, dato che 1’emozione provocata dal terrore ¢
molto piu profonda di quella generata da qualsiasi ‘piacere positivo’. Se la bellezza agisce
rilassando 1’intero organismo, 1’esperienza che conduce al sublime provoca una tensione
dei nervi e una contrazione dei muscoli e cio nel tentativo di resistere alla violenza
dell’oggetto.

Lo possiamo sperimentare ogni giorno: quando guardiamo un film horror, la nostra

\

risposta fisiologica ¢ simile a quella della paura (aumento del battito cardiaco e

10 Cit. Burke, op. cit., p. 70.
1 Cfr. ivi, p. 72.
12 Cfr. ivi, p. 71.

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 28



Maddalena Mazzocut-Mis Ripensare il sublime: dal Settecento...

sudorazione). Eppure, non segue un’effettiva reazione. Non c¢’¢ dubbio, infatti, che
davanti alle immagini di paura, orrore, sofferenza si attivino reazioni somatiche e
viscerali, ma, tranne in casi patologici, le emozioni non trapassano mai in azioni.
Abbiamo paura ma non scappiamo. Interviene quella che possiamo chiamare una forma
di inibizione all’azione. Tale inibizione puo avere a che fare con la consapevolezza di non
correre o di non veder correre un pericolo reale.

Le azioni vere e proprie, quelle che faremmo nella realta, possono essere simulate, ma la
modellazione delle azioni nelle aree premotorie non porta a un’effettiva azione: 1 centri
motori “risuonano” ma non eseguono. Esiste una differenza tra I’attivazione prodotta da
una smorfia di dolore della vittima di un incidente — e che stiamo soccorrendo — e quella
prodotta da un dipinto. Tutti noi riconosciamo tale differenza, ma risulta difficile da

articolare e ovviamente da spiegare®®,

Alcune risposte

Emily Brady** sottolinea che nella storia dell’estetica ci sono almeno due modi principali
per risolvere il paradosso del piacere delle emozioni negative: la teoria della meta-
risposta ¢ la teoria della conversione. La prima afferma che se il terrore e la paura sono
esperienze negative, effettivamente dolorose per il soggetto che le sta vivendo, il piacere
non ¢ altro che una meta-risposta. “[...] [L]a meta-risposta ¢ un riconoscimento della
nostra capacita di provare emozioni in modo appropriato - di compatire qualcuno in una

situazione tragica” °

, stimolando il nostro profondo senso di umanita. Questo fatto suscita
in noi una meta-reazione: una gratificazione perché ci scopriamo esseri dotati di un’etica.
Non solo. Un secondo nucleo nevralgico ¢ dato anche dal fatto che I’attivita emotiva ¢
piacevole anche se provocata dalla vista di oggetti brutti o, meglio, imperfetti, poiché ci
rende coscienti di un maggior grado di realta del nostro essere. Peter de Bolla sostiene

che anche in Burke I’esperienza del sublime porta a una “espansione della coscienza per

13per approfondire si rimanda a D’ANGELO, Paolo, Una certa idea di arte (I cap.), in D’ANGELO, Paolo,
La tirannia delle emozioni, il Mulino, Bologna 2020.

2020.

14 Cfr. E. Brady, The Sublime in Modern Philosophy: Aesthetics, Ethics, and Nature, Cambridge
University Press, Cambridge 2013.

5 vi., p. 153.

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 29



cui la mente giunge a un’esperienza travolgente del proprio potere”!®

. Questa
interpretazione evidenzia un’intromissione troppo esplicita della ragione nella visione di
Burke. Piuttosto il sublime porta, come de Bolla gia sottolinea, a un desiderio di “self-

annihilation”!’

che ambiguamente gioca con I’autopreservazione. Potremmo dire che nel
sublime il ‘self’ lavora in bilico tra la propria salvaguardia e il proprio annientamento (o,
meglio, pericolo di annientamento), esaltando una sorta di consapevolezza psico-
fisiologica del sé, che necessita di essere indagata'®.

In base alla seconda soluzione (la teoria della conversione), ¢’¢ una distinzione tra le
emozioni percepite (piacere) e gli oggetti che le suscitano (dolore, per il quale si potrebbe
provare un sentimento di disapprovazione); tale soluzione ¢ compatibile con una visione
che definisce il sublime come un sentimento misto, composto da insoddisfazione per
I’oggetto e soddisfazione per la sua rappresentazione. Tuttavia, se 1’oggetto ci tocca
troppo da vicino o se soggetto e oggetto si mescolano, il piacere diminuisce o scompare
del tutto e il dolore prende il sopravvento.

Veniamo a un’ulteriore considerazione. La tesi secondo la quale il piacere della disgrazia
altrui sia legato a un piacere di tipo conoscitivo — godiamo nel conoscere piu dettagli
possibile di una disgrazia o nel sapere come la trama di una tragedia si articola e si
conclude. L’esperienza dell’orrore ¢ il “prezzo che siamo disposti a pagare” per 1 piaceri
della scoperta®®. Tuttavia, il piacere della scoperta di nuovi accadimenti o della ricerca
del dettaglio ¢ unicamente legato all’emozione generata e non al piacere della scoperta
fine a se stessa. Scopo dell’arte per Du Bos non ¢ I’indagine o 1’approfondimento del
particolare; non sono 1 processi conoscitivi a determinare il piacere del gusto. La finalita
estetica precede la conoscenza dell’oggetto artistico che ¢ conforme al fine quando la sua
rappresentazione ¢ legata immediatamente al sentimento di piacere.

Du Bos insiste invece sul piacere di controllo dell’attivita emotiva nel caso di passioni
artificiali. Controllo che produrrebbe una forma di godimento. La possibilita di dominare

le emozioni negative, sospendendo la fonte di dolore quando ¢ troppo intensa (volgere lo

18Cit. P. De Bolla, The Discourse of the Sublime: Readings in History, Aesthetics and the Subject, Basil
Blackwell, Oxford 1989, p.71 e cfr. DORAN, Robert, The Theory of the Sublime from Longinus to Kant,
Cambridge University Press, Cambridge 2017, pp. 159-60.

7 vi. p. 70.

18 Cfr. P. Shaw, The Sublime, Routledge, London/New York 2017

19 Cit. C. Noél, The Philosophy of Horror, or, Paradoxes of the Heart, Routledge, New York 19901990, p.
186 e cfr. Smuts, op. cit., p. 47.

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 30



Maddalena Mazzocut-Mis Ripensare il sublime: dal Settecento...

sguardo altrove), ¢ piacevole quando il gioco non si fa troppo scoperto. In questo senso
le esperienze artistiche sono molto meno dolorose di quelle nella vita reale, perché
nell’arte i nostri poteri di controllo sono molto piu efficaci?®. In effetti Du Bos afferma
che nella finzione possiamo entrare e uscire esercitando un controllo razionale che
sospende lo stato di pena. La situazione di controllo emozionale ¢ gradevole in sé. Nulla
soddisfa di piu lo spettatore del fatto di poter uscire indenne da una situazione di pericolo
semplicemente distogliendo lo sguardo. Una sensazione di onnipotenza che potrebbe
addirittura superare quella provata da ogni spettatore quando ¢ al corrente di cio che sta
per accadere all’ignaro protagonista di una storia.

Anche la differenza tra il ruolo dei sensi, che credono nella realta di cio che viene imitato,
e quello delle facolta superiori dell’anima, che avvertono del carattere illusorio
dell’oggetto — un aspetto sensibile di non-coscienza dell’illusione e di dolore e un
carattere intellettuale di coscienza e di piacere — ¢ nella pratica della fruizione un continuo
scambio tra un piano e ’altro. Le affezioni dolorose, i sentimenti di pieta, la commozione
simpatetica, ogni sorta di coinvolgimento emotivo sono la prova che la risposta del
fruitore e il meccanismo di fruizione sono perfettamente riusciti ¢ che 1’illusione
‘funziona’. Lo spettatore non sta indietreggiando, ma ‘entra’ nel gioco della
rappresentazione.

Certo, come afferma Smuts, la soddisfazione conseguente al potere di controllo non
giustifica il fatto che cerchiamo passioni negative e violente come fonte di godimento?..
In effetti, ed € Du Bos ancora il protagonista di questa affermazione, se non associassimo
ad esempio al terrore nella finzione un piacere seppur negativo, nessuno amerebbe la
tragedia. Si deve fingere di credere per aver paura.

Anche Levinson? ha proposto una serie articolata di soluzioni come la soluzione
compensativa che suppone che gli aspetti negativi delle emozioni vengano compensati da
acquisizioni su altri piani, ad esempio cognitivi o morali, o la soluzione di conversione
secondo la quale la negativita dell’emozione si trasforma o converte in qualcosa di

positivo.

20 Cfr. Smuts, op. cit., p. 45.

2L |vi. p. 46.

22 Cfr. J. Levinson, «<Emotion in Response to Art», in Contemplating Art: Essays in Aesthetics, Oxford
University Press, Oxford 2006.

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 31



Levinson descrive altre tre soluzioni: organicistica, di dissolvenza e del make-believe.
Per la prima, la negativita delle emozioni s’inserisce, ovvero si scioglie, in una totalita
piu complessa e, allo stesso tempo, meno negativa. Per la seconda e la terza soluzione le
emozioni negative non sono intrinsecamente spiacevoli, poiché non sono emozioni reali,
ma dei surrogati che si dissolvono presto e non perdurano nemmeno a livello fisiologico.
Ora, se guardiamo tutte le teorie elaborate, incontriamo due problemi poco tematizzati: il
primo ¢ relativo al meccanismo di regolazione delle emozioni, di cui fa cenno Du Bos.
Tanto nella vita reale quanto, e soprattutto, nell’arte, non siamo mai completamente in
balia delle nostre emozioni; al contrario possiamo intervenire su di esse, attenuarne la
manifestazione, moderarne o inibirne la risposta. La regolazione delle emozioni ¢ un
fenomeno noto agli psicologi ed essenziale nel processo di crescita del bambino?. Come
gia Burke sottolineava, una storia d’orrore ¢ piacevole solo se siamo nel pieno controllo
delle nostre emozioni e della stessa situazione. La sicurezza del distacco, del
distanziamento potrebbero essere la fonte del mio piacere (per Burke a dire il vero
I’autopreservazione ¢ solo la condizione attraverso la quale il piacere puo nascere). Fare
attivita ricreative rischiose come alpinismo e paracadutismo ¢ un’attivita gratificante dal
punto di vista emotivo. Una cosa essenziale ¢ perd mantenere il controllo della situazione.
Nella vita questo elemento non € sempre possibile. In secondo luogo, sappiamo che i
giochi di finzione tipici dell’apprendimento infantile sono attivita che richiedono “la
capacita di creare meta-rappresentazioni, ossia di immaginare qualcosa di non presente”.
L’esperienza estetica, nell’ambito della finzione, viene esautorata dalla necessita di
ancorarsi al mondo reale. Tale esenzione assomiglia a una diminuzione di attenzione, di
responsabilita e quindi di capacita di apprendimento. Ma una domanda sorge spontanea:
impariamo solo della realta? O, forse, non impariamo molto di pitt quando siamo immersi

in un ambito finzionale-emozionale? %*.

23 Cfr. su questi argomenti il par. Una certa idea di arte (I cap.), in D’ Angelo, 2020.
24 Cfr. P. D’ Angelo, La tirannia delle emozioni, il Mulino, Bologna 2020.

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 32



Maddalena Mazzocut-Mis Ripensare il sublime: dal Settecento...

La ricerca attuale

Quanto descritto sopra trova solo in parte riscontro nella ricerca empirica attuale. La
tematica del sublime si rivela troppo complessa e necessita ancora di molti passaggi
teorici per essere sottoposta a una analisi empirica che dia risultati certi.

Ovviamente, i meccanismi biologici dell’apprezzamento estetico, debitamente misurati,
rappresentano un elemento empirico che la sperimentazione settecentesca non era in
grado di misurare. Le neuroscienze applicate all’arte — dalla neurocritica dell’arte (dove
sono evidenti istanze che riconducono al dato neurologico la complessita espressiva
dell’opera) alla neuroestetica propriamente detta fino alla neurostoria dell’arte — hanno
dato nel recente passato dei risultati apprezzabili. Dall’uso delle tecniche di neuroimaging
nei processi critico-estetici alla scoperta dei “neuroni specchio”, che si sono inseriti nella
lunga storia dell’estetica dell’empatia (adeguandosi a essa o rivoluzionandola, a seconda
delle prospettive), la neuroestetica ha dialogato con le basi della disciplina estetica, che a
sua volta si ¢ adeguata alle esigenze della sperimentazione. Ad esempio, chiamare
“emozione” I’esperienza del sublime ha rappresentato una variante della ricerca teorica
che ben si ¢ ‘adattata’ alla sperimentazione?.

Tuttavia, proprio tale ‘adattamento’ pone problemi teorici di rilievo. Il sublime ¢ indagato
— seguendo la scia di Du Bos e poi Burke — come una emozione complessa. Eppure,
sempre piu spesso (come si avra modo di illustrare tra poco), il sublime viene declinato
come ‘profonda meraviglia’ e cio¢ come awe. La componente di ‘meraviglia’ ¢
sicuramente presente nel sublime ma solo come stadio iniziale. Al contrario, la doppia
componente di piacere e dispiacere generata dal sublime, cosi come declinato da Burke,
viene piu difficilmente indagata. Per Burke, lo stupore iniziale lascia il posto — anche
senza arrivare alla componente kantiana — a un duplice sentimento, altamente
contrastante, di spavento, misto anche a orrore e piacere, perfino esaltazione, forse
elevazione, tipica di questo godimento. Tale doppia componente, indagata solo
inizialmente, si € persa negli sviluppi piu recenti della ricerca.

Va infatti ricordato che gia nel 2014 Tomohiro Ishizu e Semir Zeki avevano pubblicato

uno studio intitolato A Neurobiological Enquiry into the Origins of our Experience of the

%5 Cfr. T. Cochrane, COCHRANE, Tom, «The Emotional Experience of the Sublime», Canadian Journal
of Philosophy, 42/2,2012.

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 33



Sublime and Beautiful®®, seguendo la scia delle indagini di Burke (come si evince dal
titolo). E il risultato di una ricerca su ventun partecipanti a cui sono state mostrate
immagini relative al bello naturale e al sublime mentre erano sottoposti a scansioni
cerebrali, tramite risonanza magnetica funzionale (fMRI).

Ishizu e Seki non arrivano in questo studio a conclusioni generalizzabili: avvertono che i
risultati sono difficili da tematizzare proprio a causa dell’ampiezza della categoria del
sublime e delle diverse e a volte divergenti interpretazioni di ‘paura’ e ‘orrore’. Inoltre,
specificano che la letteratura scientifica non concorda su quali aree specifiche del sistema
nervoso siano responsabili di funzioni complesse.

I1 dato rilevante ¢ che la ricerca dimostra che la bellezza naturale e il sublime attivano
aree cerebrali diverse e suscitano esperienze molto differenti, come ipotizzato da Burke.
Tuttavia, durante 1’esperimento non sono state attivate le aree cerebrali associate alla
paura, alla minaccia (come I’insula e 1’amigdala) o al dolore (corteccia cingolata
anteriore), ma aree corticali coinvolte nelle funzioni cognitive.

Ora, al di la di qualsiasi soluzione locazionista, la ricerca evidenzia che bisogna
necessariamente integrare un’analisi della complessita legata alla fruizione del sublime
per indirizzare la ricerca e migliorare 1 risultati.

Gia nel 2009, nell’ambito delle conferenze “Generative Art” del Politecnico di Milano, P.
Galanter aveva scritto il documento Complexity, Neuroaesthetics, and Computational
Aesthetic Evaluation, esplorando processi che avrebbero permesso ai computer di
effettuare valutazioni estetiche (anche riguardo al sublime). Un tale modello avrebbe
dovuto includere un equilibrio tra ordine e disordine e sarebbe stato predisposto a
riconoscere la “complessita efficace” (la combinazione tra ordine e disordine) propria dei
sistemi viventi. Nell’ipotesi di Galanter, il piacere estetico negli esseri umani derivava da
un’armonizzazione tra il nostro sistema nervoso e gli oggetti di complessita efficace
(come quelli simili ai sistemi viventi o ecologici). Altri fattori necessari per generare
un’arte creativa erano la variazione e la ripetizione ciclica, secondo un modello di
cambiamento evolutivo?’,

11 Max-Planck Institut fiir empirische Asthetik con Winfried Menninghaus, adottando un

approccio empirico, aveva poi utilizzato, negli stessi anni e in quelli a venire, metodi

% Cfr. T.Ishizu, S. Zeki,,«A Neurobiological Enquiry into the Origins of Our Experience of the Sublime
and Beautiful», Frontiers in Human Neuroscience, 2024, 8, pp. 891.
27 Cfr. Colabella, op cit.

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 34



Maddalena Mazzocut-Mis Ripensare il sublime: dal Settecento...

scientifici per analizzare le reazioni delle persone a diverse categorie estetiche. Una delle
ricerche significative del centro riguardava 1’analisi delle reazioni cognitive ed emotive
agli stimoli estetici. Utilizzando tecniche come la risonanza magnetica funzionale
(fMRI), gli studiosi avevano investigato come specifiche aree del cervello rispondessero
a diverse forme d’arte e categorie estetiche, incluso il sublime. Gli studi avevano mostrato
che esperienze estetiche diverse attivavano differenti regioni cerebrali, sostenendo
I’ipotesi che la percezione del sublime e della bellezza coinvolgesse processi distinti nel
cervello umano.

Qualche anno fa, insieme a un gruppo di psichiatri dell’Universita degli Studi di Milano,
del Politecnico di Milano e psicologi dell’Universita Cattolica del Sacro cuore, ho
partecipato a un progetto finanziato intitolato SUBRAIN — The origin of the sublime power
in the brain: an integrated EEG-TMS study®®. 11 progetto, di cui si attende a breve la
pubblicazione dei risultati, indagava le basi neurali di una emozione complessa come
quella generata dal sublime a partire dalle constatazioni che la filosofia del Settecento e
in particolare le ricerche di Burke avevano messo in evidenza. La ricerca integrava scenari
nature-based Virtual Reality (nVRsS) con la registrazione simultanca di segnali
elettroencefalografici (EEG). La tecnica EEG non invasiva consentiva di catturare
’attivita elettrica del cervello in tempo reale, ed era molto promettente per esplorare le
dinamiche neurali associate a esperienze emotive complesse.

Quindici volontari sani avevano partecipato allo studio; le registrazioni EEG sono state
eseguite durante la navigazione dei partecipanti all’interno di quattro VR immersivi, tre
dei quali progettati per suscitare una profonda sensazione di stupore e meraviglia correlata
all’emozione del sublime e uno pensato come scenario di riferimento (ambiente virtuale
neutro).

I risultati, sebbene rivolti piu allo stato di profonda meraviglia che al coinvolgimento
della doppia componente di piacere e dispiacere, confermano le intuizioni e le analisi

teoriche, mettendo in rilievo come lo stupore generato dal sublime non sia uno stato

28 Relativamente al progetto: reference code - PT/FB/BL-2020-288; capofila - Ca’ Granda Ospedale
Maggiore Policlinico; partners - Universita degli studi di Milano e Universita Cattolica del Sacro Cuore;
reserchers - E. Maggioni, P.G. Schiena, A. Gaggioli, M. Mazzocut-Mis, ecc.; ente finanziatore - Bial
Foundation.

Cfr. E. Bondi, F. Carbone, M. Pizzolante, G. Schiena, A. Ferro, M. Mazzocut-Mis, A. Gaggioli, A. Chirico,
P. Brambilla, E. Maggioni, «Integrating virtual reality, electroencephalography, and transcranial magnetic
stimulation to study the neural origin of the sublime: The SUBRAIN protocol», MedRxiv, 2024,
04.14.24305786; doi: https://doi.org/10.1101/2024.04.14.24305786, Preprint.

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 35


https://doi.org/10.1101/2024.04.14.24305786

emotivo uniforme e venga generato attraverso percorsi diversi sia emotivi sia sensoriali
sia cognitivi.

Unveiling the underlying structure of awe in virtual reality and in autobiographical
recall: an exploratory study®® & a oggi I’ultimo saggio pubblicato dalla scuola che fa capo
all’Universita Cattolica. Il sublime declinato come awe, ¢ quindi come profonda
meraviglia, viene stimolato in modo controllato attraverso la realta virtuale e ambienti
immersivi. Il ‘richiamo autobiografico’ ¢ la tecnica che qui viene integrata — si chiede ai
partecipanti di ricordare eventi personali che hanno evocato stupore.

Lo studio si ¢ svolto in due fasi: nella prima, i ricercatori hanno indagato lo stupore
sublime evocato tramite il richiamo autobiografico, mentre nella seconda hanno utilizzato
la realta virtuale. Lo studio ha anche indagato I’influenza delle differenze culturali —
italiana e anglosassone — sull’esperienza sublime (variazioni di tratto e di stato) e ha
fornito nuove intuizioni sulla modalita di indurre questa emozione attraverso ambienti
simulati.

Negli ultimi anni, quindi, si ¢ fatta strada [’esigenza di mettere meglio a fuoco non solo
la natura del sublime come emozione complessa, ma il modo di stimolarlo, sotto controllo
sperimentale, per meglio comprenderlo.

Tuttavia, una componente che risulta assente nelle ricerche sperimentali e che invece,
come abbiamo visto in precedenza, impegna moltissimo le indagini teoriche rivolte al
sublime ¢ la distinzione tra un sublime stimolato nella realta e un sublime di finzione. Ci
si potrebbe anche aspettare che la risposta dello spettatore cambi nelle due situazioni non
solo a livello quantitativo (risposta emotiva piu intensa nella realta e meno intensa nella
finzione) ma piu propriamente qualitativo.

Procedendo in questo ambito, bisognerebbe quindi indagare piu a fondo la pasta stessa di
cui sono fatte le emozioni (puntando ad esempio sulla distinzione tra emozioni e
sentimenti di cui mi sto occupando) per arrivare a risultati piu soddisfacenti. Un dato certo
¢ che la collaborazione tra psicologi, psichiatri, neurologi e filosofi si mostra addirittura
indispensabile e determinante. La funzione del filosofo ¢ quella di sottolineare la

necessita di andare nella direzione di un’indagine qualitativa che differenzi non solo tra

29 Cfr. A. Chirico, F. Borghesi, D.B. Yaden, M. Pizzolante, E.D. Sarcinella, P. Cipresso, A. Gaggioli.,
«Unveiling the underlying structure of awe in virtual reality and in autobiographical recall: An
exploratory study», Scientific Reports, 2024, 14/1, pp. 12474,

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 36



Maddalena Mazzocut-Mis Ripensare il sublime: dal Settecento...

emozioni ed emozioni, ma tra emozioni € sentimenti, tra emozioni nella realta ¢ nella
finzione e ponga le basi per un’indagine del sublime quale sentimento misto nella sua
doppia componente di piacere e dispiacere.

Il sublime ¢ certamente il sentimento pit comunemente provato ma ¢ anche un’emozione
stratificata che richiede, a priori rispetto alla sua indagine scientifica, di essere chiarita a
livello teorico. Le elaborazioni del Settecento possono ancora oggi rappresentare una base

di partenza imprescindibile. La strada della ricerca ¢ ancora lunga.

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 37



Nota Bibliografica

BONDI, Elena, CARBONE, Flavia, PIZZOLANTE, Marta, SCHIENA, Giandomenico,
FERRO, Adele, MAZZOCUT-MIS, Maddalena, GAGGIOLI, Andrea, CHIRICO, Alice,
BRAMBILLA, Paolo, MAGGIONI, Eleonora, «Integrating virtual reality,
electroencephalography, and transcranial magnetic stimulation to study the neural origin
of the sublime: The SUBRAIN protocoly, MedRxiv, 2024, 04.14.24305786; doi:
https://doi.org/10.1101/2024.04.14.24305786, Preprint.

BRADY, Emily, The Sublime in Modern Philosophy: Aesthetics, Ethics, and Nature,

Cambridge University Press, Cambridge 2013.

BURKE, Edmund, Inchiesta sul bello e il sublime (20028), a cura di G. Sertoli ¢ G.
Miglietta, Aesthetica, Palermo.

CHIRICO, Alice, BORGHESI, Francesca, David B, YADEN, Marta, PIZZOLANTE,
Eleonora Diletta, SARCINELLA, Pietro, CIPRESSO, P., Andrea GAGGIOLI,
«Unveiling the underlying structure of awe in virtual reality and in autobiographical
recall: An exploratory study», Scientific Reports, 2024, 14/1, pp. 12474.

COLABELLA, E., Generative Art, 11th Generative Art Conference, 2008, disponibile
online: http://www.generativeart.com/on/cic/papersGA2008/18.pdf

COCHRANE, Tom, «The Emotional Experience of the Sublime», Canadian Journal of
Philosophy, 42/2, 2012.

D’ANGELO, Paolo, La tirannia delle emozioni, il Mulino, Bologna 2020.

DE BOLLA, Peter, The Discourse of the Sublime: Readings in History, Aesthetics and
the Subject, Basil Blackwell, Oxford 1989.

DORAN, Robert, The Theory of the Sublime from Longinus to Kant, Cambridge

University Press, Cambridge 2017.

DU BOS, Jean-Baptiste, Riflessioni critiche sulla poesia e sulla pittura (2005), a cura di
M. Mazzocut-Mis e P. Vincenzi, Aesthetica, Palermo.

DUMOUCHEL, Didier, DAUVOIS, Denis (a cura di), Vers [’esthétique. Penser avec les
réflexions critiques sur la poésie et sur la peinture (1719) de Jean-Baptiste Du Bos,

Hermann, Paris 2015.

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 38


https://doi.org/10.1101/2024.04.14.24305786
http://www.generativeart.com/on/cic/papersGA2008/18.pdf

Maddalena Mazzocut-Mis Ripensare il sublime: dal Settecento...

EVANS, Bernard, «From Bullfights to Bollywood: The Contemporary Relevance of Jean-
Baptiste Du Bos’s Approach to the Arts», The Central European Journal of Aesthetics,
55/2,2018, pp. 180-197.

GIORDANETTI, Paolo, MAZZOCUT-MIS, Maria, I luoghi del sublime moderno.
Percorso antologico-critico, LED, Milano 2005.

ISHIZU, T., ZEKI, S., «A Neurobiological Enquiry into the Origins of Our Experience of
the Sublime and Beautiful», Frontiers in Human Neuroscience, 2024, 8, pp. 891.
LEVINSON, Jerrold, «Emotion in Response to Art», in Contemplating Art: Essays in
Aesthetics, Oxford University Press, Oxford 2006.

MAZZOCUT-MIS, Maria, I senso del limite. Il dolore, [’eccesso, [’osceno, Mondadori-
Le Monnier, Firenze 2009.

NOEL, Carroll, The Philosophy of Horror, or, Paradoxes of the Heart, Routledge, New
York 1990.

PSEUDO-LONGINO, Del sublime (1991), a cura di F. Donadi, Rizzoli, Milano.
SHUSTERMAN, Richard, Thinking Through the Body: Essays in Somaesthetics,
Cambridge University Press, Cambridge 2012.

SHAW, Philip, The Sublime, Routledge, London/New York 2017.

SMUTS, Aaron, «Art and Negative Aftect», Philosophy Compass, 4/1, 2009, pp. 39-55.
YOUNG, James, CAMERON, Margaret, «Jean-Baptiste Du Bos’ Critical Reflections on
Poetry and Painting and Hume’s Treatise», British Journal of Aesthetics, 58/2, 2018, pp.
119-130.

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 39



