Federico Mariani Le zone morte dell’arte. Un percorso: dalla...

Le zone morte dell’arte

Un percorso: dalla dolce réverie al perturbante

di Federico Mariani

The essay explores areas of suspension and emptiness in the aesthetic experience,
navigating between the perspective of Mikel Dufrenne and Jean-Frangois Lyotard.
Starting with the gentle reconciliation described by Dufrenne, in which the complete
reconciliation between subject and world is assumed, we will move on to what breaks
this unity. The uncanny, the disorientation, which art presupposes and which a
reconciliatory perspective does not presuppose, are for Lyotard those “dead zones” in
which vital energies circulate freely. In this passage between réverie and the uncanny,
an attempt will be made to show how art can exist in a state of tension that places the
subject before his perceptive and interpretative limits.

Keywords:
Connaturality, reversal, daydream (réverie), Uncanny (Das

Unheimliche)

Un lampo... poi la notte! Bellezza fuggitiva,
che con un solo sguardo la vita m’hai ridato,
non ti vedro pit dunque che nell’eterna riva?

(C. Baudelaire, 4 une passante)

A partire da una riflessione sull’arte atta ad investire i piu generali ambiti della nostra
esperienza, emerge una peculiare direzione del pensiero che da Merleau-Ponty, intende
leggere nell’arte e nell’espressione artistica, quel legame con il mondo che un
atteggiamento riflessivo-obiettivante non puo esaurire. L’ultimo grande tentativo di
fondare questo legame, attraverso un’estetica fenomenologica ¢ di certo portato avanti da
Mikel Dufrenne e su un altro piano di referenzialita, non-fenomenologico, verra criticato
dall’allievo Jean-Frangois Lyotard. Qui si propone un percorso volto a ripercorre questo
dibattito: da un lato verra presa in considerazione la dolce intesa con il mondo,

I’accordarsi con il mondo di un corpo cullato e sedotto dalle buone forme; mentre

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 117



dall’altro, il rovesciamento di questa prospettiva grazie all’ausilio delle pulsioni
desideranti dell’Es: mancanza di unita e la libera circolazione delle pulsioni di vita e di
morte.

Il tema della connaturalita, tra il corpo e gli oggetti percettivi, addomestica un’estraneita
— un’eccedenza — che viene assimilata a partire dall’esperienza che abbiamo dell’arte.
Questa idea, ruota intorno ad una filosofia dell’espressione che al suo centro pone la
corrispondenza tra I’espresso e 1’esprimibile. Infatti, lo spazio in cui si avventura la nostra
percezione e in particolare quella dell’artista, non si propone di sostituire lo spazio
comune, tutt’al pit lo manifesta nella sua funzione essenziale; cio¢, quella di far

coesistere, insieme, noi e le cose.

Il tema dell’intesa costituisce indubbiamente il nucleo della filosofia dell’espressione.
Affermare che le parole trattate poeticamente abbiano il potere di accordarci con le cose vuol
dire che il linguaggio €, nel suo fondo, come un mondo o un corpo: come un corpo, perché
ci fa entrare con le significazioni in una relazione antiriflessiva analoga a quella con cui il
corpo ci unisce ai ritmi, ai colori, alle linee!.

Come se il mondo fosse un campo di sensi e significati attingibili puramente, grazie
all’espressione artistica. Questo determinato atteggiamento, che nel mondo vede
I’accordarsi di sensi e significati, non puo essere ascritto ad un approccio teoretico-
conoscitivo. Non ci si potra rivolgere ad un qualche strutturalismo linguistico che vede
’operare linguistico-locutorio come un processo di scelta tra possibilita significanti.

Mikel Dufrenne, ne Le poétique, si mostra sin dalle prime battute critico nei confronti di
questa considerazione del linguaggio: «lo strutturalismo linguistico produce quindi
contemporaneamente modelli meccanici e modelli statici [...]. Ma a noi interessa che tale
matematizzazione confermi, piu di quanto non informi, il carattere di totalita vivente
tipico della lingua»?. Proponendo una metafora con la biologia, il linguaggio secondo
Dufrenne, contro la staticita dello strutturalismo, cresce come una pianta e cosi si offre
agli uomini come garanzia di realta, corrispondenza: proprieta del poetare del poeta.

Come si pud notare dalle parole conclusive della Phénoménologie de [’expérience

L Cit. J. F. Lyotard, Discours, figure, Klincksieck, Paris 1971; ed. It. a cura di E. Franzini e F. Mariani
Zini, Discorso, figura, Unicopli, Milano 1988. p. 346.

2 Cit. M. Dufrenne, Le poétique, Presses Universitaires de France, Paris 1963, trad. It. di L.

Zili, 1l senso del poetico, 4Venti, Urbino 1981., pp. 42 —43.

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 118



Federico Mariani Le zone morte dell’arte. Un percorso: dalla...

estétique®, I’attivita poetica, contraddistinta dalla polivalenza dei significati delle parole,
apre il soggetto ad un dialogo costante ed inesauribile con un determinato Essere, che
secondo Dufrenne, si configura con il termine Natura. Rifacendosi direttamente a Spinoza
e a Schelling, la dinamicita del divenire della Natura, fa si che questa dimensione
ontologica del linguaggio, apra la possibilita ad un potere riconciliativo tra soggetto e
mondo. Questo accordo tra I’espresso e 1’esprimibile ¢ dato, secondo il filosofo, dal fatto
che il poetare del poeta — la poiein — sia in primo luogo, caratterizzata da un’impensabilita
logica, tale per cui si escluda ogni possibile atteggiamento riflessivo-obiettivante. Infatti,
ill potere espressivo in questione, si basa su una preliminare idea per cui il senso che non
¢ interamente rappresentativo.

La parola della poesia parla della realta. L’espressione, secondo Dufrenne tende a
riaccordarsi con il senso, a patto che quest’ultimo non sia concetto. Poiché se si intendesse
il concetto come rappresentativo, allora si incorrerebbe a un fraintendimento di cio che la
parola e percezione, colgono nel loro fondo. «Proponiamo quindi di chiamare espressione
un modo originario della significazione che ne costituisce contemporaneamente la

4

condizione»”, condizione che si ravvisa nel soggetto stesso. Dice Dufrenne:

La rassomiglianza non si situa tra la parola e la cosa, ma tra cio che la parola suscita in noi e
quello che susciterebbe la cosa; non ¢ nell’essere, ma in noi. La parola ¢ espressiva quando
ci accorda a cio che designa quando il nostro suono ci fa risuonare come risuoneremmo di
fronte all’oggetto, prima ancora di conoscerlo con precisione secondo un determinato aspetto,
appena si presenta a noi in quella pienezza ancora ambigua del primo incontro. La
rassomiglianza ha quindi gioco all’interno del soggetto; ma cio che suggerisce, ¢ la vicinanza
o la presenza dell’oggetto: I’espressivita & incantesimo®.

L’incantesimo dell’espressione ¢ quella particolare energia volitiva che si prefigge di
trovare quel determinato essere che sottende alle parole. Ossia, se le parole evocano in
me, un determinato sentimento a partire dalla presenza dell’oggetto, allora nell’oggetto
stesso vi € in potenza la possibilita della sua espressione. E nel momento in cui siamo in

questa pienezza relazionale si «sperimenta il suo essere come pienezza senza concepirne

3 Cfr. M. Dufrenne, Phénoménologie de I’expérience esthétique, P. U. F., Paris 1953, trad. It. di G.
Alberti, Fenomenologia dell’esperienza estetica, Vol. 1, L’oggetto estetico; Vol. 11, La percezione
estetica, Aestetica Edizioni, Milano 2023.

4 M. Dufrenne, I/ senso del poetico, cit., p. 58.

S Ivi, p. 63.

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 119



le specificazioni»®. Cid a cui si sta facendo riferimento, riguarda cid che le parole — al
pari della percezione — ridestano in una soggettivita: una polivalenza, oltre che di
significati, anche di sensazioni che coinvolgono molteplici ambiti sensoriali: sinestesie,
che rianimano le corrispondenze con le qualita sensibili. «Cosi I’esperienza potrebbe
apparirci come la proprieta di risvegliare, in altri registri sensoriali, immagini che
rappresentano il volto sensibile del designatum»’. 11 senso della poesia supera il dato, e
fa riferimento a quel «mondo dai contorni imprecisi [che] € il modo in cui la Natura si
suggerisce a noi. [...]. Cosi ci parla la Natura»®. La voluminosita della parola, la si ritrova
quando essa si libera del suo ruolo sintattico, cosi da diventare poetica. La parola, secondo
Dufrenne, ¢ poetica quando fa risuonare la sua polisemia aprendo lo spazio che ci collega
al mondo. Le parole diventano armonia a partire da un labirinto inesauribile di
significazioni. Significazioni che precedono il poetare, a partire dal quale il soggetto non

costituisce, ma si districa nella possibilita stessa di significare e del linguaggio stesso.

E un punto decisivo: la tesi della connaturalita della poesia ¢ del mondo riposa
inevitabilmente su una certa idea poetica che privilegia il suo potere di riconciliazione e
ignora la sua forza critica di rovesciamento. La filosofia dell’espressione considera

principalmente nel lavoro poetico la messa in opera di procedimenti in grado di indurre uno

“stato”®.

Questa la replica di Lyotard alla tesi dufrenniana vuole mettere in luce, come questa
considerazione in fin dei conti faccia riferimento a uno “stato particolare”. Testimoniato
da Dufrenne stesso, come «stato di incantesimo suscettibile di trasformare un certo regime
corporale»'®. Dufrenne, nelle pagine de Le poétique, attraverso la ripresa di quello che
per Valéry ¢ lo stato poetico, tende a sottolineare come questo possa essere definito come
una qualche magia, che deriva da una particolare significazione ontologica della funzione
della parola, come una «magia quotidiana»'?, dice Dufrenne. E a partire da quanto dice
Valéry in un saggio intitolato Poesia e pensiero astratto?, questo peculiare “stato”

poetico «¢ perfettamente irregolare, incostante, non volontario, fragile, e che possiamo

6 Ivi, p. 65.

" Ivi, p. 61.

8 Ivi, p. 268 (leggermente modificata).

° J. F. Lyotard, Discorso, figura, cit., p. 348.

10 M. Dufrenne, Il senso del poetico, cit., p. 134.

U i p. 131.

12 P. Valéry, Poésie et pensée abstraite, in Variété, Gallimard, Paris 1944; trad. It. Di S. Agosti,
Poesia e pensiero astratto, in Varieta, SE, Milano 1990.

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 120



Federico Mariani Le zone morte dell’arte. Un percorso: dalla...

ottenerlo e perderlo del tutto accidentalmente»'®. Per entrambi gli autori, si tratta dunque
di uno stato che coinvolge interamente il percepire, che da un mondo indeterminato e
sfuggente. «Nello stato poetico siamo presenti al reale: qualcosa agisce su di noi, e
qualcosa ¢ comunicato»4. Il mondo ad opera della poesia ¢ solamente e semplicemente
comunicato ¢ non concettualizzato, non ci invita a capire o a ragionare. Considerare la
poesia in questi termini, vuol dire riaffacciarsi alla peculiarita della percezione estetica,
in cui rappresentazione € immaginazione insieme agiscono snaturate, al fine di ottenere
quel legame aurorale ontologico tra corpo ¢ mondo. Lo stato poetico, dice Dufrenne,
dovra essere «Immaginazione docile e insieme discreta, che voglia solo essere un attento

commento del percepiton™.

Che rifiuti il rigore della schematizzazione e della
concettualizzazione, ma che allo stesso tempo realizzi un mondo. Lo “stato poetico”,
infine, puo essere considerato come una garanzia tranquilla di realta, che «non ci chiede
pero di capire»®® | che presenta il senso senza realizzarlo in concetto. E percezione, che
coglie un mondo «solo a condizione di non fermarsi su oggetti determinati»'’; ¢ parola,
come «continuamente orientata e controllata, che non segua in noi un filo di imprevedibili
associazioni» 8. Lo stato poetico & I’'immaginazione priva della sua forza schematizzante,
in altri termini, ¢ garanzia di veglia in un orizzonte onirico: fantasticheria e non sogno.
Gaston Bachelard, come Dufrenne, definirebbe lo stato poetico come réverie
(fantasticheria)!®, come allentamento della coscienza e — dice Giovanni Piana —, «anziché

precludere al sonno che si avvicina, alla perdita della coscienza, prelude a quell’istante

nel quale sentiamo in noi stessi qualcosa che si ridestan?®. La réverie deve, per

13 P. Valéry, Varieta, cit., p. 283.

14 M. Dufrenne, Il senso del poetico, cit., p. 136.

15 Ibidem (corsivi miei).

16 Ibidem.

17 i, p. 139.

18 Ibidem.

19 Si veda a tal proposito, G. Bachelard, La poétique de la réverie, Presses Universitaires de France,
Paris 1960; trad. it. di G. Silvestri Stevan, La poetica della réverie, Edizioni Dedalo, Bari 2008
(1972). L’epistemologo Bachelard, innamorato ormai della tematica dell’immaginazione, osserva
come, secondo lui, la dimensione della réverie meriti un’attenzione di primo piano, in quanto
nell’autentico uso dell’immaginazione, che a differenza del sogno ¢ dimensione esercitata in stato
di veglia. La réverie dice Bachelard non ¢ altro che «un po’ di materia notturna dimenticata nella
limpidezza del giorno» (G. Bachelard, La poetica della réverie, cit., p. 17). Fare una fenomenologia
della réverie vuol dire per Bachelard far vedere una soggettivita emergente nella sua dimensione di
liberta.

2 G. Piana, I/ lavoro del poeta. Saggio su Gaston Bachelard, in La notte dei lampi, Quattro saggi
sulla filosofia dell’immaginazione, Guerrini, Milano 1988, p. 53.

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 121



Dufrenne?!, produrre un ritorno alla percezione come una dimensione in cui soggetto e
oggetto si disperdono. Tuttavia, con la réverie si apre una dimensione immaginante
controllata che attraverso le parole di Lyotard, si potrebbe definire come «il modo in cui
la funzione regolatrice del principio di realta, che ¢ condizione della riconciliazione,
tempera le violenze del processo primarion®?, percettivo, che I’oggetto estetico suscita
mediante la percezione estetica.

Parlare di “stato poetico”, vuol dire per Dufrenne approfondire ulteriormente
I’importanza dell’espressione e, se il poetico ¢ necessariamente espressione, non si puo
dire lo stesso per il contrario. La poesia parla con la «parola della Natura o comunica con
la Natura come parola»?, E ritmo, armonia, connaturalita di un «mondo immediatamente

espresso dalla epifania del sensibile»?*.

Ma una tale armonia che privilegia la
riconciliazione — direbbe con tono critico Lyotard —, non esaurisce 1 molti silenzi, 1 rumori

che non possono essere definiti “musica”, come bella (coerente) armonia.

Soltanto al corpo cullato, accarezzato, sedotto che detiene o crede di detenere il “buon
oggetto”, sicuro della sua “buona forma”? Oppure al corpo capace di lasciar essere il “cattivo
oggetto”, di offrirsi alle forme “cattive”, che non sono meno vere delle buone, al corpo capace
di avere un orecchio per le disarmonie, i glissando, gli urti, e di udirvi del senso, di avere un
occhio per le discromie, le “astrazioni” di valore, i tratti divaganti, e di vedervi del senso??°.

Se sara dunque vero che la poesia suscita le buone forme, allora bisognera sempre stare
attenti a non comprometterla con quelle cattive. Se uno stato poetico ¢ intento a

considerare la plurisemanticita delle parole, la cui peculiarita la non cristallizzazione in

21 Bachelard, a differenza di Dufrenne, mantiene un rigido soggettivismo, la poetica della réverie
dichiara come obiettivo quello di avvicinare il lettore della poesia a quella che ¢ la coscienza
dell’autore della poesia, dice espressamente nella conclusione dell’introduzione: «senza dubbio non
realizzeremo mai pienamente questo passaggio dall’espressione poetica a una coscienza di creatore.
Ma se riuscissimo almeno a innescare questo processo, in grado di restituire una coscienza al
sognatore, la nostra Poetica della réverie avrebbe raggiunto il suo scopo» (G. Bachelard, La poetica
della réverie, cit., p. 23); Dufrenne dal canto suo, non vuole arrivare a risvegliare una coscienza
desta del sognato, perché sotto un certo punto di vista non ha bisogno: il componimento poetico,
radicato nell’essere naturante del linguaggio, come unica funzione ha il disvelamento. L’ispirazione
del poeta deriva, secondo ’autore de Le poétique, da una condizione passiva, poiché ¢ la Natura a
fornire le immagini che il poeta utilizza: «la poesia restituisce il linguaggio al suo stato di natura:
perché il linguaggio, che si pud considerare artificiale finché ¢ significante, ritrova per essere
espressivo la densita e il fulgore delle cose naturali, e il suo movimento ha la sua spontaneita della
vita: [...] la Natura, tramite il poeta, parla attraverso di esso» (M. Dufrenne, Il senso del poetico,
cit., pp. 141 — 142).

22 J. F. Lyotard, Discorso, figura, cit., p. 349.

2 M. Dufrenne, il senso del poetico, cit., p. 142.

2 Ivi, p. 135.

% J. F. Lyotard, Discorso, figura, cit., p. 349.

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 122



Federico Mariani Le zone morte dell’arte. Un percorso: dalla...

concetti, allora perché considerare solo I’armonia? E non la “violenza sintattica” che
produce ’assenza di significativita? E proprio perché la poesia coinvolge gli strati di
generazione del discorso, che senza significazione e senza un ben specifica deissi, che al
componimento poetico viene aperta la strada alla mancata riconciliazione; nei termini di
Discorso, figura: al dislocamento prodotto dal partito preso del figurale.

Ci0 che la tesi della connaturalita non vede, secondo la prospettiva di Lyotard, ¢ la rottura
all’interno degli stati affettivi del corpo proprio. Strati e stati affettivi meglio descritti da
un approccio psicanalitico, rispetto ad uno fenomenologico. Non a caso, Lyotard si
stacchera dalle massime fenomenologiche, per aderire a una prospettiva maggiormente
freudiana, atta a far emergere quei lati tetri e oscuri che fanno capo alla pulsione della
morte.

Dieci anni dopo la pubblicazione de Le poétique, nell’introduzione alla seconda edizione,
Dufrenne replica alla critica lyotardiana dicendo che «Parlando di un’intesa originaria
con il mondo, non ¢ detto che tale intesa sia fortunata; parlando di questa espressivita e
di senso, non ¢ detto che questo senso sia raccolto nella calma e induce solamente alla
felicita: la notte puo dire I’orrore»?®. E tali “sentimenti” negativi e neganti, come pud
essere un’angoscia infantile — continua Dufrenne — essere «ancora volti del mondo
percepito e risuonano in noi nella misura in cui siamo a contatto con il mondo. L’assenza
stessa, quanto ¢ “assenza da”, ¢ sempre sullo sfondo di una presenza»?’. Il desiderio stesso
¢ desiderio di una presenza, poiché desiderare qualcosa per il suo significato, vuol dire
non possederla. Dufrenne riferendosi a Lyotard, imputa alla questione del desiderio una
doppia assenza, da concepire univocamente a partire da una presenza totale. Ossia, la
costituzione del desiderio ¢ assenza, in un primo tempo, dell’oggetto desiderato; mentre
in un secondo tempo, una volta compiuto il desiderio, ¢ assenza del desiderio stesso. A
partire da questa doppia implicazione, il desiderio nel suo non realizzarsi e nel suo
realizzarsi stesso, € concepibile a partire da una presenza totale, scrive: «il desiderio non
¢ desiderio del niente, ma piuttosto desiderio di una presenza totale, di un altro mondo

dove si realizzerebbe questa presenza»?®.

% M. Dufrenne, Pour une Philosophie non théologique, in Le poétique, 1973, pp. 7— 57, P. U. F.,
Parigi 1973; trad. It. a cura di R. Revello introduzione di E. Franzini, Per una filosofia non teologica,
Mimesis, Milano 2015, p. 51.

27 Ivi, p. 52 (corsivi miei).

28 Ivi, p. 54 (corsivi miei).

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 123



Arriva un momento in cui il desiderio si realizza, nel godimento della festa, nell’orgasmo
e subito dopo, un ritorno alla calma. Una risposta gratificante che si costituisce attraverso
una trama temporale. Se dunque ¢ vero che vi ¢ un momento in cui il desiderio si appaga,
allora il momento successivo — quello del ritorno a s¢ —, secondo Dufrenne, non deve
essere considerato diverso o assente rispetto al momento precedente. Tutt’altro,
rifacendosi alla coscienza interna del tempo, se ne ricava che il presente ¢ sempre,
presente vivente: passato e futuro sono tenuti insieme dal tessuto della durata®®. E la
durata che intrattiene la moltitudine degli avvenimenti, secondo Dufrenne, ¢ la
caratteristica naturante della Natura: il suo divenire. L’instancabilita della realta ¢ il suo
divenire, cosi come la poiein della Natura ¢ la sua espressione: «Il poeta, pud imitare il
poiein della physis, il cui dispiegamento ¢ misurato dal tempo; puo essere il luogo in cui
il poiein si da la propria misura»>’. La presenza ¢ primaria, non ¢ detto che sia piena, le
esperienze del desiderio di cui parla Lyotard e che quest’ultimo definisce come “assenti”,
secondo Dufrenne non possono essere che concepite a partire da questo legame che si ha
con il mondo; e che in fin dei conti fa riferimento a una riconciliazione. Una

riconciliazione dei sentimenti, di qualsiasi tonalita emotiva esso possa essere. Dice:

Vissuta, al presente, nella presenza, da un soggetto presente a sé. Ripetiamolo, 1’esperienza
del tempo — che non ¢ il pensiero scientifico o metafisico del tempo — puo essere data dal
sentimento del mai piu o del non ancora, ma ¢ sempre data nell’ora; ed ¢ la coscienza dell’ora
che morde la coscienza del non pitl o del non ancora®!.

Non ¢ dunque necessario arrivare all’assenza secondo Dufrenne, anzi, il soggetto che si
muove nel mondo, questo soggetto € costituito e si costituisce a partire dal mondo, «cio
che lo costituisce lo apre e I’accorda con ci0 che diviene il suo mondo, il mondo percepito

32

che co-nasce con lui dall’inesauribile Natura»®s. Vi ¢ sempre accordo, e dolce

riconciliazione.

2 Cfr. a titolo esemplificativo e riassuntivo G. Piana, I problemi della fenomenologia, Mondadori,
Milano 2000, cap. IV, L’esperienza del tempo, pp. 119 — 139. Ci si riferisce a Piana e non a Husserl
per uno scopo puramente riassuntivo, I’autore in questa sede propone un riassunto sistematico della
concezione complessa della temporalitd husserliana, i suoi moti ritensivi e protensivi e le
problematiche relative alle componenti noetiche della fenomenologia. In particolar modo, ¢
sembrato di rilevante importanza, indicare queste pagine per la chiarezza espositiva delle
problematiche che caratterizzano uno dei punti pitu complessi dell’opera husserliana.

%0 M. Dufrenne, Per una filosofia non teologica, cit., p. 60.

31 i, p. 60.

32 i, p. 62.

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 124



Federico Mariani Le zone morte dell’arte. Un percorso: dalla...

Questo legame con il mondo che richiama un soggetto misurato e misurante, a partire
dall’impossibilita di concepire 1’”assenza” ¢ precisamente parte di quel legame
antipredicativo che si accorda ed & accordante con il soggetto. E réverie si potrebbe dire:
fantasticheria sognante che accorda le belle forme. Nella conclusione del saggio Dufrenne
dice: «A patto che il desiderio non porti a un altro mondo [...]: a patto che la presenza sia
luogo e oggetto di una gioiosa affermazione»n®,

Il poetico rappresenta quell’ampliamento della filosofia dell’esperienza, che a partire
dall’empirico scende nel trascendentale. Il saggio che precede la seconda edizione de Le
poétique, puntualizza 1’ontologia della Natura naturante, come Iuogo originario
dell’accordo. Mantenendo in costante sottofondo 1’esperienza estetica ¢ il suo continuo
rinnovarsi nell’esperienza del sensibile. Cio che in ultimo, imputa a Lyotard ¢ di vedere
in origine una assenza. In qualche modo inconciliabile con le posizioni offerte dalle opere
di Dufrenne. Concepire e descrivere questo legame, ¢ il motivo stesso del titolo del
saggio, Per una filosofia non teologica: dice Franzini, nella prefazione all’edizione
italiana, che «Una filosofia non teologica ¢ un percorso che, nella pluralita, cerca sempre
di nuovo un’unita, un’omogeneita che sa di non poter raggiungere: ma il sensibile ¢ il
desiderio che rinnova la felicita del mondo, quello stesso in cui siamo sensibilmente
immersi»3*.

Di tutt’altro avviso ¢ la posizione di Lyotard, la tesi della connaturalita, questa armonia
con tra il percepire e il mondo, ¢ «Soltanto di un corpo cullato, accarezzato, sedotto che
detiene o crede di detenere il “buon oggetto”, sicuro della sua “buona forma”»*. Dolce
réverie di cui si ignora la forza critica e il potere di rovesciamento. Anche facendo
riferimento al desiderio, Dufrenne declina questa forza critica che ¢ differenza, dicendo
espressamente che «anche se animato da Thanatos, il desiderio non ¢ desiderio del niente,
ma piuttosto desiderio di una presenza totale, di un altro mondo dove si realizzerebbe
questa presenza»®. Desiderio che rimane pur sempre riconciliativo, a differenza di
Lyotard, che ponendo la riflessione al di 1a del soggetto — abbandonando percio un
riflessione fenomenologica — si rende conto che la passivita eccede qualunque riflessione

che vorrebbe significarla. Vi ¢ percio assenza di verita? No, essa si trova nell’evento, nel

33 Ivi, p. 64.

34 E. Franzini, Dufrenne: un percorso nel sensibile, introduzione a Per una filosofia non teologica,
cit., p. XXVIIL.

35 i, p. 349.

3 M. Dufrenne, Per una filosofia non teologica, cit., p. 54.

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 125



suo disordine. Dunque, piu che di Réverie per Lyotard si dovrebbe parlare di Sehnsucht®”,
come la ricerca di qualcosa di indefinito, sognare e fantasticare in questo stato d’essere
perennemente inquieto. «Per quanto si possa credere di ancorare questo mondo della
presentazione al corpo, supposto proprio [...], restituirlo a una presenza inconfutabile, a
una fede originaria, non lo si rende affatto esente dai rischi dell’”insignificanza”»®.
Insignificanza, non come mancanza di significato, ma come spossessamento da parte di
quegli avvenimenti che nel mondo producono una crisi: «Solitudine, silenzio, oscurita,
che dire se non che sono i momenti ai quali ¢ legata un’angoscia infantile, mai
completamente dissipata nella maggior parte delle persone»=°.

Questo passo de /I perturbante, saggio del 1919, in cui Freud, si spinge sino all’estetica
per indagarne il fenomeno attraverso I’approccio psicanalitico, rileva secondo Lyotard —
il quale, cita direttamente queste brevi righe in Discorso, figura — come questi fenomeni
repellenti e contrari non ottengano il giusto spazio all’interno della riflessione relativa
all’intesa originaria. Questi fenomeni che generano disagio, insicurezza, inquietudine o
turbamento, come diretta conseguenza di cio che ¢ perturbante, non sono trattati in sé¢
all’interno di una riflessione fenomenologica: in particolare Merleau-Ponty, nella
Phénomeénologie de la perception fa riferimento ai turbamenti provocati dalle disfunzioni
solo ed esclusivamente per verificare 1’ipotesi della normalita®. In altri termini, Lyotard
condivide con Freud, I’intenzione di considerare questi fenomeni non riconcilianti come

costitutivi.

37 Dal tedesco, Sehnsucht & un termine difficilmente traducibile in italiano un complesso di desiderio,
nostalgia e bramosia. Relativamente al desiderio ¢ indeterminato, si potrebbe dire “desiderio del
desiderio”, poiché contiene la speranza di qualcosa di molto lontano. Ai fini del discorso, il termine
¢ stato chiamato in causa per istituire la differenza con la réverie e per favore il passaggio a quello
che ¢ il perturbante, per Freud; e il sublime per Kant.

3 J. F. Lyotard, Discorso, figura, cit., p. 177.

39S, Freud, Das Unheimliche (1919), in Gesammelte Werke, Vol. XXII, S. Fisher Verlag GmbH,
Francoforte 1947, pp. 229 — 268; trad. It. a cura di C. L. Musatti, I/ perturbante, in Opere. 1917 —
1923, Vol. IX, pp. 81 — 118, p. 114.

40 Nota Lyotard, che «Non ¢’¢ corpo turbato nella fenomenologia di Merleau-Ponty. E disfunzioni,
per esempio 1’allucinazione, sono considerate soltanto come occasioni per verificare I’ipotesi di
normalita, che ¢ quella dell’intesa originaria» (J. F. Lyotard, Discorso, figura, cit., p. 177n). Nella
Phénoménologie de la perception, la considerazione delle disfunzioni, anche a partire dalle prime
battute dell’opera, serve all’autore per confermare ’ipotesi della connaturalita, che nei termini dello
scritto del 1945 vuol dire confermare il legame ontologico tra corpo € mondo. Dice infatti, come fa
notare Lyotard a proposito dell’allucinazione: «Sia I’allucinazione che il mito consistono nella
contrazione dello spazio vissuto, nel radicamento delle cose nel nostro corpo, nella vertiginosa
prossimita dell’oggetto, nella solidarieta dell’'uomo e del mondo che ¢ non abolita, ma rimossa dalla
percezione quotidiana o dal pensiero oggettivo, e che la coscienza filosofica ritrova» (M. Merleau-
Ponty, Phénoménologie de la perception, Gallimard, Paris 1945; trad. It. di A. Bonomi,
Fenomenologia della percezione, Bompiani, Milano 2003, p. 380).

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 126



Federico Mariani Le zone morte dell’arte. Un percorso: dalla...

L’incipit del saggio, da cui la riflessione lyotardiana prende avvio, recita: «nulla
praticamente ¢ rintracciabile nelle esaurienti posizioni offerte dall’estetica, che preferisce
occuparsi del bello, del sublime, dell’attraente — ossia dei moti dell’animo positivi e delle
condizioni e degli oggetti che ad essi danno vita — piuttosto che a sentimenti contrari a
questi, repellenti e penosi»®!. Lyotard, mediante il costante riferimento a Freud, vuole far
emergere, con il perturbante, il non pensato di una filosofia della presenza che riconduce
tutta la nostra esperienza, ad una realta avvolta su di sé che si esaurisce nella struttura
chiasma. «I’oggetto visibile ¢ anche un invisibile, manifestare ¢ anche nascondere»*?, il

No ¢ rilevabile solamente attraverso la presenza esplicita delle cose. Dice Lyotard:

E una forma di cattiva astrazione pretendere di pensare la percezione al di fuori
dell’emozione: non ci sarebbe possibilita di emozione se la nostra presa corporea sul mondo

fosse nel suo fondo incerta e se la possibilita di un non-mondo non si desse al contempo della

sua “certezza”*®.

Concepire la potenza critica della negazione, vuol dire per Lyotard porsi su un altro piano
di referenzialita che, allo stesso tempo, cerca di render conto dell’eccedenza presente
nella percezione. Eccedenza che andra riguadagnata nelle trame dell’inconscio:
disgiunzione invece che sintesi. Da qui, Lyotard riprende 1’esempio del bambino
conosciuto come “fort-da”, tratto dal saggio Al di la del principio di piacere** di Freud
del 1920. Un esempio, di questo tipo, serve a Lyotard per mostrare un’altra possibile via

al problema, che possa considerare le differenze.

Attraverso il gioco fort-da il bambino costituisce 1’oggetto come qualcosa che puo essere qui
(da) e non essere la (forf) poiché puod farlo scomparire quando ¢ qui e richiamarlo alla
“presenza” quando ¢ assente. Questa capacita di sottrarsi senza cessare di essere, rende i/
rocchetto di legno che il bambino lancia al di sopra del bordo del letto, il modello di ogni
oggetto, e la cordicella a cui é legato il prototipo di ogni distanza referenziale®.

In questi termini la referenzialita del linguaggio si pone come dimensione primaria della

rappresentazione, attraverso cui «la “realta” sara delimitata dalla prova delle parole e

41S. Freud, Il perturbante, cit., p. 81.

2 Ivi, p. 59.

BLvi p. 177.

4 S. Freud, Jenseits des Lustprinzips (1920), in Gesammelte Werke, Vol. XIII, S. Fisher Verlag
GmbH, Francoforte 1940, pp. 3 — 69; trad. It. a cura di C. L. Musatti, Al di la del principio di piacere,
in Opere. 1917 — 1923, Vol. IX, pp. 193 — 249.

4 J. F. Lyotard, Discorso, figura, cit., pp. 163 — 164 (corsivi miei).

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 127



degli atti»*®. Il bambino, non esclama esplicitamente “fort”, ¢ una supposizione della
madre; infatti: nel raccogliere i suoi giocattoli precedentemente scaraventati, il bambino,

dice Freud,

emetteva un “o0-0-0” forte e prolungato, accompagnato da un’espressione di interesse e
soddisfazione; secondo il giudizio della madre, con il quale concordo, questo suono non era
un’interiezione, ma significava “fort” [“via”]. [...] poi tirava nuovamente il rocchetto fuori
dal letto, e salutava la sua ricomparsa con un allego “da” [“qui”]. Questo era dunque il giuoco
completo — sparizione e riapparizione — del quale era dato assistere di norma solo al primo
atto, ripetuto instancabilmente come giuoco a sé stante, anche se il piacere maggiore era
legato indubbiamente al secondo atto*’.

Attraverso la funzione della rappresentazione il bambino ha la possibilita di dominare il
reale, di passare da una funzione passiva ad una attiva; dopo aver dovuto subire la
separazione dalla madre, I’infante pud rappresentarla simbolicamente; il rocchetto non
sostituisce la madre (non ¢ il suo equivalente, non la identifica sul piano immaginario)
ma diviene simbolo di tutto cid che pud scomparire. «Questa elisione, che costituisce il
rovescio delle cose, € posta proprio perché vi sono il fort e il da, il No e il Si, perché
I’opposizione iniziale dell’assenza e della presenza permette a ogni essere parlante di
porre nel suo discorso, e suo tramite, cid che non é»*®.

Sembra esserci la possibilita di ricollocare il No del discorso nel campo dell’estetica. O
per meglio dire, diviene maggiormente comprensibile come il No, che mostra come
I’artista nel suo operare non si comporta come un passivo strumento di registrazione,
come invece potrebbe essere la mano di Matisse descritta da Merleau-Ponty*®: ’artista
non modella, appiattendo 1’immagine in virtt di una soddisfazione allucinatoria del
desiderio. Come si diceva prima, il suo operare ¢ desiderio incondizionato: musica che
mantiene gli scarti e 1 rovesci non armonici. Il perturbante, di cui parla Freud ¢ cio che
Lyotard lega a questo rovesciamento per la quale, le pulsioni favoriscono e contrastano
I’animo dell’arte; come stato di inquietudine che produce il rovesciamento, e come dice

Freud, «compare nell’onnipotenza dei pensieri, nel subitaneo de appagamento dei

4 Ivi, p. 166.

47'S. Freud, Al di la del principio di piacere, cit., pp. 200 —201.

4 J. F. Lyotard, Discorso, figura, cit., p. 166.

49 Si veda M. Merleau-Ponty, Signes, Gallimard, Paris 1960; trad. It. a cura di A. Bonomi, Segni,
I1 Saggiatore, Milano 2015.

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 128



Federico Mariani Le zone morte dell’arte. Un percorso: dalla...

desideri, nelle forze nefaste occulte, nel ritorno dei morti»*°. L’insistenza di Lyotard su
questo rovesciamento prodotto dall’inconscio, mira ad escludere ogni visione dell’arte
come puro processo di ricongiungimento al vero ordine del sensibile. Dice Vattimo, che
secondo Lyotard «L’arte non ¢ il ritorno del primario, ma traccia di esso nel processo
secondario», come quella mancanza dell’artista, che grazie alle pulsioni del desiderio
pone 1’opera sulla tela.

Si ipotizzi di avere ancora il rocchetto tra le mani, e se il processo primario ¢ avere
I’oggetto, il processo secondario sara il tentativo di riprenderlo. Ma, una volta
“scaraventato” via ne rimane la traccia, la mancanza e il desiderio di ripossederlo tra le
mani. La realta rimane oscillante a seconda del principio di piacere. Il gesto pittorico,
come quel gesto, che vuol presentificare cio che in realtad non c’¢. Lo sguardo e il gesto
del pittore riprendono la sensazione a partire dalla sua assenza. Il pittore fa scomparire la
sensazione, quel determinato istante del mondo ¢ gia passato: ¢ assente, per portalo sulla
tela vi ¢ la necessita di richiamarlo, portarlo da /a a qua. Le montagne di Saint-Victoire
non hanno altra significanza, se non quella di rappresentare un’assenza, «non nascondono
nulla, ossia non hanno il loro principio di organizzazione e di azione fuori di sé
medesime»°?.

Nelle pagine conclusive di Discorso, figura, Lyotard sottolinea come ’opera d’arte si
ponga in uno “spazio fluttuante” tra il reale e I’immaginario, o piu precisamente fra il
discorso e la figura: «La sua dimensione di gioco € sospesa a questa inserzione del “serio”
(linguistico, gestaltista), cio¢ del legato, nell’elemento della differenza, della libera
mobilitan®?; Iartista non riconcilia, ma tollera che non vi sia unita e in questa non-unita,
si mostra il disordine dell’estetico da cui solo dopo si possono ottenere le belle forme.
«La bruttezza ¢ I’affetto corrispondente alla presentazione delle operazioni primarie: ¢
I’angoscia del disordine esteticon®®. Il rovesciamento prodotto dal figurale innesta
elementi discorsivi in elementi figurali, il preconscio nell’inconscio, escludendone il
dominio e rompendone 1’unita; 1’arte € crocevia, in cui circolano liberamente pulsioni di

vita e pulsioni di morte: «L’arte immerge quest’ordine nell’ambito della morte: zone di

50'S. Freud, il perturbante, cit., p. 108.

51 . F. Lyotard, Dérive a partir de Marx et Freud, coll. 10/18, Union Générale d’Edition, Paris 1973;
trad. It di M. Ferraris, in A partire da Marx e Freud. Decostruzione e economia dell opera,
Multhipla, Milano 1979, p. 133.

52 J.F. Lyotard, Discorso, figura, cit., pp. 446 — 447.

53 vi, p. 447.

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 129



spostamento e¢ di condensazioni, riempite di isolotti d’ordine legato, a loro volta
punteggiati di condensazioni e spostamenti»®*. All’opera d’arte spetta il compito di
testimoniare lo squilibrio tra corpo € mondo, tra corporeita e sensazione. La trascendenza

299

dell’opera d’arte consiste nel testimoniare si, che ¢’¢ un’”altrove” nel qui, ma tuttavia non
¢ chiasma, non ¢ Natura e tantomeno réverie, € incessante desiderio che dimostra
I’efficacia della differenza, del fort nel da.

In conclusione, Jean-Frangois Lyotard, davanti a questo dibattito, ci invita a non
dimenticare i1 vuoti, le zone morte bagnate dall’inquietudine e dal desiderio
incondizionato che spesso sottendono al procedere artistico. Svincolando il discorso da
un’ontologia, che seppur ben strutturata, risulta in molti costrutti manchevole come si ¢
cercato di mostrare attraverso questo scritto, al fine di ripristinare quella che ¢ la funzione
critica dell’opera d’arte e del subitaneo impulso desiderativo, allarga la questione alle
emozioni negative, al rimosso e al perturbante. «L’arte ¢ 1’auspicio dell’anima di sfuggire
alla morte promessale dal sensibile, ma celebrando nel sensibile stesso cio che la sottrae

all’inesistenza»’®.

%4 Ibidem.
% J. F. Lyotard, Anima minima, in Anima minima. Sul bello e il sublime, Pratiche, Milano 1995, pp.
123 — 124.

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 130



Federico Mariani Le zone morte dell’arte. Un percorso: dalla...

Nota bibliografica

Primaria

DUFRENNE, Mikel, Le poétique, Presses Universitaires de France, Paris 1963, trad. It.
di L. Zili, 1l senso del poetico, 4Venti, Urbino 1981;

—, Phénoménologie de l’expérience esthétique, P. U. F., Paris 1953, trad. It. di G. Alberti,
Fenomenologia dell’esperienza estetica, Vol. 1, L’oggetto estetico; Vol. 11, La percezione
estetica, Aestetica Edizioni, Milano 2023;

—, Pour une Philosophie non théologique, in Le poétique, 1973, pp. 7— 57, P. U. F., Parig
1973; trad. It. a cura di R. Revello introduzione di E. Franzini, Per una filosofia non
teologica, Mimesis, Milano 2015;

FREUD, Sigmund, Das Unheimliche (1919), in Gesammelte Werke, Vol. XXII, S. Fished
Verlag GmbH, Francoforte 1947, pp. 229 — 268; trad. It. a cura di C. L. Musatti, //
perturbante, in Opere. 1917 — 1923, Vol. IX, pp. 81 — 118;

—, Jenseits des Lustprinzips (1920), in Gesammelte Werke, Vol. X111, S. Fisher Verlag
GmbH, Francoforte 1940, pp. 3 —69; trad. It. a cura di C. L. Musatti, A/ di la del principio
di piacere, in Opere. 1917 — 1923, Vol. IX, pp. 193 — 249;

LYOTARD, Jean-Frangois, Discours, figure, Klincksieck, Paris 1971; ed. It. a cura di E.
Franzini e F. Mariani Zini, Discorso, figura, Unicopli, Milano 1988;

—, Dérive a partir de Marx et Freud, coll. 10/18, Union Générale d’Edition, Paris 1973;
trad. It di M. Ferraris, in A partire da Marx e Freud. Decostruzione e economia dell’opera,
Multhipla, Milano 1979;

—, Legons sur L’Analytique du sublime, Galilée, Paris 1991; trad. It. parziale di F. Sossi,
Anima minima, Pratiche, Parma 1995; trad. It. completo di A. Branca, Lezioni

sull’Analitica del sublime, Mimesis, Milano 2021;

Secondaria

BACHELARD, Gaston, La poétique de la réverie, Presses Universitaires de France, Paris
1960; trad. it. di G. Silvestri Stevan, La poetica della réverie, Edizioni Dedalo, Bari 2008;
MERLEAU-PONTY, Maurice, Phénoménologie de la perception, Gallimard, Paris 1945;
trad. It. di A. Bonomi, Fenomenologia della percezione, Bompiani, Milano 2003;

—, Signes, Gallimard, Paris 1960; trad. It. a cura di A. Bonomi, Segni, Il Saggiatore,

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 131



Milano 2015;
VALERY, Paul, Poésie et pensée abstraite, in Variété, Gallimard, Paris 1944; trad. It. Di

S.Agosti, Poesia e pensiero astratto, in Varieta, SE, Milano 1990;

Studi

BANDI, Fabrizia, La percezione armata. Esperienza estetica e immaginazione in Mikel
Dufrenne, Mimesis, Milano 2018;

FRANZINI, Elio, Dufrenne e gli esiti dell estetica fenomenologica, in Studi di estetica,
anno XLIL, IV serie, 1-2/2014, pp. 135 — 160;

—, La verita del corpo. Nota sul problema della verita in Merleau-Ponty e nell estetica
fenomenologica francese, in «<Fenomenologia e scienze dell’uomoy, diretto da D.
Formaggio, Unicopli, Milano 1987, pp. 15 — 35;

PIANA, Giovanni, I/ lavoro del poeta. Saggio su Gaston Bachelard, in La notte dei lampi,
Quattro saggi sulla filosofia dell immaginazione, Guerrini, Milano 1988;

—, I problemi della fenomenologia, Mondadori, Milano 2000;

Materiali di Estetica. Terza serie—N. 11.2:2024, Pagina | 132



