Luca Melchiorre Il perdono (im)-possibile...

Il perdono (im)-possibile. 1l silenzio o la memoria di fronte a
colpe che umanamente non si possono perdonare?
Un interrogativo etico nel confronto con i testimoni della
Shoah e alcuni intellettuali del Novecento. Riflessioni per il
nostro tempo.

Critica de Il Girasole di Simon Wiesenthal

di Luca Melchiorre
=g lucamelchiorre@virgilio.it

A dying SS repentant of a horrible crime begs for forgiveness from a Jewish
prisoner in concentration camp. He listens in silence, then asks fellow Jews and a
seminarian. He will ask the same question to 47 intellectuals arousing a debate in
which they confront each other human pity and justice towards those absent (the
murdered Jews people). The present time cannot resolve the question on the
forgiveness question, which just history and transcendence may answer.

Keywords:

Male-imperdonabile, silenzio, testimonianza, perdono

Silenzio 0 memoria: due modi di essere antitetici, per chi ha fatto esperienza di quel
male indicibile ed indecifrabile. E come pensare al perdono di qualche cosa di
indecifrabile? Per ora limitiamoci a dire che chi fra i sopravvissuti ha deciso di essere
testimone ha messo tra parentesi quella incomprensibilita in favore di una necessita
etica. Quale e il campo invece di quegli intellettuali che hanno posto a sé e al mondo
una riflessione sul male e la colpa? Sottolineo due percorsi storici. Il primo é quello di
Karl Jaspers che nel 1946 teneva una serie di lezioni aventi come oggetto" la questione
della colpa". Nella sua postfazione del 1962 ricordava ai tedeschi che “lo scritto doveva

servire all'autoriflessione, a trovare la via verso la dignita nell'assunzione della colpa,

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 262



riconosciuta di volta in volta secondo le sue varie specie” ®. Il secondo & quello di
Hannah Arendt che nel 1961 a seguito della sua esperienza di inviata al processo ad
Eichmann (Gerusalemme, 11 aprile 1961-31 maggio 1962) pensa al male nella sua

dimensione di “banalita” scrivendo:

Quel che ora penso veramente & che il male non & mai radicale, ma soltanto estremo, e che
non possegga una dimensione demoniaca. Esso pud invadere e devastare il mondo intero,
perché si espande sulla sua superficie come un fungo. Esso sfida, come ho detto, il
pensiero, perché il pensiero cerca di raggiungere la profondita, di andare alle radici, e nel

momento in cui circa il male e frustrato perché non trova nulla. Questa é la sua ‘banalita’.

Solo il bene e profondo e puo essere radicale.

Ritengo che I'ultima riga di queste parole assai famose e citate non sempre a proposito
la si puo comprendere andando ad una sua affermazione di pochi anni dopo: “Pensare ¢
ricordare sono modi i cui gli uomini mettono radici e prendono posto nel mondo®” che
rimanda alla dimensione della profondita possibile all’'uomo capace di stare in dialogo
silenzioso con sé stesso (la Arendt chiama questo dialogo “solitudine*””) al contrario
degli uomini senza radici che “pattinano sulla superficie degli eventi®”. L'individuo
pensante puo emettere un giudizio nei confronti delle proprie azioni solo se radicato nei
propri ricordi: la connessione fra pensiero e ricordo € fondamentale perché “non si puod
ricordare qualcosa a cui non si & pensato e di cui non si & parlato con sé stessi®”.
Ulteriormente il pentimento € legato a quella connessione pensiero-ricordo: “¢ proprio
un modo di non dimenticare cio che si & fatto, ¢ un modo di ‘tornarci su’’”

Per la Arendt era imperdonabile I’assenza di pensiero e la superficialita di Eichmann: lui
appariva come persona del tutto normale che con assoluta banalita aveva potuto
compiere i crimini organizzandoli come un buon imprenditore. La Arendt qualche anno

dopo affermava che chi si astenne dall’essere complice del male (un discorso a parte

1 K. Jaspers, Die Schuldfrage(1965), trad it La questione della colpa, tr. it Raffaello Cortina Editore,
Milano 2005, p. 133-13

2 H.Arendt, Lettera a G.Scholem (24 luglio,1963) in Id Ebraismo e modernita, a cura di G.Bettini, Milano
1998, p.227

3 H. Arendt, Some Questions of Moral Philosophy (2003) trad.it Alcune questioni di filosofia morale, tr.it
Einaudi 2006, p. 61

41vi, p. 58

5 lvi, p.62

®lvi, p.53

7 lvi, p.53

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 263



Luca Melchiorre Il perdono (im)-possibile...

per chi era stato promotore attivo di resistenza) lo fece non in virtt di un imperativo o
un precetto religioso: “ la loro coscienza...non parlo loro in termini di obbligazione,
non disse loro ‘Questo non devo farlo’ ma semplicemente ¢ Questo non posso farlo’ *
L’attore di questa dialettica era la “facolta umana del volere, ignota alla filosofia antica
e fu scoperta solo, in tutta la sua complessita da Paolo e Agostino®”, scoperta
coincidente con quella della liberta come luogo interiore della persona: la liberta per gli
antichi era riferita solo alla sfera politica e alla integrita fisica personale. Ricordo il
particolare percorso di Primo Levi, primo testimone, per il suo dichiararsi intellettuale
grazie all’esperienza del Lager'®. Ora pensiamo ad un crimine orrendo dalla prospettiva
di un uomo che lo ha commesso e che pentitosi implora il perdono. Cosa pud provare
I'uomo interpellato che gli sta di fronte? Lo faremo ascoltando un fatto realmente

accaduto.
Il fatto: anno 1942. A Leopoli.

Un deportato ebreo viene condotto da una infermiera tedesca al cospetto di un SS
agonizzante che vuole chiedere il perdono di un atroce crimine commesso in Ucraina.
Almeno 200 ebrei (uomini, donne, anziani, bambini, neonati) sono chiusi in un edificio
a cui poi & stato appiccato il fuoco. Chi tenta la fuga incontra una raffica di
mitraglia. L’SS, accecato dal rimorso, al primo combattimento non fara nulla per
proteggersi, riportando gravi ferite e ustioni. Trasportato all'ospedale militare di Leopoli
ha i giorni contati. L’ebreo, addetto ad un servizio esterno al lager e per ironia della
sorte presso l'universita dove ha studiato, ora ospedale militare, diventera famoso per il
suo impegno nella ricerca di criminali nazisti: € Simon Wiesenthal. L SS - il suo nome
e Karl - bendato dalla testa ai piedi, fa precedere la richiesta di perdono a Wiesenthal
(d’ora in poi Simon) dal racconto dettagliato di quanto ha visto e fatto. Man mano che
procede il racconto cresce il tormento: Karl rivede gli ebrei spaventati a morte, le
detonazioni delle bombe a mano, le fiamme che avvolgono I’edificio, le urla strazianti e
la vista di quanti preferirono gettarsi dalle finestre piuttosto che morire bruciati, ma

quella famiglia che si getta dalla finestra e incontra la sua raffica di mitragliatrice

& lvi, p. 36
° Ivi, p. 27.
op, Levi, | sommersi e i salvati, Einaudi, Torino 2003, p.106

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 264



diventa l'icona della sua colpa inespiabile: “soprattutto il bambino. Aveva i capelli neri,
e gli occhi neri”l, Impegna tutto sé stesso per raccontare la storia fino alla sua fine
amara. Simon ascolta in silenzio senza proferire una parola. Tuttavia non allontana da sé
la mano della SS che cerca la sua e non se ne libera quando afferra la propria.
Nonostante il disagio crescente raccoglie una lettera caduta a terra scivolata dalla mano
di Karl.” Grazie” - dice Karl - “¢ la lettera di mia madre”*?. Per Simon ¢ intollerabile
ogni citazione di Karl che gli ricordi la vita normale: la giovane eta con la voglia di
vivere, il ricordo della madre che gli ha scritto (Ia madre di Simon ¢ gia andata in un

luogo “dove non si scrivono pil lettere”'®); quando Karl sara morto “sulla sua tomba
crescera un girasole...che serbera il legame con la vita”*. Simon pensa ad un
prigioniero che giaceva a terra lamentandosi: “sono alla fine, moriro, nessuno al mondo
puod pil aiutarmi e nessuno piangera la mia morte”*®. Anche Karl si lamenta: “non mi
resta pitl molto da vivere” — “so che sono alla fine!®”. Ma almeno lui € riuscito a trovare
la persona che desiderava avere con lui in quel momento, un ebreo. Simon sperimenta
ora commiserazione, ora ripulsa, ma non commozione. Lo spiega affermando che: “Le
circostanze in cui sono ridotto a vivere mi hanno reso del tutto indifferente alla
morte.r”” La situazione & sempre pil surreale: Karl non vuole tralasciare nulla e “deve
dire quella cosa orribile” a Simon perché e ebreo. Ma lui si domanda “c’e qualcosa di
orribile che io ancora non conosca?'® Simon vorrebbe scappare. Eppure compie un
secondo gesto per Karl: scaccia una mosca dalla testa di Karl ed al suo secondo “grazie”
si rende conto che lui “inerme Untermensch” per due volteha avuto gesti di pieta
“dando sollievo al superuomo, altrettanto inerme, come una cosa naturale, senza
rifletterci’®’e di ci0 ne rimane sorpreso. Simon ¢ sulle spine: protrarre la tortura delle
interminabili interruzioni e riprese di Karl, questo é troppo. Quando la descrizione del

massacro si avvicina alla sua raccapricciante conclusione Simon ha una istintiva ripulsa

11 S.Wiesenthal, Die Sonnenblume (1997), trad it Il Girasole, tr.it. Garzanti, Milano 2006, p.44
12 i, p.31
13 vi, p.32
4 vi, p. 33
15 vi, p. 30
16 lvi, p.29
17 1vi, p.29
18 lvi, p. 32
19 vi, p.39

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 265



Luca Melchiorre Il perdono (im)-possibile...

perché sa bene che “il metodo ¢ sempre lo stesso?®”. Fa per alzarsi, ma Karl lo supplica.
Simon ¢ paralizzato: “Non so cosa mi trattenga qui. Nella sua voce qualcosa mi
impedisce di seguire il mio istinto e la mia ragione di precipitarmi fuori?*”. Karl,
sconvolto dal proprio racconto € in un bagno di sudore e balbettando implora: “Per
favore non se ne vada ho ancora qualcosa da dirle??”. Wiesenthal interrompe la
narrazione ricordando un bambino ebreo, Eli, 1’ultimo che ha visto nel ghetto di
Leopoli, nell’atto di raccogliere su un davanzale le briciole sparse per gli uccelli. Karl
prosegue il suo racconto con gli eventi accaduti dopo il massacro, soffermandosi sul
senso di peso dei soldati, molti non erano riusciti a dormire quella notte, nonostante
I’acquavite distribuita per dimenticare. “Nessuno volle parlarne: ci si evitava 1’un
I’altro®®”. Karl prosegue ancora, sempre pill tormentato dai dolori del suo corpo. Cerca
ancora la mano di Simon, che ha gia nascosto fra le ginocchia, perché non “vuole piu
esser toccato dalla mano della morte.?*” Karl sarebbe disposto a “soffrire ancora pit
atrocemente”, se questo potesse “cancellare dalla faccia della terra il delitto di
Dnepropetrowsk?”. 1l tormento maggiore origina dall’ansia di poter arrivare alla
richiesta di perdono. Raccoglie le forze e dice le ultime parole, le piu importanti: “Lo
so, quello che le ho raccontato e orribile. Nelle lunghe notti in cui aspettavo la morte,
ero assillato dall’ansia di parlarne con un ebreo...di chiedergli il suo perdono. Lo so,
quello che le chiedo e forse troppo per lei. Ma senza una parola non posso morire in
pace.?®”. Fuori campo, Wiesenthal scolpisce in modo indelebile la scena: “C’¢ in un
letto un uomo che vuole morire in pace, ma non puo, perché un orrendo delitto gli toglie
la pace. E vicino a lui ¢’¢ un uomo che vuole morire in pace, ma non puo, perché vuol
vedere la fine di delitti cosi orrendi. Il destino ha riunito per qualche ora due uomini che
non si erano mai conosciuti. Uno attende 1’aiuto dall’altro. Ma anche ’altro ¢ impotente

e non puo far nulla per Iui?””’. Simon ormai ha deciso. Senza una parola lascia la stanza.

Il dubbio

20 lvi, p.43
2 |vi, p.43
2 |vi, p.44
B |vi, p.50
24 |vi, p.53
% |vi, p.54
26 |vi, p.55
27 |vi, p.55

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 266



La sera stessa al rientro nel campo Simon, mosso da un dubbio profondo rompe il
silenzio sospeso su quell’incontro, parlandone con due suoi compagni ebrei e mesi dopo
con un seminarista polacco. Da uomo libero rendera pubblico quell’incontro con una
lettera inviata a 47 intellettuali chiedendo loro: “ho avuto ragione o torto negando il
perdono??®”.” La narrazione dell’incontro fra Wiesenthal e il soldato tedesco (di cui ho
offerto una epicrisi di poche pagine, spero esaustiva e rispettosa) assieme alle lettere, di
cui € mio intento svilupparne una critica, costituiscono 1’opera Die Sonnenblume.
Simon ha rotto il silenzio e si incammina ad essere testimone e ricercatore della verita.
Molti sopravvissuti hanno scelto il silenzio per bisogno di ritrarsi in una vita nuova e
per il fondato timore di non esser creduti. Direi di piu, citando ’invito al silenzio,
rivolto a studiosi, filosofi, psicologici, del sopravvissuto Elie Wiesel, alla fine de
L’ebreo errante. Ben inteso: non ha niente contro le domande: “sono valide. Anzi, sono
le uniche a esserlo. Scansarle € mancare al nostro dovere, e perdere la nostra unica
possibilita di potere un giorno condurre una vita autentica. E contro le loro risposte che
protesto... non fanno che aggravare le domande: le idee e le parole devono alla fine
cozzare contro un muro pit alto del cielo?®”. Questa inaccessibilita alla comprensione
(diversamente dalla conoscenza) per Elie Wiesel e personalmente legata alla morte del
padre giacente sfinito sotto la sua cuccetta che al mattino non c’era piu. Esperienze
come quelle lasciano il pensiero raggelato, anche per i testimoni, il cui operato non é un
fatto neutro, come per lo storico o il giudice. Per il sopravvissuto il passato resta sempre
li, incancellabile e irreversibile: “Posso evocare il passato, non resuscitarlo, il passato &
morto...2®”: & morto suo padre, & morta per lui la citta natale ove ha fatto un ultimo
angosciante ritorno. Anche Wiesenthal rievoca I’incontro con Karl “cifrato” dal suo
silenzio sapendo che non pud cambiarlo. Tuttavia la rottura del silenzio non risolve la
domanda perché come gli disse Primo Levi — che pure non ebbe dubbi sul fatto che
Wiesenthal aveva fatto bene a non perdonare -“il si e il no non si possono separare con

un taglio netto, e qualcosa resta sempre dall'altra parte3'”. Il silenzio pesa come un

2 |vi, p.97
29 E.Wiesel, Le chant des morts (1966) trad.it., L ebreo errante, tr.it Giuntina, Firenze, 1991 ,

p.163-4

30 Ivi, p.132
31 S.Wiesenthal, Die Sonnenblume (1997), trad it Il Girasole, tr.it. Garzanti, Milano 2006, p.165

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 267



Luca Melchiorre Il perdono (im)-possibile...

macigno sullacoscienza dell'SS. Come si sara sentito Karl dopo che Wiesenthal lo
lascio senza una risposta? Bolek, il seminarista polacco, raccoglie il tormento di
Wiesenthal, di non aver esaudito 1’ultima preghiera di Karl dando molta importanza al
fatto che sia stato ad ascoltare “la sua confessione. Per lui era una vera confessione
...anche senza prete... nella sua ultima ora ha ritrovato la fede della sua infanzia ed é
morto in pace *2". Anche Carl Zuckmayer, saggista tedesco, riconosce a Wiesenthal di

2

aver “perdonato a quell’'uvomo, anche senza parole...” e che “ha prestato aiuto a
quell’uomo angosciato, alla parte buona della sua anima e ha fatto tutto quello che era
umanamente possibile fare®®”.Tuttavia c’¢ una ragione pili profonda del desiderio
irrisolto di perdonare “annidato nel livello piu profondo del suo essere” di cui il
sacerdote Pawlikowski si accorge riflettendo sulla domanda che Wiesenthal, con le
parole del compagno Arthur, fa all'inizio della narrazione: “Davvero eravamo tutti dello
stesso fango? Se era cosi perché alcuni diventavano assassini e altri vittime? **” Questa
e proprio la domanda che Wiesenthal pone a sé medesimo e al lettore: se questo
interrogativo resta senza risposta, € impossibile rispondere alla possibilita del perdono.
Detto altrimenti: in quella domanda si insinua il dubbio sulla unita ontologica fra tutti
gli uomini. Se siamo tutti dello stesso fango (Abele e Caino, oggi I’ebreo e il suo
carnefice) allora é lecita quella domanda, ma se “il fango” non € lo stesso a che titolo

perdonare?

Fra I’incontro con Karl e I’istanza rivoltaai 47 interpellati si iscrivono due fatti: il
giorno seguente la morte di Karl I’infermiera rintraccia Simon per consegnargli i suoi
effetti personali, come aveva dovuto promettergli in punto di morte. Simon non vuole
neppure toccare “il fagotto”. Tuttavia andra a trovare la madre di Simon, cosa
sorprendente quanto il fatto che sia riuscito a captare I'indirizzo pur tenendo conto della
sua rinomata memoria, che gli permise di rintracciare volti e nomi di nazisti. Simon al
cospetto della madre di Karl si ritrova ancora una volta in ascolto, non costretto ma per
libera scelta. Si astiene dal dire il male commesso dal figlio: non uccide una seconda

volta il figlio nel cuore della madre. Forse perdonain qualche modo Karl, almeno ora,

32 lvi, p. 80

3 vi, p.224

3 lvi, p.10. Per approfondire rimando alla lettura della pagina 10 dell’edizione citata de il Girasole ove &
raccontato un mito della letteratura ebraica che narra di quel fango primordiale, sul quale si trovano in
disaccordo i due compagni di Simon

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 268



da morto? Certamente mostra misericordia per la madre e antepone alla necessita di una
verita assoluta I'opportunita di un silenzio compassionevole, che non € menzogna. Resta
invece problematico — in primis per Simon medesimo - il silenzio di fronte a Karl
morente: il momento del perdono materiale e non rimandabile — se mai fosse stato
possibile - era quello al capezzale del morente. Sottolineo “morente” e non “suicida”
disperato: ando incontro alla possibilita della morte, che, se gli fosse toccata in sorte,
sarebbe stata 1’espiazione della sua colpa. Noi comprendiamo la riluttanza di
Wiesenthal a pronunciare una parola di perdono ma ci permettiamo di pensare che non
era nelle condizioni di tenere conto di quel modo di andare incontro alla morte proteso

alla possibilita di espiare.

Diamo un primo sguardo alle risposte ricevute da Wiesenthal. La maggioranza, anche
fra i contrari all'assoluzione, espresse comprensione, sollevandolo da sensi colpa e
riconoscendogli che aveva fatto tutto cio che era umanamente possibile fare in una di
quelle vicende estreme della vita che non consentono di esser giudicate dall'esterno,
soprattutto se a posteriori. Petru Dimitru, saggista e romanziere romeno, apre cosi la
sua: “lei mi pone sotto gli occhi il suo racconto con un gesto che formula una domanda
e al tempo stesso chiede simpatia... fortunatamente per lei, per me, per tutti noi, lei & un
uomo, vale a dire un esser capace di dubbio e di rimpianto®”. Pochi affermarono che
avrebbe fatto bene a concedere il perdono, pochi altri che bene aveva fatto a non averlo
concesso, come Primo Levi espressosi negativamente sulla possibilita di un‘assoluzione
e sull'autenticita del pentimento® di Karl scrivendo: “credo di poter affermare che in
quella situazione, lei ha avuto ragione nel rifiutare al morente il suo perdono...perché
era il male minore: lei non avrebbe potuto perdonargli se non mentendo, o infliggendo a
lei stesso una terribile sofferenza morale®””. La maggioranza si espresse in modo
dubitativo, sia nella risposta rivolta a Wiesenthal che riferendosi a sé stessi. Gabriel

Marcel, filosofo francese, scrisse cosi “sono quasi certo che se, mi fossi trovato al suo

% vip.112

36 Ricordo, per analogia, citando da | sommersi e i salvati, alle p.117-118, quando in prossimita di una selezione, dice
“di aver provato la tentazione, di cercare rifugio nella preghiera...poi, ha prevalso I’equanimita: non si cambiano
le regole del gioco alla fine della partita... Una preghiera in quella condizione sarebbe stata non solo assurda
(quali diritti potevo rivendicare?) ma blasfema.... Cancellai quella tentazione: sapevo che altrimenti, se fossi
sopravvissuto, me ne sarei dovuto vergognare.”

37 lvi, p.165

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 269



Luca Melchiorre Il perdono (im)-possibile...

posto, accanto al morente, avrei pronunciato le parole del perdono, le sole capaci di
dargli I'ultimo conforto®”. Ma poi, insoddisfatto, mette in dubbio questa eventualita.

Discussione: il dibattito

Il dibattito suscitato da Wiesenthal deve esser letto alla luce del vero quesito, se sarebbe
stato autorizzato a perdonare per i significati enunciati nella sua lettera: significato
politico, filosofico e religioso e non per i fattori psicologico-emotivi che “sono
importanti e possono influire sulla decisione da prendere®”, ma non fondanti. Tuttavia
si presti attenzione, come sottolinea Gustav Heinemann, presidente della repubblica
federale tedesca, a quel ““ non detto”: € la ragione del non darsi pace di Wiesenthal per
“non aver saputo dire al giovane assassino morente, e pentito, una parola di liberazione,
di perdono, di assoluzione”*; 0 a quanto dice Jacob Kaplan (Gran Rabbino di Francia)
del “suo turbamento™ per “non aver elargito tutta la pieta di cui poteva dargli
prova...sentita spontaneamente a varie riprese... ma non espressa con le parole*'”,
raccomandandogli di non rimproverarselo. Manés Sperber*?, psicoanalista e Golo
Mann®, storico tedesco, dicono che se si fossero trovati nella situazione di Simon
avrebbero forse “ceduto” per debolezza, omologando la pieta e la compassione ad un
sentimento che origina dalla debolezza umana. Volendo porci nella prospettiva degli
interlocutori di Wiesenthal sottolineo un avvertimento essenziale: “non giudicare il tuo

compagno finché non ti trovi al suo posto (Avot 2,4)*”
Oltre la contingenza delle circostanze

Porgere l'altra guancia? (Mt,5.39), Chi pud rimettere i peccati se non Dio solo? (Mc
2,1-12, Lc 5,17-26) A Kippur Dio perdona le colpe commesse contro di lui, ma non

quelle commesse contro il prossimo

%8 Jvi, p. 180
i, p.124

40 vi p.139
4 Ivi p.156 -157
42 1vi, p. 217

i, p.179
4 |vi, p.110

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 270



Abbiamo notato come i lemmi pieta e compassione possano esser considerati nulla piu
che dei buoni sentimenti, dei moti dell’animo. Le stesse parole richiamano invece anche
altri sensi, come la pietas ¢ I’etimo di compassione: soffrire-con e non al suo significato
debole. Ma il problema € un altro: se questo soffrire-con (ammettendo che si riesca a
provare compassione) dia il diritto ad esprimere il perdono richiesto. Siamo di fronte al
problema della misericordia, lemma che non ¢ esposto all’ambivalenza di significati
sospesi fra il puro sentimento e una necessita etica. La misericordia per il soggetto che
chiede per sé il perdono non puo esser disgiunta dalla misericordia per gli assenti: le
vittime innocenti. Ecco che, quando in gioco non sono due persone, ma una generazione
intera di carnefici e una intera di vittime,parlare genericamente di perdono e
misericordia (solo per una parte), disgiunto dalla giustizia, significherebbe indulgere ad
un’ipocrisia colossale. Vie sbrigative diventano un oltraggio per la vittima e per la
giustizia e non sono manifestazioni di misericordia. Di questa dimensione trascendente
le buone intenzioni del soggetto e la contingenza dei contesti particolari ne parlano tre
autori del dibattito. Eva Fleischner addetta alle relazioni cattolico-ebraiche del comitato
consultivo dell'U.S.Catholic Conference orienta chiaramente la domanda relativa al
perdono:” non se avrebbe dovuto perdonarlo, ma se avrebbe potuto farlo, se era in suo
potere perdonare®” e affida la risposta alla Mishnah : “ Dei peccati commessi dall'uomo
verso Dio, il Giorno dell' Espiazione apporta il perdono, ma dei peccati commessi verso
il prossimo, il Giorno dell'Espiazione non apporta il perdono se non si € prima tentato di
ottenere il perdono del prossimo*”.La Fleischner riflette anche su una cattiva

interpretazione del monito rivolto da Gesu di “porgere l'altra guancia”(Mt 5,39): “Gesu
sfida me a perdonare per il male fatto a me (gia questa € una bella sfida). Ma da nessuna
parte sta scritto che Gesu ci imponga di perdonare il male fatto a qualcun altro*””. (la
Fleischner aveva osservato la diversa propensione di studenti cattolici ed ebrei, che
leggevano Il Girasole durante il suo corso sull' Olocausto, a considerare il perdono).
Dalle premesse enunciate ne discendono due impedimenti: Karl “non puo espiare la sua
colpa, poiché le vittime sono morte” alle quali non puo esprimere il proprio pentimento;

Simon “non puod perdonare Karl a nome loro*”. Fatte queste premesse affida Karl -

4 lvi, p.126
4 |vi, p.129
47 1vi, p.128
48 |vi, p.129

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 271



Luca Melchiorre Il perdono (im)-possibile...

virtualmente — alla misericordia: “Simon avrebbe potuto dire a Karl: non ho nessuna
possibilitd di perdonarti, dato che non posso, non oso parlare a nome degli ebrei
assassinati. Ma il Dio in cui tu credi, e in cui credo anch'io, e infinitamente
misericordioso e ci chiede solo di pentirci dei nostri peccati. Se il tuo pentimento e
sincero, e io penso lo sia, e dato che non puoi risarcire nessuno, affidati alla
misericordia di Dio*®”. L'autrice dopo aver enunciato le argomentazioni classiche della
tradizione rabbinica e riconosciuto il sincero pentimento di Karl non lo “abbandona” -
sempre virtualmente — alla solitudine del proprio struggente rimorso e gli ricorda la
dimensione “altra”, quella che non proviene dalla concessione dell'uomo ma dalla
misericordia divina. Questa mediazione sita fra il piano del rigore teologico e quella
della comprensione antropologica la ritroviamo anche nell'intervento di Kaplan: “credo
dungue che sarebbe stato giusto dire alla SS che non era in suo potere accogliere questa
supplica, ma che la sincerita del suo pentimento e l'accettazione della morte come una
giusta espiazione avrebbero certamente avuto peso nel giudizio di Dio. In mancanza del
perdono, queste parole avrebbero risposto in parte a quello che la SS attendeva da lei, e
al tempo stesso sarebbero state conformi alla tradizione ebraica®”. Gollwitzer, da
teologo protestante, pone I'accento sulla grazia divina sottolineando che il pentimento
(non scontato né ovvio quello di Karl, fra tanti criminali che mai si pentirono)
“rappresenta un segno di grazia dello Spirito Santo concessa al morente che ha udito la
voce stessa di Dio®" e ricorda che secondo il pensiero ebraico “la remissione del
peccato non dipende dalla generosita o dalla misericordia degli uomini®?”. Paolo de
Benedetti, docente di giudaismo (nato da famiglia ebrea non praticante, poi cattolico per
sua scelta) dice che “chiedere perdono e non riceverlo era la condizione necessaria per
entrare nell'altra vita dove Dio pud — ma solo 1a, non quaggiu — perdonare i morti a
nome dei morti®®”. Per altro, con finezza, fa notare a Wiesenthal, che “non disse no:
soltanto non disse si. E questo suo silenzio, questa sospensione...lo metteva in

comunione con tutti i morti di Auschwitz, che non avevano dato a nessuno nessuna

4 lvi, p.129
50 Jvi, p.156
51 lvi, p.133
52 |vi, p.132
53 |vi, p.111

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 272



delega, né per il si né per il no®". Riporto per esteso la risposta di Jaques Maritain,
filosofo neo-tomista, che compendia diverse prospettive mantenendole su piani distinti,
senza confusione di sorta, valorizzando quanto di vero ciascuno di esse ha da dire sul

quesito di Wiesenthal:

Non la condanno per essersene andato senza perdonare a Karl. Ma, come Bolek, penso che
sarebbe stato meglio perdonargli ponendosi per un momento al posto del sacerdote che
ascoltasse la sua confessione, e dicendogli, per esempio:  potrei perdonarti soltanto il male
che tu avessi fatto a me; ma gli orribili misfatti perpetrati contro altri uomini come
perdonarteli in loro nome? Cio che hai fatto non & umanamente perdonabile. Ma nel nome
del tuo Dio, si, ti perdono ’. Questo atto di carita credo, lei, pud ancora compierlo nella
preghiera e al cospetto di Dio (poiché ogni attimo € presente alla divina eternita) e servira a

dare pace alla sua coscienza.>®

L'aspetto politico

Quando Sven Alkalaj, primo ambasciatore della Repubblica di Bosnia ed Erzegovina
negli USA, scrive sono gia rubricati termini quali crimini contro I'umanita e — ahimé-
genocidio: un altro si e appena concluso nel suo paese. Il dilemma € lo stesso:
“possiamo perdonare assassini ancora in vita?” e “chi ha il diritto di parlare a nome
delle vittime?” Ritiene che “Simon non aveva diritto di perdonare a nome delle vittime
“come & stato rilevato dai suoi compagni®®”. Alkalaj riflette sulla dimensione collettiva
della colpa: un tribunale per i crimini di guerra “non solo dispensera giustizia punendo i
colpevoli, ma servira a mostrare cosa € accaduto e potra assolvere degli innocenti. In
questo modo si potrebbero anche creare le basi per una riconciliazione®”. Inoltre
sottolinea: “dobbiamo ricordare che ogni vittima fa parte del noi collettivo” e che
“anche se un membro di una societa non ha partecipato personalmente ai delitti, deve
perlomeno condividerne la vergogna®®”. Tuttavia respinge I’idea di colpa collettiva,
credendo che esista una responsabilita nazionale o statale del genocidio. Ricordo come
Primo Levi e Hannah Arendt abbiano sempre respinto il postulato di colpa collettiva,

> lvi, p.110
55 |vi, p.181
56 |vi, p.100-101
57 lvi, p.101
%8 lvi, p. 102

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 273



Luca Melchiorre Il perdono (im)-possibile...

che equivale a dire che nessuno e colpevole. Alkalai chiude il proprio contributo
dichiarando che “alla fine, la riconciliazione deve essere la meta finale per tornare ad
apprezzare la bellezza della vita>®”.

Eugene Fisher, del Segretariato per gli affari ecumenico-interreligiosi dei vescovi
cattolici, offre un contributo politico nel senso piu profondo del termine sottolineando
che® da parte nostra possiamo pentirci e adoperarci per una reciproca riconciliazione”
ma “che chiedere agli ebrei il perdono costituisca il massimo dell'arroganza da parte dei
cristiani®®e che “non abbiamo alcun diritto di mettere i sopravvissuti ebrei
nell'impossibile posizione morale di offrire il perdono, implicitamente in nome di sei
milioni®®”: il pentimento e la richiesta di perdono siano rivolti “non direttamente agli
ebrei ma a Dio...pubblicamente perché I'offesa non colpisce solo gli ebrei, ma anche

Dio e l'umanita®®”

Oltre il male, oltre I'impossibilita del perdono

Gli interventi citati hanno indicato le strade possibili per non lasciare l'ultima parola al
male. Il gia citato Jaspers, per il quale, sulla scia di Kant, restava problematico se non
impossibile “catturare il male in un concetto®®”, affermava nel suo saggio sul male
radicale in Kant, di fronte a questo dato irriducibile, la necessita di assumere la propria

decisione:

devo chiedermi quale mondo realizzerei attraverso la mia azione, se fosse nelle mie
possibilita... E> come se il mondo non fosse ancora deciso quello che &, ma grazie alla mia
azione, con la realta del mio agire, concorressi a decidere cid che esso sia; attraverso quel
che sono e compio, mi convinco di cio che nel mondo é possibile e reale. Se mi lamento del

mondo eludo le mie responsabilita. Nel punto in cui mi trovo, cid che € dipende solo da me

e dal mio essere nell’agire. 64

59 Ivi, p.102

€0 |vi, p.117

61 |vi, p.118

&2 lvi, p.119

83 K.Jaspers, Das Radikal Bose in Kant (1968), trad it Il male radicale in Kant ,a cura di Roberto Celada
Ballanti, tr.it.Morcelliana, Brescia 2011, p.8

&4 Ivi, p..45

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 274



Hans Habe, scrittore, ha colto la cifra di Simon nel suo stare al cospetto di Karl: “non
ha odiato l'assassino morente®”. L'archetipo & in Dio stesso perché “perdonare ¢&
I'imitazione di Dio. Ma anche la punizione € I'imitazione di Dio. Dio punisce e perdona:
in questa successione. Ma Dio non odia®”.1l saggista Stefano della Torre ha osservato
lo stare di Simon al capezzale di Karl “tra la pieta spontanea verso un morente indifeso
e l'orrore per ciod che questi rappresenta e per cio che confessa...di fronte a un nemico
abietto e, insieme, a un essere umano che muore, che si & pentito e chiede perdono®””
riconoscendo cosi a Wiesenthal la sua capacita di* conservare in lui un pensiero, una
preoccupazione etica, un senso specifico di ogni persona (compreso un nazista), che
contrastava con 1’omologazione universale del campo®”: il nazista morente & il
paradosso che “sembra aver lasciato un'ereditda immateriale a Wiesenthal, che la
trasmette a noi: un interrogativo che decompone la compattezza del male, che apre una
breccia proprio l1a dove il male & pit massiccio ed estremo®®”. La cifra fondamentale di
quel perdono impossibile sta nel tempo: “impossibile” nel momento “presente” ma
lasciando davanti a sé una traccia persistente assume altre possibilita nel tempo
dell'eternita e in quello storico. Credo non sia casuale che Wiesenthal abbia interpellato
ed incontrato Albert Speer, ministro degli armamenti di Hitler, che ha scontato vent'anni
di reclusione. Accadra infatti durante il loro incontro che, con le parole di Primo Levi
citate da Stefano della Torre, “un nemico che si ravvede non ¢ pill un nemico’®” La sua
risposta alla lettera di Wiesenthal, era stata preparata da sei mesi di corrispondenza e da
un lungo incontro presso il suo Centro di Documentazione di Vienna, il 20 maggio
1975. Albert Speer dichiara che € stato proprio il suo Girasole a guidarlo verso
Wiesenthal. Albert Speerricorda nella propria rispostala compassione mostrata da
Wiesenthal alla madre di Karl e la comprensione esercitata nei propri confronti, segnata
da gentilezza, bonta e umanita durante il loro incontro. L'ebreo sopravvissuto e il
ministro di Hitler si erano guardati negli occhi serenamente: Albert Speer, il nemico di
un tempo non é piu il nemico di un tempo e Wiesenthal, instancabile servitore della

giustizia, non ha dubbi nel volersi confrontare con un uomo giudicato dal tribunale di

& lvi, p.138
€ |vi, p.138
&7 lvi, p.167
&8 |vi, p.169
& lvi, p.169
0 lvi, p.172

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 275



Luca Melchiorre Il perdono (im)-possibile...

Norimberga per i propri crimini. Riporto integralmente la delicatissima lettera di Albert

Speer, senza “appesantirla” con mie sottolineature:

Afflitto da indicibili sofferenze, inorridito dai tormenti di milioni di esseri umani, ho
confessato la mia parte di responsabilita per questi delitti al processo di Norimberga. Sono
stato giudicato colpevole, ma in questo modo il tribunale ha punito la mia colpa solo dal
punto di vista legale: rimane il coinvolgimento morale. Nemmeno dopo vent’anni di
reclusione a Spandau posso perdonarmi di avere sostenuto avventatamente e
spregiudicatamente un regime che metteva in atto 1’assassinio sistematico di ebrei e di altri
gruppi di persone. La mia colpa morale non ¢ subordinata allo statuto delle limitazioni, non
potra venir cancellata, finché avro vita. E lei, Simon Wiesenthal, dovrebbe perdonare,
anche se io non posso perdonare me stesso? Manes Sperber suppone che se questa SS fosse
sopravvissuta e fosse rimasta fedele al proprio rimorso, lei non I’avrebbe condannata (cfr
p.219): ebbene, il 20 maggio 1975 siamo nel suo Centro di Documentazione di Vienna:
I’incontro era stato preceduto da una corrispondenza durata sei mesi. E’stato proprio il suo
Girasole a guidarmi verso di lei. ‘Lei ha ragione’, le avevo scritto in precedenza ’nessuno &
obbligato a perdonare’. Ma lei, aveva mostrato comprensione, intraprendendo, nel 1946, il
difficile viaggio a Stoccarda. Lei ha mostrato compassione, non rivelando alla madre i
delitti del figlio. La stessa gentilezza umana echeggia nella lettera che lei ha scritto a me e
di cui le sono riconoscente! Ha dimostrato clemenza, umanita e bonta anche quando ci
siamo seduti I’uno di fronte all’altro il 20 maggio. Lei non ha toccato le mie ferite; ha
cercato con garbo di aiutarmi. Non mi ha accusato, né mi ha buttato in faccia la sua collera.
Io ’ho guardata negli occhi- occhi che riflettevano tutto il popolo assassinato, occhi che
avevano visto la sofferenza, il degrado, il fatalismo, e ’agonia dei suoi compagni. E
tuttavia quegli occhi non esprimono odio; restano caldi e tolleranti e pieni di comprensione
per le sventure degli altri. Al momento del congedo, lei ha scritto nella mia copia del
Girasole che io non avevo cancellato i tempi spietati, ma ne avevo riconosciuto, con senso
di responsabilita, le vere dimensioni. Sono venuto da lei traumatizzato. E lei mi ha molto
aiutato — cosi come ha aiutato la SS, quando non ha ritirato la mano, né I’ha rimproverata.
Ogni essere umano deve portare il suo fardello. Nessuno pud assumersi quello di un altro,
ma il mio, dopo quel giorno, é diventato piu leggero. E’stata la grazia di Dio a toccarmi,

attraverso lei.”t

1 vi, p.215-216

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 276



Commento

Rimorso autentico e disperazione sono le precondizioni indispensabili per la richiesta di
perdono di un male incommensurabile. A ciascuno il proprio compito: al criminale il
rimorso disperato, necessariamente. Alla vittima il perdono, eventualmente.
L’ arrovellante rimorso di Karl ¢ iniziato alla sera del crimine, la sera che per ogni essere
umano é lo spartiacque fra il giorno che se ne va e quello nuovo: occasione, per taluni,
di contemplare il bello di cui si é stati artefici, per talaltri I’ora dell'angoscia per cio che
mai avrebbe dovuto accadere, cio per cui si preferirebbe non esser nati. Karl era
rincorso dall'incubo della famiglia in fiamme che gli veniva incontro. Ci troviamo di
fronte ad un male indicibile, che supera qualunque possibilita di comprensione. E infatti
non si tratta di comprendere, perché se ci si mette sulla strada della comprensione si
finisce per scusare e di questo passo ogni discorso sul perdono viene vanificato perché
viene meno la richiesta del perdono in quanto anticipata dalla comprensione e dalla
scusa. Questo male ha solo una possibilita paradossale: il perdono. Tuttavia in quelle
circostanze il pentimento sincero, senza alcun tentativo di inserire attenuanti, non e stato
corrisposto dal perdono. La richiesta di perdono & pur sempre "legittima"”, il concederlo
e facoltativo. Il rischio che corre chi implora il perdono, senza patti anticipati, va di pari
passo con la liberta di chi potrebbe concederlo e che forse non lo concedera mai. Il
perdono é un fatto personale che si svolge fra due persone e anche se conduce alla
riconciliazione non € il suo sinonimo: la riconciliazione riguarda non due individui ma
due o piu comunita. Tuttavia il perdono e la riconciliazione condividono il medesimo
oggetto e la dimensione futura perché come afferma Stefano della Torre “il perdono non
cancella un passato insanabile ma apre una nuova prospettiva verso il futuro; spezza —
scriveva Hannah Arendt- la coazione a ripetere, la catena della colpa e della vendetta”.
Avendo sempre ben presente che “chi vuole imporre alle vittime il perdono come un
dovere aggiunge offesa all’offesa™”. Inoltre, anche il perdono fra due persone che si
svolge alla presenza di testimoni puo avere il potere di creare un contagio Vvirtuoso:
ricordo il famoso episodio dei Promessi Sposi, ove il Manzoni narra della richiesta di
perdono fatta da fra Cristoforo al fratello dell'uomo che lui aveva ucciso. Il novello

frate, abbandonate le mura protettive del convento, si € posto al cospetto di tutti i

2 |vi, p.171
3 vi, p.171

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 277



Luca Melchiorre Il perdono (im)-possibile...

convenuti, ove il fratello dell’ucciso lo attende per umiliarlo e li avviene un movimento
frai loro occhi. Questo movimento é I'essenza di quel perdono, ancora una volta non
scontato, che fa incontrare i due soggetti e gli astanti che si uniscono a gran voce alla
dichiarazione di perdono. Codesta narrazione sembra voler comunicare come il
comportamento di un singolo uomo possa cambiare radicalmente il modo di atteggiarsi
di coloro che lo circondano, facendo crollare I'orgoglio di gruppo. Tuttavia il fatto della
apparente dimensione pubblica di quell'incontro nulla toglie ai requisiti essenziali del
darsi la possibilita del perdono: un atto libero e personale, in cui nessuno, puo entrarvi
intimamente, ancora una volta riprendendo le parole gia citate di Hillel “Non giudicare

il tuo compagno finché non ti trovi al suo posto™
Riflessioni conclusive

Il nostro percorso si ¢ intrecciato a partire da una vicenda avvenuta “in circostanze
insolite’”: 1’asimmetria fra i due soggetti (un criminale e una vittima) non impedi a
Wiesenthal di interrogarsi criticamente sul proprio atteggiamento. Quelle “circostanze
insolite” hanno riunito per qualche ora due sconosciuti: uno attende il perdono che 1’altro
non é in grado di dargli. La richiesta disattesa sospesa nel silenzio, posta al vaglio del
dubbio e della critica, pone Wiesenthal sul cammino della verita e della giustizia per tutta
la vita. La ricerca mai interrotta da Wiesenthal dara come frutto una maggiore conoscenza
dei crimini del nazismo e la consegna alla giustizia di numerosi criminali. Tuttavia c’¢
molto di piu: la riflessione sul quel perdono possibile-impossibile, non verbalizzato,
sospeso e rimandato nel tempo storico e nella trascendenza, apre due spazi in Wiesenthal e
in chi voglia mettersi all’ascolto di quel percorso, vale a dire il paradossale binomio
silenzio/testimonianza e la possibilita di aprire la breccia sul male ove esso é piu compatto
anche in situazioni come quella di Simon. Si & anche detto: capacita di conservare il
pensiero, anche nelle situazioni limite e saper non odiare, anche se & impossibile

perdonare. Alla fine, si dovra “tornare ad apprezzare la bellezza della vita”.

4 lvi, p.97

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 278



Nota bibliografica
WIESENTHAL, Simon, Il Girasole. I limiti del perdono, Garzanti, Milano 2006
JASPERS, Karl, La questione della colpa, Raffaello Cortina, Milano, 2005

WIESEL, Elie, L 'ebreo errante, Giuntina, Firenze, 1991
ARENDT, Hannah, La banalita del male. Eichmann a Gerusalemme, Feltrinelli,
Milano, 2015

ARENDT, Hannah, Alcune questioni di filosofia morale, Einaudi, Torino, 2006
ARENDT, Hannah, La vita della mente, Il Mulino, Bologna, 2006

LEVI, Primo, | sommersi e i salvati, Einaudi, Torino, 2003

JASPERS, Karl, 1l male radicale in Kant, Morcelliana, Brescia 2011

RICOEUR, Paul, Il male. Una sfida alla filosofia e alla teologia, Morcelliana, Brescia,
1993

NATOLI, Salvatore, Sul male assoluto. Nichilismo e idoli nel Novecento, Morcelliana,
Brescia, 2006

JONAS, Hans, Il concetto di Dio dopo Auschwitz. Una voce ebraica, il Melangolo,
Genova, 2001

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 279



