
Luca Melchiorre                                                                  Il perdono (im)-possibile… 
 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 262 
 

 

 Il perdono (im)-possibile. Il silenzio o la memoria di fronte a 

colpe che umanamente non si possono perdonare?  

Un interrogativo etico nel confronto con i testimoni della 

Shoah e alcuni intellettuali del Novecento. Riflessioni per il 

nostro tempo. 

Critica de Il Girasole di Simon Wiesenthal 

 

di Luca Melchiorre 

 

lucamelchiorre@virgilio.it 

 

A dying SS repentant of a horrible crime begs for forgiveness from a Jewish 

prisoner in concentration camp. He listens in silence, then asks fellow Jews and a 

seminarian. He will ask the same question to 47 intellectuals arousing a debate in 

which they confront each other human pity and justice towards those absent (the 

murdered Jews people). The present time cannot resolve the question on the 

forgiveness question, which just history and transcendence may answer. 

 

Keywords: 

Male-imperdonabile, silenzio, testimonianza, perdono  

____________________________________________________________________ 

 

Silenzio o memoria: due modi di essere antitetici, per chi ha fatto esperienza di quel 

male indicibile ed indecifrabile. E come pensare al perdono di qualche cosa di 

indecifrabile? Per ora limitiamoci a dire che chi fra i sopravvissuti ha deciso di essere 

testimone ha messo tra parentesi quella incomprensibilità in favore di una necessità 

etica. Quale è il campo invece di quegli intellettuali che hanno posto a sé e al mondo 

una riflessione sul male e la colpa? Sottolineo due percorsi storici. Il primo è quello di 

Karl Jaspers che nel 1946 teneva una serie di lezioni aventi come oggetto" la questione 

della colpa". Nella sua postfazione del 1962 ricordava ai tedeschi che “lo scritto doveva 

servire all'autoriflessione, a trovare la via verso la dignità nell'assunzione della colpa, 



 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 263 
 

riconosciuta di volta in volta secondo le sue varie specie” 1. Il secondo è quello di 

Hannah Arendt che nel 1961 a seguito della sua esperienza di inviata al processo ad 

Eichmann (Gerusalemme, 11 aprile 1961–31 maggio 1962) pensa al male nella sua 

dimensione di “banalità” scrivendo:   

Quel che ora penso veramente è che il male non è mai radicale, ma soltanto estremo, e che 

non possegga una dimensione demoniaca. Esso può invadere e devastare il mondo intero, 

perché si espande sulla sua superficie come un fungo. Esso sfida, come ho detto, il 

pensiero, perché il pensiero cerca di raggiungere la profondità, di andare alle radici, e nel 

momento in cui circa il male è frustrato perché non trova nulla. Questa è la sua ‘banalità’. 

Solo il bene è profondo e può essere radicale.2 

Ritengo che l’ultima riga di queste parole assai famose e citate non sempre a proposito 

la si può comprendere andando ad una sua affermazione di pochi anni dopo: “Pensare e 

ricordare sono modi i cui gli uomini mettono radici e prendono posto nel mondo3” che 

rimanda alla dimensione della profondità possibile all’uomo  capace di stare in dialogo 

silenzioso con sé stesso (la Arendt chiama questo dialogo “solitudine4” ) al contrario 

degli uomini senza radici che “pattinano sulla superficie degli eventi5”. L'individuo 

pensante può emettere un giudizio nei confronti delle proprie azioni solo se radicato nei 

propri ricordi: la connessione fra pensiero e ricordo è fondamentale perché “non si può 

ricordare qualcosa a cui non si è pensato e di cui non si è parlato con sé stessi6”. 

Ulteriormente il pentimento è legato a quella connessione pensiero-ricordo: “è proprio 

un modo di non dimenticare ciò che si è fatto, è un modo di ‘tornarci su’7” 

Per la Arendt era imperdonabile l’assenza di pensiero e la superficialità di Eichmann: lui 

appariva come persona del tutto normale che con assoluta banalità aveva potuto 

compiere i crimini organizzandoli come un buon imprenditore. La Arendt qualche anno 

dopo affermava  che chi si astenne  dall’essere complice del male (un discorso a parte 

 
1  K. Jaspers, Die Schuldfrage(1965), trad it  La questione della colpa, tr. it Raffaello Cortina Editore, 

Milano 2005, p. 133-13 
2 H.Arendt, Lettera a G.Scholem (24 luglio,1963) in Id Ebraismo e modernità, a cura di G.Bettini, Milano 

1998, p.227  
3 H. Arendt, Some Questions of Moral Philosophy (2003) trad.it Alcune questioni di filosofia morale, tr.it 

Einaudi 2006, p. 61 
4 Ivi, p. 58 
5 Ivi, p.62  
6 Ivi, p.53 
7 Ivi, p.53 



Luca Melchiorre                                                                  Il perdono (im)-possibile… 
 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 264 
 

 

per chi era stato promotore attivo di resistenza) lo fece non in virtù di un imperativo o 

un precetto religioso:  “ la loro coscienza…non parlò loro in termini di obbligazione, 

non disse loro ‘Questo non devo farlo’ ma semplicemente ‘ Questo non posso farlo’ ”8 

L’attore di questa dialettica era la “facoltà umana del volere, ignota alla filosofia antica 

e fu scoperta solo, in tutta la sua complessità da Paolo e Agostino9”, scoperta 

coincidente con quella della libertà come luogo interiore della persona: la libertà per gli  

antichi era riferita solo  alla sfera politica e alla integrità fisica personale.  Ricordo il 

particolare percorso di Primo Levi, primo testimone, per il suo dichiararsi intellettuale 

grazie all’esperienza del Lager10. Ora pensiamo ad un crimine orrendo dalla prospettiva 

di un uomo che lo ha commesso e che pentitosi implora il perdono. Cosa può provare 

l'uomo interpellato che gli sta di fronte? Lo faremo ascoltando un fatto realmente 

accaduto.  

Il fatto: anno 1942. A Leopoli.  

Un deportato ebreo viene condotto da una infermiera tedesca al cospetto di un SS 

agonizzante che vuole chiedere il perdono di un atroce crimine commesso in Ucraina. 

Almeno 200 ebrei (uomini, donne, anziani, bambini, neonati) sono chiusi in un edificio 

a cui poi è stato appiccato il fuoco. Chi tenta la fuga incontra una raffica di 

mitraglia. L’SS, accecato dal rimorso, al primo combattimento non farà nulla per 

proteggersi, riportando gravi ferite e ustioni. Trasportato all'ospedale militare di Leopoli 

ha i giorni contati. L’ebreo, addetto ad un servizio esterno al lager e per ironia della 

sorte presso l'università dove ha studiato, ora ospedale militare, diventerà famoso per il 

suo impegno nella ricerca di criminali nazisti: è Simon Wiesenthal. L’ SS - il suo nome 

è Karl - bendato dalla testa ai piedi, fa precedere la richiesta di perdono a Wiesenthal 

(d’ora in poi Simon) dal racconto dettagliato di quanto ha visto e fatto. Man mano che 

procede il racconto cresce il tormento: Karl rivede gli ebrei spaventati a morte, le 

detonazioni delle bombe a mano, le fiamme che avvolgono l’edificio, le urla strazianti e 

la vista di quanti preferirono gettarsi dalle finestre piuttosto che morire bruciati, ma 

quella famiglia che si getta dalla finestra e incontra la sua raffica di mitragliatrice 

 
8 Ivi, p. 36  
9  Ivi, p. 27.  
10 P. Levi, I sommersi e i salvati, Einaudi, Torino 2003, p.106 



 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 265 
 

diventa l'icona della sua colpa inespiabile: “soprattutto il bambino. Aveva i capelli neri, 

e gli occhi neri”11. Impegna tutto sé stesso per raccontare la storia fino alla sua fine 

amara. Simon ascolta in silenzio senza proferire una parola. Tuttavia non allontana da sé 

la mano della SS che cerca la sua e non se ne libera quando afferra la propria. 

Nonostante il disagio crescente raccoglie una lettera caduta a terra scivolata dalla mano 

di Karl.” Grazie” - dice Karl - “è la lettera di mia madre”12. Per Simon è intollerabile 

ogni citazione di Karl che gli ricordi la vita normale: la giovane età con la voglia di 

vivere, il ricordo della madre che gli ha scritto (la madre di Simon è già andata in un    

luogo “dove non si scrivono più lettere”13); quando Karl sarà morto “sulla sua tomba 

crescerà un girasole…che serberà il legame con la vita”14. Simon pensa ad un 

prigioniero che giaceva a terra lamentandosi: “sono alla fine, morirò, nessuno al mondo 

può più aiutarmi e nessuno piangerà la mia morte”15. Anche Karl si lamenta: “non mi 

resta più molto da vivere” – “so che sono alla fine16”. Ma almeno lui è riuscito a trovare 

la persona che desiderava avere con lui in quel momento, un ebreo. Simon sperimenta 

ora commiserazione, ora ripulsa, ma non commozione. Lo spiega affermando che: “Le 

circostanze in cui sono ridotto a vivere mi hanno reso del tutto indifferente alla 

morte.17”  La situazione è sempre più surreale: Karl non vuole tralasciare nulla e “deve 

dire quella cosa orribile” a Simon perché è ebreo.  Ma lui si domanda “c’è qualcosa di 

orribile che io ancora non conosca?18” Simon vorrebbe scappare.  Eppure compie un 

secondo gesto per Karl: scaccia una mosca dalla testa di Karl ed al suo secondo “grazie” 

si rende conto che lui “inerme Untermensch” per due volte ha avuto gesti di pietà 

“dando sollievo al superuomo, altrettanto inerme, come una cosa naturale, senza 

rifletterci19”e di ciò ne rimane sorpreso. Simon è sulle spine: protrarre la tortura delle 

interminabili interruzioni e riprese di Karl, questo è troppo. Quando la descrizione del 

massacro si avvicina alla sua raccapricciante conclusione Simon ha una istintiva ripulsa 

 
11  S.Wiesenthal, Die Sonnenblume (1997), trad it  Il  Girasole, tr.it.  Garzanti, Milano 2006, p.44 
12 Ivi, p.31 
13 Ivi, p.32 
14 Ivi, p. 33 
15 Ivi, p. 30 
16 Ivi, p.29 
17 Ivi, p.29 
18 Ivi, p. 32 
19 Ivi, p.39 



Luca Melchiorre                                                                  Il perdono (im)-possibile… 
 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 266 
 

 

perché sa bene che “il metodo è sempre lo stesso20”. Fa per alzarsi, ma Karl lo supplica. 

Simon è paralizzato: “Non so cosa mi trattenga qui. Nella sua voce qualcosa mi 

impedisce di seguire il mio istinto e la mia ragione di precipitarmi fuori21”. Karl, 

sconvolto dal proprio racconto è in un bagno di sudore e balbettando implora: “Per 

favore non se ne vada ho ancora qualcosa da dirle22”. Wiesenthal interrompe la 

narrazione ricordando un bambino ebreo, Eli, l’ultimo che ha visto nel ghetto di 

Leopoli, nell’atto di raccogliere su un davanzale le briciole sparse per gli uccelli. Karl 

prosegue il suo racconto con gli eventi accaduti dopo il massacro, soffermandosi sul 

senso di peso dei soldati, molti non erano riusciti a dormire quella notte, nonostante 

l’acquavite distribuita per dimenticare. “Nessuno volle parlarne: ci si evitava l’un 

l’altro23”. Karl prosegue ancora, sempre più tormentato dai dolori del suo corpo. Cerca 

ancora la mano di Simon, che ha già nascosto fra le ginocchia, perché non “vuole più 

esser toccato dalla mano della morte.24” Karl sarebbe disposto a “soffrire ancora più 

atrocemente”, se questo potesse “cancellare dalla faccia della terra il delitto di 

Dnepropetrowsk25”. Il tormento maggiore origina dall’ansia di poter arrivare alla 

richiesta di perdono. Raccoglie le forze e dice le ultime parole, le più importanti: “Lo 

so, quello che le ho raccontato è orribile. Nelle lunghe notti in cui aspettavo la morte, 

ero assillato dall’ansia di parlarne con un ebreo…di chiedergli il suo perdono. Lo so, 

quello che le chiedo è forse troppo per lei. Ma senza una parola non posso morire in 

pace.26”. Fuori campo, Wiesenthal scolpisce in modo indelebile la scena: “C’è in un 

letto un uomo che vuole morire in pace, ma non può, perché un orrendo delitto gli toglie 

la pace. E vicino a lui c’è un uomo che vuole morire in pace, ma non può, perché vuol 

vedere la fine di delitti così orrendi. Il destino ha riunito per qualche ora due uomini che 

non si erano mai conosciuti. Uno attende l’aiuto dall’altro. Ma anche l’altro è impotente 

e non può far nulla per lui27”. Simon ormai ha deciso. Senza una parola lascia la stanza.  

 Il dubbio      

 
20 Ivi, p.43 
21 Ivi, p.43 
22 Ivi, p.44 
23 Ivi, p.50 
24 Ivi, p.53 
25 Ivi, p.54 
26 Ivi, p.55 
27 Ivi, p.55 



 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 267 
 

La sera stessa al rientro nel campo Simon, mosso da un dubbio profondo rompe il 

silenzio sospeso su quell’incontro, parlandone con due suoi compagni ebrei e mesi dopo 

con un seminarista polacco. Da uomo libero renderà pubblico quell’incontro con una 

lettera inviata a 47 intellettuali chiedendo loro: “ho avuto ragione o torto negando il 

perdono?28”.”  La narrazione dell’incontro fra Wiesenthal e il soldato tedesco (di cui ho 

offerto una epicrisi di poche pagine, spero esaustiva e rispettosa) assieme alle lettere, di 

cui è mio intento svilupparne una critica, costituiscono l’opera Die Sonnenblume.    

Simon ha rotto il silenzio e si incammina ad essere testimone e ricercatore della verità.  

Molti sopravvissuti hanno scelto il silenzio per bisogno di ritrarsi in una vita nuova e 

per il fondato timore di non esser creduti. Direi di più, citando l’invito al silenzio, 

rivolto a studiosi, filosofi, psicologici, del sopravvissuto Elie Wiesel, alla fine de 

L’ebreo errante. Ben inteso: non ha niente contro le domande: “sono valide. Anzi, sono 

le uniche a esserlo. Scansarle è mancare al nostro dovere, è perdere la nostra unica 

possibilità di potere un giorno condurre una vita autentica. È contro le loro risposte che 

protesto… non fanno che aggravare le domande: le idee e le parole devono alla fine 

cozzare contro un muro più alto del cielo29”. Questa inaccessibilità alla comprensione 

(diversamente dalla conoscenza) per Elie Wiesel è personalmente legata alla morte del 

padre giacente sfinito sotto la sua cuccetta che al mattino non c’era più. Esperienze 

come quelle lasciano il pensiero raggelato, anche per i testimoni, il cui operato non è un 

fatto neutro, come per lo storico o il giudice. Per il sopravvissuto il passato resta sempre 

lì, incancellabile e irreversibile: “Posso evocare il passato, non resuscitarlo, il passato è 

morto…30”: è morto suo padre, è morta per lui la città natale ove ha fatto un ultimo 

angosciante ritorno. Anche Wiesenthal rievoca l’incontro con Karl “cifrato” dal suo 

silenzio sapendo che non può cambiarlo. Tuttavia la rottura del silenzio non risolve la 

domanda perché come gli disse Primo Levi – che pure non ebbe dubbi sul fatto che 

Wiesenthal aveva fatto bene a non perdonare -“il sì e il no non si possono separare con 

un taglio netto, e qualcosa resta sempre dall'altra parte31”. Il silenzio pesa come un 

 
28 Ivi, p.97 

29 E.Wiesel, Le chant des morts (1966) trad.it., L’ebreo errante, tr.it  Giuntina, Firenze, 1991 , 

p.163-4 

30 Ivi, p.132  
31 S.Wiesenthal, Die Sonnenblume (1997), trad it  Il  Girasole, tr.it.  Garzanti, Milano 2006, p.165 



Luca Melchiorre                                                                  Il perdono (im)-possibile… 
 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 268 
 

 

macigno sulla coscienza dell'SS. Come si sarà sentito Karl dopo che Wiesenthal lo 

lasciò senza una risposta? Bolek, il seminarista polacco, raccoglie il tormento di 

Wiesenthal, di non aver esaudito l’ultima preghiera di Karl dando molta importanza al 

fatto che sia stato ad ascoltare “la sua confessione. Per lui era una vera confessione 

...anche senza prete… nella sua ultima ora ha ritrovato la fede della sua infanzia ed è 

morto in pace 32". Anche Carl Zuckmayer, saggista tedesco, riconosce a Wiesenthal di 

aver “perdonato a quell’uomo, anche senza parole…” e che “ha prestato aiuto a 

quell’uomo angosciato, alla parte buona della sua anima e ha fatto tutto quello che era 

umanamente possibile fare33”.Tuttavia c’è una ragione più profonda del desiderio 

irrisolto di perdonare ”annidato nel livello più profondo del suo essere” di cui il 

sacerdote Pawlikowski si accorge  riflettendo sulla domanda che Wiesenthal, con le 

parole del compagno Arthur, fa all'inizio della narrazione: “Davvero eravamo tutti dello 

stesso fango? Se era così perché alcuni diventavano assassini e altri vittime? 34” Questa 

è proprio la domanda che Wiesenthal pone a sé medesimo e al lettore: se questo 

interrogativo resta senza risposta, è impossibile rispondere alla possibilità del perdono. 

Detto altrimenti: in quella domanda si insinua il dubbio sulla unità ontologica fra tutti 

gli uomini.  Se siamo tutti dello stesso fango (Abele e Caino, oggi l’ebreo e il suo 

carnefice) allora è lecita quella domanda, ma se “il fango” non è lo stesso a che titolo 

perdonare?   

 Fra l’incontro con Karl e l’istanza rivolta ai 47 interpellati si iscrivono due fatti: il 

giorno seguente la morte di Karl l’infermiera rintraccia Simon per consegnargli i suoi 

effetti personali, come aveva dovuto promettergli in punto di morte. Simon non vuole 

neppure toccare “il fagotto”. Tuttavia andrà a trovare la madre di Simon, cosa 

sorprendente quanto il fatto che sia riuscito a captare l'indirizzo pur tenendo conto della 

sua rinomata memoria, che gli permise di rintracciare volti e nomi di nazisti.  Simon al 

cospetto della madre di Karl si ritrova ancora una volta in ascolto, non costretto ma per 

libera scelta. Si astiene dal dire il male commesso dal figlio: non uccide una seconda 

volta il figlio nel cuore della madre. Forse perdona in qualche modo Karl, almeno ora, 

 
32  Ivi, p. 80 
33 Ivi, p.224 
34  Ivi, p.10.  Per approfondire rimando alla lettura della pagina 10 dell’edizione citata de il Girasole ove è 

raccontato un mito della letteratura ebraica che narra di quel fango primordiale, sul quale si trovano in 

disaccordo i due compagni di Simon 



 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 269 
 

da morto? Certamente mostra misericordia per la madre e antepone alla necessità di una 

verità assoluta l'opportunità di un silenzio compassionevole, che non è menzogna. Resta 

invece problematico – in primis per Simon medesimo - il silenzio di fronte a Karl 

morente: il momento del perdono materiale e non rimandabile – se mai fosse stato 

possibile -    era quello al capezzale del morente. Sottolineo “morente” e non “suicida” 

disperato: andò incontro alla possibilità della morte, che, se gli fosse toccata in sorte, 

sarebbe stata l’espiazione della sua colpa. Noi comprendiamo la riluttanza   di 

Wiesenthal a pronunciare una parola di perdono ma ci permettiamo di pensare che non 

era nelle condizioni di tenere conto di quel modo di andare incontro alla morte proteso 

alla possibilità di espiare. 

Diamo un primo sguardo alle risposte ricevute da Wiesenthal.  La maggioranza, anche 

fra i contrari all'assoluzione, espresse comprensione, sollevandolo da sensi colpa e 

riconoscendogli che aveva fatto tutto ciò che era umanamente possibile fare in una di 

quelle vicende estreme della vita che non consentono di esser giudicate dall'esterno, 

soprattutto se a posteriori. Petru Dimitru, saggista e romanziere romeno, apre così la 

sua: “lei mi pone sotto gli occhi il suo racconto con un gesto che formula una domanda 

e al tempo stesso chiede simpatia… fortunatamente per lei, per me, per tutti noi, lei è un 

uomo, vale a dire un esser capace di dubbio e di rimpianto35”. Pochi affermarono che 

avrebbe fatto bene a concedere il perdono, pochi altri che bene aveva fatto a non averlo 

concesso, come Primo Levi espressosi negativamente sulla possibilità di un'assoluzione 

e sull'autenticità del pentimento36  di Karl scrivendo: “credo  di poter affermare che in 

quella situazione, lei ha avuto ragione nel rifiutare al morente il suo perdono…perché 

era il male minore: lei non avrebbe potuto perdonargli se non mentendo, o infliggendo a 

lei stesso una terribile sofferenza morale37”. La maggioranza si espresse in modo 

dubitativo, sia nella risposta rivolta a Wiesenthal che riferendosi a sé stessi. Gabriel 

Marcel, filosofo francese, scrisse così “sono quasi certo che se, mi fossi trovato al suo 

 
35  Ivi p.112 
36 Ricordo, per analogia, citando da I sommersi e i salvati, alle p.117-118, quando in prossimità di una selezione, dice  

“di aver provato  la tentazione, di cercare rifugio nella preghiera…poi, ha prevalso l’equanimità: non si cambiano 

le regole del gioco alla fine della partita… Una preghiera in quella condizione sarebbe stata non solo assurda 

(quali diritti potevo rivendicare?) ma blasfema…. Cancellai quella tentazione: sapevo che altrimenti, se fossi 

sopravvissuto, me ne sarei dovuto vergognare.”  
37 Ivi, p.165 

 



Luca Melchiorre                                                                  Il perdono (im)-possibile… 
 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 270 
 

 

posto, accanto al morente, avrei pronunciato le parole del perdono, le sole capaci di 

dargli l'ultimo conforto38”. Ma poi, insoddisfatto, mette in dubbio questa eventualità. 

 

Discussione: il dibattito   

Il dibattito suscitato da Wiesenthal deve esser letto alla luce del vero quesito, se sarebbe 

stato autorizzato a perdonare per i significati enunciati nella sua lettera: significato 

politico, filosofico e religioso e non per i fattori psicologico-emotivi che “sono 

importanti e possono influire sulla decisione da prendere39”, ma non fondanti. Tuttavia 

si presti attenzione, come sottolinea Gustav Heinemann, presidente della repubblica 

federale tedesca, a quel “ non detto”: è la ragione del  non darsi pace di Wiesenthal per 

“non aver saputo dire al giovane assassino morente, e pentito, una parola di liberazione, 

di perdono, di assoluzione”40; o a quanto dice Jacob Kaplan (Gran Rabbino di Francia) 

del “suo turbamento" per “non aver elargito tutta la pietà di cui poteva dargli 

prova…sentita spontaneamente a varie riprese... ma non espressa con le parole41”, 

raccomandandogli di non rimproverarselo. Manès Sperber42, psicoanalista e Golo 

Mann43, storico tedesco, dicono che se si fossero trovati nella situazione di Simon 

avrebbero forse “ceduto” per debolezza, omologando la pietà e la compassione ad un 

sentimento che origina dalla debolezza umana. Volendo porci nella prospettiva degli 

interlocutori di Wiesenthal sottolineo un avvertimento essenziale: “non giudicare il tuo 

compagno finché non ti trovi al suo posto (Avot 2,4)44” 

Oltre   la contingenza delle circostanze  

Porgere l'altra guancia? (Mt,5.39), Chi può rimettere i peccati se non Dio solo? (Mc 

2,1-12, Lc 5,17-26) A Kippur Dio perdona le colpe commesse contro di lui, ma non 

quelle commesse contro il prossimo 

 
38 Ivi, p. 180 
39 Ivi, p.124 
40  Ivi p.139  
41 Ivi p.156 -157   
42 Ivi, p. 217 
43 Ivi, p.179 
44 Ivi, p.110 



 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 271 
 

Abbiamo notato come i lemmi pietà e compassione possano esser considerati nulla più 

che dei buoni sentimenti, dei moti dell’animo. Le stesse parole richiamano invece anche 

altri sensi, come la pietas e l’etimo di compassione: soffrire-con e non al suo significato 

debole. Ma il problema è un altro: se questo soffrire-con (ammettendo che si riesca a 

provare compassione) dia il diritto ad esprimere il perdono richiesto. Siamo di fronte al 

problema della misericordia, lemma che non è esposto all’ambivalenza di significati 

sospesi fra il puro sentimento e una necessità etica. La misericordia per il soggetto che 

chiede per sé il perdono non può esser disgiunta dalla misericordia per gli assenti: le 

vittime innocenti. Ecco che, quando in gioco non sono due persone, ma una generazione 

intera di carnefici e una intera di vittime, parlare genericamente di perdono e 

misericordia (solo per una parte), disgiunto dalla giustizia, significherebbe indulgere ad 

un’ipocrisia colossale. Vie sbrigative diventano un oltraggio per la vittima e per la 

giustizia e non sono manifestazioni di misericordia. Di questa dimensione trascendente 

le buone intenzioni del soggetto e la contingenza dei contesti particolari ne parlano tre 

autori del dibattito. Eva Fleischner addetta alle relazioni cattolico-ebraiche del comitato 

consultivo dell'U.S.Catholic Conference orienta chiaramente la domanda relativa al 

perdono:” non se avrebbe dovuto perdonarlo, ma se avrebbe potuto farlo, se era in suo 

potere perdonare45” e affida la risposta alla Mishnah : “ Dei peccati commessi dall'uomo 

verso Dio, il Giorno dell' Espiazione apporta il perdono, ma dei peccati commessi verso 

il prossimo, il Giorno dell'Espiazione non apporta il perdono se non si è prima tentato di 

ottenere il perdono del prossimo46”.La Fleischner riflette anche su una cattiva    

interpretazione del monito rivolto da Gesù di “porgere l'altra guancia”(Mt 5,39): “Gesù 

sfida me a perdonare per il male fatto a me (già questa è una bella sfida). Ma da nessuna 

parte sta scritto che Gesù ci imponga di perdonare il male fatto a qualcun altro47”. (la 

Fleischner aveva osservato la diversa propensione di studenti cattolici ed ebrei, che 

leggevano Il Girasole durante il suo corso sull' Olocausto, a considerare il perdono). 

Dalle premesse enunciate ne discendono due impedimenti: Karl “non può espiare la sua 

colpa, poiché le vittime sono morte” alle quali non può esprimere il proprio pentimento; 

Simon “non può perdonare Karl a   nome loro48”. Fatte queste premesse affida Karl - 

 
45  Ivi, p.126 
46 Ivi, p.129 
47 Ivi, p.128 
48 Ivi, p.129 



Luca Melchiorre                                                                  Il perdono (im)-possibile… 
 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 272 
 

 

virtualmente – alla misericordia: “Simon avrebbe potuto dire a Karl: non ho nessuna 

possibilità di perdonarti, dato che non posso, non oso parlare a nome degli ebrei 

assassinati. Ma il Dio in cui tu credi, e in cui credo anch'io, è infinitamente 

misericordioso e ci chiede solo di pentirci dei nostri peccati.  Se il tuo pentimento è 

sincero, e io penso lo sia, e dato che non puoi risarcire nessuno, affidati alla 

misericordia di Dio49”. L'autrice dopo aver enunciato le argomentazioni classiche della 

tradizione rabbinica e riconosciuto il sincero pentimento di Karl non lo “abbandona” - 

sempre virtualmente – alla solitudine del proprio struggente rimorso e gli ricorda la 

dimensione “altra”, quella che non proviene dalla concessione dell'uomo ma dalla 

misericordia divina. Questa mediazione sita fra il piano del rigore teologico e quella 

della comprensione antropologica la ritroviamo anche nell'intervento di Kaplan: “credo 

dunque che sarebbe stato giusto dire alla SS che non era in suo potere accogliere questa 

supplica, ma che la sincerità del suo pentimento e l'accettazione della morte come una 

giusta espiazione avrebbero certamente avuto peso nel giudizio di Dio. In mancanza del 

perdono, queste parole avrebbero risposto in parte a quello che la SS attendeva da lei, e 

al tempo stesso sarebbero state conformi alla tradizione ebraica50”. Gollwitzer, da 

teologo protestante, pone l'accento sulla grazia divina sottolineando che il pentimento 

(non scontato né ovvio quello di Karl, fra tanti criminali che mai si pentirono) 

“rappresenta un segno di grazia dello Spirito Santo concessa al morente che ha udito la 

voce stessa di Dio51” e ricorda che secondo il pensiero ebraico “la remissione del 

peccato non dipende dalla generosità o dalla misericordia degli uomini52”. Paolo de 

Benedetti, docente di giudaismo (nato da famiglia ebrea non praticante, poi cattolico per 

sua scelta) dice che “chiedere perdono e non riceverlo era la condizione necessaria per 

entrare nell'altra vita dove Dio può – ma solo là, non quaggiù – perdonare i morti a 

nome dei morti53”. Per altro, con finezza, fa notare a Wiesenthal, che “non disse no: 

soltanto non disse sì. E questo suo silenzio, questa sospensione…lo metteva in 

comunione con tutti i morti di Auschwitz, che non avevano dato a nessuno nessuna 

 
49 Ivi, p.129 
50 Ivi, p.156 
51 Ivi, p.133 
52 Ivi, p.132 
53 Ivi, p.111 



 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 273 
 

delega, né per il sì né per il no54". Riporto per esteso la risposta di Jaques Maritain, 

filosofo neo-tomista, che compendia diverse prospettive mantenendole su piani distinti, 

senza confusione di sorta, valorizzando quanto di vero ciascuno di esse ha da dire sul 

quesito di Wiesenthal:  

Non la condanno per essersene andato senza perdonare a Karl. Ma, come Bolek, penso che 

sarebbe stato meglio perdonargli ponendosi per un momento al posto del sacerdote che 

ascoltasse la sua confessione, e dicendogli, per esempio: ‘ potrei perdonarti soltanto il male 

che tu avessi fatto a me; ma gli orribili misfatti    perpetrati contro    altri uomini    come 

perdonarteli in loro nome?  Ciò che hai fatto non è umanamente perdonabile. Ma nel nome 

del tuo Dio, sì, ti perdono ’. Questo atto di carità credo, lei, può ancora compierlo nella 

preghiera e al cospetto di Dio (poiché ogni attimo è presente alla divina eternità) e servirà a 

dare pace alla sua coscienza.55 

 

L'aspetto politico         

Quando Sven Alkalaj, primo ambasciatore della Repubblica di Bosnia ed Erzegovina 

negli USA, scrive sono già rubricati termini quali crimini contro l'umanità e – ahimè- 

genocidio: un altro si è appena concluso nel suo paese. Il dilemma è lo stesso: 

“possiamo perdonare assassini ancora in vita?”  e “chi ha il diritto di parlare a nome 

delle vittime?” Ritiene che “Simon non aveva diritto di perdonare a nome delle vittime 

“come è stato rilevato dai suoi compagni56”. Alkalaj riflette sulla dimensione collettiva 

della colpa: un tribunale per i crimini di guerra “non solo dispenserà giustizia punendo i 

colpevoli, ma servirà a mostrare cosa è accaduto e potrà assolvere degli innocenti. In 

questo modo si potrebbero anche creare le basi per una riconciliazione57”. Inoltre 

sottolinea: “dobbiamo ricordare che ogni vittima fa parte del noi collettivo” e che 

“anche se un membro di una società non ha partecipato personalmente ai delitti, deve 

perlomeno condividerne la vergogna58”. Tuttavia respinge l’idea di colpa collettiva, 

credendo che esista una responsabilità nazionale o statale del genocidio. Ricordo come 

Primo Levi e Hannah Arendt abbiano sempre respinto il postulato di colpa collettiva, 

 
54 Ivi, p.110 
55 Ivi, p.181 
56 Ivi, p.100-101 
57 Ivi, p.101 
58 Ivi, p. 102 



Luca Melchiorre                                                                  Il perdono (im)-possibile… 
 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 274 
 

 

che equivale a dire che nessuno è colpevole. Alkalai chiude il proprio contributo 

dichiarando che “alla fine, la riconciliazione deve essere la meta finale per tornare ad 

apprezzare la bellezza della vita59”.  

Eugene Fisher, del Segretariato per gli affari ecumenico-interreligiosi dei vescovi 

cattolici, offre un contributo politico nel senso più profondo del termine sottolineando  

che“ da parte nostra possiamo pentirci e adoperarci per una reciproca riconciliazione” 

ma “che chiedere agli ebrei il perdono costituisca il massimo dell'arroganza da parte dei 

cristiani60”e che “non abbiamo alcun diritto di mettere i sopravvissuti ebrei 

nell'impossibile posizione morale di offrire il perdono, implicitamente in nome di sei 

milioni61”: il pentimento e la  richiesta di perdono siano rivolti “non direttamente agli 

ebrei ma a Dio…pubblicamente perché l'offesa non colpisce solo gli ebrei, ma anche 

Dio e l'umanità62” 

 

Oltre il male , oltre l'impossibilità del perdono    

Gli interventi citati hanno indicato le strade possibili per non lasciare l'ultima parola al 

male. Il già citato Jaspers, per il quale, sulla scia di Kant, restava problematico se non 

impossibile “catturare il male in un concetto63”, affermava nel suo saggio sul male 

radicale in Kant, di fronte a questo dato irriducibile, la necessità di assumere la propria 

decisione: 

 devo chiedermi quale mondo realizzerei attraverso la mia azione, se fosse nelle mie 

possibilità… E’ come se il mondo non fosse ancora deciso quello che è, ma grazie alla mia 

azione, con la realtà del mio agire, concorressi a decidere ciò che esso sia; attraverso quel 

che sono e compio, mi convinco di ciò che nel mondo è possibile e reale. Se mi lamento del 

mondo eludo le mie responsabilità. Nel punto in cui mi trovo, ciò che è dipende solo da me 

e dal mio essere nell’agire. 64 

 
59 Ivi, p.102 
60 Ivi, p.117 
61 Ivi, p.118 
62 Ivi, p.119 
63 K.Jaspers, Das Radikal Böse  in Kant  (1968), trad it Il male radicale in Kant ,a cura di Roberto Celada 

Ballanti, tr.it.Morcelliana, Brescia 2011,  p.8 
64 Ivi, p..45 



 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 275 
 

 Hans Habe, scrittore, ha colto la cifra di Simon nel suo stare al cospetto di Karl: “non 

ha odiato l'assassino morente65”. L'archetipo è in Dio stesso perché “perdonare è 

l'imitazione di Dio. Ma anche la punizione è l'imitazione di Dio. Dio punisce e perdona: 

in questa successione. Ma Dio non odia66”.Il saggista Stefano della Torre ha osservato 

lo stare di Simon al capezzale di Karl “tra la pietà spontanea verso un morente indifeso 

e l'orrore per ciò che questi rappresenta e per ciò che confessa…di fronte a un nemico 

abietto e, insieme, a un essere umano che muore, che si è pentito e chiede perdono67” 

riconoscendo così a Wiesenthal la sua capacità di“ conservare in lui un pensiero, una 

preoccupazione etica, un senso specifico di ogni persona (compreso un nazista), che 

contrastava con l’omologazione universale del campo68”: il nazista morente è il 

paradosso che “sembra aver lasciato un'eredità immateriale a Wiesenthal, che la 

trasmette a noi: un interrogativo che decompone    la compattezza del male, che apre una 

breccia proprio là dove il male è più massiccio ed estremo69”. La cifra fondamentale di 

quel perdono impossibile sta nel tempo: “impossibile” nel momento “presente” ma 

lasciando davanti a sé una traccia persistente assume altre possibilità nel tempo 

dell'eternità e in quello storico. Credo non sia casuale che Wiesenthal abbia interpellato 

ed incontrato Albert Speer, ministro degli armamenti di Hitler, che ha scontato vent'anni 

di reclusione. Accadrà infatti durante il loro incontro che, con le parole di Primo Levi 

citate da Stefano della Torre, “un nemico che si ravvede non è più un nemico70” La sua 

risposta alla lettera di Wiesenthal, era stata preparata da sei mesi di corrispondenza e da 

un lungo incontro presso il suo Centro di Documentazione di Vienna, il 20 maggio 

1975. Albert Speer dichiara che è stato proprio il suo Girasole a guidarlo verso 

Wiesenthal. Albert Speer ricorda nella propria risposta la compassione mostrata da 

Wiesenthal alla madre di Karl e la comprensione esercitata nei propri confronti, segnata 

da gentilezza, bontà e umanità durante il loro incontro. L'ebreo sopravvissuto e il 

ministro di Hitler si erano guardati negli occhi serenamente: Albert Speer, il nemico di 

un tempo non è più il nemico di un tempo e Wiesenthal, instancabile servitore della 

giustizia, non ha dubbi nel volersi confrontare con un uomo giudicato dal tribunale di 

 
65 Ivi, p.138 
66 Ivi, p.138 
67 Ivi, p.167 
68 Ivi, p.169 
69 Ivi, p.169 
70  Ivi, p.172  



Luca Melchiorre                                                                  Il perdono (im)-possibile… 
 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 276 
 

 

Norimberga per i propri crimini. Riporto integralmente la delicatissima lettera di Albert 

Speer, senza “appesantirla” con mie sottolineature:  

Afflitto da indicibili sofferenze, inorridito dai tormenti di milioni di esseri umani, ho 

confessato la mia parte di responsabilità per questi delitti al processo di Norimberga. Sono 

stato giudicato colpevole, ma in questo modo il tribunale ha punito la mia colpa solo dal 

punto di vista legale: rimane il coinvolgimento morale. Nemmeno dopo vent’anni di 

reclusione a Spandau posso perdonarmi di avere sostenuto avventatamente e 

spregiudicatamente un regime che metteva in atto l’assassinio sistematico di ebrei e di altri 

gruppi di persone. La mia colpa morale non è subordinata allo statuto delle limitazioni, non   

potrà venir cancellata, finché avrò vita. E lei, Simon Wiesenthal, dovrebbe perdonare, 

anche se io non posso perdonare me stesso? Manes Sperber suppone che se questa SS fosse 

sopravvissuta e fosse rimasta fedele al proprio rimorso, lei non l’avrebbe condannata (cfr 

p.219): ebbene, il 20 maggio 1975 siamo nel suo Centro di Documentazione di Vienna: 

l’incontro era stato preceduto da una corrispondenza durata sei mesi. E’stato proprio il suo 

Girasole a guidarmi verso di lei. ‘Lei ha ragione’, le avevo scritto in precedenza ’nessuno è 

obbligato a perdonare’. Ma lei, aveva mostrato comprensione, intraprendendo, nel 1946, il 

difficile viaggio a Stoccarda. Lei ha mostrato compassione, non rivelando alla madre i 

delitti del figlio. La stessa gentilezza umana echeggia nella lettera che lei ha scritto a me e 

di cui le sono riconoscente! Ha dimostrato clemenza, umanità e bontà anche quando ci 

siamo seduti l’uno di fronte all’altro il 20 maggio. Lei non ha toccato le mie ferite; ha 

cercato con garbo di aiutarmi. Non mi ha accusato, né mi ha buttato in faccia la sua collera. 

Io l’ho guardata negli occhi- occhi che riflettevano tutto il popolo assassinato, occhi che 

avevano visto la sofferenza, il degrado, il fatalismo, e l’agonia dei suoi compagni. E 

tuttavia quegli occhi non esprimono odio; restano caldi e tolleranti e pieni di comprensione 

per le sventure degli altri. Al momento del congedo, lei ha scritto nella mia copia del 

Girasole che io non avevo cancellato i tempi spietati, ma ne avevo riconosciuto, con senso 

di responsabilità, le vere dimensioni. Sono venuto da lei traumatizzato. E lei mi ha molto 

aiutato – così come ha aiutato la SS, quando non ha ritirato la mano, né l’ha rimproverata. 

Ogni essere umano deve portare il suo fardello. Nessuno può assumersi quello di un altro, 

ma il mio, dopo quel giorno, è diventato più leggero. E’stata la grazia di Dio a toccarmi, 

attraverso lei.71 

 

 

 

 
71 Ivi, p.215-216 



 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 277 
 

Commento  

Rimorso autentico e disperazione sono le precondizioni indispensabili per la richiesta di 

perdono di un male incommensurabile. A ciascuno il proprio compito: al criminale il 

rimorso disperato, necessariamente. Alla vittima il perdono, eventualmente. 

L’arrovellante rimorso di Karl è iniziato alla sera del crimine, la sera che per ogni essere 

umano è lo spartiacque fra il giorno che se ne va e quello nuovo: occasione, per taluni, 

di contemplare il bello di cui si è stati artefici, per talaltri l’ora dell'angoscia per ciò che 

mai avrebbe dovuto accadere, ciò per cui si preferirebbe non esser nati. Karl era 

rincorso dall'incubo della famiglia in fiamme che gli veniva incontro. Ci troviamo di 

fronte ad un male indicibile, che supera qualunque possibilità di comprensione. E infatti 

non si tratta di comprendere, perché se ci si mette sulla strada della comprensione si 

finisce per scusare e di questo passo ogni discorso sul perdono viene vanificato perché 

viene meno la richiesta del perdono in quanto anticipata dalla comprensione e dalla 

scusa. Questo male ha solo una possibilità paradossale: il perdono. Tuttavia in quelle 

circostanze il pentimento sincero, senza alcun tentativo di inserire attenuanti, non è stato 

corrisposto dal perdono. La richiesta di perdono è pur sempre "legittima", il concederlo 

è facoltativo. Il rischio che corre chi implora il perdono, senza patti anticipati, va di pari 

passo con la libertà di chi potrebbe concederlo e che forse non lo concederà mai. Il 

perdono è un fatto personale che si svolge fra due persone e anche se conduce alla 

riconciliazione non è il suo sinonimo: la riconciliazione riguarda non due individui ma 

due o più comunità. Tuttavia il perdono e la riconciliazione condividono il medesimo 

oggetto e la dimensione futura perché come afferma Stefano della Torre “il perdono non 

cancella un passato insanabile ma apre una nuova prospettiva verso il futuro; spezza – 

scriveva Hannah Arendt- la coazione a ripetere, la catena della colpa e della vendetta72”.  

Avendo sempre ben presente che “chi vuole imporre alle vittime il perdono come un 

dovere aggiunge offesa all’offesa73”. Inoltre, anche il perdono fra due persone che si 

svolge alla presenza di testimoni può avere il potere di creare un contagio virtuoso: 

ricordo il famoso episodio dei Promessi Sposi, ove il Manzoni narra della richiesta di 

perdono fatta da fra Cristoforo al fratello dell'uomo che lui aveva ucciso. Il novello 

frate, abbandonate le mura protettive del convento, si è posto al cospetto di tutti i 

 
72 Ivi, p.171 
73 Ivi, p.171 



Luca Melchiorre                                                                  Il perdono (im)-possibile… 
 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 278 
 

 

convenuti, ove il fratello dell’ucciso lo attende per umiliarlo e lì avviene un movimento 

fra i loro occhi. Questo movimento è l'essenza di quel perdono, ancora una volta non 

scontato, che fa incontrare i due soggetti e gli astanti che si uniscono a gran voce alla 

dichiarazione di perdono. Codesta narrazione sembra voler comunicare come il 

comportamento di un singolo uomo possa cambiare radicalmente il modo di atteggiarsi 

di coloro che lo circondano, facendo crollare l'orgoglio di gruppo. Tuttavia il fatto della 

apparente dimensione pubblica di quell'incontro nulla toglie ai requisiti essenziali del 

darsi la possibilità del perdono: un atto libero e personale, in cui nessuno, può entrarvi 

intimamente, ancora una volta riprendendo le parole già citate di    Hillel “Non giudicare 

il tuo compagno finché non ti trovi al suo posto" 

Riflessioni conclusive 

Il nostro percorso si è intrecciato a partire da una vicenda avvenuta “in circostanze 

insolite74”: l’asimmetria fra i due soggetti (un criminale e una vittima) non impedì a 

Wiesenthal di interrogarsi criticamente sul proprio atteggiamento. Quelle “circostanze 

insolite” hanno riunito per qualche ora due sconosciuti: uno attende il perdono che l’altro 

non è in grado di dargli. La richiesta disattesa sospesa nel silenzio, posta al vaglio del 

dubbio e della critica, pone Wiesenthal sul cammino della verità e della giustizia per tutta 

la vita. La ricerca mai interrotta da Wiesenthal darà come frutto una maggiore conoscenza 

dei crimini del nazismo e la consegna alla giustizia di numerosi criminali. Tuttavia c’è 

molto di più: la riflessione sul quel perdono possibile–impossibile, non verbalizzato, 

sospeso e rimandato nel tempo storico e nella trascendenza, apre due spazi in Wiesenthal e 

in chi voglia mettersi all’ascolto di quel percorso, vale a dire il paradossale binomio   

silenzio/testimonianza e la possibilità di aprire la breccia sul male ove esso è più compatto 

anche in situazioni come quella di Simon. Si è anche detto: capacità di conservare il 

pensiero, anche nelle situazioni limite e saper non odiare, anche se è impossibile 

perdonare. Alla fine, si dovrà “tornare ad apprezzare la bellezza della vita”.  

 

 

 

 
74 Ivi, p.97 



 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 279 
 

Nota bibliografica  

WIESENTHAL, Simon, Il Girasole. I limiti del perdono, Garzanti, Milano 2006 

JASPERS, Karl, La questione della colpa, Raffaello Cortina, Milano, 2005 

WIESEL, Elie, L’ebreo errante, Giuntina, Firenze, 1991  

ARENDT, Hannah, La banalità del male. Eichmann a Gerusalemme, Feltrinelli, 

Milano, 2015 

ARENDT, Hannah, Alcune questioni di filosofia morale, Einaudi, Torino, 2006 

ARENDT, Hannah, La vita della mente, Il Mulino, Bologna, 2006 

LEVI, Primo, I sommersi e i salvati, Einaudi, Torino, 2003 

JASPERS, Karl, Il male radicale in Kant, Morcelliana, Brescia 2011 

RICOEUR, Paul, Il male. Una sfida alla filosofia e alla teologia, Morcelliana, Brescia, 

1993  

NATOLI, Salvatore, Sul male assoluto. Nichilismo e idoli nel Novecento, Morcelliana, 

Brescia, 2006 

JONAS, Hans, Il concetto di Dio dopo Auschwitz. Una voce ebraica, il Melangolo, 

Genova, 2001 

 

 

 

 

 

 

 


