Niobe — Hybris.

Eccessi della funzione materna

di Maria Maletta

Liceo Parini, Milano
] panopoliy@gmail.com

The notion of limit, intrinsic to the representational universe of the Greeks,
coexists with its violation, with HBpig which always implies a destructive attitude,
both of the individual and of entire human groups. The Hppig of the Theban queen
Niobe, daughter of Tantalus, is closely connected to her maternal function, to her
pride in her powerful fertility - twelve or fourteen children - from which arises the
impulse to go beyond human nature to the point of impious denigration of a
goddess, Latona, mother of "only" two children: Apollo and Artemis. Tremendous
is the divine vengeance that befalls Niobe's offspring to the point of extinction of
her lineage. The irreparable mourning makes her a rigid and mute figure, like the
stone into which she is transformed: Lydia's Weeping Rock. Through the reading
of the fragmentary texts of Aeschylus and Sophocles and the comparison with
other literary and figurative testimonies from different eras we understand how
deep the mythical story of Niobe has affected the artistic imagination of all time.
Niobe's instantaneous petrification is thus reversed in her artistic survival. The
durability of the rock which, eroded by rain / tears, continues to transform, is
perhaps the extreme counterbalance that mortals oppose to divine revenge. The
only authentic way out of the uncertainty of time and the premonition of finitude
as well as the inexorability of the limit in the artist's creation.

Keywords:
Niobe, myth and metamorphosis, hybris of hypermaternal role,

"work of the Negative', Alberto Savinio

La categoria primeva del pensiero causale & la maternita. La relazione tra madre e figlio mostra
I'enigma di una tangibile connessione materiale radicata nel trauma profondamente perturbante
della separazione di un essere vivente dall’altro.!

L A. Warburg, Appunti per la conferenza Bilder aus dem Gebiet der Pueblo-Indianer in Nord-Amerika,
Kreuzlingen, aprile 1923 [WIA 111.93], cit. in E.H. Gombrich, Aby Warburg: An Intellectual Biography,
The Warburg Institute, University of London, London 1970; tr. it. di A. Dal Lago, P.A. Rovatti, Aby
Warburg. Una biografia intellettuale, Feltrinelli, Milano [1983] 2003, p. 193.

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 270


mailto:panopoliy@gmail.com

Maria Maletta Niobe — Hybris. Eccessi della...

Nel lavoro degli umili scalpellini che ci ¢ stato lasciato in eredita dalla istanza magniloquente
o0 dalla tragica disperazione del mondo pagano, la dura pietra rallegra e addolora come una
vivente danza di morte; qui la passione umana continua a vivere tra i morti nella sua
immortalita, nella forma di un furioso desiderio di afferrare, o di essere travolti dalla
passione; cosi che ognuno tra i posteri che sia dotato di cuore vibrante e di occhio sensibile
deve inevitabilmente parlare nello stesso stile, ogni volta che sia scosso dalla coazione
imperitura a dar sfogo ai suoi sentimenti.?

Hybris

La nozione di limite, intrinseca all’universo rappresentazionale dei Greci, coesiste con la
sua violazione, con la ¥fpic, lemma la cui area semantica include i concetti di
trasgressione, sopraffazione, prepotenza, superbia, tracotanza, disprezzo per 1’Altro: un
male che, nel manifestarsi dei suoi diversi aspetti — etici, politici, psicologici — implica
sempre un atteggiamento distruttivo, sia dell’individuo sia di interi gruppi umani.

La §ppi¢ di Niobe ¢ strettamente connessa alla funzione materna, all’orgoglio per la sua
potente fecondita, da cui scaturisce I’impulso a travalicare la natura umana sino a
pretendere che i Tebani tributassero a lei, madre di tanti figli, il culto fino a quel momento
riservato alla divina Latona, generatrice di due “soli” figli. La sfida scatena su Niobe la
punizione divina che, come osserva Walter Benjamin, «benché rechi ai figli una morte
nel sangue, si arresta davanti alla vita della madre, vita lasciata sopravvivere ancora piu
colpevole di prima per la fine dei figli, muto ed eterno sostegno della colpa nonché pietra
di confine tra uomini e dei.»®

Nella sorte finale della regina tebana Benjamin rileva una trasparente simbologia: la pietra
della sua metamorfosi in roccia & una sorta di 6pog, un cippo di confine che segna la
frontiera invalicabile tra umano e divino. Cesura ontologica contrassegnata dalla
spietatezza della vendetta divina, giacché la teodicea si realizza nello scempio di fanciulli

innocenti.

2 Cit.A. Warburg, Grundbegriffe, 1, Notizbuch, 1929, p. 3; cit. in E.H. Gombrich, Aby Warburg: An
Intellectual Biography, cit.; tr. it. di A. Dal Lago, P.A. Rovatti, Aby Warburg. Una biografia intellettuale,
cit., pp. 213-215.

3 Cit. W. Benjamin, Per la critica della violenza, tratto da: W. Benjamin, Gesammelte Schriften, vol. 1, a
cura di R. Tiedemann e H. Schweppenhauser, Suhrkamp, Frankfurt a. M. 1999, pp. 179-204, p. 25, trad. di
Antonello Sciacchitano, in
http://www.sdstoriafilosofia.it/download/2016%20VB/benjamin_critica_violenza.pdf,

in www.filosofia.it Rivista on line registrata; codice internazionale ISSN 1722-9782 (ultima consultazione
10 ottobre 2024).

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 271



http://www.sdstoriafilosofia.it/download/2016%20VB/benjamin_critica_violenza.pdf
http://www.filosofia.it/

La sfida di Niobe ha origine dall’eccesso, eccesso di una rigogliosa fecondita che, dono
divino, ne fa una creatura cara agli dei, in prossimita con gli immortali, cosi come il padre
Tantalo ebbe ’onore di sedere alla mensa dell’Olimpo e di conversare con i Celesti.
Tuttavia 1’eccessiva vicinanza al divino € un pericolo per i mortali, poiché sollecita in
questi passioni smisurate, pulsioni senza limiti.

Niobe, dunque, «amica» 0 «compagna» di Latona?, al culmine della fortuna oltrepassa il
segno, la marcatura del confine, e si attira la sventura, allorché la sfera incerta e ambigua
dell’ Avaykn si abbatte su di lei.

Il “pieno”, il “troppo” pervadono Niobe sotto ogni aspetto: ¢ bellissima, come la
definiscono Omero (bcopog, «dalle belle chiome» II. XXIV, 602) e Ovidio (formosa,
Metamorfosi VI, 167), e ricca e potente, € soprattutto madre felicissima, «feconda
oltremodo», di una prole rigogliosa destinata a perpetuare la stirpe illustre dei Cadmei.

Il furor che la assilla si rovescia allora nella forza opposta di un “negativo” devastante di
cui la divina Latona € ipostasi. La dea, che Niobe empiamente oltraggia, ¢ 1’ Altro da sé,
istanza di morte che, ergendosi ambigua e onnipotente, agisce nei meccanismi psichici
della regina sino alla distruzione della sua stessa essenza, della sua progenie.
Rifacendosi al pensiero del grande psicoanalista francese André Green sul “lavoro del

negativo”, Andrea Baldassarro osserva:

[...] solo attraverso il negativo si puo far strada il “positivo”, in un’articolazione
costante tra questi due poli che richiamano la compresenza e la coerenza, direi, delle
pulsioni di vita e pulsioni di morte. [...] L’idea del negativo, se proviene soprattutto
da Hegel — per quanto Green affermi che gli sembrava essergli stata suggerita da
Lacan — ha dunque le sue radici nell’opera freudiana, soprattutto laddove Freud
suggerisce che qualsiasi rappresentazione, cosi come qualsiasi allucinazione

“positiva”, deve avere come suo presupposto un “negativo’.

Nondimeno nell’annichilimento di Niobe ¢ pure 1’attenuazione del “troppo”, della spinta
pulsionale in cui la §fpic si manifesta come follia che necessita di un’estinzione perché
I’apparato psichico possa riprendere a funzionare. E il “negativo” indispensabile alla

nascita di nuove forze vitali e generative nella ricerca di un nuovo oggetto di

4 Saffo, fr. 142 Voigt.
5 Cit. A. Green, La clinica del negativo. Narcisismo, distruttivita e depressione, Edizione italiana a cura di
A. Baldassarro, Prefazione di F. Urribarri, Franco Angeli, Milano 2023, p. 10.

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 272



Maria Maletta Niobe — Hybris. Eccessi della...

soddisfacimento, anche illusorio. E il saper sostare nell’ignoto per aprirsi a una diversa
forma di creazione, artistica o letteraria.
La pietrificazione di Niobe nei tratti della Roccia Piangente € metafora di tale processo.
Nella metamorfosi in monumento funebre per opera della natura, non gia manufatto
umano, alcuni autori del periodo post-classico hanno individuato 1’effigie della regina
tebana che, muta e immobile, si consuma in un pianto senza fine, nel quale si identificano
1 corsi d’acqua che irrorano e rendono fertili le pianure sottostanti.
La metamorfosi in roccia di Niobe allude alle dinamiche del processo creativo che non
rinunzia all’oggetto del soddisfacimento pulsionale, ma lo trasforma. Nella dialettica
costante, su cui si impernia il destino del vivente tra Eros e Thanatos, la rigogliosa prole
di Niobe diviene roccia che piange in eterno: cippo che segna e connota la terra di Lidia
fertilizzandola.
Nell’etica della letteratura che il mondo antico ci trasmette, la punizione é necessaria alla
vita umana che fa i conti con il limite e rinunzia allo sconfinamento.
A tal proposito ascoltiamo ancora André Green attraverso la lettura appassionata di
Andrea Baldassarro:
Insomma, per Green non si puo parlare di positivo senza cancellare il negativo, anzi
il negativo precede sempre il positivo, e lo rende possibile. Da questo punto di vista
quella di Green sembra essere una posizione che definirei “etica”, in quanto non
demonizza il negativo — e qui il pensiero di Hegel & fondamentale — ma lo considera

necessario, indispensabile perché possa dispiegarsi le vita stessa, e non solo quella
psichica®.

Tracce

Nella tradizione tebana Niobe € una principessa lidia, figlia del re Tantalo e di Dione o
Euryanassa’, ma @ inclusa nella saga dei Cadmei grazie al matrimonio con Anfione, il
musico costruttore delle mura di Tebe. Il topos mitologico la vuole mater fecunda, i cui
figli variano nel numero, per lo pitl dodici® o quattordici®, ripartiti egualmente fra maschi
e femmine, ma le assegna il fato tremendo di vedere la copiosa prole morire di morte

violenta.

® Ibidem.

" Hyg. Fab. 9; schol. Eur. Or. 4.

8 Hom. Il. XXIV, 610-12; Pher. FGrH 3, F 126; Stat. Theb. VI, 124 s.

® Schol. Eur. Phoen. 159; Ovid. Met. VI, 182 s.; Hyg. Fab. 9; Myth. Vat. I, 3, 1, 45 s.; 11, 8.

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 273



Il nucleo del mito e gia in Omero: i Niobidi sono sterminati da Apollo e da Artemide,
poiché Niobe si era paragonata a Latona, giudicando i propri figli non inferiori ai gemelli
divini®®,

La tradizione successiva rende piu esplicita I’offesa nei confronti del sacro, attribuendo a
Niobe la presunzione blasfema di essere madre migliore della dea, di cui pure, secondo
Saffo, era stata hetaira: «amica» o «compagna» (fr. 42 Voigt).

La strage ha luogo a Tebe, anche se abbiamo generica notizia che taluni autori I’avrebbero
ambientata in Lidia.!! Probabilmente Sofocle per primo distingue 1’eccidio dei maschi,
avvenuto sul Citerone per mano di Apollo, da quello delle fanciulle, opera di Artemide
nel palazzo di Anfione a Tebe!?.

Una variante argiva, attestata per la prima volta nella poetessa Telesilla (meta del V secolo
a.C.), introduce due superstiti, un fanciullo e una fanciulla®®.

Dopo la morte dei figli Niobe torna in Lidia presso il padre Tantalo e viene trasformata
in roccia sul monte Sipilo. La metamorfosi & gia in Omero**, in seguito la pietrificazione
assurge a topos ° e viene attribuita ora alla preghiera di Niobe stessa, ora all’iniziativa di
Zeus Mosso a pieta.

Autori di eta imperiale come Pausania (I, 21, 3) e Quinto Smirneo (I, 294 ss.) credono di
riconoscere 1’effigie dell’eroina in una roccia del Sipilo, forse la stessa che ancora si

mostra nei pressi della citta turca di Manisa (I’antica Magnesia al Sipilo).

Mater fecunda

Nell’ultimo libro dell’lliade il mito di Niobe compare innanzi tutto sotto forma di
exemplum consolatorio narrato da Achille al vecchio re Priamo che, con parole strazianti,
supplica I’eroe di restituirgli il corpo di Ettore, il piu forte dei suoi figli.

Il motivo del conforto scaturisce in Achille dalla percezione di riconoscersi preda di una

stessa implacabile poipa e di trovarsi impigliato in una sventura a tal punto dolorosa da

01, XX1V, 596-620.

1 Apollod. 111, 45; Schol. b Hom. 1. XXIV, 602.

2 TrGF, Soph. Niobe, fr. 441, 4 ss.; Eusth. 1367, 28. Cfr. infra.

13 Telesill. fr. 5 Page. Apollodoro, cit., menziona la sopravvivenza di una sola ragazza, Chloris, di cui si
ammirava la statua nel Letoon di Argo, come afferma Pausania, 11, 22, 5.

141, cit., 614-617.

15 E.g. Ach. Tat. Ill, 15, 6; AP VII, 549; XVI, 129, 133

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 274



Maria Maletta Niobe — Hybris. Eccessi della...

essere paragonata alle sofferenze di Niobe. La vicenda e narrata in pochi versi, ma nel
luogo omerico sono gia presenti tutti i tratti strutturali che ricorrono anche negli autori
posteriori e che hanno determinato la fortuna — non solo letteraria — del mito.

In particolare, proprio dai versi omerici trae origine 1’utilizzo della vicenda di Niobe in
funzione consolatoria, sorta di leitmotiv di cui si rilevano tracce fino agli autori del

periodo post-classico:

T’¢ reso il figlio, o vecchio, come hai pregato,

600 ¢ steso nel feretro: all’apparir dell’aurora

lo vedrai, lo porterai via. Ora pensiamo alla cena.

Anche Niobe chioma bella penso a mangiare, / xoi yép T fjokopog Niopn éuviicato
citov

a cui dodici figli morirono in casa,

sei fanciulle e sei giovani nel fior dell’eta.

605 Questi li uccise Apollo con I’arco d’argento,

irato contro Niobe, I’altre Artemide saettatrice, / ioyéaipa

perché a Latona bel viso Niobe 0s0 farsi uguale: / obvex' dpa Anrol icdokeTo
KOAMTOPH©

la dea — diceva — due figli fece, lei molti ne partori. / @f] 6010 tekéety, §| 8' avT
yeivato moALOVG

Ma quelli ch’eran due soli tutti i molti le uccisero.

610 E giacquero nove giorni nel sangue, non ¢’era nessuno

per seppellirli, ché in pietre aveva cambiato la gente il Cronide.

Al decimo giorno li seppellirono infine i Celesti.

Ebbene anche lei penso al cibo quando fu stanca di pianto.

Ora la fra le rocce, sui monti solinghi,

615 nel Sipilo, ove sono — raccontano — i letti delle divine

ninfe, che danzano intorno all’ Acheloo,

Ia, fatta pietra dai numi, cova il suo strazio. / &vbo AiBoc mep éodoa Bedv €k KNdea
TEGGEL

Pensiamo noi pure, dungue, vecchio glorioso,

al cibo; poi piangerai il caro figlio,

620 ricondotto in citta; ti costera molto pianto.»'®

Nell’incipit del v. 608 il lemma @7} («diceva») ha una valenza rilevante che, accentuata
dalla contrapposizione doi® («due») / moAlovg («molti»), rende esplicito il vanto di
Niobe: la superbia della regina tebana non resta nei limiti di una riflessione intima,

destinata a rimanere inespressa, dunque ignota all’orecchio altrui, si realizza invece nella

sonorita della parole che riecheggia per la citta riverberandosi nella langue.

1811, XXI1V, 599-620, versione di Rosa Calzecchi Onesti, Einaudi, Torino 1950. Mi discosto da questa
versione solo per la traduzione dell’epiteto ioyéaipa riferito ad Artemide, «saettatrice» anziché «urlatrice».

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 275



Tuttavia la ¢fpic di Niobe non & solo nella thrasustomia («insolenza verbale»): si
presagisce ancora prima di manifestarsi in linguaggio, si avverte gia in quello che
dovrebbe essere un dono divino, nella sua rigogliosa fecondita, nella ipermaternita.
Nell’eccesso ¢ contenuta la #fpic, in quel dono debordante in cui Niobe non riconosce il
potere degli dei. Cosi la vendetta, di cui e vittima, travalica ogni esperienza umana e
colpisce I’essenza stessa del suo vanto, quella prole per la quale si attesta nella sua
esclusivita individuale sottraendosi alla communitas dei mortali e ponendosi non solo a
confronto, ma addirittura in relazione e al di sopra degli dei.

D’altra parte, una ulteriore fonte letteraria presenta Niobe in confidenza con la dea
Latona. Un esametro dattilico attribuito alla poetessa Saffo (VII sec. a.C.) allude a un
rapporto amicale tra la dea e Niobe: «Adtm xoi NoPa péra pév eilon noov Etaipor» -
«Latona e Niobe erano proprio care amiche»?’.

Omero non ricorda questo elemento della vicenda, che in effetti illumina la violazione di
Niobe di una luce ancora piu ambigua. Il tema di un’antica prossimita tra le due donne,
alla quale segue un contrasto netto e violento, € ricorrente nella saga della stirpe di Niobe.
Secondo il medesimo schema narrativo il padre Tantalo, che in un primo tempo era
prediletto dagli déi tanto da essere ospitato ai loro banchetti, si macchia nei loro confronti
di azioni gravemente empie, cui seguono supplizi atroci®,

L’unica fonte che si connette a questa tradizione marginale di Saffo ¢ offerta dal
ritrovamento a Ercolano di un quadretto marmoreo monocromo che porta la firma del
pittore Alessandro di Atene, in cui sono raffigurate Latona e Niobe come due giovani

donne che giocano ai dadi'®.

1711 frammento 142 Voigt con la traduzione & riportato nella silloge curata da Camillo Neri e Federico
Cinti: Saffo. Poesie, frammenti e testimonianze, introduzione, nuova traduzione e commento a cura di
Camillo Neri e Federico Cinti, Rusconi, Santarcangelo di Romagna 2017, pp. 130-131. Nel commento (p.
397) gli autori osservano: «Un’annotazione velenosamente ironica o ironicamente tragica sull’intenso
(nércer), amicale rapporto di compagnonnage [...] tra Latona e Niobe, che poi si ruppe allorché I’'una
divenne la sventura dell’altra [...]. La frase potrebbe contrappuntare un’inimicizia nel gruppo o il
tradimento di un’amica di cui ci si augurava una punizione simile a quella di Niobey.

18 L’argomento & trattato con dovizia di particolari da M. Hopman, “Une déesse en pleurs: Niobé et la
sémantique du mot theos chez Sophocle”, in Revue des Etudes Grecques, 117, 2004, pp. 447-467, pp. 449-
450.

19 Cfr. A. Garzya, “Sur la Niobé d’Eschyle”, in Revue des études greques, 100, 1987, pp. 185-202, p. 196
(rist. in Id., La parola e la scena: studi sul teatro antico da Eschilo a Plauto, Napoli 1997). Se da un lato
I’iconografia ben si presta a essere interpretata quale sostegno della versione mitica che vede
originariamente Latona e Niobe come confidenti, nulla esclude, dall’altro, che qui si faccia in realta
riferimento a un tentativo di riconciliazione successiva.

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 276



Maria Maletta Niobe — Hybris. Eccessi della...

Nella formulazione ovidiana del mito (Metamorfosi VI, 146-312) I’eccesso ¢ veicolato
dall’apparato scenografico in cui Niobe ¢ immersa, oltre che dal linguaggio empio e
sprezzante: nel trionfo delle vesti trapunte d’oro essa incede altezzosa durante il rito

propiziatorio consigliato dalla profetessa Manto al fine di placare I’ira di Latona:

Molte cose la rendevano superba, ma se di una cosa si compiaceva non era tanto del
talento del marito, o del lignaggio di tutti e due e della potenza del loro grande regno
(sebbene di tutto questo, certo, si compiacesse), quanto della propria prole. Avrebbe
potuto ben essere detta, Niobe, la madre piu felice del mondo (felicissima matrum),
se tale non fosse parsa a se stessa. [...] Ecco che Niobe si avanza con tutto un
foltissimo seguito, splendidamente vestita di stoffe di Frigia trapunte d’oro, e, per
quanto lo consente I’ira, bella (formosa). Al moto della sua testa elegante ondeggiano
i capelli sparsi sulle spalle. Si ferma, e volti attorno gli occhi superbi, impettita: “Che
follia (furor) & mai questa, — dice — anteporre dei che si conoscono solo per sentito
dire a déi che si vedono? Insomma, perché davanti agli altari si adora Latona, mentre
ancora non si degna d’incenso la mia divinita? (cur colitur Latona per aras / numen
adhuc sine ture meum est?) Io sono figlia di Tantalo, I’unico al quale sia stato
concesso di sedere a mensa con gli déi?.

Piu avanti, nel crescendo di una climax semantica ed emozionale, sempre con riferimento

a Latona aggiunge:

E lei divenne madre di due figli: un settimo di quelli che io ho partorito! Sono felice,
e chi mai potrebbe negarlo? E sempre felice sar0: anche di questo chi puo dubitare?
Ho cosi tanto che sto tranquilla. Troppo grande sono perché la Fortuna mi possa
nuocere: anche se mi togliesse molto, sempre molto di pit mi rimarrebbe. Cosi tanto,
ormai, possiedo, che non ho nulla da temere. Mettiamo che questi figli miei — un
vero popolo — diminuiscano un po’; per quanti mi se ne tolgano, mai saro ridotta ad
averne due — che folla! — come Latona. Che differenza c’¢ fra lei e una che non ha
figli? Andate via, presto, da questa cerimonia, e levatevi quell’alloro dai capelli!?
Nel testo ovidiano il delirio di onnipotenza di Niobe é reso ancora piu esplicito grazie
all’effetto di mimesi dialogica, di contro alla struttura diegetica, con intento consolatorio,
del racconto epico.
E il furor, I’eccesso pulsionale che istiga Niobe a ridurre la prole alla sola dimensione
numerica, entita astratta in cui non rientra piu I’intimo legame fisico e affettivo proprio
della funzione materna: tant’¢ che non si cura neppure di perderne alcuni, lei, madre di

tanti figli dinanzi a una dea scarsamente generativa.

20 Cit. Publio Ovidio Nasone, Metamorfosi, VI, 152-173, passim, a cura di P. Bernardini Marzolla. Con uno
scritto di Italo Calvino, Arnoldo Mondadori, Milano 2013, pp. 216-225 (su licenza Einaudi, Torino 1979).
21 |vi, 191-202.

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 277



Nella $fpi¢ accecante la sua mente si sperde e Latona si impone con furia devastatrice,
«la dea che si nasconde», quella parte di sé sconosciuta («déi che si conoscono solo per
sentito dire», 170-171), forza dirompente e distruttiva che la annienta??.

Fulminea la punizione si abbatte prima sui figli maschi e, in rapida successione, Ovidio
descrive lo scempio dei corpi squarciati a uno a uno dalle frecce dei fratelli divini, fino
allo strazio del padre Anfione che si caccia una lama nel petto (nam pater Amphion ferro
per pectus adacto, 271).

Pur nel dolore lacerante, Niobe non perde di vista 1’oggetto del suo vanto e persiste
nell’empio affronto alla divinita che ora si scaglia sulle ragazze.

Con accenti altamente patetici la versione ovidiana ci mostra infine una Niobe supplice,
che implora perché le sia lasciata almeno una figlia, la piu piccola: «Sei gia erano morte,
di ferite diverse. Restava I’ultima. Facendole scudo con tutto il suo corpo, con tutta la sua
veste, la madre grido: “Questa sola, la piu piccola, lasciamela! Di tante non chiedo che la
pil piccola, questa sola!”. Mentre implora, colei per cui implora muore»?.

Muta, impietrita per il dolore, Niobe si irrigidisce tutta, persino la lingua le si congela e
le vene non pulsano piu: in lei di vivo non ¢’¢ piu nulla. Nella cruda, icastica figurazione
della poesia ovidiana: nihil est in imagine vivum, 305. E ancora: /...] intra quoque viscera
saxum est, 309. «Anche tra i visceri tutto e pietra.

Nella versione omerica Zeus muta in pietre la gente d’attorno perché non Vi sia nessuno
a seppellire i figli di Niobe: essi giacciono nel sangue per nove giorni finché, al decimo,
gli dei celesti non provvedono alla loro sepoltura. A questo punto anche Niobe ¢ fatta
pietra: «La, fatta pietra dai numi, cova il suo strazio.» (Il. XXIV, 617).

Nell’lliade insistito € il tema della pietrificazione: irrigidimento minerale persino dei
concittadini di Niobe i quali, sgomenti dinanzi alla feroce punizione divina, cadono in
una sorta di insensibilita che vieta loro il rito di una pietosa sepoltura.

La scena, un paesaggio lunare acceso dal sangue che continua a stillare dai cadaveri,

prelude all’impietrimento di Niobe che conserva una parte di s€ ancora atrocemente viva

22 «La sragione evoca la presenza di forze misteriose e inquietanti. [...] Il linguaggio del folle, come quello
del profeta, suona enigmatico, ma non del tutto impenetrabile a chi [...] ¢ informato del prosieguo
dell’azione. [...] E un linguaggio che d’altra parte puo differenziarsi nettamente da quello degli altri
personaggi, offrendo [...] uno strumento in pit, fonico e lessicale.» (D. Lanza, La disciplina delle emozioni,
prefazione di A. Beltrametti, Petite Plaisance Editrice, Pistoia 2019 [prima edizione: il Saggiatore, Milano
1997], pp. 190-191).

23 Cit. Ovidio, Metamorfosi, cit., 297-301.

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 278



Maria Maletta Niobe — Hybris. Eccessi della...

e sensibile. Come si rileva dall’impiego del verbo néccw, propriamente «cuocerey, il
dolore seguita a pungerla, a bruciare dentro di lei, ormai divenuta pietra. E un lutto
inelaborabile ma, estinta la follia dell’eccesso, resta il bollore nel ventre, che la strazia
tenendola in limine tra la vita e la morte. Cosi Niobe ¢ ora il picco tra le cime del Sipilo,
che adorna il paesaggio, nel mentre le agili, flessuose ninfe danzanti le sono compagne.
Tornando al poema di Ovidio, leggiamo gli ultimi versi dedicati a Niobe: «Flet tamen et
validi circumdata turbine venti / in patriam rapta est; ibi fixa cacumine montis / liquitur
et lacrimis etiam nunc marmora manant.» - «Piange, pero, e avvolta da un impetuoso
turbine di vento é trasportata via, nella sua terra natale. Li, confitta sulla cima di un monte,
si strugge, e ancor oggi dal marmo trasudano lacrime» (310-312).

Il ripiegamento distruttore, I’annichilimento di sé coesistono con le lacrime calde e
prolifiche: «inchiodata» (fixa) alla cima del monte, al pari di Prometeo, 1’altro colpevole
trasgressore del mito, Niobe «si scioglie» (liquitur) in un pianto eterno e fuori di ogni
tempo. Nell’oscillazione tra i due poli, morte / vita, il “lavoro del negativo” porta alla luce
la complessita della temporalita mitica, paradigma della faticosa polarita che attraversa

I’umano esistere:

Il narcisismo di vita € un modo di vivere — a volte come un parassita, a volte
nell’autosufficienza — con un To impoverito, limitato alle relazioni illusorie che lo
sostengono, e che non si impegna mai veramente con gli oggetti. Parlo qui di oggetti
viventi, e non di quelli che sono stati essenzialmente idealizzati. 1l narcisismo di
morte € una cultura del vuoto, della vacuita, del disprezzo di sé, del ripiegamento
distruttore e della svalutazione permanente di sé, con una tonalita masochista
predominante: lacrime, lacrime, lacrime?®.

E al grande teatro attico del V sec. che Ovidio guarda per la rappresentazione mossa e
drammatica dello scempio dei figli, scena esemplare per il pubblico di eta augustea, epoca
di acme culturale e di repressione tirannica di cui cade vittima lo stesso poeta di Sulmona.
In particolare, la Niobe di Sofocle — per noi perduta e resaci in frammenti — costituisce il
precedente tragico della vendetta divina contro la §fp:c della madre forsennata.

Se Eschilo aveva scelto — anche in senso metaforico — di porre al centro del suo dramma
lo strazio di Niobe e la sua immobile, malinconica rigidita?®, Sofocle restituisce alla piéce

un dinamismo che difficilmente trova riscontro nelle tragedie pervenute.

24Cit. A. Green, La clinica del negativo. Narcisismo, distruttivita e depressione, cit., p. 13
2 Per la trattazione del mito nell’omonima tragedia di Eschilo cft. infra.

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 279



Il P. Oxy. 3653 ci ha trasmesso, pur con grandi corruzioni testuali, quella che sembra
essere stata 1’hypdthesis della Niobe sofoclea, cui soprattutto Lloyd-Jones, con

integrazioni molto forti, ha cercato di dare un senso compiuto?®:

Niobe, il cui inizio ¢ questo. ...figlio di Zeus. L’intreccio: Niobe aveva un amore

eccessivo per i suoi figli e andava ripetendo che la sua progenie era migliore di quella

di Latona. Nello stesso momento in cui invio i suoi figli a caccia con alcuni amici

inizido nuovamente a vantarsi di loro, dicendo che era la madre dei migliori figli al

mondo... quando Amfione venne a sapere cosa era accaduto biasimo il dio e lo sfido

a combattimento. Quando il dio arrivo impugno le armi contro di lui ma colpito da

una freccia mori. Apollo allora incitd Artemide e quella colpi con le sue frecce le

ragazze che si trovavano in casa...la superiorita agli dei... Arrivato Zeto...Niobe

allora...?’
La Niobe di Sofocle prevedeva, dunque, come episodio centrale e fulcro dell’azione
tragica, la vendetta di Latona su Niobe attraverso il massacro dei Niobidi. A essere uccisi
sono prima, per mano di Apollo, i figli maschi mentre sono a caccia sul monte Citerone;
in un secondo tempo le ragazze, colte all’interno dello spazio domestico, ciascuna intenta
alla propria attivita, vengono soppresse per mano di Artemide, coadiuvata dal fratello che
le indica i bersagli da colpire affinché la discendenza di Niobe sia totalmente annientata.
Tra i personaggi del dramma vi sono con certezza il marito Anfione con suo fratello Zeto,
entrambi citati nel fr. 441. Apollo e Artemide irrompono sulla scena in maniera
improvvisa e vendicano I’offesa subita dalla madre. L’uccisione dei Niobidi maschi sul
Citerone, al di fuori della scena, doveva essere riferita da un messaggero, mentre quella
delle fanciulle si perpetrava all’interno della casa, seppure in uno spazio al di fuori della
visione degli spettatori. Dal tetto del palazzo Artemide, accompagnata e incitata da

Apollo, scaglia dardi contro le fanciulle alla presenza di Niobe che supplica Apollo di

% «The hypothesis and the fragments of text found on papyri are assigned to Sophocle’s Niobe only on
circumstantial evidence. But since in Aeschylus’ play of that name the children had been killed before the
play began (see the LCL edition of Aeschylus, p. 556 f), and Euripides wrote no play about this subject, the
assignation is virtually certain, since two papyrus texts of a play by one of the minor tragedians would have
been unlikely to survive.» LJ (3, p. 227). Cfr. Cockle 1984 e TrGF 3, 441a in Addenda et Corrigenda, pp.
575-576.

2" Traduzione di F. Carpanelli, Sofocle ed Eschilo. I due atti della Niobe, in Frammenti sulla scena. Studi
sul dramma antico frammentario, (Serie scientifica del Centro Studi sul Teatro Classico dell’Universita
degli Studi di Torino, diretta da F. Carpanelli, a cura di L. Austa, Edizioni dell’Orso, Alessandria 2017, vol.
1, pp. 3-38, pp. 6-7). Quanto alla ricostruzione del dramma di Sofocle, oltre che del papiro di Ossirinco
3653 in cui € riportata 1’hypothesis, ci si avvale dei frammenti 438, 441a., 442, 444 in TrGF 4. Di grande
rilevanza per la completezza della trattazione, arricchita dalle piu recenti acquisizioni, € il volume curato
da L. Ozbek, Sofocle, Niobe, introduzione, testo critico, commento e traduzione, Edizioni Ca’ Foscari,
Venezia 2023.

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 280



Maria Maletta Niobe — Hybris. Eccessi della...

non scacciarla dalla reggia e di colpire anche lei, a che muoia, infine, insieme con gli
amati figli.

Il fr. 444 lascerebbe credere che il Coro assista alla fuga di Clori, la figlia di Niobe che si
salva dalla strage?®.

Sofocle, pertanto, adotta una versione mitica lontana da quella omerica, di certo
maggiormente diffusa. La fine di Anfione, se rappresentata, si porrebbe nel tempo che
intercorre tra la morte dei maschi e quella delle femmine, quando, stando alla vVr60eo1c,
I’eroe si accinge a combattere col dio e viene privato della vita, episodio anch’esso narrato
da un messaggero.

Come per la Niobe di Eschilo, infine, e credibile che il ritorno della Tantalide in Lidia e
la sua pietrificazione non fossero parte integrante della rappresentazione tragica, ma
fossero narrati da un deus ex machina, 1’unico che avrebbe potuto esporre un evento
futuro, ancora non avvenuto. Il personaggio, di cui abbiamo attestazione, che risulterebbe
adatto al ruolo di accompagnatore di Niobe durante il ritorno in patria, potrebbe essere
identificato in Zeto.

A suscitare ’interesse del poeta di Colono ¢ dunque la spietatezza divina, la vendetta
atroce messa in atto dai due gemelli figli di Latona. Niobe, pur avendo oltrepassato piu e
piu volte la soglia che separa il divino e I’'umano, pur conscia di una punizione che
puntuale sarebbe giunta, non comprende la crudelta e la sete di sangue tanto insaziabile

che anima i due vendicatori:

NIOBH
Syyopat] €¢ ¢ puyara Taprapa t[ékvov ppoddov
dyolpo 7)ot T6d KoTANTNE®;

«Sono perduta! L’orgoglio, i miei figli, sono perduti nelle caverne del Tartaro.
Dove andro a rannicchiarmi?» (TrGF 4, **442=P. Grenf. |1 6 a).

28 Nel secondo libro delle Periegesi (11 21, 9-10), la dove parla del tempio di Latona ad Argo, Pausania
accenna a una statua che identifica in Clori, figlia di Niobe, scampata con il fratello Amicla alla strage. La
giovane avrebbe mutato il nome da Melibea in Clori (da yAwpdg, «verde») poiché, presa dal terrore per
I’accaduto, avrebbe repentinamente alterato il colorito del volto. La sopravvivenza di Clori € citata pure
nella Biblioteca dello Ps. Apollodoro: «Si salvo dei maschi Anione, delle femmine la maggiore, Cloride,
che andod sposa a Neleo. Secondo Telesilla si salvarono Amicla e Melibea, mentre Anfione fu ucciso dai
due déi. Niobe lascio Tebe e si reco a Sipilo presso suo padre Tantalo e qui rivolse a Zeus una preghiera e
fu trasformata in pietra: lacrime scorrono dalla pietra, di notte e di giorno» (11, 5, 6, trad. di M. G. Ciani in
Apollodoro, I miti greci, Fondazione Lorenzo Valla, Arnoldo Mondadori, Milano 1996).

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 281



"AyoApo: cosi Niobe chiama i figli oramai trucidati — suo vanto e suo orgoglio supremo
— ricorrendo ancora una volta a un epiteto riservato agli déi. Il lessema si riferisce infatti
alle divinita, come riporta lo Chantraine: «A partir d’Hérodote et en attique, statue offerte
a un dieu, qui le raprésent généralement et est adorée.»%°

Le «caverne del Tartaroy», poyaAd Tédptapa, sono ora I’utero che li contiene, contrappasso
feroce che restituisce i figli a un ventre mortifero senza ritorno.

In questi versi residui é racchiuso il messaggio che il tragediografo aveva intenzione di
veicolare attraverso la drammatizzazione del mito di Niobe: la divinita, crudele oltre ogni
limite, condanna ¢ annienta senza esitazione, ma in qualche modo 1’uomo presagisce e
concorre al proprio male. E questo il tema o, meglio, la domanda cruciale che in Sofocle
resta senza risposta: qual € il fine ultimo dei progetti umani, se il divino come entita

ambivalente e inconoscibile, Avéaykn oscura e minacciosa, devasta e vanifica ogni agire?

Non & un caso che il personaggio della Tantalide sia gia presente nella tragedia dedicata
ad Antigone che precede (442 a. C.), probabilmente di parecchi anni, la rappresentazione
della Niobe (post 425 a. C.)*.

Nel kouuog del IV Episodio Antigone evoca il mito di Niobe in funzione consolatoria,
paragonando la propria condanna a essere murata viva al destino di Niobe tramutata in

pietra:

AN. "Hxovoa 61 Avypotdrtay 0récOat Ant. 1.
tav Opuyiav Eévav

825 Tavtaiov Zutodg Tpog AKp®, TOV KIGGOC OG
ATEVNC

neTpoia prdota ddpacey, kol viv SuPpw
TAKOPEVALY,

MG PATIC AVIPDV,

830 v ' ovdapd Aginet,

Téyyer 0' v’ OppYoL TAY-

KhawToig Seipddac & pe Sai-

L@V OLO10TATAY KATELVALEL.

Antigone Udii che morte tristissima

ebbe la straniera frigia

figlia di Tantalo sulle vette 825
del Sipilo, che a guisa d’edera tenace

29 Cfr. P. Chantraine, Dictionnaire étymologique de la langue grecque. Histoire des mots, Klincksieck,
Paris 19992 (nouvelle édition avec supplément; premiere édition Klincksieck, 1968), p. 7, s. v. &yéAlopar.
30 Cfr. in particolare U. Criscuolo, “Interpretazione dell’Eracle di Euripide”, in Atti della Acc. Peloritana
dei Pericolanti, Classe di Lett., Filos. e Belle Arti, 65, pp. 49-72.

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 282



Maria Maletta Niobe — Hybris. Eccessi della...

germogliante sasso domo.

Alla pioggia si strugge,

come é fama tra gli uomini,

né mai la neve I’abbandona, ¢ le rocce 830

bagna dagli occhi che sempre

piangono: destino

del tutto simile al suo mi spegne®.
Antigone, sul punto di entrare nell’antro che sara la sua tomba, canta il destino di Niobe.
Quest’ultima, dipinta come una roccia da cui ancora sgorgano le lacrime — roccia la cui
materialita raggelante e accresciuta dal dettaglio della neve che non la abbandona mai —
¢ schiacciata dalla pietra, che 1’ha avvolta come farebbe un’edera. L’azione della pietra,
che avvolge e imprigiona Niobe, € strettamente connessa al futuro di Antigone che verra
intrappolata viva in quella che Creonte ha definito una «tomba scavata nella pietra»
(kpOyo eTpddel (Ooav &V KaTdpLYL, 774).
Attraverso le parole di Antigone Sofocle mostra al pubblico il momento del massimo
distacco tra la protagonista e il Coro formato dai cittadini tebani, tant’¢ che il corifeo si

sente in dovere di precisare che la sorte di una dea e figlia di dei non puo essere paragonata

alle vicende di mortali e figli di mortali:

Corifeo Ma una dea essa era, e nata da déi:

noi, mortali e nati da mortali. 835

Ma pure € gran cosa, morendo, essere detta

compagna di sorte ai semidei,

in vita e in morte ancora®.
Non vi é possibilita di trarre giovamento o sollievo dal paradigma mitico che mantiene
funzioni diverse per Antigone e per il Coro. Da questi due modi differenti di intendere gli
exempla risulta quello stato di profonda dissociazione che, pochi versi dopo, assume una
connotazione anche fisica, in quanto il poeta fa si che il Coro canti il IV Stasimo
consolatorio in assenza di Antigone.
Nella replica del Coro appare sorprendente ’utilizzo dell’epiteto 6g6¢, poiché quella di
Niobe e una figura che conferma, sotto ogni aspetto, la barriera invalicabile volta a
separare il mortale dal divino. In effetti, tutta la tradizione mitica non conserva memoria

di Niobe come divinita, ma solo come figlia di Tantalo. E dunque probabile che lo statuto

31 Cit. Sofocle, Edipo Re, Edipo a Colono, Antigone, trad. di R. Cantarella, a cura di D. Del Corno, Arnoldo
Mondadori, Milano 1982, vv. 823-833, pp. 312-313.
32 |bidem, vv. 834-838.

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 283



divino attribuito a Niobe sia una scelta iperbolica, destinata a consolare Antigone chiusa
ormai nel suo isolamento e nella piti cupa disperazione®,

D’altra parte il raffronto sofocleo non ¢ sorprendente: nell’iperbole, metalogismo che
viola per eccesso la normale significazione, si colloca da sempre il mito di Niobe.
Amplificando a dismisura le oggettive dimensioni della funzione che le & propria, sino
alle tronfie, parossistiche dichiarazioni che ne decretano la rovina, Niobe puo essere

definita una “madre a oltranza”.

Niobe “la nevosa”: il tempo che conserva

O Niobé, con che occhi dolenti
Vedea io te segnata in su la strada,
tra sette e sette tuoi figliuoli
spenti!®*

Sulla scorta di un’etimologia attestata soltanto da Robert Graves, il nome Niobe
significherebbe “nevosa”. «La b rappresenta la v del latino nivis o la ph del greco nipha.
Una delle sue figlie € chiamata Chiade da Igino: una parola che non ha significato in greco
a meno che non sia una forma contratta di chionos niphades “fiocco di neve”»*°.
L’ipotesi, affascinante, troverebbe conferma nei versi del IV Episodio dell’Antigone
sopra citati*®, in cui la protagonista descrive la metamorfosi della Tantalide in roccia
battuta da pioggia e neve incessanti.

Il tema della immobilita di Niobe, successiva alla rovina della sua famiglia, e della
definitiva metamorfosi in pietra raggelante e innevata, era trattato nell’omonima tragedia
di Eschilo, pervenuta anch’essa in forma frammentaria.

Su questa condizione di perenne liminalita tra la vita e la morte si concentra I’azione o,
meglio la non-azione del dramma eschileo. Dai frammenti residui e dalle testimonianze
apprendiamo che la trama, almeno nella prima parte, doveva concentrarsi sul lutto

immobile e immoto della protagonista.

3 Vincenzo Di Benedetto osserva che «in questa divinizzazione di Niobe c’¢ una certa forzatura,
mascherata dal fatto che si slitta dal termine 0g6g al termine Beoyevvnic e quindi, nel v. 837, ad icoBéo1c.»
Cfr. V. Di Benedetto, Sofocle, La Nuova Italia, Firenze 1983, 1991 rist., p. 30.

34 Cit. Dante, Purgatorio, XII, 37-39.

3 Cit. Robert Graves, | miti greci, Longanesi, Milano 1963, p. 234.

36 Cfr. supra.

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 284



Maria Maletta Niobe — Hybris. Eccessi della...

Eschilo offre una prospettiva del mito non solo differente rispetto a quella di Sofocle ma,
per cosi dire, rovesciata. Il poeta di Colono si trova a completare 1’azione del dramma a
ritroso narrando gli eventi funesti che Eschilo omette. 1l poeta di Eleusi sceglie invece di
rappresentare il momento immediatamente successivo alla strage dei figli e, di
conseguenza, porta in scena 1’ostinato silenzio della regina di Tebe.

Il fr. 154a R ci presenta una Niobe riversa sulla tomba dei figli, chiusa nel proprio dolore.
Questo incipit & analogo a quello riportato da una testimonianza fondamentale, atta a
confermare la fama e la complessita della trama eschilea nella scena teatrale antica. Nelle
Rane Aristofane cita proprio la Niobe eschilea, presentandone una sintetica, efficace
critica drammaturgica.

Il grande poeta comico risemantizza il mito in chiave parodica definendo la Niobe di
Eschilo “tragedia del silenzio”. Il passo della commedia (vv. 911-926) appare illuminante
anche per altri aspetti: le Rane furono rappresentate nel 405 a.C., quando i tre tragici del
V sec. erano gia morti. La tragedia di Niobe & ascrivibile, secondo alcuni studiosi, alla
giovinezza di Eschilo®. Aristofane, a scopo derisorio, la cita nella sua commedia dopo
un ampio lasso di tempo. Si puo concludere, dunque, che il dramma in questione al tempo
fosse ancora molto noto e il pubblico ne conservasse un ricordo vivido.

Il silenzio di Niobe, se si presta fede alla battuta messa in bocca a Euripide, doveva essere
accompagnato anche da un velo che copriva il volto della donna. Se ci figuriamo la scena,
ne consegue che I’isolamento rispetto al pubblico e ai personaggi ¢ totale sia dal punto di

vista fonico sia dal punto di vista fisico.

Euripide: «All’inizio (scilic. Eschilo) metteva in scena qualcuno imbacuccato,
Achille o Niobe, senza neanche far vedere la faccia. Vere e proprie comparse che
non spiccicavano parola». Dioniso: «E vero, perdio!» Eur.: «E il coro ci appoggiava
anche quattro filze di canti uno dopo I’altro, e quelli sempre zitti». Dion.: «Pero a
me piaceva quel silenzio, non meno delle chiacchiere di oggi». Eur.: «Perché eri un
ingenuo». Dion.: «Pare anche a me. Ma perché faceva cosi?» Eur. «Te I’ho detto,
perché era un ciarlatano: lo spettatore stava ad aspettare che Niobe parlasse, e il
dramma andava avanti». Dion.: «Maledetto, cosi mi imbrogliava? (A Eschilo) Ma
perché ti agiti e smani?» Eur.: «Perché lo smaschero. Poi, dopo queste insulsaggini,
quando il dramma era verso la meta ci piazzava una dozzina di parole pesanti come

37 Per alcuni studiosi la Niobe é tra le tragedie eschilee pil antiche, vicina cronologicamente ai Persiani
(472 a.C.), e soprattutto non avrebbe fatto parte di una trilogia dedicata a questo yévoc. Come osserva F.
Carpanelli, Sofocle ed Eschilo. | due atti della Niobe, cit., p. 13: «E questo un aspetto determinante in
quanto la trilogia a unico argomento rappresenta la complessita di un eroe nella visione totale delle azioni
passate e future.» A tal proposito cfr. pure R.A. Seaford, Death and wedding in Aeschylus’ Niobe, in F. Mc
Hardy, J. Robson, D. Harvey (edd.), Lost Dramas of Classical Athens, Exeter 2005, pp. 113-127.

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 285



buoi, superbe e impennacchiate, una sorta di spaventapasseri mai visti né
conosciuti.»?®

Euripide riassume quella che, secondo lui, € la tipica drammaturgia del poeta di Eleusi,
notando come Eschilo abbia ingannato gli spettatori mettendo in scena i personaggi di
Niobe ¢ di Achille seduti, velati e silenti (mpdticto pev yop &va tv’ av kabeicev
gykardyog, | Axiiiéa v’ fj N1opnv, 10 mpdowmov odyi deikvig, 911-913). Questa inerzia
dei protagonisti era peraltro accentuata dai canti del coro (6 8¢ xopdg vy’ fipedev Oppabdovg
av | perdv £peéng téttapag Euveydg dv, 914-915).

Solo circaa meta del dramma ([...] éned) ... 10 dpdua | jon pecoin, 923-924) — ribadisce
Aristofane — il protagonista rompeva il silenzio pronunciando frasi altisonanti e poche
parole «pesanti come buoi», spaventose e sconosciute agli spettatori (priuat’ v Bosio
dmdek’ gimev, | dppdc Eyovia kai AdQove, defv’ dttol poppopomd, | &yveorto Toic
Bempévorg, 924-926).

Dai frammenti trasmessi si evince pure che un personaggio centrale della tragedia fosse
Tantalo, il padre di Niobe, colto nel momento in cui sollecitava la figlia a riprendersi dal
suo stato di apatia emotiva e cognitiva. A Tantalo, venuto probabilmente a riportare la
figlia nella nativa terra di Lidia, sono ascritti i versi di alcune battute (frr. 158-9 R)*°.

E probabile che intorno alla fine della tragedia il padre riuscisse a convincere Niobe ad
abbandonare la tomba dei figli per recarsi con lui in patria. Sicuramente, dopo molti vani
tentativi da parte dei personaggi — oltre a Tantalo, probabilmente anche un personaggio
femminile — di smuovere Niobe dalla sua immobilita fisica e comunicativa, la
protagonista rompeva il silenzio, come é testimoniato almeno dai frr. 162-3 R. Tuttavia,
si trattava probabilmente di un cambiamento che preludeva solo a un destino peggiore,
ossia quello della metamorfosi in pietra della donna sul monte Sipilo, cui sembra alludere
la stessa Niobe con parole profetiche nel fr. 163 R (Ximvlov Tdaiav ava | x06v(a)), da lei
pronunciate, stando a quanto riferisce il geografo Strabone, fonte del frammento (Strab.
12.8.21, p. 580 C).

38 Aristofane, Rane, introduzione e traduzione di G. Paduano, note di A. Grilli, Rizzoli, Milano 1996. Alla
nota 162, p. 141, Grilli chiosa: «Nei Mirmidoni e nella Niobe il protagonista sedeva in scena velato e muto
a lungo prima di recitare. Questa resa drammatica del dolore immagine dello sdegno soffocante € del tutto
antipodica al teatro “di parola” euripideo, che privilegia I’analisi nell’esplorazione degli stessi sentimenti,
anche quando ’esito non ¢ altro che un’ammissione dell’inutilita della parola e dell’intelligenzay.

39 Per il fr. 161 R, che riguarda una riflessione sul dio Thanatos pronunciata forse dal padre di Niobe, cfr.
infra.

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 286



Maria Maletta Niobe — Hybris. Eccessi della...

Nella riduzione scenica operata da Eschilo, ruolo fondamentale ha la relazione esclusiva,
fisica e psicologica, tra Niobe e la tomba dei figli, prefigurazione della roccia che

avvolgera la madre e il suo lutto insaziabile:

[...] iltaphos rappresenta il centro attorno al quale ruotano i personaggi e lo sguardo
del pubblico, il focus su cui si fonda la spazialita dell’azione. L’essenzialita
dell’apparato scenico, tipica delle rappresentazioni tragiche antiche, ¢ qui elevata a
un ruolo fondamentale per la riuscita del dramma e attribuisce al taphos ancora
maggior potenziale emotivo e drammaturgico. La tomba incarna il passato di Niobe
(e la sua colpa), influenza il suo presente e getta una luce ominosa sul suo futuro,
ossia la sua metamorfosi in pietra, aspettativa di qualsiasi storia riguardante la donna,
dal momento che non c¢’¢ versione del suo mito che non si concluda in questo modo.
Essa non rappresenta solo 1’incarnazione materiale del lutto in cui si trovano immersi
la protagonista, gli altri personaggi e il pubblico, ma di fatto costituisce il vero e
proprio ‘orizzonte degli eventi’ dell’azione. Niobe sente la tomba — probabilmente
non solo a livello emotivo, ma anche, forse seduta su essa, posizionata vicino a essa,
0 attraverso la gestualita, percependo a livello tattile la sua materia. Non a caso, nella
descrizione di Niobe presente nel fr. 154a R (vv. 6-7, per cui cfr. anche Hsch. € 5579
Latte), il verbo impiegato per descrivere la posizione e lo stato psicologico della
donna é probabilmente éxdCet (6-7 ... TOVE’ Epnuévn tdoov | Tékv, 01 Endlel T0ig
tefvniooy), che denota come la protagonista stia ‘covando’ il proprio dolore —e per
traslato i figli stessi, destinatari primari dell’immagine — seduta presso la tomba dei
Niobidi*.

Cosi Leila Ozbek nella convincente interpretazione che fa derivare la forma éndCet
«cova» dal lemma énwalm «covare», a indicare I’intima relazione che sussiste tra Niobe
“accovacciata” presso la tomba dei figli a guisa di uccello, quasi a trasmettere loro un
calore non piu necessario e la pietra stessa.

Circa due millenni piu tardi il pittore e poeta Alberto Savinio raffigurera una Niobe con

lungo becco, incassata in una poltrona di pietra, un tutt’uno con la materia inorganica.

40 Cit. L. Ozbek, “Pietra su pietra: materialita e drammaturgia nella Niobe di Eschilo”, in Lexis Num. 40
(n. s.) Dicembre 2022 — Fasc. 2, pp. 357-380, pp. 362-363. Quanto al lemma éndlet, la studiosa propone la
traduzione «cova»

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 287



Alberto Savinio, Niobe, 1932, tempera su tela, Collezione privata Archivio Alberto Savinio

DAL BLOG Fantastico Nell’arte: https://fantasticonellarte.wordpress.com/wp-content/uploads/2014/01/niobe.jpg

Prendiamo ora in considerazione quel che resta del testo eschileo®.

Un papiro, pubblicato nel 1933 dalla Societa Italiana, descrive la situazione iniziale del
dramma: tre giorni dopo la strage Niobe siede accanto alla tomba dei figli. Qualcuno, la
cui identita e difficile da stabilire — forse la Nutrice di Niobe o la madre stessa — si

rivolge al Coro, richiamandosi anche agli ultimi tragici avvenimenti:

I suoi lamenti sono rivolti solo contro il padre, lui che la genero e la dette in sposa,
il forte Tantalo, causa di un matrimonio che é stato come una nave fatta arenare in
un luogo privo di porti; infatti il soffio di [ogni] male approda [in questa] ca[sa]. E
voi ora avete di fronte ai vostri occhi come sono andate a finire queste nozze; questo
e il [terzo?] giorno che sta seduta su questa tomba, viva piange i figli morti, la
sventurata bellezza del corpo. [Un uomo] colpito dalla sventura non € altro che
un’ombra. [...] il vigoroso Tantalo arrivera qui [...].

Piu avanti segue una riflessione, in forma paremiologica, del padre Tantalo: «Il mio
animo, che una volta raggiunse in alto il cielo, caduto a terra mi dice questo: “Impara a

non dare un eccessivo valore alle cose umane”» (TrGF 3, 159).

41 Per la ricostruzione e la traduzione della Niobe frammentaria di Eschilo, facciamo riferimento a F.
Carpanelli, Sofocle ed Eschilo. | due atti della Niobe, cit., pp. 13-21. Per una lettura esclusiva del testo
eschileo, si & consultato anche il volume di A. Pennesi, | frammenti della Niobe di Eschilo, Hakkert, 2008.

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 288


https://fantasticonellarte.wordpress.com/wp-content/uploads/2014/01/niobe.jpg

Maria Maletta Niobe — Hybris. Eccessi della...

Da ultimo ecco le parole di Niobe sulla sua stirpe di origine divina: «Coloro che sono
parenti degli déi, gli uomini prossimi a Zeus, ai quali appartiene 1’altare di Zeus avito
sulle cime piu alte dell’Ida, e nei quali ancora non ¢ svanita la forza del sangue divino»
(TrGF 3, 162).

La figura femminile, Nutrice o madre di Niobe, accenna alle imprecazioni della Tantalide
contro il padre, a causa del matrimonio che 1’ha costretta a contrarre e che la perdita dei
figli ha reso ormai sterile. La volonta divina si é resa artefice di una inesorabile rovina:
da tre giorni Niobe e seduta sulla tomba dei figli. Tantalo si presenta in scena descrivendo
il suo regno sui Lidii (TrGF 3, 158) e vantandosi della intimita con gli dei Celesti (TrGF
3, 159). In un passo successivo, nel ricordare alla figlia la potenza di Thanatos, aggiunge
che non vi e sacrificio tale che possa placare gli effetti della Morte e nulla se ne ottiene
(TrGF 3, 161). Dunque — cosi ammonisce Tantalo — la madre dolente, ma ancora irata
deve placare la sua collera e rassegnarsi alla sorte riservata agli sventurati figli.

La replica conclusiva di Niobe insiste sulla ascendenza divina del proprio yévoc e su
coloro che hanno traccia divina nel loro sangue (TrGF 3, 162). Niobe e Tantalo ascoltano
nel finale la predizione della pietrificazione di quest’ultima, una volta giunta nel paese
d’origine.

La lunga scena, parodiata da Aristofane, nella variante scelta da Eschilo, si presenta come
rievocazione ex eventu: il terribile scontro con il divino non induce Niobe a un mutamento
di prospettiva, tanto pit che anche la tradizione della sua metamorfosi in pietra vede nella
sua morte il momento finale di una mancata riconciliazione con il mondo divino.

La morte poteva anche avvenire sulla scena con la rappresentazione di un personaggio
femminile abbrutito dal dolore, immobile nella sua posizione, che alla fine si
immedesimava simbolicamente con un sepolcro visibile, divenuto la sua dimora eterna.
L’annuncio della partenza di Niobe con il padre e di una sua successiva trasformazione
in roccia sul monte Sipilo avviene probabilmente mediante I’intervento di un deus ex

machina. Come osserva Antonio Garzya:

Codesta predizione sara stata messa sulla bocca di Ermes in quanto portavoce della
volonta divina, ed e forse quando parla con lui che Niobe pronunzia le parole
Zimovdov ‘Idaiav ava x06va «Sipilo nella terra idéa» del fr. 163 R. Questa ipotesi puo
essere rinforzata dalla presenza del dio messaggero di Zeus nel lutroforo di Napoli;

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 289



d’altra parte Ermes entrava in scena anche nei Frigi, il dramma che Aristofane e la
Vita apparentano alla Niobe per il lungo silenzio del protagonista®.

La metamorfosi in pietra, in creatura eternamente intrappolata nella materia gelata e
inerte, agli occhi degli spettatori antichi diventava la piu grande sconfitta di un caso di
Uppig ereditaria: con I’allusione allo sterminio totale del yévoc, trasmetteva I’inattuabilita
di una revoca divina, 1’unico finale possibile per il primo teatro di Eschilo.

Non & un caso che, nello stravolgimento parodico degli Uccelli (414 a. C.), Aristofane
faccia riferimento alla punizione che Apollo e Artemide avevano riservato alla casa di
Anfione. Infatti, uno dei due protagonisti, Pisetero, arriva a minacciare la dea Iride di
rivolgere contro il dio dell’Olimpo, a causa della di lui §fp:g, la stessa sorte toccata alla

casata di Anfione:

Iride: «Sciocco, non provocare la collera tremenda degli dei, se non vuoi che la Giustizia
annienti la tua stirpe con la zappa di Zeus, e la vampa infuocata arda te e la tua casa ospitale
colpendoti come Licinnio.» Pisetero: «Stammi a sentire, carina: smettila con le smargiassate
¢ dai una calmata: dimmi un po’, cosa credi, di far paura a un Frigio o a un Lidio? Guarda
che se Zeus continua a darmi fastidio chiamo le aquile flammigere e gli riduco in cenere «la
casa ove Anfione dimora»®,

Nel 111 sec. a.C. Callimaco cita, sia pur brevemente, il mito di Niobe in un inno di assoluta
centralita all’interno della sua produzione: 1’Inno ad Apollo, nel quale la madre empia e

blasfema viene ricordata come esemplare vittima apollinea (vv. 22-24):

Kai pév 6 dakpuoeic avapdireton dhyeo métpog,
6otig évi Opuyint d1epog AiBog otrpikton,
uépuapov avtl yovoaikog o1lupov Tt xovoHorc.

E gli affanni tralascia il sasso piangente
che in Frigia, viva pietra, si erge,
marmo in luogo di donna, la bocca nel dolore socchiusa*.

I1 senso primario di d1iepdg € «umido», presente in Esiodo, cui si affianca quello di «vivoy,
gia attestato nell’Odissea*. Dunque, ricorrendo a un potente ossimoro, il poeta ellenistico

definisce «viva» la pietra che trasuda lacrime, perché materia che intrappola il corpo di

42 Cfr. A. Garzya, “Eschilo e il tragico: il caso della Niobe”, in A. Garzya (a cura di), La parola e la scena,
Napoli 1997, pp. 151-173, p. 162.

43 Cit. Avristofane, Uccelli, a cura di Alessandro Grilli, Rizzoli, Milano 2006, vv. 1238-1248.

4 Cit. Callimaco, Inno ad Apollo, vv. 22-24, in Callimaco, Opere, a cura di G. B. D’Alessio, Rizzoli,
Milano 1996, pp. 82-83.

4 Cfr. ibidem, nota 11.

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 290



Maria Maletta Niobe — Hybris. Eccessi della...

Niobe. Latona, «la dea che nasconde / si nasconde»*® e che porta Niobe alla morte (letum)
ne fa «sasso piangente» che irriga i terreni di Frigia (o di Lidia); ne fa «marmo», pietra
pregiata in cui, in ogni tempo, si cela la vitalita della creazione artistica.

Il mito riguardante Niobe si conclude, dunque, con la metamorfosi della donna nello
stesso materiale del lutto: la tomba dei figli che interagisce con il suo corpo. In molte
delle rappresentazioni fittili, che del mito di Niobe ci sono pervenute:

il pittore inserisce anche il dettaglio mitico (che poi diventera topico in questo tipo
di rappresentazioni) della futura pietrificazione di Niobe, sfruttando il contatto
materiale della donna con la sepoltura: il corpo di Niobe é rappresentato durante il
processo di trasformazione in pietra, proprio a partire dai piedi e dalla parte inferiore
delle gambe, ossia dalla parte che entra in contatto diretto con il materiale della pietra
della tomba*'.

La Niobe di Alberto Savinio (1932)

La pietrificazione istantanea di Niobe si rovescia nella sopravvivenza artistica: la durata
della roccia che, erosa dalla pioggia / lacrime, seguita a trasformarsi ¢ forse I’estremo
contrappasso che i mortali oppongono alla vendetta divina. Nella letteratura, nella poesia
e nelle arti figurative ¢ questa [’unica autentica via di scampo all’incertezza del tempo e
al presentimento di un destino di finitudine.

Nel celebre dipinto Niobe (1932) Alberto Savinio emblematizza il potere che I’arte ha di
eternare e trasformare le antiche parole del mito, la sua sapienza.

La donna vi appare come un assemblaggio umano-animale: madre fornita di becco,
collocata su una poltrona di pietra che sfuma nella sua figura, in modo da sembrare
incastonata nella roccia stessa. Quest’ultima si presenta come uno strato sedimentato di
materia grezza, da cui si dipartono un frammento archeologico nelle volute di un capitello
1onico e un ceppo d’albero.

La parte inferiore della figura di questa madre € il suo indispensabile sostegno non
corporeo, una seduta inorganica, strutturata e sovradeterminata (roccia, capitello, ceppo

d'albero) che la lega al suolo e la veste, ma al contempo la immobilizza e la paralizza:

4 11 nome Latona ¢ la forma latinizzata del greco Ant®, «dor. Aatd [...] par étymologie populaire les
Anciens ont pensé que Léto était une déesse de la Nuit, cf. Osthoff, IF 5, 1895, 369 qui évoquait AavOdavm
et lat. lateo». (P. Chantraine, Dictionnaire étymologique de la langue grecque. Histoire des mots, cit., p.
638.) Il nome Latona/Leto assona pure al lemma latino letum «morte» come annientamento, oltre che a
Lete, il fiume dell’oblio.

47 Cit. L. Ozbek, “Pietra su pietra: materialitd e drammaturgia nella Niobe di Eschilo”, cit., p.364.

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 291



«The tension in this painting between open and occluded existence connects with the
multiple implications and contradictions of petrified Niobe as a latent or recognizable
work of art, as an image of art itself, as “iconogenesis” and “semiotic murkiness”»*®.

Nel dipinto di Savinio, la pietrificazione racchiude una transizione corporea.
Nell’orientamento spaziale del ritratto la perdita della prole lascia la madre con un occhio
solo e con un braccio forte ad avvolgere le sue rovine. Questo braccio maschile si affianca,
si completa e replica il surrogato fallico del becco.

E una Niobe che non & pil se stessa, che mostra, nel suo aspetto ipermaterno e nella sua
mobilita trans-specifica, i molteplici complementi necessari al diventare madre.

Se ripensiamo alla Roccia Piangente di Niobe, una formazione naturale ai piedi del Monte
Sipilo in Turchia (cfr. Pausania, I, 21, 3), abbiamo la sensazione di come Niobe riesca a
essere a un tempo materia grezza e creazione artistica. Questa Roccia Piangente € un
contro-monumento, un artefatto che si mantiene informe, anche se sembra essere stato
sbozzato dalla natura — la pioggia / lacrime — e dal tempo. Ha acquisito confini distinti
ed e stato apparentemente sottoposto alla violenza modellante di un disegno
rappresentativo.

Anziché essere usata per stabilire il confine, il nomos, come nella interpretazione di
Walter Benjamin, questa Niobe esprime forse la possibilita di oltrepassare i confini,
abolendo la divisione tra naturale e artificiale, cosi come tra umano e inumano, mortale e

divino.

48 Niobes: Antiquity, Modernity, Critical Theory, edited by Mario Telo and Andrew Benjamin, The Ohio
State University Press 2024, Edizione Kindle, p. 15. 1l volume di M. Telo0 tratta diffusamente il tema della
materialita che, anche nelle rappresentazioni tragiche, costituisce un tutt’uno con il personaggio di Niobe.

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 292



Maria Maletta Niobe — Hybris. Eccessi della...

Nota bibliografica

APOLLODORO, I miti greci, trad. di Maria Grazia Ciani, Fondazione Lorenzo Valla,
Arnoldo Mondadori, Milano 1996.

ARISTOFANE, Rane, introduzione e traduzione di Guido Paduano, note di Alessandro
Grilli, Rizzoli, Milano 1996.

—, Ucecelli, a cura di Alessandro Grilli, Rizzoli, Milano 2006.

BENJAMIN, Walter, Per la critica della violenza, tratto da: W. Benjamin, Gesammelte
Schriften, vol. 1, a cura di R. Tiedemann e H. Schweppenh&user, Suhrkamp, Frankfurt a.
M. 1999, pp. 179-204, trad. di Antonello  Sciacchitano, in

http://www.sdstoriafilosofia.it/download/2016%20VB/benjamin critica violenza.pdf,

in www.filosofia.it Rivista on line registrata; codice internazionale ISSN 1722-9782
(ultima consultazione 10 ottobre 2024).

CALLIMACO, Opere, a cura di Giovan Battista D’Alessio, Rizzoli, Milano 1996.
CARPANELLLI, Francesco, Sofocle ed Eschilo. | due atti della Niobe, in Frammenti sulla
scena. Studi sul dramma antico frammentario, (Serie scientifica del Centro Studi sul
Teatro Classico dell’Universita degli Studi di Torino, diretta da F. Carpanelli, a cura di
L. Austa, Edizioni dell’Orso, Alessandria 2017, vol. 1, pp. 3-38.

CHANTRAINE, Pierre, Dictionnaire étymologique de la langue grecque. Histoire des
mots, Klincksieck, Paris 19992 (nouvelle édition avec supplément; premiére édition
Klincksieck, 1968).

CRISCUOLO, Ugo, “Interpretazione dell’Eracle di Euripide”, in Atti della Acc.
Peloritana dei Pericolanti, Classe di Lett., Filos. e Belle Arti, 65.

DANTE, Purgatorio, a cura di Natalino Sapegno, La Nuova ltalia, Firenze 1967.

DI BENEDETTO, Vincenzo, Sofocle, La nuova Italia, Firenze 1983, 1991 rist.
GARZYA, Antonio, “Sur la Niobé d’Eschyle”, in Revue des études greques, 100, 1987,
pp. 185-202, (rist. in Id., La parola e la scena: studi sul teatro antico da Eschilo a Plauto,
Napoli 1997).

—, “Eschilo e il tragico: il caso della Niobe”, in A. Garzya (ed.), La parola e la scena,
Napoli 1997, pp. 151-173.

GRAVES, Robert, | miti greci, Longanesi, Milano 1963.

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 293


http://www.sdstoriafilosofia.it/download/2016%20VB/benjamin_critica_violenza.pdf
http://www.filosofia.it/

GREEN, André, La clinica del negativo. Narcisismo, distruttivita e depressione, Edizione
italiana a cura di Andrea Baldassarro, Prefazione di Ferdinando Urribarri, Franco Angeli,
Milano 2023.

HOPMAN, Marianne, “Une déesse en pleurs. Niobé et la sémantique du mot theos chez
Sophocle”, in Revue des Etudes Grecques, 117, 2004, pp. 447-467.

LANZA, Diego, La disciplina delle emozioni, prefazione di Anna Beltrametti, Petite
Plaisance Editrice, Pistoia 2019 [prima edizione: il Saggiatore, Milano 1997].

LLOYD -JONES, Hugh, Sophocles, 3 voll., Cambridge (MA), 1994-1996.

OMERQO, lliade, versione di Rosa Calzecchi Onesti, Einaudi, Torino 1950.

OVIDIO, Publio Nasone, Metamorfosi, a cura di Piero Bernardini Marzolla. Con uno
scritto di Italo Calvino, Arnoldo Mondadori, Milano 2013, (su licenza Einaudi, Torino
1979).

OZBEK, Leyla, Sofocle, Niobe, introduzione, testo critico, commento e traduzione,
Edizioni Ca’ Foscari, Venezia 2023.

—, “Pietra su pietra: materialita e drammaturgia nella Niobe di Eschilo”, in Lexis, Num.
40 (n. s.) Dicembre 2022 — Fasc. 2, pp. 357-380.

PAUSANIA, Guida della Grecia, Fondazione Lorenzo Valla, Arnoldo Mondadori, libro
I1, Milano 1982.

—, Guida della Grecia, Fondazione Lorenzo Valla, Arnoldo Mondadori, libro IX, Milano
2010.

PENNESI, Antonella, I frammenti della Niobe di Eschilo, Hakkert, 2008.

SAFFO, Poesie, frammenti e testimonianze, introduzione, nuova traduzione e commento
a cura di Camillo Neri e Federico Cinti, Rusconi, Santarcangelo di Romagna 2017.
SEAFORD, Richard, Death and wedding in Aeschylus’ Niobe, in F. Mc Hardy, J. Robson,
D. Harvey (edd.), Lost Dramas of Classical Athens, Exeter 2005.

SOFOCLE, Edipo Re, Edipo a Colono, Antigone, trad. di Raffaele Cantarella, a cura di
Dario Del Corno, Arnoldo Mondadori, Milano 1982.

TELO, Mario, Niobes: Antiquity, Modernity, Critical Theory, edited by Mario Teld and
Andrew Benjamin, The Ohio State University Press 2024, Edizione Kindle.
WARBURG, Aby, Appunti per la conferenza Bilder aus dem Gebiet der Pueblo-Indianer
in Nord-Amerika, Kreuzlingen, aprile 1923 [WIA 111.93], cit. in E.H. Gombrich, Aby
Warburg: An Intellectual Biography, The Warburg Institute, University of London,

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 294



Maria Maletta Niobe — Hybris. Eccessi della...

London 1970; tr. it. di A. Dal Lago, P.A. Rovatti, Aby Warburg. Una biografia
intellettuale, Feltrinelli, Milano [1983] 2003.

—, Grundbegriffe, 1, Notizbuch, 1929, cit. in E.H. Gombrich, Aby Warburg: An
Intellectual Biography, cit.; tr. it. di A. Dal Lago, P.A. Rovatti, Aby Warburg. Una
biografia intellettuale, Feltrinelli, Milano [1983] 2003.

Materiali di Estetica. Terza serie-N. 11.2:2024, Pagina | 295



