
Filippo Forcignano                                                        Mario Vegetti, Figure dell’… 
 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 296 

Mario Vegetti, Figure dell’identità greca. L’io, l’anima, il 

corpo, il soggetto 

 

di Filippo Forcignano 

 

Università degli Studi Milano 

 filippo.forcignano@unimi.it 

 

L’editore petite plaisance sta ripubblicando, da qualche tempo, alcuni dei più importanti 

lavori di Mario Vegetti: si tratta di un’opera meritoria, non già per ragioni museali o per 

devozione a un grandissimo Maestro, quale Vegetti, scomparso nel 2018, è 

indubbiamente stato, ma perché si tratta di studi che hanno orientato e continuano a 

orientare la ricerca sul pensiero antico. Figure dell’identità greca. L’io, l’anima, il corpo, 

il soggetto (2024) non fa eccezione; anzi, la raccolta proposta dall’editore e prefata da 

Silvia Gastaldi raggiunge un risultato ulteriore: non solo rende facilmente accessibili 

dodici eccellenti articoli, scritti da Vegetti tra il 1981 e il 2013, ma, organizzandoli e 

permettendo di leggerli in successione, rende esplicita la straordinaria chiarezza 

intellettuale ed espositiva dell’Autore. Il libro, infatti, che pure dovrebbe presentarsi come 

inevitabilmente frammentario, ha invece i tratti di una quasi-monografia, se è lecito 

ricorrere a una simile espressione. Detto altrimenti, il percorso intellettuale che Vegetti 

ha compiuto sui temi del libro rivela una coerenza e una intensità che colpiscono il lettore, 

soprattutto quello che ha affrontato in precedenza, in modo discontinuo, i contributi che 

compongono Figure dell’identità greca.  

Dopo la lucida prefazione di Silvia Gastaldi – che, con Franco Ferrari, tiene vivo il 

magistero del Maestro a Pavia (e non solo) – e una Autopresentazione dello stesso Vegetti, 

uscita nel 2002 e qui ristampata, l’editore ha molto felicemente deciso di ripubblicare una 

lunga e intensa intervista rilasciata dallo studioso a Marco Solinas, nel 2008, per “Iride”. 

Si tratta di una lettura fondamentale per comprendere le ragioni profonde del percorso di 

ricerca compiuto da Vegetti, sin dai tempi della tesi di laurea a Pavia, iniziata con Enzo 

Paci e terminata con Remo Cantoni, su Tucidide e il suo rapporto con la medicina greca. 

mailto:filippo.forcignano@unimi.it


Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 297 

Storia, medicina e politica sono infatti termini chiave delle ricerche di Vegetti, indirizzate 

presto verso la scienza greca da Ludovico Geymonat. È notevole rimarcare che nessuno 

dei tre filosofi, poi migrati a Milano, è stato uno storico della filosofia, il mestiere 

praticato e rivendicato da Vegetti, che tuttavia ha sempre rifiutato l’hegeliana “filastrocca 

delle opinioni” per dedicarsi a un’indagine che ci mettesse in rapporto con gli antichi e 

non semplicemente ci parlasse di loro. Lo storico deve guardare agli antichi, spiega 

Vegetti, ma esercitare sempre uno sguardo “bifronte”, perché la comprensione del passato 

e la sua relazione con il presente sono congiunti e costituiscono l’ethos della ricerca. Non 

si tratta, dunque, di attualizzare il passato, pratica disprezzata da Vegetti, ma di un 

virtuoso equilibrismo tra l’obiettività richiesta dalla ricerca storica e la necessità di 

dialogare con la modernità. I temi su cui si è esercitato Vegetti seguono da questa 

convinzione: la giustizia, l’etica, la politica, la natura dell’anima e la sua relazione con il 

corpo. Anche quando tecnici e apparentemente confinati nel tempo passato, gli studi di 

Vegetti tentano di rispondere, facendo da megafono critico agli antichi, a domande come 

“che cos’è una vita giusta?”, “che cosa significa governare?”, “che cosa sono le 

passioni?”: non esiste un’epoca della storia europea che abbia eluso simili questioni. Lo 

storico ha il compito – che è morale prima ancora che scientifico – di far dialogare il 

passato e il presente attraverso l’interpretazione delle fonti di cui dispone. Una ricerca 

storica che trovi senso solo nel perimetro della disciplina cui pertiene, che valga solo per 

quelli che oggi si chiamano “prodotti della ricerca” e i convegni degli specialisti, non è 

mai stata l’obiettivo di Vegetti: certo per inclinazione personale, per influenza dei maestri 

pavesi di cui si è detto, ma anche per un suo peculiare pragmatismo, che lo ha portato a 

preferire il ruolo di addetto alla pubbliche relazioni di una ditta italo-americana a una 

fellowship a Cambridge, così da poter raggiungere obiettivi di vita considerati primari, in 

primo luogo il matrimonio con Silvia Finzi. Non si tratta di mera biografia, perché lo 

stesso Vegetti ha così spiegato la sua diversità rispetto altri accademici: “sapere per certo 

che c’è un mondo là fuori, con i suoi rapporti anche duri ma chiari, di competizione ma 

anche di collaborazione: un mondo interessante anche se non fatto di soli libri” (39).  

La tesi decisiva degli studi raccolti nel volume è che il “soggetto” non è presente nel 

pensiero greco, se non nella forma dell’io proprietario di Aristotele. La sequenza io-

anima-corpo-soggetto, dunque, non è lineare. Anima e corpo, inoltre, coprono parte di 

quello che poi si è chiamato “soggetto”, ma al contempo nessuna delle due entità è, in 



Filippo Forcignano                                                        Mario Vegetti, Figure dell’… 
 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 298 

senso proprio, la categoria del soggetto. Essa manca nella dimensione teologica, perché 

il divino greco non è mai soggettivato, a differenza del giudaismo e, in seguito, del 

cristianesimo; certo non è soggetto l’anima – e Vegetti lo mostra in modo lucidissimo, 

anche contro banalizzazioni della psicologia antica non infrequenti anche oggi nel 

dibattito pubblico e nei manuali scolastici – perché l’anima è generalmente intesa dai 

greci come super-individuale e, dunque, come tale, non soggettivata; non è soggetto 

nemmeno l’individuo inteso come cittadino, perché in quanto tale è parte della polis, non 

dimensione soggettiva autonoma dalla polis stessa. Di questi aspetti, la psicologia è 

l’àmbito in cui le riflessioni di Vegetti continuano a essere di maggiore attualità, se non 

urgenza, perché ancora – dalla manualistica scolastica ad alcune riflessioni più impegnate 

– si assume troppo spesso che l’anima greca e la soggettività inevitabilmente debbano 

incontrarsi. Nel saggio Anima e corpo, che è un capitolo de Il sapere degli antichi, curato 

dallo stesso Vegetti e uscito in due volumi per Boringhieri nel 1985, Vegetti compie uno 

sforzo intellettuale e storico notevole per mostrare che il rapporto tra psyche e sōma ha 

una “preistoria”, rappresentata dai poemi omerici e dai cosiddetti “presocratici”. 

L’importanza di tale preistoria sta, per Vegetti, nel fatto che troppi hanno considerato la 

posizione platonica, che è senz’altro il primo tentativo di rendere pensabile la psiche in 

termini filosofici (“pensabilità dello psichico”, p. 44), come “naturale e astorica”. Così 

facendo, la “rivoluzione intellettuale che essa comporta” (p. 103) viene del tutto 

depotenziata (se è “naturale”, non è rivoluzionaria) e, al contempo, calata nel mondo 

greco come in un vuoto. Vegetti, indagando a partire da Omero, mostra come la psyche, 

da principio vitale del sōma, sia diventata il polo del dualismo anima-corpo, ma solo dopo 

la ricezione e rielaborazione platonica dell’Orfismo.  

Nei saggi raccolti nel volume, la dimensione politica del corpo è tema centrale. In 

Metafora politica e immagine del corpo nella medicina greca, del 1981, Vegetti esplora 

come i medici ippocratici descrivano il corpo umano come una sorta di città in cui le 

differenti parti devono mantenere un equilibrio per garantire la salute: città e corpo umano 

sono, in questo quadro, attraversati da forze opposte e la salute è l’equilibrio di tali forze. 

Il medico e il politico, dunque, operano in modo analogico: il medico deve comprendere 

le cause profonde del malessere del corpo per ristabilire la salute come il politico deve 

ristabilire l’armonia della città correggendo le disuguaglianze e prevenendo la stasis. 

L’analogia è garantita anche dallo statuto di technai di medicina e politica, su cui insiste, 



Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 299 

tra gli altri, Platone. In Un vincolo ambiguo: l’anima, l’io, il soggetto, versione sintetica 

di un saggio pubblicato nel 1993 sui “Quaderni di storia”, Vegetti torna sull’impossibilità 

di far coincidere la psyche con l’io o il soggetto: l’anima non è la sede della coscienza e 

della soggettività, ma il principio che governa il corpo e le sue funzioni vitali. 

L’identificazione dell’anima con l’io morale trova una teorizzazione esplicita solo tardi, 

nelle scuole filosofiche post-aristoteliche, in particolare lo Stoicismo. Ciò non significa, 

però, che fosse centrale per gli antichi – e nemmeno per gli stoici – la soggettività 

autonoma dell’io: l’anima ha sempre, con sfumature differenti, un vincolo alla 

dimensione corporale e cosmologica. Ha però iniziato così a prendere forma la nozione 

unitaria di soggetto, vale a dire un io più riflessivo, che pur in un rapporto ambiguo con 

l’anima, fornisce alla prima filosofia cristiana, dopo quella neoplatonica, una 

strumentazione concettuale che rende possibile concepire il soggetto come centro della 

vita morale e spirituale.  

Le passioni dell’anima sono un ulteriore tema centrale dei saggi raccolti nel volume, oltre 

che di numerosi altri studi di Vegetti sul pensiero antico. In Passioni antiche: l’io 

collerico, originalmente un capitolo dell’importante Storia delle passioni curata da Silvia 

Vegetti Finzi per Laterza, nel 1995, lo studioso, partendo dalla menis di Achille, approda 

nuovamente al rapporto tra medicina, filosofia e politica: le “malattie dell’anima”, una 

lunga sezione del saggio, presenta una lucidissima presentazione della psichizzazione 

delle passioni operata da Platone e i modelli alternativi di Aristotele e degli stoici. Il 

primo, infatti, è convinto che il “carattere tensionale, energetico della passione” non sia 

“necessariamente in conflitto con la ragione”; anzi, la ragione può anche “fare suoi i fini 

posti dalla orexis” (p. 169), al punto che Aristotele parla di orexis dianoetike e persino di 

nous orektikos. Se in Platone il rapporto tra ragione e passione è soprattutto turbolento, 

per quanto la razionalità possa allearsi con lo thymos, in Aristotele questo rapporto è 

pacificato (o, almeno, pacificabile). Gli stoici, invece, hanno espulso “il materiale 

passionale” dall’anima: se avessero accettato l’idea di un’anima intrinsecamente 

passionale – sia seguendo il modello più impegnativo, quello di Platone, sia quello più 

morbido, appunto quello di Aristotele –, avrebbero reso “impossibile in linea di principio 

il loro programma di una totale perfettibilità intellettuale e morale dell’uomo” (p. 169). 

In questo modello, la passione è una malattia che proviene da fuori l’anima e vi penetra 

corrompendola: la medicina offre così un modello esplicativo per la psicologia, 



Filippo Forcignano                                                        Mario Vegetti, Figure dell’… 
 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 300 

alternativo a quello platonico e ai riferimenti medici che lo sorreggevano. Ancora più 

esplicito a riguardo è il saggio Psicopatologia delle passioni nella medicina antica, 

pubblicato nel 1998 su “Atque”, il cui titolo può suonare persino paradossale: è infatti 

ovvio – e Vegetti lo ammette senza difficoltà – che una “psicopatologia” in senso proprio, 

vale a dire come campo autonomo, non appartenga alla cultura greca. La ragione è la 

mancanza dell’autonomia dello psichico. Partendo da questo presupposto, si comprende 

in tutta la sua potenza la rivoluzione compiuta da Platone, soprattutto nella Repubblica e 

nel Timeo, che rende possibile concettualizzare le malattie dell’anima. La 

sovrapposizione di fisiologia ed etica è un tratto peculiare di Platone, che Aristotele 

eredita, ma, almeno secondo Vegetti, quello etico e quello fisiologico restano in lui due 

“linguaggi” differenti: è possibile affrontare una passione o come malattia dell’anima o 

come malattia del corpo, come la collera, che è desiderio di vendetta, sul piano etico, e 

surriscaldamento del sangue nella regione del cuore, sul piano fisico. L’importanza di 

Aristotele, però, non sta in questo, ma nell’aver collocato le passioni nell’intersezione di 

psichico e somatico. In altri termini, le passioni non sono isolatamente o un fatto psichico 

o un fatto somatico, ma possono essere descritte dall’una o dall’altra prospettiva. Il saggio 

si chiude con l’analisi della sintesi di tradizione medica e filosofica platonica e aristotelica 

operata da Galeno, uno degli autori che Vegetti ha molto studiato anche dal punto di vista 

filosofico, non solo medico. Il contributo del medico alla delineazione di una 

psicopatologia risiede principalmente nell’identificazione delle parti dell’anima nel 

cervello, nel cuore e nel fegato: le malattie dell’anima diventano così disfunzioni 

organiche. Con Galeno troviamo, per la prima volta in modo così strutturato, una 

fisiognomica delle passioni basata sugli umori corporei, che riporta al somatico ampia 

parte di ciò che altri pretendevano di isolare come psichico. La questione se questo tipo 

di malattie debbano essere curate dal medico o dal filosofo, che Vegetti affronta in 

riferimento a Galeno, non può lasciare indifferente il lettore “moderno” del saggio.  

Non è possibile affrontare qui in modo minuzioso tutti i saggi. È però opportuno tornare 

su Politica dell’anima e anima del politico nella “Repubblica”, un testo di quasi 

vent’anni fa (2007), piuttosto breve, che tuttavia è in grado di rendere conto dei problemi 

filosofici, psicologici e politici sollevati dall’analogia anima-città che è fondamento del 

programma utopistico di Platone. È fondamentale comprendere, come Vegetti spiega in 

modo mirabile, che non si tratta semplicemente di un’analogia strutturale, ma anche 



Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 301 

funzionale: la città non è solo simile all’anima, ma funziona come l’anima, e questa 

funziona, a sua volta, come la città. È altresì importante notare – e spesso non è 

sottolineato con la stessa chiarezza – che la tripartizione politica precede quella 

psicologica, come a dire che la politica è l’occhiale con cui Platone indaga le motivazioni 

psichiche. Non si tratta, dunque, semplicemente di psicologizzare la città, ma anche di 

politicizzare l’anima: le sue funzioni sono veri e propri centri motivazionali che possono 

confliggere e tale conflitto ha le dinamiche della stasis; la giustizia risolve la stasis in 

entrambe le dimensioni, con modalità del tutto analoghe. Nessuno nega che Platone abbia 

elaborato una proposta di (ri)educazione dell’anima, ma Vegetti ha insegnato come questa 

sia in senso proprio una politica dell’anima e come tale vada letta. Ugualmente, è facile 

– e per certi versi ovvio – parlare di isomorfismo di anima e città, ma è decisivo insistere, 

seguendo Vegetti, sul fatto che si tratta di un isomorfismo imperfetto, perché la 

tripartizione della città è un modello normativo, mentre quella dell’anima è 

fenomenologica; ne segue che la tripartizione della polis non è effettiva, ma piuttosto un 

telos, mentre quella dell’anima è fattuale. Nella città attuale (per Platone e per noi), 

dunque, la psicologia politica è instabile anche per via del disallineamento tra le due 

forme di tripartizione. Si è detto che storia, medicina e politica sono termini chiave 

dell’intera avventura intellettuale di Vegetti e ciò si ritrova in conclusione del saggio: se 

la città è come viene descritta e così vale per l’anima, se l’alterazione dell’equilibrio è la 

causa della stasis, allora la città è un corpo vivente e il filosofo che può curarla è un 

medico. La tradizione oplitica da una parte, la tradizione filosofica e medica dall’altra: 

solo così si comprende davvero la politica dell’anima e l’anima del politico.  

Davvero molte altre questioni sollevate da Figure dell’identità greca potrebbero essere 

affrontate, notando quasi sempre l’acutezza di Vegetti e la sua capacità di anticipare – e 

quindi dirigere – la ricerca sul pensiero antico. Ad esempio, si dovrebbe tornare a 

Immortalità personale senza anima immortale: Diotima e Aristotele, che è il testo 

dell’intervento di Vegetti al X Symposium Platonicum, tenutosi a Pisa nel 2013, oppure 

alle illuminanti pagine scritte su Corpo e anima in Galeno, che andrebbero 

contestualizzate nel lungo progetto di ricerca sul medico di Pergamo, ma non è opportuno 

dilungarsi sui singoli saggi, che sono noti, in alcuni casi, da quasi mezzo secolo. Quello 

che, in conclusione, è doveroso rimarcare è la coerenza della ricerca di Vegetti sugli 

antichi e la fedeltà ai principi deontologici che devono guidare lo storico: Figure 



Filippo Forcignano                                                        Mario Vegetti, Figure dell’… 
 

Materiali di Estetica. Terza serie–N. 11.2:2024, Pagina | 302 

dell’identità greca è una raccolta esemplare in questo senso. Tuttavia, se a metà volume 

la lettura si accompagna all’amarezza di sapere che non è più possibile discutere questi 

temi con l’Autore, quando lo si chiude questa sensazione lascia il posto al doloroso 

sospetto che, per molte ragioni che qui non possono trovare spazio, uno storico della 

filosofia antica come Mario Vegetti – o Pierluigi Donini o Enrico Berti – probabilmente 

non ci sarà più.  

 

 

 


