Carmen Gutiérrez-Jordano El arte animalista como pedagogia politica del
ciudado empdtico de los animales

El arte animalista como pedagogia politica del

cuidado empatico de los animales

Carmen Gutiérrez-Jordano
cgutierrez@us.es

Animalistic art not only denounces the terrible situation in which animals live due to anthropocentrism. It
also aims to become a pedagogy of empathic care that can transform our consciousness and make social
and political change possible. To this end, it cannot limit itself to being an aesthetic theory of care but must
itself be caring and empathetic towards animals. Nevertheless, there has been animalistic art that has
subordinated the ethics of care to purely artistic achievements. In contrast, in this paper we defend an
animalistic art that is inseparable from the animalistic ethic of care. Only this art can be a true pedagogy of
empathic care for animals.

Keywords: Arte animalista, cuidado empatico, animales, pedagogia politica

INTRODUCCION

El progreso en la conciencia ha desembocado en nuestro tiempo en la
conciencia de la crueldad a los animales. No obstante, el estado en que todavia
viven los animales es espantoso. Independientemente de nuestro
asentimiento, para los animales, escribe Horta, «el infierno es real»!. Baker
se pregunta si «el arte actual puede tratar eficazmente esta masacre de los
animales»2. Nuestra respuesta es afirmativa. En este trabajo incluimos en la
etiqueta ‘arte animalista’ el concepto de ‘arte interespecies’, nocién acunada
por el musico Jim Nolan que creaba musica con ballenas o pavos3. Por tanto,
al reivindicar la dignidad animal y denunciar el horror en que se desarrolla
la vida animal bajo el yugo de nuestra voluntad de poder, el arte animalista
contendria también el arte que supone la participaciéon de los mismos

animales en la produccién de arte, apartandose de la idea tradicional que

0. Horta, Un paso adelante en defensa de los animales, Plaza y Valdés, Madrid 2017, p. 96.

2 S. Baker, “You Kill Things fo Look af Them: Animal Death in Contemporary Art”, en The
Animal Studies Group, Killing Animals (69-95), University of Illinois Press, Urbana-Chicago 2006, p. 70.

3 J. Ullrich, “Animal artistic agency in performative interspecies art in the twenty-first Century”,
Boletin de Arte UMA, 40, 2019 (69-83), p. 71.

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 76 -


mailto:cgutierrez@us.es

Carmen Gutiérrez-Jordano El arte animalista como pedagogia politica del
ciudado empdtico de los animales

reserva la creacién artistica exclusivamente al ser humano. El arte
animalista no s6lo es una ejemplar expresiéon de aquella conciencia de lo
existente, de la terrible y cruel violencia contra los animales, sino que,
ademas, como instrumento pedagodgico para el cuidado empatico de los
animales, posee, junto con algunos problemas éticos que expondremos, un
plano de trasformaciéon practico-existencial de las personas.

No sélo es razon tedrica; el arte animalista también es razon practica pues,
como pedagogia del cuidado, aspira a modificar la horrible realidad que
padecen los animales. Es mas, sostenemos que la dimension estética del arte
es el ambito 1idoneo para realizar esta tarea practica pedagodgico-politica de
cambio social e individual. En primer lugar, analizaremos el propio concepto
de ‘arte animalista’. Luego expondremos las ideas de cuidado empatico y su
relacién esencial con una pedagogia con un fin politico-social, trasformador.
A continuacioén, distinguiremos dos direcciones del arte animalista como pieza
clave para esta pedagogia politica de la ética animalista del cuidado.
Finalmente, nos detendremos en el problema moral que, en algunos casos,

presenta este arte animalista.

ARTE ANIMALISTA

En la prehistoria ya comenzaron a aparecer animales en el arte y no por
casualidad. Agamben ha encontrado el ntcleo del arte en la pintura de
animales de las cavernas, porque en ella se representaria el vinculo de la
humanidad con la esencia primaria de la naturaleza, de modo que entonces el
arte tendria por misién «restituir a los seres humanos a esa dimensién
originaria»?. Aunque intimamente mucho arte posterior ha conservado esa
funcién, en general, la historia posterior del arte, reflejo de la historia de
dominio de la naturaleza, ha usado los animales como un elemento
secundario, relegados a simples simbolos de ideas y valores humanos. El

animal, en suma, ha sido humanizado en el arte, reducido a cosa humana.

4 G. Agamben, Studiolo, Adriana Hidalgo, Buenos Aires 2022, p. 122.

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 77 -



Carmen Gutiérrez-Jordano El arte animalista como pedagogia politica del
ciudado empdtico de los animales

Como animal, en su propia animalidad, casi no ha participado en el arte. Pero
un arte asi, en vez de acercarnos a la extrana alteridad animal, la anula.
Aquel arte rupestre, en cambio, lejos de estar animado por una voluntad de
poder, es efecto de una disposicién de entrega y sumision al fondo esencial de
la tierra. Debido a que el animal ha entrado generalmente en el arte como
objeto antropologizado, como simbolo de categorias humanas, o como
elemento que acompana al ser humano, puede sostenerse que no ha habido
arte animalista como tal. Esta antropologizacién artistica de lo animal es una
manifestacion mas del antropocentrismo occidental. Nuestra idea y praxis
respecto de los animales ha estado tradicionalmente dominada por el
antropocentrismo imperante que, desde la conocida tesis protagorica,
entiende al ser humano como medida de todo lo real, centro de lo existente.
Todo entonces se reduce al ser humano y todo se entiende en términos
humanos. La imposicién antropocentrista de lo humano como criterio moral y
metafisico universal permite al ser humano creerse con derecho a manipular
todas las cosas en virtud de sus intereses supuestamente superiores. Ni la
naturaleza ni los animales se comprenden por tanto desde ellos, sino sélo
desde los anhelos, intereses y necesidades humanas. Naturalmente, esta
actitud antropocentrista desemboca en la divisién radical entre lo humano,
por un lado, y lo natural con los animales, por otro, distincién semejante a la
Gran Divisién que establece Latour en dos zonas ontoldgicas entre lo humano
y lo no humano®. En consecuencia, sb6lo el ser humano es digno de
consideracion ética, lo que implica, en palabras de Derrida, que «el animal se
coloca fuera del circuito de la moral», mientras que el animal puede sufrir
«explotacién hasta la muerte»®. Contra esta dualidad que opone al ser humano

frente al animal, Riechmann afirma que «la naturaleza no es realmente lo no

5 B. Latour, Nunca fuimos modernos. Ensayos de antropologia simétrica (1991), Siglo Veintiuno,
Buenos Aires 2007, pp. 28, 145. Cfr. D. Haraway, When Species Meet, University of Minnesota Press,
Minneapolis 2008, pp. 9s.

¢ J. Derrida, El animal que luego estoy si(gui)endo, Trotta, Madrid 2008, pp. 128, 122.

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 78 -



Carmen Gutiérrez-Jordano El arte animalista como pedagogia politica del
ciudado empdtico de los animales

humano: es el todo del cual forma parte lo humano»?. Intimamente unido al
antropocentrismo, el especismo privilegia y eleva a una especie sobre otras,
legitimando e incluso promoviendo el abuso irrespetuoso y la violencia y abuso
sobre las especies ‘inferiores’s.

Naturalmente, el arte animalista no es un arte que sin mas esta volcado
sobre los animales, sino que ademas y principalmente esta comprometido con
la causa animal. Pero esta voluntad de reconectarnos con el fondo originario
animal de la naturaleza, olvidado por nuestra moderna voluntad de poder
antropocentrista y subjetivista, seria la primera caracteristica del arte
animalista. Esta intencién animalista en el arte se inicié a mediados del s. XX
al evitar la centralidad dominante de lo humano y oponerse a la supeditaciéon
antropocentrista de lo animal a lo humano, negadora de la otredad animal.
La participaciéon de los animales en el arte animalista equilibra nuestra
distancia efectiva de los animales reales, obviando a las llamadas ‘mascotas’
que cumplen también un papel de compensacién. Con gran agudeza,
Andersen y Bochicchio han entendido que dicha presencia animal en este arte
«es directamente proporcional a nuestra necesidad de contactos animales,
pero inversamente proporcional a nuestra proximidad real a la naturaleza»®.
La decadencia del antropocentrismo y la crisis del subjetivismo del yo fuerte
son la causa de que necesitemos otredad, por ejemplo, alteridad animal. La
satisfaccion de esta necesidad es una razén del auge del arte animalista en

nuestro tiempo.

La segunda caracteristica del arte animalista es que muestra y denuncia
la horrible, violenta y cruel vida que padece la mayoria de los animales,
sometidos a nuestros intereses. Ahora bien, en tanto que es arte, esta

sometido al poder neutralizador que posee la representacion, que es capaz de

7 J. Riechmann, “Una utopia ética desmadrada: la intervencion animalista positiva en la
naturaleza”, Revista de Bioética y Derecho, 44, 2018 (19-40), p. 31.

8 M. Kallio-Tavin, “Art education beyond anthropocentricism: The question of nonhuman animals
in contemporary art and its education”, Studies in Art Education 61/4, 2020 (298-311), p. 301.

K. Andersen y L. Bochicchio (2012), “The Presence of Animals in Contemporary Art as a Sign
of Cultural Change”, Forma. Revista d’Humanitats, 6,2012 (12-23), p. 14.

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 79 -



Carmen Gutiérrez-Jordano El arte animalista como pedagogia politica del
ciudado empdtico de los animales

hacernos ver bello lo horrible. Recordemos que Boileau, siguiendo a
Aristoteles, habia escrito que «no hay serpiente ni monstruo odioso, que,
imitado por el arte, no pueda ser agradable a la mirada»'0. El poder artistico
es capaz de neutralizar el horror de lo real y convertirlo en un objeto. Pero el
arte animalista pretende mostrarnos la cruel situacién en que viven los
animales bajo nuestro dominio. Por eso, no puede ceder ante esas fuerzas
embellecedoras y falsificadoras si quiere mantener su mensaje de la verdad
animal. Con Tafalla, subrayamos el peligro que debe evitar el arte animalista:
el hecho de que nos apartemos de la realidad animal en su presencia material
y la sustituyamos por representaciones, facilita insistir nuestra violenta
conducta cruel hacia los animales, pues olvidamos coémo son realmente y «el
olvido acompana siempre a la destruccion»!t,

La tercera, es que es un arte que, fundado sobre la valoracién moral de la
animalidad, tiene como primer propdsito defender los derechos de los
animales. No puede haber verdadero arte animalista no implicado con la ética
animalista. Como toda actividad humana, el arte supone también una
dimensién ética. No podemos separar lo estético de lo ético, como si fuera un
mundo aparte y suficiente. Oscar Wilde defiende, en clave esteticista, que el
valor de lo artistico es auténomo e independiente de toda moral: «No existe
un libro moral o inmoral. Los libros estan bien o mal escritos. Nada mas», de
manera que «ningun artista tiene simpatias éticas»'2. Al comprender «la
belleza como simbolo de la moralidad», Kant manifesté con claridad la
imposibilidad de separar lo artistico de la moralidad!3. Entre estos dos
imperativos, el artistico y el moral, el arte animalista ha de ser ante todo
coherente con la exigencia animalista, de manera que no puede sacrificar a
los animales que ocasionalmente emplea en su actividad a los logros artisticos

que se proponga. Tratar de forma artistica la lamentable condicién en que

10 N. Boileau-Despréaux, Art poétique (1674), OEuvres complétes, Gallimard, Paris 1966, p. 169.

'''M. Tafalla, Filosofia ante la crisis ecologica. Una propuesta de convivencia con las demads
especies: decrecimiento, veganismo y rewilding, Plaza y Valdés, Madrid 2022, pp. 31ss.

12.0. Wilde, The Picture of Dorian Gray (1890), Oxford University Press, Oxford 2006, p. 3.

13 1. Kant, Critica del Juicio (1790), Espasa-Calpe, Madrid 1977, p. 260.

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 80 -



Carmen Gutiérrez-Jordano El arte animalista como pedagogia politica del
ciudado empdtico de los animales

viven los animales obliga a muchos artistas de hoy a emplear animales vivos,
pues consideran que sélo con ellos podran darles a sus obras una potencia
estética capaz de revolucionar la conciencia. Pero los animales que
Intervienen involuntariamente en la creaciéon artistica no pueden ser
subordinados en el arte animalista a las exigencias estéticas. Incluso, escribe
Postma, «emplear a los animales o a la propia naturaleza como tutiles para
complacer la necesidad humana de contemplaciéon equivale a un modo de
dominacién de los animales»l4, ya que presupone una estimacién de los
animales exterior a ellos mismos. Un arte animalista, sostenido por una ética
animalista, esta obligado a oponerse al uso artistico instrumental de los
animales para satisfacer nuestro placer estético. En general, tiene que valorar
y tratar a los animales en si mismos, en funcién de sus propios intereses y
necesidades, no desde los humanos, sean artisticos o simbdlicos. Habida
cuenta de que se denomina zooésis a «aquellas nuevas maneras de pensar que
aprecian a los animales y que tratan los vinculos morales entre los seres
humanos y los animales»!5, en consecuencia, el arte animalista es zooético.
La cuarta caracteristica del arte animalista es que presupone la ruptura
con el antropocentrismo dominante en la tradicién cultural occidental, lo que
1mplica, a su vez, quebrar el hiato establecido entre lo animal y lo humano.
La mentalidad antropocéntrica, por un lado, distingue ontolégicamente entre
humanos y animales, elevando a los primeros sobre los segundos, pero, por
otro lado, elimina irrespetuosamente la alteridad animal pues la reduce a los
intereses y necesidades del ser humano. Contra este antropocentrismo que
proyecta lo humano sobre lo animal, contra esta operacién violenta de
«imposicion de una Unica identidad legitima que es la medida de todas las

cosas y la destruccion de cualquier forma de diferencia»i6, el arte animalista

4 D. Postma, Why care for nature? In search of an ethical framework for environmental
responsibility and education, Springer, Dordrecht 2006, p. 116.

15°U. Chaudhuri, The Stage Lives of Animals. Zooésis and Performance, Routledge, New York
2017, p. 23.

16 M. Tafalla, Ecoanimal: una estética plurisensorial, ecologista y animalista, Plaza y Valdés,
Madrid 2019, p. 159.

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 81 -



Carmen Gutiérrez-Jordano El arte animalista como pedagogia politica del
ciudado empdtico de los animales

busca sentir la otredad animal como tal y, para ello, tiene que des-
humanizarla, des-identificarla, es decir, comprenderla en si misma, libre de
los prejuicios humanos. Mas adelante veremos una quinta y ultima

caracteristica.

POLITICA DEL CUIDADO EMPATICO

Nuestra época esta experimentando un claro progreso en la conciencia
postantropocéntrica de la crueldad que sufren los animales por nuestra causa
y, por ello, despierta en ella una moral del cuidado empatico con el reino
animal. Esta ética del cuidado representa un giro copernicano respecto de la
moral del verdugo que, segin Nietzsche, ha dominado la cultura occidental,
la cual, en vez de cuidar, ante todo juzga y condenal’. Somos seres fragiles,
finitos y vulnerables. No somos autosuficientes. «Nuestra subsistencia como
seres humanos depende directamente de que seamos cuidados», escribe
Diller!8. Por eso, cuidamos a los otros, porque lo necesitan, pero también
necesitamos ser cuidados. Inevitablemente, los humanos cuidamos, razén por
la que «el cuidado es la realidad suprema de la existencia»!9. El cuidado —
material, moral y existencial- es una categoria fundamental de lo humano.
No sélo el ser humano es racional, hablador o politico, también es el ser que
cuida y es cuidado. La biopolitica que administra la existencia organiza el
mundo en torno al concepto del cuidado y, por ello, «el prototipo de trabajo
mas abundante es el trabajo asistencial ya que creemos que asegurar la vida
es nuestra meta principal»2. Su meta es «racionalizar los problemas

planteados al gobierno por los fenémenos propios de un conjunto de seres

17 F. Nietzsche, Crepuisculo de los idolos (1886), Alianza, Madrid, 1994, p. 69.

18 A. Diller, “The Ethics of Care and Education: A New Paradigm, its Critics, and its Educational
Significance”, en B. Houston et al. (eds.), The Gender Question in Education: Theory, Pedagogy and
Politics (89-104), Westview Press, Boulder-Colo 1996, p. 93.

Y N. Noddings, “Caring”, en P. Hirst y P. White (eds.), Philosophy of Education. Major Themes
in the Analytic Tradition II (40-50), Routledge, New York 1998, p. 40.

20 B. Groys, The Philosophy of Care, Verso, London 2022, p. 1.

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 82 -



Carmen Gutiérrez-Jordano El arte animalista como pedagogia politica del
ciudado empdtico de los animales

vivos constituidos como poblacién (salud, higiene, natalidad, longevidad)»2L.
Los estados socioliberales desde la Ilustracién estan estructurados por la
biopolitica, ya que se plantean como objetivo principal cuidar la salud de sus
habitantes.

Cuidar, afirma Noddings, es «auxiliar en los pasajes de preocupacion y
dolor de la existencia, en los deseos mas profundos de la vida»?2, El cuidado
lleva consigo una moral que, dada la relevancia del cuidar, «ha convertido el
hecho de ocuparse unos de otros en un ideal de relaciéon entre los seres
humanos»23. El cuidar se ha convertido en «el paradigma actual ético y del
pensar»?4, de modo que si una moral margina el cuidado inmediatamente es
considerada como «una moral de mala fe»25, La ética del cuidado es
universalista, es decir, que supone que «todos recibiran atencién» y que «todos
seran considerados igualmente valiosos, aunque haya diferencias de poder»2é,
Ademas de universalista, es una moral gobernada por el ideal de la justicia.

Resulta evidente que no puede haber cuidado sin empatia2?. Entendemos
por empatia la operacion de colocarse en el lugar de otro, se haga mediante el
conocimiento o mediante el sentimiento y con la participacion indispensable
de la imaginacion. Aunque hablar de ‘cuidado empatico’ (empathically caring)
sea un verdadero pleonasmo, pues un ‘cuidado no empatico no es
verdaderamente un cuidado, usamos aquella expresion para destacar el hecho
de que cuidar contiene en si ya el empatizar?s. A pesar de que se pueda en
apariencia cuidar sin empatia, el acto de cuidar sin empatia no seria un acto

auténticamente moral, pues, desde la perspectiva de Kant, consideramos que

2 M. Foucault, El nacimiento de la biopolitica. Curso en el Collége de France (1978-79), FCE,
Buenos Aires 2007, p. 359.

22 Noddings, “Caring”, p. 40.

Y. Waghid, Towards a Philosophy of Caring in Higher Education. Pedagogy and nuances of
Care, Palgrave MacMillan, Camden 2019, pp. 51s.

24 Diller, “The Ethics of Care and Education”, p. 89.

25 A. Baier, “What do Women want in a Moral Theory?”, Nous, 19/1, 1985 (3-63), p. 56.

26 C. Gilligan, In a different voice: Psychological theory and women’s development, Harvard
University Press, Cambridge-MA 1982, p. 63.

27 Cfr. D. Hansen, (2011) The teacher and the world: A study of cosmopolitanism as education,
Routledge, New York 2011, p. 89; Waghid, Towards a Philosophy of Caring in Higher Education, p. XII.

28 M. Slote, The ethics of care and empathy, Routledge, New York 2007, p. 38.

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 83 -



Carmen Gutiérrez-Jordano El arte animalista como pedagogia politica del
ciudado empdtico de los animales

«todos los seres racionales estan sujetos a la ley de que cada uno de ellos debe
tratarse a si y a los demas nunca como simple medio, sino siempre como fin
en si mismo»?9. Nosotros ademas, desde el punto de vista animalista,
extendemos este imperativo a los seres sentientes y no sélo a los racionales.
Pero mas alla de esto tltimo, este principio moral kantiano obliga a empatizar
con el otro, a considerarlo un fin, para que nuestra conducta hacia él sea
moral. Por ello, no puede haber cuidado sin empatia, sin tratar al otro como
un fin en si mismo, incluidos —anadimos nosotros respecto de Kant- los
animales. Ahora bien, el ideal de una realizacién del cuidado empatico
depende de la superacion de la actitud antropocentrista violenta que ha
gobernado la cultura occidental moderna.

El antropocentrismo entiende al ser humano como sujeto de poder que
domina y legisla todo lo existente, y que, por ello, puede enjuiciar y sentenciar
a todos los seres. Frente a esta politica del verdugo que, desde la distancia,
juzga y condena, la politica del cuidado significa una politica de la cercania
que afirma que sin amor tampoco puede haber cuidado. La ética del verdugo
se dedica a vigilar y castigar; no ama, tampoco cuida. Como afirmamos
respecto de la relacién entre cuidado y empatia, aseguramos que no se puede
cuidar de forma auténtica sin amar, y que cuando se ama inevitablemente se
cuida. Cuidar al otro supone cuidarlo en su diferencia, sin obligarle a
identificarse con nosotros. El verdadero cuidado respeta la otredad, de
manera que la politica del cuidado es tolerante y pluralista, respetuosa de las
diferencias. Tal vez, aqui encontramos unos de los problemas de nuestras
actuales democracias: que no estan, como debieran, suficientemente
asentadas sobre este cuidado empatico, amoroso. En este sentido, Tronto ha
sostenido que en una sociedad realmente democratica los ciudadanos deben

«comprometerse en las relaciones que se dan unos a otros, y deben cuidarse

1. Kant, Fundamentacioén de la metafisica de las costumbres (1785), Espasa-Calpe, Madrid 1981,
p. 91.

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 84 -



Carmen Gutiérrez-Jordano El arte animalista como pedagogia politica del
ciudado empdtico de los animales

entre ellos porque lo necesitan»30. Contra el antropocentrismo dominante, que
supone que el ser humano sélo se ve a si mismo en todo lo que le rodea,
supeditandolo a sus intereses, la trasformacién animalista que trae consigo
la ética del cuidado no puede realizarse «sin la conciencia de la otredad total
que representa la naturaleza, pues sélo esa conciencia puede llevarnos a una
posicion respetuosa y atenta a los animales y la naturaleza»3l. Esto es lo que
representa el postantropocentrismo, retirarse de la posicién central que
ocupaba el ser humano para abrirse a la otredad animal, movimiento
necesario para, en un segundo paso, respetarla y cuidarla. Esta otredad
animal es lo que tiene que ensenar una educacion del cuidado animal, porque
asi se puede valorar a los animales por si mismos y no en funcién de nuestros
deseos. Contra la reducciéon antropocentrista del animal a objeto a nuestra
disposicién, Singer afirmd «el valor propio e interior que poseen los animales

segun su capacidad de experimentar el dolor»32,

PEDAGOGIA DEL CUIDADO

El nexo entre cuidado y pedagogia es claro: no se puede educar sin cuidar.
La moral del cuidado no sélo es la ética primordial, sino que también «tendria
que ser la meta esencial de toda pedagogia»33. Resulta imposible una
pedagogia libre de cuidado, porque realmente s6lo quien se preocupa y cuida
al otro puede conocer lo que le falta y necesita. La educacién es una forma del
cuidado. El estimulo esencial y originaria de una pedagogia tiene que provenir
de una actitud de cuidado. Ademas de ser la moral primordial del ser humano,
la moral del cuidado tendria que representar la meta fundamental de toda

pedagogia, ya que la aspiracion esencial del fendomeno educativo deberia ser

30 J. Tronto, Caring democracy: Markets, equality, and justice, New York University Press, New
York 2013, p. 140.

3 M. Drenthen, “The paradox of environmental ethics; Nietzsche’s view on nature and the wild”,
Environmental Ethics, 21, 1999 (163-175), p. 169.

32 P, Singer, Practical Ethics, Cambridge University Press, Cambridge 1993, p. 276.

33 Diller, “The Ethics of Care and Education”, p. 98.

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 85 -



Carmen Gutiérrez-Jordano El arte animalista como pedagogia politica del
ciudado empdtico de los animales

preocuparse y cuidar del alumnado34. Una pedagogia es eficaz cuando los
vinculos entre los participantes —alumnado y profesorado- son relaciones
respetuosas y atentas, es decir, cuando estan fundadas sobre el cuidado35. La
pedagogia tiene que atender lo intelectual y las materias que han de
ensenarse, pero todo este trabajo es inutil si no se sustenta sobre una actitud
cuidadosa. Por otra parte, el vinculo entre cuidado y politica esta asegurado
por el hecho de que la educacién, conectada a su vez con el cuidado,
exclusivamente tiene sentido como elemento integrante del programa politico
de alcanzar una sociedad no violenta, solidaria y gobernada por la razéon y la
justicia3é. No se puede educar sin ser solidario con el educando, sin «actuar
absolutamente en favor de esta persona objeto de educacion»37.

El fundamento esencial del cuidado es tratar al sujeto cuidado en su
individualidad, en su particularidad, porque un cuidar que desindividualiza
no es un buen cuidado. Esta atencién a lo particular es especialmente
relevante en el caso de los animales, cuya alteridad ha sido relegada y
homogeneizada por siglos de tradicion antropocentrista. Es un logro de
nuestro tiempo la atencién respetuosa a la otredad animal, giro que se
manifiesta en el arte animalista, lo que lo convierte en elemento primordial
de la pedagogia del cuidado empatico de los animales. Sélo la moral del
cuidado puede asegurar que «prima el individuo» en el proceso educativo3s, y
que, por tanto, se evita la pedagogia en abstracto en favor de una educacién
atenta a las diferencias individuales, lo que es propia de una pedagogia
cuidadosa, o sea, de una pedagogia en sentido estricto. La moral del cuidado

es la condicién de posibilidad fundamental del acto educativo, porque sélo ella

3% Cfr. N. Noddings, Caring: A feminine approach to ethics and moral education, University of
California Press, Berkeley-LA 1984, pp. 67-73; Diller, “The Ethics of Care and Education”, pp. 90s.

35 Cfr. P. Freire, Pedagogy of freedom: Ethics, democracy, and civic courage, Rowman &
Littlefield, Lanham 2001, pp. 110ss; S. Sevenhuijsen, “Care and attention”, South African Journal of
Higher Education, 32/6, 2018 (1-14), pp. 3s; Waghid, Towards a Philosophy of Caring in Higher
Education, pp. XIs.

36 H. Giroux, Education and the crisis of public values, Peter Lang, New York 2015, pp. 120ss.

37 Noddings, Caring: A feminine approach, p. 81.

38 Diller, “The Ethics of Care and Education”, p. 92.

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 86 -



Carmen Gutiérrez-Jordano El arte animalista como pedagogia politica del
ciudado empdtico de los animales

permite superar la identidad personal para ponerse en el punto de vista de
las vivencias de los educandos y poder entenderlos desde ellos mismos,
superacion sin la cual no puede haber educacién. Sélo una pedagogia que
cuida al alumnado puede comprender realmente sus carencias y necesidades,
sus problemas y sus exigencias, y asi se puede articular una educacion que
resulte valiosa. Una educacion asi sirve al alumnado y le permite cumplir sus
metas, hasta el extremo de que, mediante la practica efectiva por parte del
profesorado del cuidado hacia el alumnado, hace posible que éste logre
«aprender el propio cuidado», porque «no hay que hablar de la moral del
cuidado, hay que vivirla»39.

La pedagogia del cuidado es una pieza clave para despertar la atencién y
el cuidado por los que carecen de voz, la naturaleza y los animales en
particular. Esta educaciéon en el cuidar animal aspira a «generar una
generacion novedosa de seres humanos que sea mas ecologista que las
anteriores»?0. Esta pedagogia del cuidado animal s6lo puede ser de naturaleza
postantropocentrista y ecocentrista. Toda pedagogia tiene como tultimo
sentido un fin practico, trasformador del individuo, de manera que soélo
podemos estar seguros de que «haya funcionado el proceso educativo si vemos
al alumnado comprometido con aquello en que se ha educado»4!. En el caso de
la educacién del cuidado animal esto es mucho méas evidente. No puede
limitarse al simple teorizar. Postma ha sostenido que la «pedagogia ecologista
no se limita a la enseflanza de conceptos y valores ecolégicos, sino que consiste
esencialmente en practicar el cuidado de lo natural»2. Aqui el arte tiene un
papel principal en servir a este fin practico de la pedagogia del cuidado

animal.

3 Noddings, Caring: A feminine approach, pp. 34s, 179, 188.

40D, Bell, “Creating green citizens? Political liberalism and environmental education”, Journal of
Philosophy of Education, 38,2004 (37-53), p. 43.

41 B. Kennedy y K. Froeschl, “Education and Training”, en R. Weichbrod et al. (eds.), Management
of animal care and use programs in research, education, and testing (221-266), CRC Press-Taylor &
Francis, Boca Raton-FL 2018, p. 229.

42 Postma, Why care for nature?, p. 97.

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 87 -



Carmen Gutiérrez-Jordano El arte animalista como pedagogia politica del
ciudado empdtico de los animales

EL ARTE ANIMALISTA COMO LENGUAJE DEL SUFRIMIENTO
El arte, como vanguardia del mundo vital, es la maxima manifestacion de
aquel progreso en la conciencia de la ética del cuidado. Lograr la empatia
entre seres humanos es un objetivo muy dificil. Mucho mas lo sera, si es que
posible, empatizar con los animales. De acuerdo con Kallio-Tavin,
consideramos que «pueden ensenarse las capacidades empaticas mediante la
praxis artistica»43. Esta ensefanza es una de las funciones principales del
arte animalista, permitirnos contactar lo mas directamente posible con los
animales. Pero el arte animalista no sélo es un espejo de la situaciéon, sino que
ademas supone una actitud practica educativa trasformadora. Asi, la quinta
caracteristica del arte animalista seria de caracter politico-pedagodgico, pues
educa la empatia con la alteridad animal, primer paso en la pedagogia del
cuidado. Su denuncia de la cruel condicién vital de los animales tiene un
sentido ultimo politico, trasformador. Lo artistico es inseparable de lo politico
comprendido como una pedagogia social que pretende agitar la conciencia
colectiva para que nuestra actitud practica ante los animales esté presidida
por la ética del cuidado y no por la del poder y el dominio. El verdadero sentido
de toda pedagogia es la revolucion de la conciencia del individuo y la sociedad,
de manera que permita la liberacion de los valores culturales dominantes44.
Mala educaciéon es aquella que no trasforma al educando. Contra todo
1dealismo defensor de la autonomia cultural, el arte y la educacién no pueden
existir clausurados sobre si mismos, ya que solo valen realmente cuando estan
volcados sobre el mundo de la vida con la voluntad pedagdgica de regenerarlo.
El arte animalista actual estd determinado por una clara vocacion
educativa. Consiste esencialmente en una pedagogia del cuidado empatico con
consecuencias politicas, es decir, con la pretension de trasformar la conciencia
individual y social, pues efectivamente no hay verdadera acciéon politico-

pedagdgica si no tiene consecuencias practicas. Su dimension artistica implica

43 Kallio-Tavin, “Art education beyond anthropocentricism”, p. 307.
4 Cfr. J. L. Albelda, “Arte, empatia y sostenibilidad. Capacidad empatica y conciencia ambiental
en las practicas contemporaneas de arte ecologico”, Ecozon@, 6/2,2015 (10-25), pp. 13s.

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 88 -



Carmen Gutiérrez-Jordano El arte animalista como pedagogia politica del
ciudado empdtico de los animales

en si misma una educacion en el respeto y cuidado de los animales, una
educacion alejada de la racionalidad instrumental de poder y basada en la
conviccion de que el animal no es ‘otro que yo’, sino mas bien ‘otro yo que no
es como yo'. La politica del arte animalista se sostiene sobre el reconocimiento
de la alteridad animal para empatizar con ella y cuidarla. Se trata de
reconocer y afirmar la perspectiva animal, olvidada y despreciada por la
tradiciéon violenta e intolerante antropocéntrica. De este modo, el arte
animalista asume la multiplicidad de puntos de vista que rechazaba el
antropocentrismo. De acuerdo con la expresion de Danto, el arte animalista
nos invita a «aprender a vivir con el pluralismo»45.

Dado que se sustenta sobre una valoracion moral de la otredad animal, el
arte animalista es un elemento fundamental para promover la educacion
postantropocéntrica en la moral del cuidado empatico de los animales. Posee
un indudable aspecto educativo en el cuidado animal. Ya s6lo en cuanto arte,
el arte animalista representa una escuela idénea para la ensenanza del
cuidado empatico porque el arte, por su propia naturaleza de actividad mas
libre y menos sometida a intereses econdmicos y utilitaristas, es una
manifestacion primaria de esta innovacién que nos destina hacia una actitud
de cuidado y respeto hacia los animales. La leccién fundamental que imparte
el arte animalista es impulsar —mediante imagenes, no mediante conceptos—
nuestra conciencia hacia el cuidado empatico de los animales. Ya de entrada,
el poder educativo del arte en general se debe a su caracter presentativo y
directo: el arte declara verdad, piensa, pero lo hace no mediante conceptos,
sino poniendo delante objetos u acciones, como si fuera la verdad de lo real en
carne y hueso, sin mediaciones. Precisamente, la mediacién conceptual es la
causa de que el mensaje discursivo sea menos vivo y, por ello, tenga menos
eficacia pedagodgica y menos repercusiéon practica. En cambio, advierte Orr,

«la vivencia de lo bello en cualquiera de sus formas nos empuja a actuar con

45 A. Danto, “Learning to Live with Pluralism” Beyond the Brillo Box. The Visual Arts in Post-
historical Perspective, University of California Press, Berkeley-LA 1992, pp. 217-231.

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 89 -



Carmen Gutiérrez-Jordano El arte animalista como pedagogia politica del
ciudado empdtico de los animales

mas solidez, asiduidad y hondura, que las razones puramente intelectuales o
las llamadas abstractas al deber moral»46,

El arte animalista educa en el cuidado empatico mediante experiencias, no
mediante discursos. Vivimos las experiencias que nos presenta este arte y eso
ensena de forma mas profunda y trasformadora que las teorias. Mostrar la
violencia cruel que padecen los animales por parte de los humanos, que es lo
que hace el arte animalista, es el instrumento pedagoégico esencial para poder
trasformar nuestra conciencia y que consecuentemente nuestra conducta
hacia los animales se oriente por la moral del cuidado. Representar de forma
directa, sin mediaciones embellecedoras, la cruel violencia que infligimos a
los animales, es la mejor pedagogia del cuidado que ha encontrado el arte
animalista. La mejor critica que puede hacer el arte de esa terrible situacion
es representarla tal cual, en su verdad. Asi, Adorno considera que las obras
de arte que «no quieran venderse como consuelo» y que procuren permanecer
como tales en esa horrible realidad, «tienen que igualarse a esa realidad»47.
El arte en general y particularmente el arte animalista educa convirtiéndose
en «lenguaje del sufrimiento»*8, La pedagogia del arte animalista consiste en
mantener viva la conciencia de la situaciéon espantosa en que viven los
animales, porque sdlo esa conciencia viva puede ser condicién de posibilidad
de una practica social posterior cuidadosa y respetuosa. Esta conciencia
trabaja contra el olvido, que es la herramienta clave del sistema de dominio y
horror para perpetuarse. La pedagogia que representa el arte animalista
educa para no olvidar. Pero para alimentar esa conciencia y mantenerla viva
el arte animalista tiene que ser incluso mas horrible que la propia realidad

animal que representa.

4 D. Orr, The Nature of Design. Ecology, Culture and Human Intention. Oxford University Press,
Oxford 2002, pp. 178s.

47 Th. Adorno, Teoria estética (1969), Akal, Madrid 2004, p. 80.

4 Ibid., p. 49.

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 90 -



Carmen Gutiérrez-Jordano El arte animalista como pedagogia politica del
ciudado empdtico de los animales

DOS DIRECCIONES DEL ARTE ANIMALISTA
El factor decisivo del arte animalista es la denuncia de la antropocentrista
violencia padecida por los animales, sometidos irremisiblemente a los
Iintereses humanos, y la critica de la cruel ausencia de cuidado. Ademas de
referirse o emplear animales en su trabajo artistico, también practica en
principio el cuidado empatico de los animales en su creacién o, al menos, lo
Intenta. Sobre esta base fundamental, hacemos una distincién basica en el
arte animalista entre, por una parte, el arte que representa el cuidado
empatico, y que es verdaderamente cuidadoso tanto en su contenido como en
su ejecucion, conciliando ética y arte animalistas. Por otra, hallamos otro arte
animalista que representa el horror del violento antropocentrismo y que
pretende ser una escuela del cuidado, pero que realmente no practica el
cuidado en su propia actividad artistica, con lo que arte y ética animalistas
entran en conflicto. Exponemos algunos ejemplos significativos de aquella
primera direccién del arte animalista. Valie Export realizé6 ya en 1968 la
performance From the Portfolio of Doggedness para mostrar la falta de respeto
de los humanos contra los animales e invertir el dominio patriarcal del
hombre hacia la mujer: contra la divisiéon ontolégica radical hombre/mujer,
humano/animal, la artista llevé a su pareja con una correa por la calle como
si fuera un perro. Citamos también el libro Heterdptera (2002) de Cornelia
Hesse-Honegger, una serie de acuarelas de insectos victimas de la radiacion
de Chernébil. Uffe Isolotto expuso We walked the Earth (2022), una
instalacion donde encontramos una escena terrible: una mujer centauro
muerta mientras daba a luz y un centauro ahorcado, supuestamente su
pareja. Ademas de educar en el nexo animal/humano mas alla del dualismo
antropocentrista, anuncia un porvenir horrible para animales y humanos.
Con Fugue in B Flat (2016), Jessica Segall manifest6 el cuidado y respeto
hacia la alteridad animal que debe caracterizar al arte animalista. En esta
performance, un piano sirve de colmena a unas abejas amenazadas de
extincion. Las abejas participan en la creaciéon de la obra porque producen

sonidos al tocar las cuerdas. En este ejemplo de arte interespecies, los

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 91 -



Carmen Gutiérrez-Jordano El arte animalista como pedagogia politica del
ciudado empdtico de los animales

animales, las abejas son cuidadas hasta el extremo de tener voz. Jenny
Kendler interaccioné con colibris en la performance Offering (2017) para
encontrarse con ellos, alimentarlos y cuidarlos de forma empatica. La artista,
sentada y quieta, estuvo dos horas poniendo con un cuentagotas néctar en su
oreja pintada de rojo, esperando que algin colibri comiese de ella. Aunque
dicho encuentro nunca tuvo lugar, el ofrecimiento que realiza Kendler si logré
un contacto auditivo con el vuelo de los colibris, alrededor de su cabeza,
produciendo ademas una ligera brisa sobre su rostro. La artista reflexioné
sobre su proyecto de conexiéon empatica y sus limites: «Sea mediante actos
1maginativos, empaticos o de cuidado, nunca podemos acceder completamente
al otro lado, pero tiene sentido intentarlo y ofrecerse»49. Esta experiencia
artistica supone un intercambio de emociones que supera al sujeto
antropocentrista y apunta a una red de acoplamiento entre humanos y
animales®. Como Kendler, también Hybrid Family (2015-2016) de Maja
Smrekar promueve artisticamente la empatia y el encuentro entre humanos
y animales fundandose en una moral del cuidado. En esta performance,
Smrekar convivié con sus perros en un apartamento tres meses y amamanto
a uno de ellos, la cachorrita Ada, un acto tradicionalmente reservado a la
intimidad y que se realizaba ante el publico. La accién tenia realmente un
sentido simbdlico pues no corria verdadero peligro la vida de la perrita.
Mediante una actividad que incomodaba a parte del publico, se trataba de
representar el cuidado empatico entre especies diferentes, la superacion de la
divisién ontoldogica radical entre especies ya aludida.

Presentamos casos relevantes de la segunda forma de entender el arte
animalista. En la performance I like America and America likes me (1974),
Joseph Beuys viviod tres dias con un coyote llamado Little John por él mismo.

Con el abrazo final al coyote, Beuys quiso mostrar que el sentido ultimo de la

4 J. Kendler, Offering en https://jennykendler.com/artwork/4395215-Offering.html , 2017 (web
consultada 15-06-2025).

S0 Cfr. J. Bennet, Vibrant Matter. A Political Ecology of Things, Duke University Press, Durham
2010, pp. 4ss.

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 92 -


https://jennykendler.com/artwork/4395215-Offering.html

Carmen Gutiérrez-Jordano El arte animalista como pedagogia politica del
ciudado empdtico de los animales

obra era, contra la violenta voluntad de poder antropocentrista, «elevar el
estatus de los animales al de los humanos»5!, mostrar un vinculo empatico
con los animales y, sobre esa base, afirmar la convivencia pacifica con ellos.
Katarzyna Kozyra present6 en Pyramid of Animals (1993) un caballo sobre el
cual se montan otros tres animales (gato, perro, gallo), con el propdsito de
mostrar la cruel destruccién de los animales convertidos en meros objetos por
los humanos. Eduardo Kac crea GFP Bunny (2000). Le aplica a un conejo vivo,
Alba, GFP, un gen de una medusa que hace que el animal brille de color verde
al recibir luz exterior. Ahora el animal brillante es el centro y asi rompe
simbodlicamente el antropocentrismo. Para mostrar nuestra actitud violenta
hacia los animales, Marco Evaristti realizé Helena (2000). En esta obra, hay
unas mesas con unas licuadoras con agua y peces de colores. Los asistentes
tienen la libertad de enchufarlas para obtener sopa de pescado. La libertad
que esta performance da a los visitantes de matar a los peces «muestra el
poder que tenemos los humanos sobre la vida de los animales»®2, De forma
cruda, nos hace tomar conciencia de que disponemos de los animales como
objetos. Las criticas que recibié consiguieron que la obra permaneciese, pero
ya sin la opcién de enchufar las licuadoras a la corriente. Miru Kim realizé la
performance I Like Pigs and Pigs Like Me (2011) con la intencién de
profundizar el cuidado empatico animalista de la performance de Beuys de
1974 ya citada. Convivid cuatro dias y medio desnuda con dos cerdas que
habia librado de la muerte en el matadero, con el propdsito de empatizar con
ellas, de ser como ellas, y para que el publico tome conciencia, contra el
dualismo antropocentrista, de que los humanos estamos muy cerca de los
cerdos, de que somos animales. Luego las envi6 a un santuario, pero las cerdas

murieron de neumonia. Durante la obra, las cerdas ya habian enfermado,

31 J. Beuys, (1993). “Interview with W. Sharp” (1969), en C. Kuoni (edra.), Energy Plan for the
Western Man — Joseph Beuys in America. Writings and Interviews with the Artist (77-92), Four Walls Eight
Windows, New York 1993, p. 82; cfr. C. Tisdall, Joseph Beuys: Coyote, Thames and Hudson, London
2008, pp. 10s.

52 S. Baker, Artist/Animal, University of Minnesota Press, Minneapolis-London 2013, p. 13.

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 93 -



Carmen Gutiérrez-Jordano El arte animalista como pedagogia politica del
ciudado empdtico de los animales

pero Kim no se ocupo6 de ellas. Al final, la participacion creativa de las cerdas

fue como s1 hubieran sido sacrificadas en el matadero.

PROBLEMA ETICO DEL ARTE ANIMALISTA NO CUIDADOSO

En este segundo conjunto de obras de arte animalista puede observarse que
estas obras critican la crueldad y la violencia contra los animales, pero al
tiempo, en su realizacién, se emplea esa misma violencia. Es evidente la
contradiccién que caracteriza a estas obras entre su significado y su mensaje,
por un lado, y el uso cruel, sin cuidado, que se hace de los propios animales.
El coyote de Beuys tiene un valor simbdlico, pero a ese animal concreto no se
le cuidd ni se le respetd, se le obligd violentamente a confinarse y a vivir de
forma nada natural®3. No hubo ninguna preocupaciéon por lo que le pudo pasar
a ese coyote después de la performance, a pesar de que tedricamente el
cuidado por los animales era la meta de esa obra. Los animales que usb
Kozyra fueron sacrificados y disecados para la realizaciéon de la obra, y los
peces de Evaristti eran cruelmente triturados caprichosamente por el
publico®t. Evaristti pretende presentarnos la terrible crueldad que
dispensamos a los animales y lo hace del inico modo que cree efectivo:
haciendo que la propia obra sea tan terrible como la situacién que denuncia.
Lo consigue, pero es claramente censurable desde la perspectiva ética.

En general, en estas obras los animales son reducidos a meros materiales
al servicio de la creacion artistica, victimas de comportamientos carentes de
todo cuidado empatico real. La ética del cuidado en este arte animalista se
defiende a nivel de discurso, no a nivel de practica, que es lo esencial. Estas
obras practican contra los animales la misma cruel violencia que, al tiempo,
denuncian. La contradiccion es patente e indignante. El interés artistico o

estético esta por encima de la moral del cuidado que estas obras dicen

33 D. Haraway, “Animal Sociology and a Natural Economy of the Body Politic, Part II: The Past
Is the Contested Zone: Human Nature and Theories of Production and Reproduction in Primate Behavior
Studies”, Signs, 4/1, 1978 (37-60), p. 37.

4 Baker, Artist/Animal, p. 13.

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 94 -



Carmen Gutiérrez-Jordano El arte animalista como pedagogia politica del
ciudado empdtico de los animales

defender y exigir. Y es verdad que lo hacen, pero s6lo como discurso artistico
al que supeditan el sufrimiento animal si es necesario para lograr las metas
estéticas propuestas. El bienestar animal acaba siendo sacrificado en favor de
la voluntad artistica. Pero cuando la ética del cuidado animal es mas que
discurso, que es lo que debe ser ante todo una ética, praxis y no teoria, cuando
es asi, no se puede admitir el sacrificio animal en nombre del valor artistico.
Las obras de arte animalistas tienen que practicar en su ejecuciéon la misma
ética del cuidado que tedéricamente propugnan. El tema de fondo es el complejo
problema del vinculo entre lo ético y lo estético en la obra de arte. A la
pregunta formulada por Baker acerca de si «los artistas ponen la moral por
delante o si priorizan sus intereses artisticos a los morales»55, los ejemplos
anteriores responden claramente que lo estético prima sobre lo ético. En este
‘arte animalista’ y a pesar de que su intencién final pedagdgico-politica
supuestamente es la contraria, puede mas el ‘arte’ que lo ‘animalista’. La
indudable intencionalidad animalista de Beuys, Kozyra, Kac, Evaristti o Kim
es frustrada por su praxis artistica, que es lo que cuenta especialmente en el
arte animalista, que debe subordinar lo artistico a su proyecto educativo y
politico del cuidado animal. Emplean la violencia cruel de base
antropocentrista que se supone que critican y pretenden superar. Estas obras
animalistas tratan a los animales, segiin Singer, «como objetos para nuestro
esparcimiento, razén por la que es reprobable»®®. De hecho, el publico
finalmente lo que aprende de estas obras es lo que ya esta establecido: que
puede legitimarse el sacrificio animal, sea en el ambito que sea. No podemos
aceptar que la libertad del artista se sittie fuera de cualquier limite ético y
carezca de responsabilidad moral. La creacién artistica no puede estar por
encima de toda ética y, desde luego, todavia menos de la ética (animalista)
que dice ensenar. Para educarnos en una ética animalista, ni es necesario ni

se puede permitir un arte animalista violento y cruel con los animales.

55 Tbid., p. 1.
% P. Singer, “Beyond Animal Liberation. Interview by Giovanni Aloi”, Antennae, 19, 2001 (9-

15), p. 14.

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 95 -



Carmen Gutiérrez-Jordano El arte animalista como pedagogia politica del
ciudado empdtico de los animales

Ademas de otros ejemplos ya expuestos, aniadimos la serie de fotografias
hechas por Cronin de los cerdos que van al matadero en camiones, fotografias
que «reclaman al espectador que sea consciente de que estos animales no son

mercancias, sino seres vivos que van hacia la muerte cruel»7,

CONCLUSION

La solucion a este problema no puede ser ni el puro esteticismo que coloca al
arte sobre cualquier valor ético, ni un moralismo que supedite a priori la
creacion artistica a la ética y acabe con la libertad del arte. Creemos que hay
que superar esta aparente oposicion entre elementos supuestamente
inconciliables. No es necesario renunciar a lo artistico para satisfacer lo ético,
ni olvidarse de la moral si queremos llegar a la maxima expresion estética.
Esas obras, a nuestro juicio, han cometido el error de separar lo ético de lo
artistico, y esto es justo lo que no se debe hacer. El arte animalista s6lo sera
una verdadera escuela de cuidado empatico si respeta tanto su ética
animalista de base como su dimension expresiva artistica. Sera una
pedagogia eficaz con consecuencias politicas cuando los valores artisticos se
fusionan con la moral animalista. Este arte animalista tiene que respetar los
principios de cuidado empatico propios de una ética animalista, pero la Unica
manera de que estos principios tengan un poder efectivo pedagdgico-politico
trasformador es valiéndose precisamente del poder del arte. Ahora bien, un
arte que no transgreda la propia moral animalista que pretende ensenar. El
arte animalista tiene que caminar inseparablemente unido a la ética
animalista si aspira a convertirse en una pedagogia del cuidado empatico de

los animales.

57J. Cronin, Art for animals: visual culture and animal advocacy, 1870-1914, The Pennsylvania
State University Press, University Park 2018, p. 2.

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 96 -



Carmen Gutiérrez-Jordano El arte animalista como pedagogia politica del
ciudado empdtico de los animales

Bibliografia

ADORNO, Theodor, Teoria estética (1969), Akal, Madrid 2004.
AGAMBEN, Giorgio, Studiolo, Adriana Hidalgo, Buenos Aires 2022.

ALBELDA, José Luis, “Arte, empatia y sostenibilidad. Capacidad empatica y
conciencia ambiental en las practicas contemporaneas de arte ecolégico”,
Ecozon@, 6/2, 2015, pp. 10-25.

ANDERSEN, Karin y BOCHICCHIO, Luca, “The Presence of Animals in
Contemporary Art as a Sign of Cultural Change”, Forma. Revista
d’Humanitats, 6, 2012 pp. 12-23.

BAIER, Annette, “What do Women want in a Moral Theory?”, Nous, 19/1,
1985, pp. 3-63.

BAKER, Steve, Artist/Animal, University of Minnesota Press, Minneapolis-
London 2013.

_ ., ®Nou Kill Things to Look at Them: Animal Death in Contemporary
Art”, en The Animal Studies Group, Killing Animals, University of Illinois
Press, Urbana-Chicago 2006, pp. 69-95.

BELL, Derek, “Creating green citizens? Political liberalism and
environmental education”, Journal of Philosophy of Education, 38, 2004, pp.
37-53.

BENNET, Jane, Vibrant Matter. A Political Ecology of Things, Duke
University Press, Durham 2010.

BEUYS, Joseph, “Interview with W. Sharp” (1969), en C. Kuoni (edra.),
Energy Plan for the Western Man — Joseph Beuys in America. Writings and
Interviews with the Artist, Four Walls Eight Windows, New York 1993, pp.
77-92.

BOILEAU-DESPREAUX, Nicolas, Art poétique (1674), OFEuvres complétes,
Gallimard, Paris 1966.

CHAUDHURI, Una, The Stage Lives of Animals. Zooésis and Performance,
Routledge, New York 2017.

CRONIN, Jennifer, Art for animals: visual culture and animal advocacy,
1870-1914, The Pennsylvania State University Press, University Park 2018.

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 97 -



Carmen Gutiérrez-Jordano El arte animalista como pedagogia politica del
ciudado empdtico de los animales

DANTO, Arthur, “Learning to Live with Pluralism”, Beyond the Brillo Box.
The Visual Arts in Post-historical Perspective, University of California Press,
Berkeley-LA 1992, pp. 217-231.

DERRIDA, Jacques. El animal que luego estoy si(gui)endo, Trotta, Madrid

2008.

DILLER, Ann, “The Ethics of Care and Education: A New Paradigm, its
Critics, and its Educational Significance”, en B. Houston et al. (eds.), The
Gender Question in Education: Theory, Pedagogy and Politics, Westview
Press, Boulder-COLO 1996, pp. 89-104.

DRENTHEN, Martin, “The paradox of environmental ethics; Nietzsche’s view
on nature and the wild”, Environmental Ethics, 21, 1999, pp. 163—175.

FOUCAULT, Michel, El nacimiento de la biopolitica. Curso en el Collége de
France (1978-79), FCE, Buenos Aires 2007.

FREIRE, Paulo, Pedagogy of freedom: Ethics, democracy, and civic courage,
Rowman & Littlefield, Lanham 2001.

GILLIGAN, Carol, In a different voice: Psychological theory and women’s
development, Harvard University Press, Cambridge-MA 1982.

GIROUX, Henry, Education and the crisis of public values, Peter Lang, New
York 2015.

GROYS, Boris, The Philosophy of Care, Verso, London 2022.

HANSEN, David, The teacher and the world: A study of cosmopolitanism as
education, Routledge, New York 2011.

HARAWAY, Donna, “Animal Sociology and a Natural Economy of the Body
Politic, Part II: The Past Is the Contested Zone: Human Nature and Theories
of Production and Reproduction in Primate Behavior Studies”, Signs, 4/1,
1978, pp.37-60.

_, When Species Meet, University of Minnesota Press, Minneapolis 2008.

HORTA, ()scar, Un paso adelante en defensa de los animales, Plaza y Valdés,
Madrid, 2017.

KALLIO-TAVIN, Mira, “Art education beyond anthropocentricism: The
question of nonhuman animals in contemporary art and its education”,

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 98 -



Carmen Gutiérrez-Jordano El arte animalista como pedagogia politica del
ciudado empdtico de los animales

Studies in Art Education 61/4, 2020, pp. 298-311.
https://do1.org/10.1080/00393541.2020.1820832

KANT, Inmanuel, Fundamentacion de la metafisica de las costumbres (1785),
Espasa-Calpe, Madrid, 1981.
, Critica del Juicio (1790), Espasa-Calpe, Madrid 1977.

KENDLER, Jenny, Offering, 2017, en
https://jennykendler.com/artwork/4395215-Offering.html (web consultada
15-06-2025).

KENNEDY, Bruce y FROESCHL, Kim, “Education and Training”, en R.
Weichbrod et al. (eds.), Management of animal care and use programs in

research, education, and testing, CRC Press-Taylor & Francis, Boca Raton-FL
2018, pp. 221-266.

LATOUR, Bruno, Nunca fuimos modernos. Ensayos de antropologia simétrica
(1991), Siglo Veintiuno, Buenos Aires 2007.

NIETZSCHE, Friedrich, Crepusculo de los idolos (1886), Alianza, Madrid
1994.

NODDINGS, Nel, “Caring”, en P. Hirst y P. White (eds.), Philosophy of
Education. Major Themes in the Analytic Tradition 11, Routledge, New York
1998, pp. 40-50.

_, Caring: A feminine approach to ethics and moral education, University
of California Press, Berkeley-LA 1984.

ORR, David, The Nature of Design. Ecology, Culture and Human Intention,
Oxford University Press, Oxford 2002.

POSTMA, Dirk, Why care for nature? In search of an ethical framework for
environmental responsibility and education, Springer, Dordrecht 2006.

RIECHMANN, Jorge, “Una utopia ética desmadrada: la intervencion
animalista positiva en la naturaleza”, Revista de Bioética y Derecho, 44, 2018,
pp. 19-40.

SEVENHUIJSEN, Selma, “Care and attention”, South African Journal of
Higher Education, 32/6, 2018, pp. 1-14.

SINGER, Peter, “Beyond Animal Liberation. Interview by Giovanni Aloi”,
Antennae, 19, 2001, pp. 9-15.
, Practical Ethics, Cambridge University Press, Cambridge 1993.

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 99 -


https://doi.org/10.1080/00393541.2020.1820832
https://jennykendler.com/artwork/4395215-Offering.html

Carmen Gutiérrez-Jordano El arte animalista como pedagogia politica del
ciudado empdtico de los animales

SLOTE, Michael, The ethics of care and empathy, Routledge, New York 2007.

TAFALLA, Marta, Filosofia ante la crisis ecologica. Una propuesta de
convivencia con las demds especies: decrecimiento, veganismo y rewilding,
Plaza y Valdés, Madrid 2022.

_, Ecoanimal: una estética plurisensorial, ecologista y animalista, Plaza y
Valdés, Madrid 2019.

TISDALL, Caroline, Joseph Beuys: Coyote, Thames and Hudson, London
2008.

TRONTO, Joan, Caring democracy: Markets, equality, and justice, New York
University Press, New York 2013.

ULLRICH, Jessica, “Animal artistic agency in performative interspecies art
in the twenty-first Century”. Boletin de Arte UMA, 40, 2019, pp. 69-83.
http://dx.doi.org/10.24310/BoLArte.2019.v0140.6126.

WAGHID, Yusef, Towards a Philosophy of Caring in Higher Education.
Pedagogy and nuances of Care, Palgrave MacMillan, Camden 2019.

WILDE, Oscar, The Picture of Dorian Gray (1890), Oxford University Press,
Oxford 2006.

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 100 -


http://dx.doi.org/10.24310/BoLArte.2019.v0i40.6126

