
Carmen Gutiérrez-Jordano                                        El arte animalista como pedagogía política del  
                                                                                                              ciudado empático de los animales  

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina  - 76 - 
 

 

El arte animalista como pedagogía política del 

cuidado empático de los animales 

Carmen Gutiérrez-Jordano 
cgutierrez@us.es  

 

Animalistic art not only denounces the terrible situation in which animals live due to anthropocentrism. It 

also aims to become a pedagogy of empathic care that can transform our consciousness and make social 

and political change possible. To this end, it cannot limit itself to being an aesthetic theory of care but must 

itself be caring and empathetic towards animals. Nevertheless, there has been animalistic art that has 

subordinated the ethics of care to purely artistic achievements. In contrast, in this paper we defend an 

animalistic art that is inseparable from the animalistic ethic of care. Only this art can be a true pedagogy of 

empathic care for animals. 

 

Keywords: Arte animalista, cuidado empático, animales, pedagogía política 

_________________________________________________________________________ 

 

INTRODUCCIÓN 

El progreso en la conciencia ha desembocado en nuestro tiempo en la 

conciencia de la crueldad a los animales. No obstante, el estado en que todavía 

viven los animales es espantoso. Independientemente de nuestro 

asentimiento, para los animales, escribe Horta, «el infierno es real»1. Baker 

se pregunta si «el arte actual puede tratar eficazmente esta masacre de los 

animales»2. Nuestra respuesta es afirmativa. En este trabajo incluimos en la 

etiqueta ‘arte animalista’ el concepto de ‘arte interespecies’, noción acuñada 

por el músico Jim Nolan que creaba música con ballenas o pavos3. Por tanto, 

al reivindicar la dignidad animal y denunciar el horror en que se desarrolla 

la vida animal bajo el yugo de nuestra voluntad de poder, el arte animalista 

contendría también el arte que supone la participación de los mismos 

animales en la producción de arte, apartándose de la idea tradicional que 

 
1 Ó. Horta, Un paso adelante en defensa de los animales, Plaza y Valdés, Madrid 2017, p. 96.  
2 S. Baker, “You Kill Things to Look at Them: Animal Death in Contemporary Art”, en The 

Animal Studies Group, Killing Animals (69-95), University of Illinois Press, Urbana-Chicago 2006, p. 70. 
3 J. Ullrich, “Animal artistic agency in performative interspecies art in the twenty-first Century”, 

Boletín de Arte UMA, 40, 2019 (69-83), p. 71. 

mailto:cgutierrez@us.es


Carmen Gutiérrez-Jordano                                        El arte animalista como pedagogía política del  
                                                                                                              ciudado empático de los animales  

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina  - 77 - 
 

reserva la creación artística exclusivamente al ser humano. El arte 

animalista no sólo es una ejemplar expresión de aquella conciencia de lo 

existente, de la terrible y cruel violencia contra los animales, sino que, 

además, como instrumento pedagógico para el cuidado empático de los 

animales, posee, junto con algunos problemas éticos que expondremos, un 

plano de trasformación práctico-existencial de las personas.  

No sólo es razón teórica; el arte animalista también es razón práctica pues, 

como pedagogía del cuidado, aspira a modificar la horrible realidad que 

padecen los animales. Es más, sostenemos que la dimensión estética del arte 

es el ámbito idóneo para realizar esta tarea práctica pedagógico-política de 

cambio social e individual. En primer lugar, analizaremos el propio concepto 

de ‘arte animalista’. Luego expondremos las ideas de cuidado empático y su 

relación esencial con una pedagogía con un fin político-social, trasformador. 

A continuación, distinguiremos dos direcciones del arte animalista como pieza 

clave para esta pedagogía política de la ética animalista del cuidado. 

Finalmente, nos detendremos en el problema moral que, en algunos casos, 

presenta este arte animalista. 

 

ARTE ANIMALISTA 

En la prehistoria ya comenzaron a aparecer animales en el arte y no por 

casualidad. Agamben ha encontrado el núcleo del arte en la pintura de 

animales de las cavernas, porque en ella se representaría el vínculo de la 

humanidad con la esencia primaria de la naturaleza, de modo que entonces el 

arte tendría por misión «restituir a los seres humanos a esa dimensión 

originaria»4. Aunque íntimamente mucho arte posterior ha conservado esa 

función, en general, la historia posterior del arte, reflejo de la historia de 

dominio de la naturaleza, ha usado los animales como un elemento 

secundario, relegados a simples símbolos de ideas y valores humanos. El 

animal, en suma, ha sido humanizado en el arte, reducido a cosa humana. 

 
4 G. Agamben, Studiolo, Adriana Hidalgo, Buenos Aires 2022, p. 122.  



Carmen Gutiérrez-Jordano                                        El arte animalista como pedagogía política del  
                                                                                                              ciudado empático de los animales  

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina  - 78 - 
 

Como animal, en su propia animalidad, casi no ha participado en el arte. Pero 

un arte así, en vez de acercarnos a la extraña alteridad animal, la anula. 

Aquel arte rupestre, en cambio, lejos de estar animado por una voluntad de 

poder, es efecto de una disposición de entrega y sumisión al fondo esencial de 

la tierra. Debido a que el animal ha entrado generalmente en el arte como 

objeto antropologizado, como símbolo de categorías humanas, o como 

elemento que acompaña al ser humano, puede sostenerse que no ha habido 

arte animalista como tal. Esta antropologización artística de lo animal es una 

manifestación más del antropocentrismo occidental. Nuestra idea y praxis 

respecto de los animales ha estado tradicionalmente dominada por el 

antropocentrismo imperante que, desde la conocida tesis protagórica, 

entiende al ser humano como medida de todo lo real, centro de lo existente. 

Todo entonces se reduce al ser humano y todo se entiende en términos 

humanos. La imposición antropocentrista de lo humano como criterio moral y 

metafísico universal permite al ser humano creerse con derecho a manipular 

todas las cosas en virtud de sus intereses supuestamente superiores. Ni la 

naturaleza ni los animales se comprenden por tanto desde ellos, sino sólo 

desde los anhelos, intereses y necesidades humanas. Naturalmente, esta 

actitud antropocentrista desemboca en la división radical entre lo humano, 

por un lado, y lo natural con los animales, por otro, distinción semejante a la 

Gran División que establece Latour en dos zonas ontológicas entre lo humano 

y lo no humano5. En consecuencia, sólo el ser humano es digno de 

consideración ética, lo que implica, en palabras de Derrida, que «el animal se 

coloca fuera del circuito de la moral», mientras que el animal puede sufrir 

«explotación hasta la muerte»6. Contra esta dualidad que opone al ser humano 

frente al animal, Riechmann afirma que «la naturaleza no es realmente lo no 

 
5 B. Latour, Nunca fuimos modernos. Ensayos de antropología simétrica (1991), Siglo Veintiuno, 

Buenos Aires 2007, pp. 28, 145. Cfr. D. Haraway, When Species Meet, University of Minnesota Press, 

Minneapolis 2008, pp. 9s. 
6 J. Derrida, El animal que luego estoy si(gui)endo, Trotta, Madrid 2008, pp. 128, 122. 



Carmen Gutiérrez-Jordano                                        El arte animalista como pedagogía política del  
                                                                                                              ciudado empático de los animales  

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina  - 79 - 
 

humano: es el todo del cual forma parte lo humano»7. Íntimamente unido al 

antropocentrismo, el especismo privilegia y eleva a una especie sobre otras, 

legitimando e incluso promoviendo el abuso irrespetuoso y la violencia y abuso 

sobre las especies ‘inferiores’8. 

Naturalmente, el arte animalista no es un arte que sin más está volcado 

sobre los animales, sino que además y principalmente está comprometido con 

la causa animal. Pero esta voluntad de reconectarnos con el fondo originario 

animal de la naturaleza, olvidado por nuestra moderna voluntad de poder 

antropocentrista y subjetivista, sería la primera característica del arte 

animalista. Esta intención animalista en el arte se inició a mediados del s. XX 

al evitar la centralidad dominante de lo humano y oponerse a la supeditación 

antropocentrista de lo animal a lo humano, negadora de la otredad animal. 

La participación de los animales en el arte animalista equilibra nuestra 

distancia efectiva de los animales reales, obviando a las llamadas ‘mascotas’ 

que cumplen también un papel de compensación. Con gran agudeza, 

Andersen y Bochicchio han entendido que dicha presencia animal en este arte 

«es directamente proporcional a nuestra necesidad de contactos animales, 

pero inversamente proporcional a nuestra proximidad real a la naturaleza»9. 

La decadencia del antropocentrismo y la crisis del subjetivismo del yo fuerte 

son la causa de que necesitemos otredad, por ejemplo, alteridad animal. La 

satisfacción de esta necesidad es una razón del auge del arte animalista en 

nuestro tiempo. 

La segunda característica del arte animalista es que muestra y denuncia 

la horrible, violenta y cruel vida que padece la mayoría de los animales, 

sometidos a nuestros intereses. Ahora bien, en tanto que es arte, está 

sometido al poder neutralizador que posee la representación, que es capaz de 

 
7 J. Riechmann, “Una utopía ética desmadrada: la intervención animalista positiva en la 

naturaleza”, Revista de Bioética y Derecho, 44, 2018 (19-40), p. 31. 
8 M. Kallio-Tavin, “Art education beyond anthropocentricism: The question of nonhuman animals 

in contemporary art and its education”, Studies in Art Education 61/4, 2020 (298-311), p. 301. 
9 K. Andersen y L. Bochicchio (2012), “The Presence of Animals in Contemporary Art as a Sign 

of Cultural Change”, Forma. Revista d’Humanitats, 6, 2012 (12-23), p. 14. 



Carmen Gutiérrez-Jordano                                        El arte animalista como pedagogía política del  
                                                                                                              ciudado empático de los animales  

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina  - 80 - 
 

hacernos ver bello lo horrible. Recordemos que Boileau, siguiendo a 

Aristóteles, había escrito que «no hay serpiente ni monstruo odioso, que, 

imitado por el arte, no pueda ser agradable a la mirada»10. El poder artístico 

es capaz de neutralizar el horror de lo real y convertirlo en un objeto.  Pero el 

arte animalista pretende mostrarnos la cruel situación en que viven los 

animales bajo nuestro dominio. Por eso, no puede ceder ante esas fuerzas 

embellecedoras y falsificadoras si quiere mantener su mensaje de la verdad 

animal. Con Tafalla, subrayamos el peligro que debe evitar el arte animalista: 

el hecho de que nos apartemos de la realidad animal en su presencia material 

y la sustituyamos por representaciones, facilita insistir nuestra violenta 

conducta cruel hacia los animales, pues olvidamos cómo son realmente y «el 

olvido acompaña siempre a la destrucción»11. 

La tercera, es que es un arte que, fundado sobre la valoración moral de la 

animalidad, tiene como primer propósito defender los derechos de los 

animales. No puede haber verdadero arte animalista no implicado con la ética 

animalista. Como toda actividad humana, el arte supone también una 

dimensión ética. No podemos separar lo estético de lo ético, como si fuera un 

mundo aparte y suficiente. Oscar Wilde defiende, en clave esteticista, que el 

valor de lo artístico es autónomo e independiente de toda moral: «No existe 

un libro moral o inmoral. Los libros están bien o mal escritos. Nada más», de 

manera que «ningún artista tiene simpatías éticas»12. Al comprender «la 

belleza como símbolo de la moralidad», Kant manifestó con claridad la 

imposibilidad de separar lo artístico de la moralidad13. Entre estos dos 

imperativos, el artístico y el moral, el arte animalista ha de ser ante todo 

coherente con la exigencia animalista, de manera que no puede sacrificar a 

los animales que ocasionalmente emplea en su actividad a los logros artísticos 

que se proponga. Tratar de forma artística la lamentable condición en que 

 
10 N. Boileau-Despréaux, Art poétique (1674), OEuvres complètes, Gallimard, Paris 1966, p. 169. 
11 M. Tafalla, Filosofía ante la crisis ecológica. Una propuesta de convivencia con las demás 

especies: decrecimiento, veganismo y rewilding, Plaza y Valdés, Madrid 2022, pp. 31ss. 
12 O. Wilde, The Picture of Dorian Gray (1890), Oxford University Press, Oxford 2006, p. 3. 
13 I. Kant, Crítica del Juicio (1790), Espasa-Calpe, Madrid 1977, p. 260. 



Carmen Gutiérrez-Jordano                                        El arte animalista como pedagogía política del  
                                                                                                              ciudado empático de los animales  

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina  - 81 - 
 

viven los animales obliga a muchos artistas de hoy a emplear animales vivos, 

pues consideran que sólo con ellos podrán darles a sus obras una potencia 

estética capaz de revolucionar la conciencia. Pero los animales que 

intervienen involuntariamente en la creación artística no pueden ser 

subordinados en el arte animalista a las exigencias estéticas. Incluso, escribe 

Postma, «emplear a los animales o a la propia naturaleza como útiles para 

complacer la necesidad humana de contemplación equivale a un modo de 

dominación de los animales»14, ya que presupone una estimación de los 

animales exterior a ellos mismos. Un arte animalista, sostenido por una ética 

animalista, está obligado a oponerse al uso artístico instrumental de los 

animales para satisfacer nuestro placer estético. En general, tiene que valorar 

y tratar a los animales en sí mismos, en función de sus propios intereses y 

necesidades, no desde los humanos, sean artísticos o simbólicos. Habida 

cuenta de que se denomina zooësis a «aquellas nuevas maneras de pensar que 

aprecian a los animales y que tratan los vínculos morales entre los seres 

humanos y los animales»15, en consecuencia, el arte animalista es zooético. 

La cuarta característica del arte animalista es que presupone la ruptura 

con el antropocentrismo dominante en la tradición cultural occidental, lo que 

implica, a su vez, quebrar el hiato establecido entre lo animal y lo humano. 

La mentalidad antropocéntrica, por un lado, distingue ontológicamente entre 

humanos y animales, elevando a los primeros sobre los segundos, pero, por 

otro lado, elimina irrespetuosamente la alteridad animal pues la reduce a los 

intereses y necesidades del ser humano. Contra este antropocentrismo que 

proyecta lo humano sobre lo animal, contra esta operación violenta de 

«imposición de una única identidad legítima que es la medida de todas las 

cosas y la destrucción de cualquier forma de diferencia»16, el arte animalista 

 
14 D. Postma, Why care for nature? In search of an ethical framework for environmental 

responsibility and education, Springer, Dordrecht 2006, p. 116. 
15 U. Chaudhuri, The Stage Lives of Animals. Zooësis and Performance, Routledge, New York 

2017, p. 23. 
16 M. Tafalla, Ecoanimal: una estética plurisensorial, ecologista y animalista, Plaza y Valdés, 

Madrid 2019, p. 159. 



Carmen Gutiérrez-Jordano                                        El arte animalista como pedagogía política del  
                                                                                                              ciudado empático de los animales  

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina  - 82 - 
 

busca sentir la otredad animal como tal y, para ello, tiene que des-

humanizarla, des-identificarla, es decir, comprenderla en sí misma, libre de 

los prejuicios humanos. Más adelante veremos una quinta y última 

característica. 

 

POLÍTICA DEL CUIDADO EMPÁTICO 

Nuestra época está experimentando un claro progreso en la conciencia 

postantropocéntrica de la crueldad que sufren los animales por nuestra causa 

y, por ello, despierta en ella una moral del cuidado empático con el reino 

animal. Esta ética del cuidado representa un giro copernicano respecto de la 

moral del verdugo que, según Nietzsche, ha dominado la cultura occidental, 

la cual, en vez de cuidar, ante todo juzga y condena17. Somos seres frágiles, 

finitos y vulnerables. No somos autosuficientes. «Nuestra subsistencia como 

seres humanos depende directamente de que seamos cuidados», escribe 

Diller18. Por eso, cuidamos a los otros, porque lo necesitan, pero también 

necesitamos ser cuidados. Inevitablemente, los humanos cuidamos, razón por 

la que «el cuidado es la realidad suprema de la existencia»19. El cuidado –

material, moral y existencial- es una categoría fundamental de lo humano. 

No sólo el ser humano es racional, hablador o político, también es el ser que 

cuida y es cuidado. La biopolítica que administra la existencia organiza el 

mundo en torno al concepto del cuidado y, por ello, «el prototipo de trabajo 

más abundante es el trabajo asistencial ya que creemos que asegurar la vida 

es nuestra meta principal»20. Su meta es «racionalizar los problemas 

planteados al gobierno por los fenómenos propios de un conjunto de seres 

 
17 F. Nietzsche, Crepúsculo de los ídolos (1886), Alianza, Madrid, 1994, p. 69. 
18 A. Diller, “The Ethics of Care and Education: A New Paradigm, its Critics, and its Educational 

Significance”, en B. Houston et al. (eds.), The Gender Question in Education: Theory, Pedagogy and 

Politics (89-104), Westview Press, Boulder-Colo 1996, p. 93. 
19 N. Noddings, “Caring”, en P. Hirst y P. White (eds.), Philosophy of Education. Major Themes 

in the Analytic Tradition II (40–50), Routledge, New York 1998, p. 40. 
20 B. Groys, The Philosophy of Care, Verso, London 2022, p. 1. 



Carmen Gutiérrez-Jordano                                        El arte animalista como pedagogía política del  
                                                                                                              ciudado empático de los animales  

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina  - 83 - 
 

vivos constituidos como población (salud, higiene, natalidad, longevidad)»21. 

Los estados socioliberales desde la Ilustración están estructurados por la 

biopolítica, ya que se plantean como objetivo principal cuidar la salud de sus 

habitantes. 

Cuidar, afirma Noddings, es «auxiliar en los pasajes de preocupación y 

dolor de la existencia, en los deseos más profundos de la vida»22. El cuidado 

lleva consigo una moral que, dada la relevancia del cuidar, «ha convertido el 

hecho de ocuparse unos de otros en un ideal de relación entre los seres 

humanos»23. El cuidar se ha convertido en «el paradigma actual ético y del 

pensar»24, de modo que si una moral margina el cuidado inmediatamente es 

considerada como «una moral de mala fe»25. La ética del cuidado es 

universalista, es decir, que supone que «todos recibirán atención» y que «todos 

serán considerados igualmente valiosos, aunque haya diferencias de poder»26. 

Además de universalista, es una moral gobernada por el ideal de la justicia. 

Resulta evidente que no puede haber cuidado sin empatía27. Entendemos 

por empatía la operación de colocarse en el lugar de otro, se haga mediante el 

conocimiento o mediante el sentimiento y con la participación indispensable 

de la imaginación. Aunque hablar de ‘cuidado empático’ (empathically caring) 

sea un verdadero pleonasmo, pues un ‘cuidado no empático’ no es 

verdaderamente un cuidado, usamos aquella expresión para destacar el hecho 

de que cuidar contiene en sí ya el empatizar28. A pesar de que se pueda en 

apariencia cuidar sin empatía, el acto de cuidar sin empatía no sería un acto 

auténticamente moral, pues, desde la perspectiva de Kant, consideramos que 

 
21 M. Foucault, El nacimiento de la biopolítica. Curso en el Collège de France (1978-79), FCE, 

Buenos Aires 2007, p. 359. 
22 Noddings, “Caring”, p. 40. 
23 Y. Waghid, Towards a Philosophy of Caring in Higher Education. Pedagogy and nuances of 

Care, Palgrave MacMillan, Camden 2019, pp. 51s. 
24 Diller, “The Ethics of Care and Education”, p. 89. 
25 A. Baier, “What do Women want in a Moral Theory?”, Nous, 19/1, 1985 (3-63), p. 56. 
26 C. Gilligan, In a different voice: Psychological theory and women’s development, Harvard 

University Press, Cambridge-MA 1982, p. 63. 
27 Cfr. D. Hansen, (2011) The teacher and the world: A study of cosmopolitanism as education, 

Routledge, New York 2011, p. 89; Waghid, Towards a Philosophy of Caring in Higher Education, p. XII. 
28 M. Slote, The ethics of care and empathy, Routledge, New York 2007, p. 38. 



Carmen Gutiérrez-Jordano                                        El arte animalista como pedagogía política del  
                                                                                                              ciudado empático de los animales  

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina  - 84 - 
 

«todos los seres racionales están sujetos a la ley de que cada uno de ellos debe 

tratarse a sí y a los demás nunca como simple medio, sino siempre como fin 

en sí mismo»29. Nosotros además, desde el punto de vista animalista, 

extendemos este imperativo a los seres sentientes y no sólo a los racionales. 

Pero más allá de esto último, este principio moral kantiano obliga a empatizar 

con el otro, a considerarlo un fin, para que nuestra conducta hacia él sea 

moral. Por ello, no puede haber cuidado sin empatía, sin tratar al otro como 

un fin en sí mismo, incluidos –añadimos nosotros respecto de Kant- los 

animales. Ahora bien, el ideal de una realización del cuidado empático 

depende de la superación de la actitud antropocentrista violenta que ha 

gobernado la cultura occidental moderna. 

El antropocentrismo entiende al ser humano como sujeto de poder que 

domina y legisla todo lo existente, y que, por ello, puede enjuiciar y sentenciar 

a todos los seres. Frente a esta política del verdugo que, desde la distancia, 

juzga y condena, la política del cuidado significa una política de la cercanía 

que afirma que sin amor tampoco puede haber cuidado. La ética del verdugo 

se dedica a vigilar y castigar; no ama, tampoco cuida. Como afirmamos 

respecto de la relación entre cuidado y empatía, aseguramos que no se puede 

cuidar de forma auténtica sin amar, y que cuando se ama inevitablemente se 

cuida. Cuidar al otro supone cuidarlo en su diferencia, sin obligarle a 

identificarse con nosotros. El verdadero cuidado respeta la otredad, de 

manera que la política del cuidado es tolerante y pluralista, respetuosa de las 

diferencias. Tal vez, aquí encontramos unos de los problemas de nuestras 

actuales democracias: que no están, como debieran, suficientemente 

asentadas sobre este cuidado empático, amoroso. En este sentido, Tronto ha 

sostenido que en una sociedad realmente democrática los ciudadanos deben 

«comprometerse en las relaciones que se dan unos a otros, y deben cuidarse 

 
29 I. Kant, Fundamentación de la metafísica de las costumbres (1785), Espasa-Calpe, Madrid 1981, 

p. 91. 



Carmen Gutiérrez-Jordano                                        El arte animalista como pedagogía política del  
                                                                                                              ciudado empático de los animales  

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina  - 85 - 
 

entre ellos porque lo necesitan»30. Contra el antropocentrismo dominante, que 

supone que el ser humano sólo se ve a sí mismo en todo lo que le rodea, 

supeditándolo a sus intereses, la trasformación animalista que trae consigo 

la ética del cuidado no puede realizarse «sin la conciencia de la otredad total 

que representa la naturaleza, pues sólo esa conciencia puede llevarnos a una 

posición respetuosa y atenta a los animales y la naturaleza»31. Esto es lo que 

representa el postantropocentrismo, retirarse de la posición central que 

ocupaba el ser humano para abrirse a la otredad animal, movimiento 

necesario para, en un segundo paso, respetarla y cuidarla. Esta otredad 

animal es lo que tiene que enseñar una educación del cuidado animal, porque 

así se puede valorar a los animales por sí mismos y no en función de nuestros 

deseos. Contra la reducción antropocentrista del animal a objeto a nuestra 

disposición, Singer afirmó «el valor propio e interior que poseen los animales 

según su capacidad de experimentar el dolor»32. 

 

PEDAGOGÍA DEL CUIDADO 

El nexo entre cuidado y pedagogía es claro: no se puede educar sin cuidar. 

La moral del cuidado no sólo es la ética primordial, sino que también «tendría 

que ser la meta esencial de toda pedagogía»33. Resulta imposible una 

pedagogía libre de cuidado, porque realmente sólo quien se preocupa y cuida 

al otro puede conocer lo que le falta y necesita. La educación es una forma del 

cuidado. El estímulo esencial y originaria de una pedagogía tiene que provenir 

de una actitud de cuidado. Además de ser la moral primordial del ser humano, 

la moral del cuidado tendría que representar la meta fundamental de toda 

pedagogía, ya que la aspiración esencial del fenómeno educativo debería ser 

 
30 J. Tronto, Caring democracy: Markets, equality, and justice, New York University Press, New 

York 2013, p. 140. 
31 M. Drenthen, “The paradox of environmental ethics; Nietzsche’s view on nature and the wild”, 

Environmental Ethics, 21, 1999 (163–175), p. 169. 
32 P. Singer, Practical Ethics, Cambridge University Press, Cambridge 1993, p. 276. 
33 Diller, “The Ethics of Care and Education”, p. 98. 



Carmen Gutiérrez-Jordano                                        El arte animalista como pedagogía política del  
                                                                                                              ciudado empático de los animales  

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina  - 86 - 
 

preocuparse y cuidar del alumnado34. Una pedagogía es eficaz cuando los 

vínculos entre los participantes –alumnado y profesorado- son relaciones 

respetuosas y atentas, es decir, cuando están fundadas sobre el cuidado35. La 

pedagogía tiene que atender lo intelectual y las materias que han de 

enseñarse, pero todo este trabajo es inútil si no se sustenta sobre una actitud 

cuidadosa. Por otra parte, el vínculo entre cuidado y política está asegurado 

por el hecho de que la educación, conectada a su vez con el cuidado, 

exclusivamente tiene sentido como elemento integrante del programa político 

de alcanzar una sociedad no violenta, solidaria y gobernada por la razón y la 

justicia36. No se puede educar sin ser solidario con el educando, sin «actuar 

absolutamente en favor de esta persona objeto de educación»37. 

El fundamento esencial del cuidado es tratar al sujeto cuidado en su 

individualidad, en su particularidad, porque un cuidar que desindividualiza 

no es un buen cuidado. Esta atención a lo particular es especialmente 

relevante en el caso de los animales, cuya alteridad ha sido relegada y 

homogeneizada por siglos de tradición antropocentrista. Es un logro de 

nuestro tiempo la atención respetuosa a la otredad animal, giro que se 

manifiesta en el arte animalista, lo que lo convierte en elemento primordial 

de la pedagogía del cuidado empático de los animales. Sólo la moral del 

cuidado puede asegurar que «prima el individuo» en el proceso educativo38, y 

que, por tanto, se evita la pedagogía en abstracto en favor de una educación 

atenta a las diferencias individuales, lo que es propia de una pedagogía 

cuidadosa, o sea, de una pedagogía en sentido estricto. La moral del cuidado 

es la condición de posibilidad fundamental del acto educativo, porque sólo ella 

 
34 Cfr. N. Noddings, Caring: A feminine approach to ethics and moral education, University of 

California Press, Berkeley-LA 1984, pp. 67-73; Diller, “The Ethics of Care and Education”, pp. 90s. 
35 Cfr. P. Freire, Pedagogy of freedom: Ethics, democracy, and civic courage, Rowman & 

Littlefield, Lanham 2001, pp. 110ss; S. Sevenhuijsen, “Care and attention”, South African Journal of 

Higher Education, 32/6, 2018 (1–14), pp. 3s; Waghid, Towards a Philosophy of Caring in Higher 

Education, pp. XIs. 
36 H. Giroux, Education and the crisis of public values, Peter Lang, New York 2015, pp. 120ss. 
37 Noddings, Caring: A feminine approach, p. 81. 
38 Diller, “The Ethics of Care and Education”, p. 92. 



Carmen Gutiérrez-Jordano                                        El arte animalista como pedagogía política del  
                                                                                                              ciudado empático de los animales  

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina  - 87 - 
 

permite superar la identidad personal para ponerse en el punto de vista de 

las vivencias de los educandos y poder entenderlos desde ellos mismos, 

superación sin la cual no puede haber educación. Sólo una pedagogía que 

cuida al alumnado puede comprender realmente sus carencias y necesidades, 

sus problemas y sus exigencias, y así se puede articular una educación que 

resulte valiosa. Una educación así sirve al alumnado y le permite cumplir sus 

metas, hasta el extremo de que, mediante la práctica efectiva por parte del 

profesorado del cuidado hacia el alumnado, hace posible que éste logre 

«aprender el propio cuidado», porque «no hay que hablar de la moral del 

cuidado, hay que vivirla»39. 

La pedagogía del cuidado es una pieza clave para despertar la atención y 

el cuidado por los que carecen de voz, la naturaleza y los animales en 

particular. Esta educación en el cuidar animal aspira a «generar una 

generación novedosa de seres humanos que sea más ecologista que las 

anteriores»40. Esta pedagogía del cuidado animal sólo puede ser de naturaleza 

postantropocentrista y ecocentrista. Toda pedagogía tiene como último 

sentido un fin práctico, trasformador del individuo, de manera que sólo 

podemos estar seguros de que «haya funcionado el proceso educativo si vemos 

al alumnado comprometido con aquello en que se ha educado»41. En el caso de 

la educación del cuidado animal esto es mucho más evidente. No puede 

limitarse al simple teorizar. Postma ha sostenido que la «pedagogía ecologista 

no se limita a la enseñanza de conceptos y valores ecológicos, sino que consiste 

esencialmente en practicar el cuidado de lo natural»42. Aquí el arte tiene un 

papel principal en servir a este fin práctico de la pedagogía del cuidado 

animal. 

 

 
39 Noddings, Caring: A feminine approach, pp. 34s, 179, 188. 
40 D. Bell, “Creating green citizens? Political liberalism and environmental education”, Journal of 

Philosophy of Education, 38, 2004 (37–53), p. 43. 
41 B. Kennedy y K. Froeschl, “Education and Training”, en R. Weichbrod et al. (eds.), Management 

of animal care and use programs in research, education, and testing (221-266), CRC Press-Taylor & 

Francis, Boca Raton-FL 2018, p. 229. 
42 Postma, Why care for nature?, p. 97. 



Carmen Gutiérrez-Jordano                                        El arte animalista como pedagogía política del  
                                                                                                              ciudado empático de los animales  

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina  - 88 - 
 

EL ARTE ANIMALISTA COMO LENGUAJE DEL SUFRIMIENTO 

El arte, como vanguardia del mundo vital, es la máxima manifestación de 

aquel progreso en la conciencia de la ética del cuidado. Lograr la empatía 

entre seres humanos es un objetivo muy difícil. Mucho más lo será, si es que 

posible, empatizar con los animales. De acuerdo con Kallio-Tavin, 

consideramos que «pueden enseñarse las capacidades empáticas mediante la 

praxis artística»43. Esta enseñanza es una de las funciones principales del 

arte animalista, permitirnos contactar lo más directamente posible con los 

animales. Pero el arte animalista no sólo es un espejo de la situación, sino que 

además supone una actitud práctica educativa trasformadora. Así, la quinta 

característica del arte animalista sería de carácter político-pedagógico, pues 

educa la empatía con la alteridad animal, primer paso en la pedagogía del 

cuidado. Su denuncia de la cruel condición vital de los animales tiene un 

sentido último político, trasformador. Lo artístico es inseparable de lo político 

comprendido como una pedagogía social que pretende agitar la conciencia 

colectiva para que nuestra actitud práctica ante los animales esté presidida 

por la ética del cuidado y no por la del poder y el dominio. El verdadero sentido 

de toda pedagogía es la revolución de la conciencia del individuo y la sociedad, 

de manera que permita la liberación de los valores culturales dominantes44. 

Mala educación es aquella que no trasforma al educando. Contra todo 

idealismo defensor de la autonomía cultural, el arte y la educación no pueden 

existir clausurados sobre sí mismos, ya que sólo valen realmente cuando están 

volcados sobre el mundo de la vida con la voluntad pedagógica de regenerarlo.  

El arte animalista actual está determinado por una clara vocación 

educativa. Consiste esencialmente en una pedagogía del cuidado empático con 

consecuencias políticas, es decir, con la pretensión de trasformar la conciencia 

individual y social, pues efectivamente no hay verdadera acción político-

pedagógica si no tiene consecuencias prácticas. Su dimensión artística implica 

 
43 Kallio-Tavin, “Art education beyond anthropocentricism”, p. 307. 
44 Cfr. J. L. Albelda, “Arte, empatía y sostenibilidad. Capacidad empática y conciencia ambiental 

en las prácticas contemporáneas de arte ecológico”, Ecozon@, 6/2, 2015 (10-25), pp. 13s. 



Carmen Gutiérrez-Jordano                                        El arte animalista como pedagogía política del  
                                                                                                              ciudado empático de los animales  

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina  - 89 - 
 

en sí misma una educación en el respeto y cuidado de los animales, una 

educación alejada de la racionalidad instrumental de poder y basada en la 

convicción de que el animal no es ‘otro que yo’, sino más bien ‘otro yo que no 

es como yo’. La política del arte animalista se sostiene sobre el reconocimiento 

de la alteridad animal para empatizar con ella y cuidarla. Se trata de 

reconocer y afirmar la perspectiva animal, olvidada y despreciada por la 

tradición violenta e intolerante antropocéntrica. De este modo, el arte 

animalista asume la multiplicidad de puntos de vista que rechazaba el 

antropocentrismo. De acuerdo con la expresión de Danto, el arte animalista 

nos invita a «aprender a vivir con el pluralismo»45. 

Dado que se sustenta sobre una valoración moral de la otredad animal, el 

arte animalista es un elemento fundamental para promover la educación 

postantropocéntrica en la moral del cuidado empático de los animales. Posee 

un indudable aspecto educativo en el cuidado animal.  Ya sólo en cuanto arte, 

el arte animalista representa una escuela idónea para la enseñanza del 

cuidado empático porque el arte, por su propia naturaleza de actividad más 

libre y menos sometida a intereses económicos y utilitaristas, es una 

manifestación primaria de esta innovación que nos destina hacia una actitud 

de cuidado y respeto hacia los animales. La lección fundamental que imparte 

el arte animalista es impulsar –mediante imágenes, no mediante conceptos– 

nuestra conciencia hacia el cuidado empático de los animales. Ya de entrada, 

el poder educativo del arte en general se debe a su carácter presentativo y 

directo: el arte declara verdad, piensa, pero lo hace no mediante conceptos, 

sino poniendo delante objetos u acciones, como si fuera la verdad de lo real en 

carne y hueso, sin mediaciones. Precisamente, la mediación conceptual es la 

causa de que el mensaje discursivo sea menos vivo y, por ello, tenga menos 

eficacia pedagógica y menos repercusión práctica. En cambio, advierte Orr, 

«la vivencia de lo bello en cualquiera de sus formas nos empuja a actuar con 

 
45 A. Danto, “Learning to Live with Pluralism” Beyond the Brillo Box. The Visual Arts in Post-

historical Perspective, University of California Press, Berkeley-LA 1992, pp. 217-231. 



Carmen Gutiérrez-Jordano                                        El arte animalista como pedagogía política del  
                                                                                                              ciudado empático de los animales  

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina  - 90 - 
 

más solidez, asiduidad y hondura, que las razones puramente intelectuales o 

las llamadas abstractas al deber moral»46.  

El arte animalista educa en el cuidado empático mediante experiencias, no 

mediante discursos. Vivimos las experiencias que nos presenta este arte y eso 

enseña de forma más profunda y trasformadora que las teorías. Mostrar la 

violencia cruel que padecen los animales por parte de los humanos, que es lo 

que hace el arte animalista, es el instrumento pedagógico esencial para poder 

trasformar nuestra conciencia y que consecuentemente nuestra conducta 

hacia los animales se oriente por la moral del cuidado. Representar de forma 

directa, sin mediaciones embellecedoras, la cruel violencia que infligimos a 

los animales, es la mejor pedagogía del cuidado que ha encontrado el arte 

animalista. La mejor crítica que puede hacer el arte de esa terrible situación 

es representarla tal cual, en su verdad. Así, Adorno considera que las obras 

de arte que «no quieran venderse como consuelo» y que procuren permanecer 

como tales en esa horrible realidad, «tienen que igualarse a esa realidad»47. 

El arte en general y particularmente el arte animalista educa convirtiéndose 

en «lenguaje del sufrimiento»48. La pedagogía del arte animalista consiste en 

mantener viva la conciencia de la situación espantosa en que viven los 

animales, porque sólo esa conciencia viva puede ser condición de posibilidad 

de una práctica social posterior cuidadosa y respetuosa. Esta conciencia 

trabaja contra el olvido, que es la herramienta clave del sistema de dominio y 

horror para perpetuarse. La pedagogía que representa el arte animalista 

educa para no olvidar. Pero para alimentar esa conciencia y mantenerla viva 

el arte animalista tiene que ser incluso más horrible que la propia realidad 

animal que representa. 

 

 

 
46 D. Orr, The Nature of Design. Ecology, Culture and Human Intention. Oxford University Press, 

Oxford 2002, pp. 178s. 
47 Th. Adorno, Teoría estética (1969), Akal, Madrid 2004, p. 80. 
48 Ibid., p. 49. 



Carmen Gutiérrez-Jordano                                        El arte animalista como pedagogía política del  
                                                                                                              ciudado empático de los animales  

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina  - 91 - 
 

DOS DIRECCIONES DEL ARTE ANIMALISTA 

El factor decisivo del arte animalista es la denuncia de la antropocentrista 

violencia padecida por los animales, sometidos irremisiblemente a los 

intereses humanos, y la crítica de la cruel ausencia de cuidado. Además de 

referirse o emplear animales en su trabajo artístico, también practica en 

principio el cuidado empático de los animales en su creación o, al menos, lo 

intenta.  Sobre esta base fundamental, hacemos una distinción básica en el 

arte animalista entre, por una parte, el arte que representa el cuidado 

empático, y que es verdaderamente cuidadoso tanto en su contenido como en 

su ejecución, conciliando ética y arte animalistas. Por otra, hallamos otro arte 

animalista que representa el horror del violento antropocentrismo y que 

pretende ser una escuela del cuidado, pero que realmente no practica el 

cuidado en su propia actividad artística, con lo que arte y ética animalistas 

entran en conflicto. Exponemos algunos ejemplos significativos de aquella 

primera dirección del arte animalista. Valie Export realizó ya en 1968 la 

performance From the Portfolio of Doggedness para mostrar la falta de respeto 

de los humanos contra los animales e invertir el dominio patriarcal del 

hombre hacia la mujer: contra la división ontológica radical hombre/mujer, 

humano/animal, la artista llevó a su pareja con una correa por la calle como 

si fuera un perro. Citamos también el libro Heteróptera (2002) de Cornelia 

Hesse-Honegger, una serie de acuarelas de insectos víctimas de la radiación 

de Chernóbil. Uffe Isolotto expuso We walked the Earth (2022), una 

instalación donde encontramos una escena terrible: una mujer centauro 

muerta mientras daba a luz y un centauro ahorcado, supuestamente su 

pareja. Además de educar en el nexo animal/humano más allá del dualismo 

antropocentrista, anuncia un porvenir horrible para animales y humanos. 

Con Fugue in B Flat (2016), Jessica Segall manifestó el cuidado y respeto 

hacia la alteridad animal que debe caracterizar al arte animalista. En esta 

performance, un piano sirve de colmena a unas abejas amenazadas de 

extinción. Las abejas participan en la creación de la obra porque producen 

sonidos al tocar las cuerdas. En este ejemplo de arte interespecies, los 



Carmen Gutiérrez-Jordano                                        El arte animalista como pedagogía política del  
                                                                                                              ciudado empático de los animales  

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina  - 92 - 
 

animales, las abejas son cuidadas hasta el extremo de tener voz. Jenny 

Kendler interaccionó con colibrís en la performance Offering (2017) para 

encontrarse con ellos, alimentarlos y cuidarlos de forma empática. La artista, 

sentada y quieta, estuvo dos horas poniendo con un cuentagotas néctar en su 

oreja pintada de rojo, esperando que algún colibrí comiese de ella. Aunque 

dicho encuentro nunca tuvo lugar, el ofrecimiento que realiza Kendler sí logró 

un contacto auditivo con el vuelo de los colibrís, alrededor de su cabeza, 

produciendo además una ligera brisa sobre su rostro. La artista reflexionó 

sobre su proyecto de conexión empática y sus límites: «Sea mediante actos 

imaginativos, empáticos o de cuidado, nunca podemos acceder completamente 

al otro lado, pero tiene sentido intentarlo y ofrecerse»49. Esta experiencia 

artística supone un intercambio de emociones que supera al sujeto 

antropocentrista y apunta a una red de acoplamiento entre humanos y 

animales50. Como Kendler, también Hybrid Family (2015-2016) de Maja 

Smrekar promueve artísticamente la empatía y el encuentro entre humanos 

y animales fundándose en una moral del cuidado. En esta performance, 

Smrekar convivió con sus perros en un apartamento tres meses y amamantó 

a uno de ellos, la cachorrita Ada, un acto tradicionalmente reservado a la 

intimidad y que se realizaba ante el público. La acción tenía realmente un 

sentido simbólico pues no corría verdadero peligro la vida de la perrita. 

Mediante una actividad que incomodaba a parte del público, se trataba de 

representar el cuidado empático entre especies diferentes, la superación de la 

división ontológica radical entre especies ya aludida. 

Presentamos casos relevantes de la segunda forma de entender el arte 

animalista. En la performance I like America and America likes me (1974), 

Joseph Beuys vivió tres días con un coyote llamado Little John por él mismo. 

Con el abrazo final al coyote, Beuys quiso mostrar que el sentido último de la 

 
49 J. Kendler, Offering en https://jennykendler.com/artwork/4395215-Offering.html , 2017 (web 

consultada 15-06-2025). 
50 Cfr. J. Bennet, Vibrant Matter. A Political Ecology of Things, Duke University Press, Durham 

2010, pp. 4ss. 

https://jennykendler.com/artwork/4395215-Offering.html


Carmen Gutiérrez-Jordano                                        El arte animalista como pedagogía política del  
                                                                                                              ciudado empático de los animales  

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina  - 93 - 
 

obra era, contra la violenta voluntad de poder antropocentrista, «elevar el 

estatus de los animales al de los humanos»51, mostrar un vínculo empático 

con los animales y, sobre esa base, afirmar la convivencia pacífica con ellos. 

Katarzyna Kozyra presentó en Pyramid of Animals (1993) un caballo sobre el 

cual se montan otros tres animales (gato, perro, gallo), con el propósito de 

mostrar la cruel destrucción de los animales convertidos en meros objetos por 

los humanos. Eduardo Kac crea GFP Bunny (2000). Le aplica a un conejo vivo, 

Alba, GFP, un gen de una medusa que hace que el animal brille de color verde 

al recibir luz exterior. Ahora el animal brillante es el centro y así rompe 

simbólicamente el antropocentrismo. Para mostrar nuestra actitud violenta 

hacia los animales, Marco Evaristti realizó Helena (2000). En esta obra, hay 

unas mesas con unas licuadoras con agua y peces de colores. Los asistentes 

tienen la libertad de enchufarlas para obtener sopa de pescado. La libertad 

que esta performance da a los visitantes de matar a los peces «muestra el 

poder que tenemos los humanos sobre la vida de los animales»52. De forma 

cruda, nos hace tomar conciencia de que disponemos de los animales como 

objetos. Las críticas que recibió consiguieron que la obra permaneciese, pero 

ya sin la opción de enchufar las licuadoras a la corriente. Miru Kim realizó la 

performance I Like Pigs and Pigs Like Me (2011) con la intención de 

profundizar el cuidado empático animalista de la performance de Beuys de 

1974 ya citada. Convivió cuatro días y medio desnuda con dos cerdas que 

había librado de la muerte en el matadero, con el propósito de empatizar con 

ellas, de ser como ellas, y para que el público tome conciencia, contra el 

dualismo antropocentrista, de que los humanos estamos muy cerca de los 

cerdos, de que somos animales. Luego las envió a un santuario, pero las cerdas 

murieron de neumonía. Durante la obra, las cerdas ya habían enfermado, 

 
51 J. Beuys, (1993). “Interview with W. Sharp” (1969), en C. Kuoni (edra.), Energy Plan for the 

Western Man – Joseph Beuys in America. Writings and Interviews with the Artist (77-92), Four Walls Eight 

Windows, New York 1993, p. 82; cfr. C. Tisdall, Joseph Beuys: Coyote, Thames and Hudson, London 

2008, pp. 10s. 
52 S. Baker, Artist/Animal, University of Minnesota Press, Minneapolis-London 2013, p. 13. 



Carmen Gutiérrez-Jordano                                        El arte animalista como pedagogía política del  
                                                                                                              ciudado empático de los animales  

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina  - 94 - 
 

pero Kim no se ocupó de ellas. Al final, la participación creativa de las cerdas 

fue como si hubieran sido sacrificadas en el matadero. 

 

PROBLEMA ÉTICO DEL ARTE ANIMALISTA NO CUIDADOSO 

En este segundo conjunto de obras de arte animalista puede observarse que 

estas obras critican la crueldad y la violencia contra los animales, pero al 

tiempo, en su realización, se emplea esa misma violencia. Es evidente la 

contradicción que caracteriza a estas obras entre su significado y su mensaje, 

por un lado, y el uso cruel, sin cuidado, que se hace de los propios animales. 

El coyote de Beuys tiene un valor simbólico, pero a ese animal concreto no se 

le cuidó ni se le respetó, se le obligó violentamente a confinarse y a vivir de 

forma nada natural53. No hubo ninguna preocupación por lo que le pudo pasar 

a ese coyote después de la performance, a pesar de que teóricamente el 

cuidado por los animales era la meta de esa obra. Los animales que usó 

Kozyra fueron sacrificados y disecados para la realización de la obra, y los 

peces de Evaristti eran cruelmente triturados caprichosamente por el 

público54. Evaristti pretende presentarnos la terrible crueldad que 

dispensamos a los animales y lo hace del único modo que cree efectivo: 

haciendo que la propia obra sea tan terrible como la situación que denuncia. 

Lo consigue, pero es claramente censurable desde la perspectiva ética. 

En general, en estas obras los animales son reducidos a meros materiales 

al servicio de la creación artística, víctimas de comportamientos carentes de 

todo cuidado empático real. La ética del cuidado en este arte animalista se 

defiende a nivel de discurso, no a nivel de práctica, que es lo esencial. Estas 

obras practican contra los animales la misma cruel violencia que, al tiempo, 

denuncian. La contradicción es patente e indignante. El interés artístico o 

estético está por encima de la moral del cuidado que estas obras dicen 

 
53 D. Haraway, “Animal Sociology and a Natural Economy of the Body Politic, Part II: The Past 

Is the Contested Zone: Human Nature and Theories of Production and Reproduction in Primate Behavior 

Studies”, Signs, 4/1, 1978 (37-60), p. 37. 
54 Baker, Artist/Animal, p. 13. 



Carmen Gutiérrez-Jordano                                        El arte animalista como pedagogía política del  
                                                                                                              ciudado empático de los animales  

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina  - 95 - 
 

defender y exigir. Y es verdad que lo hacen, pero sólo como discurso artístico 

al que supeditan el sufrimiento animal si es necesario para lograr las metas 

estéticas propuestas. El bienestar animal acaba siendo sacrificado en favor de 

la voluntad artística. Pero cuando la ética del cuidado animal es más que 

discurso, que es lo que debe ser ante todo una ética, praxis y no teoría, cuando 

es así, no se puede admitir el sacrificio animal en nombre del valor artístico. 

Las obras de arte animalistas tienen que practicar en su ejecución la misma 

ética del cuidado que teóricamente propugnan. El tema de fondo es el complejo 

problema del vínculo entre lo ético y lo estético en la obra de arte. A la 

pregunta formulada por Baker acerca de si «los artistas ponen la moral por 

delante o si priorizan sus intereses artísticos a los morales»55, los ejemplos 

anteriores responden claramente que lo estético prima sobre lo ético. En este 

‘arte animalista’ y a pesar de que su intención final pedagógico-política 

supuestamente es la contraria, puede más el ‘arte’ que lo ‘animalista’. La 

indudable intencionalidad animalista de Beuys, Kozyra, Kac, Evaristti o Kim 

es frustrada por su praxis artística, que es lo que cuenta especialmente en el 

arte animalista, que debe subordinar lo artístico a su proyecto educativo y 

político del cuidado animal. Emplean la violencia cruel de base 

antropocentrista que se supone que critican y pretenden superar. Estas obras 

animalistas tratan a los animales, según Singer, «como objetos para nuestro 

esparcimiento, razón por la que es reprobable»56. De hecho, el público 

finalmente lo que aprende de estas obras es lo que ya está establecido: que 

puede legitimarse el sacrificio animal, sea en el ámbito que sea. No podemos 

aceptar que la libertad del artista se sitúe fuera de cualquier límite ético y 

carezca de responsabilidad moral. La creación artística no puede estar por 

encima de toda ética y, desde luego, todavía menos de la ética (animalista) 

que dice enseñar. Para educarnos en una ética animalista, ni es necesario ni 

se puede permitir un arte animalista violento y cruel con los animales. 

 
55 Ibid., p. 1. 
56 P. Singer, “Beyond Animal Liberation. Interview by Giovanni Aloi”, Antennae, 19, 2001 (9-

15), p. 14. 



Carmen Gutiérrez-Jordano                                        El arte animalista como pedagogía política del  
                                                                                                              ciudado empático de los animales  

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina  - 96 - 
 

Además de otros ejemplos ya expuestos, añadimos la serie de fotografías 

hechas por Cronin de los cerdos que van al matadero en camiones, fotografías 

que «reclaman al espectador que sea consciente de que estos animales no son 

mercancías, sino seres vivos que van hacia la muerte cruel»57. 

 

CONCLUSIÓN 

La solución a este problema no puede ser ni el puro esteticismo que coloca al 

arte sobre cualquier valor ético, ni un moralismo que supedite a priori la 

creación artística a la ética y acabe con la libertad del arte. Creemos que hay 

que superar esta aparente oposición entre elementos supuestamente 

inconciliables. No es necesario renunciar a lo artístico para satisfacer lo ético, 

ni olvidarse de la moral si queremos llegar a la máxima expresión estética. 

Esas obras, a nuestro juicio, han cometido el error de separar lo ético de lo 

artístico, y esto es justo lo que no se debe hacer. El arte animalista sólo será 

una verdadera escuela de cuidado empático si respeta tanto su ética 

animalista de base como su dimensión expresiva artística. Será una 

pedagogía eficaz con consecuencias políticas cuando los valores artísticos se 

fusionan con la moral animalista. Este arte animalista tiene que respetar los 

principios de cuidado empático propios de una ética animalista, pero la única 

manera de que estos principios tengan un poder efectivo pedagógico-político 

trasformador es valiéndose precisamente del poder del arte. Ahora bien, un 

arte que no transgreda la propia moral animalista que pretende enseñar. El 

arte animalista tiene que caminar inseparablemente unido a la ética 

animalista si aspira a convertirse en una pedagogía del cuidado empático de 

los animales. 

 

 

 

 
57 J. Cronin, Art for animals: visual culture and animal advocacy, 1870–1914, The Pennsylvania 

State University Press, University Park 2018, p. 2. 



Carmen Gutiérrez-Jordano                                        El arte animalista como pedagogía política del  
                                                                                                              ciudado empático de los animales  

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina  - 97 - 
 

 

Bibliografia 

ADORNO, Theodor, Teoría estética (1969), Akal, Madrid 2004. 

AGAMBEN, Giorgio, Studiolo, Adriana Hidalgo, Buenos Aires 2022. 

ALBELDA, José Luis, “Arte, empatía y sostenibilidad. Capacidad empática y 

conciencia ambiental en las prácticas contemporáneas de arte ecológico”, 

Ecozon@, 6/2, 2015, pp. 10-25. 

ANDERSEN, Karin y BOCHICCHIO, Luca, “The Presence of Animals in 

Contemporary Art as a Sign of Cultural Change”, Forma. Revista 

d’Humanitats, 6, 2012 pp. 12-23. 

BAIER, Annette, “What do Women want in a Moral Theory?”, Nous, 19/1, 

1985, pp. 3-63. 

BAKER, Steve, Artist/Animal, University of Minnesota Press, Minneapolis-

London 2013. 

____, “You Kill Things to Look at Them: Animal Death in Contemporary 

Art”, en The Animal Studies Group, Killing Animals, University of Illinois 

Press, Urbana-Chicago 2006, pp. 69-95. 

BELL, Derek, “Creating green citizens? Political liberalism and 

environmental education”, Journal of Philosophy of Education, 38, 2004, pp. 

37–53. 

BENNET, Jane, Vibrant Matter. A Political Ecology of Things, Duke 

University Press, Durham 2010. 

BEUYS, Joseph, “Interview with W. Sharp” (1969), en C. Kuoni (edra.), 

Energy Plan for the Western Man – Joseph Beuys in America. Writings and 

Interviews with the Artist, Four Walls Eight Windows, New York 1993, pp. 

77-92. 

BOILEAU-DESPRÉAUX, Nicolas, Art poétique (1674), OEuvres complètes, 

Gallimard, Paris 1966. 

CHAUDHURI, Una, The Stage Lives of Animals. Zooësis and Performance, 

Routledge, New York 2017. 

CRONIN, Jennifer, Art for animals: visual culture and animal advocacy, 

1870–1914, The Pennsylvania State University Press, University Park 2018. 



Carmen Gutiérrez-Jordano                                        El arte animalista como pedagogía política del  
                                                                                                              ciudado empático de los animales  

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina  - 98 - 
 

DANTO, Arthur, “Learning to Live with Pluralism”, Beyond the Brillo Box. 

The Visual Arts in Post-historical Perspective, University of California Press, 

Berkeley-LA 1992, pp. 217-231. 

DERRIDA, Jacques. El animal que luego estoy si(gui)endo, Trotta, Madrid 

2008. 

DILLER, Ann, “The Ethics of Care and Education: A New Paradigm, its 

Critics, and its Educational Significance”, en B. Houston et al. (eds.), The 

Gender Question in Education: Theory, Pedagogy and Politics, Westview 

Press, Boulder-COLO 1996, pp. 89-104. 

DRENTHEN, Martin, “The paradox of environmental ethics; Nietzsche’s view 

on nature and the wild”, Environmental Ethics, 21, 1999, pp. 163–175. 

FOUCAULT, Michel, El nacimiento de la biopolítica. Curso en el Collège de 

France (1978-79), FCE, Buenos Aires 2007. 

FREIRE, Paulo, Pedagogy of freedom: Ethics, democracy, and civic courage, 

Rowman & Littlefield, Lanham 2001. 

GILLIGAN, Carol, In a different voice: Psychological theory and women’s 

development, Harvard University Press, Cambridge-MA 1982. 

GIROUX, Henry, Education and the crisis of public values, Peter Lang, New 

York 2015. 

GROYS, Boris, The Philosophy of Care, Verso, London 2022. 

HANSEN, David, The teacher and the world: A study of cosmopolitanism as 

education, Routledge, New York 2011. 

HARAWAY, Donna, “Animal Sociology and a Natural Economy of the Body 

Politic, Part II: The Past Is the Contested Zone: Human Nature and Theories 

of Production and Reproduction in Primate Behavior Studies”, Signs, 4/1, 

1978, pp.37-60. 

____, When Species Meet, University of Minnesota Press, Minneapolis 2008. 

HORTA, Óscar, Un paso adelante en defensa de los animales, Plaza y Valdés, 

Madrid, 2017. 

KALLIO-TAVIN, Mira, “Art education beyond anthropocentricism: The 

question of nonhuman animals in contemporary art and its education”, 



Carmen Gutiérrez-Jordano                                        El arte animalista como pedagogía política del  
                                                                                                              ciudado empático de los animales  

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina  - 99 - 
 

Studies in Art Education 61/4, 2020, pp. 298-311. 

https://doi.org/10.1080/00393541.2020.1820832 

KANT, Inmanuel, Fundamentación de la metafísica de las costumbres (1785), 

Espasa-Calpe, Madrid, 1981. 

____, Crítica del Juicio (1790), Espasa-Calpe, Madrid 1977. 

KENDLER, Jenny, Offering, 2017, en 

https://jennykendler.com/artwork/4395215-Offering.html (web consultada 

15-06-2025). 

KENNEDY, Bruce y FROESCHL, Kim, “Education and Training”, en R. 

Weichbrod et al. (eds.), Management of animal care and use programs in 

research, education, and testing, CRC Press-Taylor & Francis, Boca Raton-FL 

2018, pp. 221-266. 

LATOUR, Bruno, Nunca fuimos modernos. Ensayos de antropología simétrica 

(1991), Siglo Veintiuno, Buenos Aires 2007.  

NIETZSCHE, Friedrich, Crepúsculo de los ídolos (1886), Alianza, Madrid 

1994. 

NODDINGS, Nel, “Caring”, en P. Hirst y P. White (eds.), Philosophy of 

Education. Major Themes in the Analytic Tradition II, Routledge, New York 

1998, pp. 40-50. 

____, Caring: A feminine approach to ethics and moral education, University 

of California Press, Berkeley-LA 1984. 

ORR, David, The Nature of Design. Ecology, Culture and Human Intention, 

Oxford University Press, Oxford 2002. 

POSTMA, Dirk, Why care for nature? In search of an ethical framework for 

environmental responsibility and education, Springer, Dordrecht 2006. 

RIECHMANN, Jorge, “Una utopía ética desmadrada: la intervención 

animalista positiva en la naturaleza”, Revista de Bioética y Derecho, 44, 2018, 

pp. 19-40. 

SEVENHUIJSEN, Selma, “Care and attention”, South African Journal of 

Higher Education, 32/6, 2018, pp. 1–14. 

SINGER, Peter, “Beyond Animal Liberation. Interview by Giovanni Aloi”, 

Antennae, 19, 2001, pp. 9-15. 

____, Practical Ethics, Cambridge University Press, Cambridge 1993. 

https://doi.org/10.1080/00393541.2020.1820832
https://jennykendler.com/artwork/4395215-Offering.html


Carmen Gutiérrez-Jordano                                        El arte animalista como pedagogía política del  
                                                                                                              ciudado empático de los animales  

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina  - 100 - 
 

SLOTE, Michael, The ethics of care and empathy, Routledge, New York 2007. 

TAFALLA, Marta, Filosofía ante la crisis ecológica. Una propuesta de 

convivencia con las demás especies: decrecimiento, veganismo y rewilding, 

Plaza y Valdés, Madrid 2022. 

____, Ecoanimal: una estética plurisensorial, ecologista y animalista, Plaza y 

Valdés, Madrid 2019. 

TISDALL, Caroline, Joseph Beuys: Coyote, Thames and Hudson, London 

2008. 

TRONTO, Joan, Caring democracy: Markets, equality, and justice, New York 

University Press, New York 2013. 

ULLRICH, Jessica, “Animal artistic agency in performative interspecies art 

in the twenty-first Century”. Boletín de Arte UMA, 40, 2019, pp. 69-83. 

http://dx.doi.org/10.24310/BoLArte.2019.v0i40.6126. 

WAGHID, Yusef, Towards a Philosophy of Caring in Higher Education. 

Pedagogy and nuances of Care, Palgrave MacMillan, Camden 2019. 

WILDE, Oscar, The Picture of Dorian Gray (1890), Oxford University Press, 

Oxford 2006. 

 

http://dx.doi.org/10.24310/BoLArte.2019.v0i40.6126

