
Laura Boella, Tiziana Canfori                                            Laura Boella in dialogo con Tiziana Canfori 

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 132 - 
 

 

Laura Boella in dialogo con Tiziana Canfori 

Di Laura Boella, Tiziana Canfori 
laura.boella@unimi.it , tiziana.canfori@gmail.com  

 

 

La prof.ssa Laura Boella è stata l’ospite di apertura di Sintonie - I diversi sentieri dell’empatia. Il suo 

intervento aveva per titolo “L’esperienza empatica nella società del conflitto”, come il suo libro del 2018, 

dal quale avevo tratto numerosi spunti per l’organizzazione dell’intero ciclo di conferenze. La sua 

partecipazione è stata preziosa per tutti noi. 

Alla stesura di un articolo nato da questa esperienza, Laura ha però preferito un altro “gioco” e mi ha chiesto 

delle domande come base di partenza per uno scritto più libero. Naturalmente ho accettato la formula, che 

ora propongo ai lettori: qui sotto trovate la mia raccolta di domande (dalle quali, secondo il gioco, lei 

avrebbe potuto scegliere quali considerare e quali scartare). Seguono le riflessioni di Laura Boella. Le 

propongo come palestra per tutti coloro che si sono appassionati all’argomento “empatia in musica”. 

Tiziana Canfori 

Keywords: dialogo, empatia, filosofia, arte 

____________________________________________________________ 

• Esiste un’empatia specificamente estetica?  

• L’empatia rende il giudizio sull’arte più stabile o più labile?  

• La musica è terreno di empatia più di altre arti?  

• Un dramma musicale rende la musica più empatica?  

• Lo spettatore di un’opera è più in sintonia con il personaggio o con il cantante?  

• Si può provare empatia per un personaggio negativo (Scarpia)? E per Don Giovanni?  

• Un personaggio riuscito è empaticamente più denso?  

• L’empatia ha bisogno di corrispondenza per essere attiva?  

• Esistono forme d’arte non empatiche e tuttavia ugualmente ricche?  

• Nella condivisione l’empatia aumenta?  

• Esiste un’empatia verso gli strumenti e le materie dell’arte?  

• L’empatia è una sorta di “gioco del doppio”? Questo doppio può creare disagio?  

• L’empatia è un sentimento?  

• Inquina o favorisce l’argomentazione di un filosofo? 

 

Cerco di seguire la sequenza delle domande e di intrecciarle. 

Di empatia si è iniziato a parlare alla fine del Settecento e nella sua storia, 

relativamente recente, non si trova soltanto l’interesse per le relazioni 

interpersonali, ma anche quello rivolto all’empatia per la natura e per gli 

oggetti materiali nonché le opere d’arte. Tra la fine dell’Ottocento e l’inizio del 

Novecento alcuni psicologi sperimentali, studiosi di estetica e filosofi furono i 

protagonisti di un dibattito che dalla Germania si estese al mondo 

anglosassone e s’incentrò sul ruolo del corpo che prova sensazioni e sentimenti 

mailto:laura.boella@unimi.it
mailto:tiziana.canfori@gmail.com


Laura Boella, Tiziana Canfori                                            Laura Boella in dialogo con Tiziana Canfori 

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 133 - 
 

come condizione di possibilità per “sentire” la natura come forza viva e dare 

una vita alle cose inanimate. La domanda era la seguente: come mai una 

roccia aguzza, un cielo grigio, un mare in tempesta, un pezzo di marmo 

plasmato dallo scalpello di Leonardo o di Michelangelo, un leone di pietra 

all’ingresso di una cattedrale, suscitano brividi di paura, ammirazione, 

eccitazione, come se fossero entità “vive”? Questa esperienza fu spiegata come 

effetto di una proiezione dei nostri impulsi vitali sui fenomeni naturali e sugli 

oggetti. Una linea tracciata con la matita su un foglio non si muove, ma 

quando parliamo del suo movimento sinuoso, spezzato, orizzontale 

proiettiamo su di essa le nostre esperienze motorie, così come trasferiamo il 

nostro senso di energia, di forza, di direzione su una tempesta, le nostre 

percezioni tattili su una pietra e i nostri sentimenti in un quadro, in una 

statua, in una melodia, in un paesaggio.1  

L’empatia insegna che ogni rapporto con la realtà avviene nella forma di un 

fluido, multiforme coordinamento sensoriale e emotivo, composto di risonanze 

e dissonanze, simmetrie e asimmetrie, analogo alle interazioni dinamiche, 

agli avvicinamenti e allontanamenti che si succedono quando ci muoviamo in 

un luogo popolato da una molteplicità di elementi: luci, suoni, forme e 

presenze fisiche e materiali (esseri umani, edifici, opere d’arte, pietre, 

animali, piante, fiumi). Ad essi rispondiamo con eccitazioni e distacchi in 

quanto i nostri movimenti corporei e percezioni interagiscono con i corpi che 

ci stanno accanto, dietro e di fronte. La realtà provoca sempre una varietà di 

risposte attive e passive, fisiche, emotive e cognitive. In questo senso, 

l’esperienza empatica è un antidoto nei confronti dell’impoverimento dei 

parametri sensuali e affettivi che nutrono il senso di realtà nel mondo 

contemporaneo.  

 
1 Al dibattito parteciparono lo storico dell’arte Robert Vischer, la critica d’arte Vernon Lee, gli architetti 

August Endell e Hermann Obrist e alcuni autori che diedero un contributo importante allo studio 

dell’empatia interpersonale: il filosofo e psicologo Theodor Lipps, il fenomenologo Moritz Geiger, gli 

psicologi Johannes Volkelt, Paul Stern, Karl Groos, Oswald Külpe. Vedi S. Lanzoni, Empathy. A History, 

Yale University Press, New Haven-London 2018. Vedi anche L. Boella, “Rileggere il Sympathiebuch”, in 

M. Scheler, Essenza e forme della simpatia, tr. it. di L. Oliva e S. Soannini, Franco Angeli, Milano 2010, 

pp. 7-28. 



Laura Boella, Tiziana Canfori                                            Laura Boella in dialogo con Tiziana Canfori 

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 134 - 
 

In base a queste premesse,2 le formulazioni usate – empatia come componente 

del giudizio sull’arte, generi musicali “empatici” come il melodramma, forme 

d’arte “non empatiche”, condivisione come elemento che favorisce l’empatia, 

empatia ostacolo o risorsa del filosofo – non corrispondono alla mia concezione 

dell’empatia come esperienza emotiva e cognitiva che viene vissuta in 

differenti contesti e situazioni da persone in carne e ossa che si mettono in 

relazione con altri esseri umani, oggetti, creazioni artistiche e letterarie. 

Detto meglio, si tratta di formulazioni che fanno riferimento a presunti 

“effetti” della capacità empatica. Ritengo invece decisivo - visto la chiacchera 

empatica dominante – concentrarsi sulle caratteristiche dell’esperienza 

empatica nella sua ricchezza, potenzialità e limiti. 

Mi sento di intervenire sull’empatia in ambito musicale solo a partire dalla 

premessa che si tratta di un’esperienza vissuta da una varietà di soggetti 

(compositori, strumentisti, cantanti, ascoltatori, spettatori ecc.) che coinvolge 

una pluralità di fattori: l’ascolto e quindi l’udito (anche mentale: le silence 

aprés Mozart c’est toujours Mozart, il compositore che “sente” le note nella 

mente), la visione in tutte le sue sfumature (le mani del pianista che si 

muovono sulla tastiera, la gestualità del direttore d’orchestra e dei membri 

dell’orchestra medesima, i movimenti corporei dei cantanti in scena), lo spazio 

scenico (il teatro nelle sue multiformi architetture e stili, ma anche la stanza 

una scrittrice che al tavolo di lavoro ascolta la musica), il giudizio di gusto (mi 

piace/non mi piace) derivante dalla formazione culturale e appartenenza di 

ceto. A ciò bisogna soprattutto oggi aggiungere le riproduzioni tecniche della 

musica e la loro fedeltà/infedeltà alla performance reale (registrazioni audio, 

televisive, cinematografiche ecc.). Questi fattori non si modulano in un’unica 

direzione, bensì cambiano a seconda della posizione dei soggetti coinvolti e 

delle loro relazioni. C’è un’alternanza di attività e passività: l’esecutore di un 

brano mette in atto una performance, lo spettatore/ascoltatore sente, vede, 

 
2 Per approfondimenti e bibliografia vedi L. Boella, Empatie. L’esperienza empatica nella società del 

conflitto, Cortina 2018. 

 



Laura Boella, Tiziana Canfori                                            Laura Boella in dialogo con Tiziana Canfori 

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 135 - 
 

poi ne parla con altri, si emoziona, giudica anche se non è un critico. Ognuna 

di queste situazioni è un intreccio di esperienze e quindi ha una storia e 

l’unico modo per sintonizzarsi con essa è raccontarla in prima persona (il 

gruppo di musicisti che fa le prove di un concerto), le celebri “lacrime vere” di 

Callas percepite dallo spettatore in fondo alla sala,3 o desiderare che qualcuno 

ce la racconti. 

L’empatia è sfaccettata e molto libera nelle sue manifestazioni, resiste a ogni 

definizione. Ovviamente può attivarsi nei confronti di un personaggio 

negativo, ma per esplorare questo affascinante continente dobbiamo evitare 

la contrapposizione di sentimenti positivi e negativi.  

Ecco un esempio. Mercoledì sera ho assistito alla prima rappresentazione di 

un trittico di opere di Kurt Weill alla Scala. Effetto liberatorio: una musica e 

testi di Brecht sfrontatamente vaganti tra invettiva politica e sonora, dolcezze 

sognanti, esuberanza di corpi, gambe, braccia, voci che si sfrenano in scena e 

insieme esprimono uno stato di ansia, di incertezza. Ottima la regia di Irina 

Brook che allestisce un cabaret sull’orlo della fine di un’epoca. Per me è stato 

un tuffo nel clima berlinese (e parigino) degli anni Venti. Tempi bui in cui 

Weill, Brecht, Bloch, Kracauer e altri sono stati in grado di “fare” politica 

senza rinunciare agli sberleffi, allo sguardo lungo che solo l’arte può 

permettersi. Paradossalmente ho vissuto intensamente quello che 

Brecht/Weill chiamavano “straniamento” (Entfremdung), ossia lo choc, lo 

spiazzamento. Straniamento vs empatia? Direi proprio di no: un’esperienza 

molto più ampia, prova vivente del fatto che l’esperienza empatica non è una 

cosa sola, che c’è o non c’è, ma ha una storia, una durata, genera sentimenti 

contrastanti.  

Brecht ama mettere accanto gli opposti: le due Anne, così come l’esponente 

dell’esercito della salvezza e Rockfeller, più avanti colui che dice sì e colui che 

dice no. Qui c’è un “gioco del doppio”: Brecht infatti è stato accusato di 

ambiguità. Ben venga però il gioco del doppio se pensiamo al disagio provocato 

 
3 Vedi le mie osservazioni in L. Boella, Con voce umana. Arte e vita nei corpi di Maria Callas e Ingeborg 

Bachmann, Ponte alle Grazie 2021. 



Laura Boella, Tiziana Canfori                                            Laura Boella in dialogo con Tiziana Canfori 

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 136 - 
 

dai suoi atti di fede comunista. Quindi mille e una empatie: solo così apriamo 

e sperimentiamo una pluralità di mondi possibili.  

Vedi W. Shakespeare, Misura per misura: […] però la musica non di rado ha 

tale fascino da cambiare il male in bene e spingere il bene al male” (IV,1). 

 

 


