
 

 

Nicola Vitale                                                                                           Empatia e percezione estetica.  

                                                                         Lo “spirito della musica” come principio unificatore 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 162 - 

 

 

 

 

Empatia e percezione estetica 

Lo “spirito della musica” come principio unificatore 
 

di Nicola Vitale 
ex@nicolavitale.com 

 

 

 
The two aspects that constitute works of art: representation and the rhythmic-musical principle, have both 

been considered by neuroscience in reference to empathy, as mimetic forms that allow psychophysical 

identification with the other. Nietzsche problematized these two aspects by bringing out, with the categories 

of Apollonian and Dionysian, principles of artistic expression, which in their interaction characterize the 

different genres of art. If the Apollonian principle, in the light of studies on empathy, can be referred mainly 

to identification with the representation of human figures with an emotional involvement, the "spirit of 

music", in the light of Nietzsche's problematization of the Dionysian principle, takes on ambiguous 

characteristics, also referable to different aspects of empathy. Among these, rhythmic ecstasy, whose 

depersonalizing involvement has an effect of dissolving subjectivity. Opposite genres of empathy that 

generally interpenetrate and interact in the arts in the realization of beauty. Beauty therefore takes on this 

ambivalence with respect to empathy: the subjective involvement of representation, in tension with the 

opposing Dionysian force, a transfiguring cosmic involvement. 

 

Keywords: Aesthetic perception, Beauty, Apollonian and Dionysian, empathy 

________________________________________________________________________________ 

 

 

Rappresentazione ed empatia 

  

Gli studi sull’empatia sono stati, in tempi relativamente recenti, approfonditi dalle neuroscienze, 

facendo emergere un collegamento col principio dei neuroni specchio, scoperti tra il 1992 e il 1995 

da un gruppo di ricerca dell’Università di Parma,1 facoltà di coinvolgimento psicofisico grazie cui è 

possibile immedesimarsi con l’altro da sé. D’altro canto lo studio della partecipazione emotiva tra 

individui ha una lunga storia a partire da Dawin,2 una storia che vede intrecciarsi discipline e 

tematiche che riguardano l’estetica e l’arte. Leon Battista Alberti nel Quattrocento, parla di 

coinvolgimento emotivo davanti a rappresentazioni pittoriche e scultoree in cui siano espliciti i moti 

dell’animo attraverso il movimento dei corpi.3 Proprio in riferimento all’estetica e allo studio delle 

 
1
 G. Rizzolatti, L. Craighero, The mirror-neuron system. Annual Review of Neuroscience, 2004, n. 27, pp. 169-192. 

2 Charles Darwin (1809-1882) vede un necessario contagio emotivo tra individui della stessa specie al fine della 

reciproca protezione. Carl Rogers (1902-1987) approfondisce tale intuizione riferendosi al genere umano, così come 

Heinz Kohut (1913-1981) fu il primo ad applicare questo concetto alla psicologia. 
3 «Un’opera d’arte è in grado di smuovere i sentimenti dell’osservatore solo se i personaggi in essa raffigurati mostrano 

chiaramente i propri moti d’animo e se questi ultimi sono riconoscibili dal movimento dei corpi».  

L. B. Alberti, Trattati d'arte, Bari, Laterza, 1973, p.46. 

https://gutenberg.beic.it/webclient/DeliveryManager?pid=1724974&custom_att_2=simple_viewer&search_terms=DTL4&pds_handle=


 

 

Nicola Vitale                                                                                           Empatia e percezione estetica.  

                                                                         Lo “spirito della musica” come principio unificatore 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 163 - 

 

 

 

arti visive Robert Visher, alla fine dell’Ottocento, conierà per tale esperienza il termine di empatia 

(Einfühlung) dal greco empátheia (εμπάθεια) formato da en-pathos: sentire dentro.4  

Il racconto, l’immagine figurativa, il teatro, il cinema, la fotografia e altri aspetti della 

rappresentazione, sono dunque privilegiati a suscitare tale particolare immedesimazione in stati di 

coscienza umani, ai quali si aggiunge recentemente il coinvolgimento nelle dinamiche formali e 

materiali di cui sono costituite le opere.5 Ma nelle opere d’arte vi è, oltre alla rappresentazione e alle 

modalità della realizzazione, un aspetto espressivo da cui non si può prescindere, quello ritmico-

musicale. 

 

Musica ed empatia 

 

 Anche nell’ascolto della musica, arte astratta che non prevede una vera e propria rappresentazione, 

studi recenti hanno evidenziato un coinvolgimento empatico. Ma, considerato che l’empatia è una 

partecipazione alla condizione dell’altro, dunque una relazione sostanziale tra esseri umani, ci si 

chiede in che termini possa sussistere un rapporto tra musica ed empatia. Gli studi neuroscientifici 

svolti in università americane, hanno evidenziato una analoga reazione tra certi stimoli musicali e 

l’esperienza empatica verso persone. Ciò potrebbe portarci a pensare, come suggerisce Zachary 

Wallmark dell’Università dell’Oregon, che la musica può essere percepita come un quid sociale, 

quasi fosse l’essenza psichica di un essere umano, anche se non incarnata e reale.6 Si è inoltre 

rilevato che le persone che hanno una particolare sensibilità alla musica sono più empatiche di altre. 

D’altro canto la filologia ci impone di ricordare che nell’antica Grecia la parola empátheia 

(εμπάθεια) era utilizzata proprio per descrivere il coinvolgimento da parte del pubblico al canto 

dell’aedo, in quella fusione tra musica e parole che caratterizzava la poesia antica.  

Cerchiamo ora di cogliere come il coinvolgimento empatico possa verificarsi su questi due fronti 

dell’arte, tra la rappresentazione, prettamente figurativa e l’aspetto ritmico-musicale. 

 

Apollineo e dionisiaco 

 
4
 Cfr. Vischer, R., The optical sens of form: a contribution to Aesthetics, in AA. VV. Empathy, Form, and Space. 

Problems in German Aesthetics, 1873-1893 
5 Questo approccio fenomenologico con la rappresentazione artistica era già stato messo in evidenza da Merleau-

Ponty in Il corpo vissuto, ripreso recentemente da Gallese. Cfr. M. Merleau Ponty, Il corpo vissuto: l'ambiguità 

dell'esistenza, la riscoperta della vita percettiva, la "carne del mondo", a cura di F. Fergnani, Il saggiatore, Milano 1979. 
6
«Se la musica non fosse in relazione con il modo in cui noi elaboriamo il mondo sociale, probabilmente noi non 

avremmo visto differenze significative nell’attivazione cerebrale tra le persone altamente empatiche e quelle con un 

basso livello di empatia». Z. Wallmark, in AA. VV., Initial evidence for a relation between behaviorally assessed 

empathic accuracy and affect sharing for people and music, Emotion, 23(2), 437-449.  

https://www.teknoring.com/wikitecnica/storia/einfuhlung/
https://books.google.com/books?id=6JqGQgAACAAJ
https://books.google.com/books?id=6JqGQgAACAAJ
https://www.google.it/search?hl=it&tbo=p&tbm=bks&q=inauthor:%22Franco+Fergnani%22&source=gbs_metadata_r&cad=1


 

 

Nicola Vitale                                                                                           Empatia e percezione estetica.  

                                                                         Lo “spirito della musica” come principio unificatore 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 164 - 

 

 

 

 

Uno dei testi filosofici più studiati e citati del Novecento è stato il primo libro di Frederick 

Nietzsche: La nascita della Tragedia dallo spirito della musica,7 dove, ispirandosi a intuizioni di 

Schopenhauer e altri autori,8 realizza una personale sintesi, individuando nell’arte due principi: 

apollineo e dionisiaco, il sogno e l’ebbrezza. Nietzsche, articolando il suo discorso a partire dalla 

Grecia antica, attribuisce preliminarmente, in termini simbolici, l’apollineo alla scultura e il 

dionisiaco alla musica, dunque il primo legato alla rappresentazione e il secondo al pathos estatico 

che la anima. Se il filosofo vede nella Tragedia greca questi due aspetti coordinarsi, entrambi 

presenti con lo stesso peso tra la determinazione dei personaggi e la voce del Coro, evidenzierà 

nella sua analisi come questa dualità caratterizzi aspetti diversi ma correlati, presenti 

contemporaneamente, pur in proporzioni diverse, in tutte le arti, fino a sostenere che si tratta della 

stessa essenza dell’arte: «[…] un legame di fratellanza tra le due divinità: Dioniso parla la lingua di 

Apollo, ma alla fine Apollo parla la lingua di Dioniso. Con questo è raggiunto il fine supremo della 

tragedia e dell’arte in genere».9 

 

Melodia e ritmo  

  

Se Nietzsche considera la musica in termini simbolici come essenza del principio dionisiaco, più 

concretamente vede, all’origine della nostra cultura, la stessa musica come disciplina artistica a se 

stante, a sua volta costituita dei due fattori di apollineo e dionisiaco. La cetra, il cui suono spettrale, 

disincarnato, determinato e frammentario, produce una musica apollinea, mentre il flauto, nel suo 

continuum avvolgente, produce una musica dionisiaca. 

Dunque la musica è intesa qui con due funzioni sovrapposte: da una parte il susseguirsi dei suoni 

determinati in una sintassi espressiva che ci lascia immedesimare in un particolare stato interiore, 

stimolato dal disegno melodico e armonico; mentre al contrario dall’altra la musica è unità, in cui 

tutto si fonde in una trasfigurazione. Possiamo pensare ad esempio (nel primo caso) a certe canzoni 

che hanno segnato la nostra giovinezza, o a temi classici che ci appassionano, il coinvolgimento 

nasce dalla intensificazione di un sentimento che ci tocca nel profondo, caso in cui prevale una 

risonanza emotiva soggettiva. Al contrario il continuum dionisiaco è raggiunto invece nel ritmo 

trascinate, che invita alla danza, per cui sentiamo la necessità di liberarci dei freni inibitori 

 
7 F. Nietzsche, tr. it. S. Giametta, La nascita della Tragedia dallo spirito della musica, Piccola Biblioteca Adelphi, 

Milano 1972. 
8
 F. Schiller, F. Hölderlin e J. Burckhardt. 

9
 F. Nietzsche, La nascita della tragedia, cit., p. 145. 

 



 

 

Nicola Vitale                                                                                           Empatia e percezione estetica.  

                                                                         Lo “spirito della musica” come principio unificatore 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 165 - 

 

 

 

soggettivi, per entrare in quella forma di estasi superiore, come descritto in modo suggestivo da 

Nietzsche: 

 

Sotto l’incantesimo del dionisiaco non solo si restringe il legame tra uomo e uomo, ma anche la natura 

estraniata, ostile o soggiogata, celebra di nuovo la sua festa di riconciliazione col suo figlio perduto: l’uomo. 

[...] Ora, nel vangelo dell’armonia universale, ognuno si sente non solo riunito, riconciliato, fuso col suo 

prossimo, ma addirittura uno con esso, come se il velo di Maia fosse stato strappato e sventolasse ormai in 

brandelli davanti alla misteriosa unità originaria. Cantando e danzando, l’uomo si manifesta come membro di 

una comunità superiore: ha disimparato a camminare e a parlare ed è sul punto di volarsene in cielo danzando. 

[...]10  

 

È interessante notare come da una parte la melodia susciti stati d’animo prettamente umani con un 

coinvolgimento sentimentale, mentre dall’altra Nietzsche descrive nell’estasi dell’ebbrezza una 

condizione fisiologica che trascende l’umano in un coinvolgimento con la stessa “natura”, di cui 

appunto il dionisiaco è l’essenza. Dionisiaco che di conseguenza il filosofo vede con due volti: 

“Dominatore mite e dolce e demone crudele e selvaggio”, 11  in quanto se l’armonia della 

rappresentazione apollinea, prettamente umana, asseconda il flusso dionisiaco in un compromesso 

(cedendo gran parte delle proprie istanze), risplende di senso e bellezza. Ma se al contrario eccede 

in un’autonomia dei propri contenuti, sclerotizzando la rappresentazione, la vitalità dionisiaca ne 

lacera le forme per ristabilire la sua necessità fisiologica. L’armonia naturale è, dunque, dal punto di 

vista del soggetto individuato, lacerazione (ebbrezza). 

  

Se consideriamo che il modello di Robert James R. Blair, coniato nel 2005, 12  distingue tre 

componenti dell'empatia: cognitiva, affettiva e motoria, possiamo pensare che nella 

rappresentazione apollinea, i valori soggettivi assumano l’aspetto cognitivo e affettivo, a cui 

comunemente si attribuisce l’empatia: vi è una consonanza specifica che lega i soggetti. Nel 

dionisiaco, invece, l’empatia assume un carattere motorio, che va oltre la condivisone 

dell’espressione di un volto (come descritto da Vittorio Gallese)13, con la coordinazione della forza 

 
10 

F. Nietzsche, La nascita della tragedia, cit., pp. 25 e 26. 
11

 Ivi, p. 72. 
12

 R. J. R. Blair, Responding to the emotions of others: Dissociating forms of empathy through the study of typical and 

psychiatric populations. Consciousness and Cognition, International Journal, 2005, pp. 698-718.  
13

Come riporta Vittorio Gallese dagli studi motori su intersoggettività ed empatia: «Percepire un’azione – e 

comprenderne il significato – equivale a simularla internamente. Ciò consente all’osservatore di utilizzare le proprie 

risorse per penetrare il mondo dell’altro mediante un processo di modellizzazione che ha i connotati di un meccanismo 

non conscio, automatico e prelinguistico di simulazione motoria. […] Quando vedo qualcuno esprimere col proprio 

volto una data emozione e questa percezione mi induce a comprendere il significato emotivo di quell’espressione, non 

conseguo questa comprensione necessariamente o esclusivamente grazie a un argomento per analogia. L’emozione 



 

 

Nicola Vitale                                                                                           Empatia e percezione estetica.  

                                                                         Lo “spirito della musica” come principio unificatore 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 166 - 

 

 

 

danzante inebriante, che tende a fondere e dissolvere i valori soggettivi («il velo di Maia ormai a 

brandelli»). 

Generalmente questi aspetti della musica convivono in quella conciliazione degli opposti che 

Nietzsche vede come necessaria al senso dell’arte in genere. Ma, pur all’interno del compromesso 

tra i due, quando prevale l’apollineo, prevale una risonanza emotiva specifica, mentre al contrario 

quando prevale la trasfigurazione dionisiaca si rivela un coinvolgimento più universale e 

impersonale, quasi gli individui si incontrassero su un piano di trascendimento spersonalizzante, in 

cui l’empatia assume un carattere diverso, come ad esempio nelle danze sfrenate di molti rituali 

arcaici,14 o nella così detta music dance da discoteca. E’ forse in questo compromesso con la 

trasfigurazione dionisiaca che si verifica il senso empatico universale della musica, dove quel quid 

musicale, che abbiamo supposto come elemento che sostituisce il soggetto umano su cui si proietta 

l’empatia, è in prevalenza la natura stessa come “essere” organico, indeterminato e 

onnicomprensivo nelle sue relazioni energetiche. 

 

Rappresentazione e ritmo 

 

Se ora osserviamo tale dualità nelle arti in genere, possiamo notare, come suggerisce Nietzsche 

nella sua analisi, che i due aspetti di apollineo e dionisiaco sono presenti in tutte le arti, in una 

interazione combinata in proporzioni diverse che caratterizza l’esperienza estetica dell’arte. La 

rappresentazione apollinea si manifesta nell’espressione figurativa dell’arte visiva, così come nelle 

tematiche letterarie della poesia, della tragedia (oggi arte drammatica) e dell’epica (oggi narrativa). 

Al contrario il dionisiaco scaturisce dalle tensioni energetiche: nella musica prodotte dalla forza 

avvolgente del suono scandito ritmicamente, nella letteratura dall’afflato ritmico che armonizza e 

unifica il linguaggio nel “canto”, e nelle arti figurative dalla tensione astratta delle forme e dei 

colori che produce un tutto armonico.15  Dal modo come si combinano gli aspetti antitetici di 

apollineo e dionisiaco nelle varie arti, abbiamo influenze diverse sull’espressione estetica, in cui 

 
dell’altro è costituita dall’osservatore e compresa grazie a un meccanismo di simulazione che produce nell’osservatore 

uno stato corporeo condiviso con l’attore di quella espressione. È per l’appunto la condivisione dello stesso stato 

corporeo tra osservatore e osservato a consentire questa forma diretta di comprensione, che potremmo 

definire empatica». V. Gallese, P. Migone, M. N. Eagle, La simulazione incarnata: i neuroni specchio, le basi 

neurofisiologiche dell’intersoggettività e alcune implicazioni per la psicoanalisi. Psicoterapia e scienze umane, 2006. 
14 Tutt’ora civiltà originarie presenti prevalentemente in Africa, Papuasia e Amazzonia praticano rituali a base di canti e 

danze fortemente ripetitive. Ma danze estatiche sono presenti anche in tradizioni più recenti come ad esempio nella 

religione Sufi coi Dervisci rotanti. 
15 Nietzsche, per quanto riguarda l’arte visiva, si astiene da un’analisi approfondita della funzione dionisiaca, alla quale 

associa la sola “volontà”, limitato da una scarsa percezione estetica dell’arte figurativa, come sottolineato da Giorgio 

Colli. Cfr. G. Colli, Dopo Nietzsche, Adelphi, Milano 1974, p. 116. 



 

 

Nicola Vitale                                                                                           Empatia e percezione estetica.  

                                                                         Lo “spirito della musica” come principio unificatore 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 167 - 

 

 

 

ogni significato e senso psicologico o simbolico della rappresentazione è modificato, rielaborato o 

trasfigurato dalla forza ritmica unificante. 

 

La sintesi estetica: bellezza ed empatia 

 

Questa combinazione caratteristica dell’arte, per cui implicazioni diverse del soggetto sono 

coordinate in un tutto armonico che le trascende e trasfigura, produce quel piacere estetico che 

riferiamo al “bello”. Evidentemente si tratta di una concezione del bello organica, non dominata da 

un’idea innata come il razionalismo ha interpretato a partire da Platone che, via via nel tempo ha 

perso ogni pretesa di trascendenza, fino a quando, col relativismo contemporaneo ci ha portato a 

vedere il bello solo come una categoria della rappresentazione, insieme al tragico, comico, 

pittoresco, grottesco, osceno, eccetera. Ci rifacciamo qui invece a ciò che alcuni filosofi illuministi, 

riprendendo accezioni antiche che risalgono fino a Pitagora, hanno definito “unità nella varietà”.16 Il 

piacere del bello, in questo senso, nasce proprio dalla percezione di un linguaggio polivalente in cui 

aspetti diversi dell’esperienza umana, sensoriali e mentali, riportati nella rappresentazione, sono 

uniti e trasfigurati dal ritmo. Quindi, elementi soggettivi sono coordinati da un elemento oggettivo: 

la tensione ritmica; portando il fruitore a percepire questa unità degli opposti, dove la temporalità 

della rappresentazione è proiettata, da un fattore fisiologico (il ritmo), in una dimensione astorica, 

intemporale.  

Tornando al nostro discorso sull’empatia, il bello dell’arte, se da una parte coinvolge il fruitore in 

quell’empatia soggettiva che emerge dalla rappresentazione, dall’altra la trascende in un’empatia 

che abbiamo visto impersonale, fisiologica, “cosmica”. Nietzsche descrive questo genere di 

coinvolgimento del bello mettendo in evidenza come le istanze del soggetto vengano messe a tacere 

da questa suggestione, per aprirsi su un piano più ampio e universale. 

 

Il diventar silenziosi di fronte al bello è un profondo STARE IN ATTESA, un voler ascoltare le note più sottili e 

remote – ci comportiamo come un uomo che diventa tutto occhi ed orecchi: la bellezza ha qualcosa da dirci, 

PER QUESTO facciamo SILENZIO e non pensiamo a niente di tutto ciò a cui di solito pensiamo. Il silenzio, 

quell’atteggiamento assorto e paziente è dunque una PREPARAZIONE, NIENT’ALTRO! Così vanno le cose in ogni 

forma di contemplazione: – Ma la calma che è in essa, il sentimento di benessere, la liberazione dalla tensione? 

Evidentemente qui ha luogo un deflusso perfettamente UNIFORME della nostra forza: noi ci adeguiamo, per 

così dire, agli alti colonnati che percorriamo ed imprimiamo alla nostra anima movimenti calmi ed eleganti che 

sono imitazioni di ciò che vediamo. Così come un’eletta compagnia c’ispira gesti eletti.17 

 
16 Il concetto che descrive il bello come “unità nella varietà”, viene interpretato in modi diversi da G.W. Leibniz, D. 

Diderot, JJ. Rousseau, I. Kant e altri filosofi dell’epoca.  
17 F. Nietzsche, Frammenti Postumi, in Opere di F. Nietzche, cit., vol. VII, t. I/1, pp. 287 e 288. 



 

 

Nicola Vitale                                                                                           Empatia e percezione estetica.  

                                                                         Lo “spirito della musica” come principio unificatore 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 168 - 

 

 

 

 

Vi è nella percezione del bello qualcosa che trascende l’empatia tra soggetti, qui infatti il 

coinvolgimento assume un carattere più ampio e impersonale in cui le diverse soggettività si 

fondono. Nietzsche fa un paragone, ma che è anche analogia tra esperienze: tra la fruizione del bello 

e una particolare immedesimazione empatica. Come percorrendo gli alti colonnati e le volte di un 

portico, l’ampio ritmo degli spazi accorda la nostra “anima” il nostro passo si fa disteso e sicuro, 

potenzia il movimento armonico in modo più calmo, ampio, elegante, così «un’eletta compagnia 

c’ispira gesti eletti». Gesti che non sono specificati nei loro contenuti, qualsiasi essi siano, ma viene 

posta in primo piano l’ “elezione” cioè l’essere posti su un piano superiore che è quello di un 

accordo a un tutto più ampio, in cui ci sentiamo trasportati, che potremmo dire “spirituale”. 

 

La bellezza tuttavia, nella seconda metà del Novecento è stata svalutata, perché interpretata come 

“idea” e non come una funzione, non solo trascendentale, ma “fisiologica” e organica, legata 

all’aspetto artigianale dell’arte, funzione reintegrativa ed elettiva della coscienza. Come sottolinea 

già negli anni Settanta Pier Paolo Pasolini, parlando di Petrarca come fondatore dei canoni letterari. 

 

Come «padre della letteratura» italiana il Petrarca resta il fondatore dei «codici artigiani» dello stile. Cioè 

praticamente il fondatore della «categoria del bello». Quest’ultima categoria è oggi molto svalutata, e di 

pericolosa frequentazione. A quanto pare chi ne tiene conto è uno spregevole traditore sentimentale. Ma i 

codici di tale categoria sono «artigiani»: e l’artigianato non ha mai potuto prescindere, pur nella pratica più 

deplorevole – un vaso da notte, un paio di cioce, una vasca per il letame – da tale categoria. […] Il 

petrarchismo non è solo linguistico. Esso si pone – assai più ampiamente – come necessario bisogno di 

«elezione» formale della vita umana.18 

 

In tale “elezione della vita umana” il bello non è solo la percezione dell’unità tra elementi diversi 

del linguaggio espressivo, ma sembra mostrare i due volti dell’empatia in una coordinazione tra 

rappresentazione e musicalità ritmica che la trascende.  

 

Bello libero e bello aderente in Kant: due modi dell’empatia 

 

Kant fa una distinzione tra bello aderente e il bello libero, in cui possiamo riconoscere anche una 

differenza del coinvolgimento empatico. 

Il bello aderente aderisce a un concetto: cioè è il bello specifico delle cose: un bell’uomo, una bella 

donna, un bel cavallo e così via. La bellezza è determinata dall’idea che abbiamo della cosa bella. 

 
18 PP. Pasolini, Descrizioni di descrizioni, Einaudi, Torino 1974, p. 348. 



 

 

Nicola Vitale                                                                                           Empatia e percezione estetica.  

                                                                         Lo “spirito della musica” come principio unificatore 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 169 - 

 

 

 

Evidentemente si tratta di una forma esemplare che richiama in un certo senso la visone platonica 

dove il bello è legato ad un’idea. Ma proprio questa concezione del bello è stata contestata dal 

relativismo che percorre l’intera storia della filosofia. Contestazione che nega il valore universale a 

quell’idea. Dunque in questo caso quello che piace a me può essere diverso da quello che piace agli 

altri. L’empatia, nell’arte visiva, in questo caso è generata, più che dalla bellezza della cosa 

rappresentata, dal naturalismo, cioè quella mimesi accurata che cerca di simulare le caratteristiche 

di pregio estetico della cosa rappresentata. Il naturalismo in questo caso è ciò che permette di 

superare in parte la finzione dell’arte, per portare il fruitore a immedesimarsi nell’esperienza reale 

da cui si genera l’empatia. Ciò accade al massimo grado, ad esempio, osservando i dipinti di 

Caravaggio, dove il sorprendente effetto realistico, coinvolge non solo nel movimento dei corpi, ma 

fino alle espressioni dei volti che connotano la particolare espressione di uno stato d’animo.19 

Al contrario il bello libero per Kant non aderisce ad un concetto, dunque non vi è quella 

componente “esemplare” del bello aderente, e tanto meno la mimesi naturalistica. Kant, tra gli 

esempi che attribuisce al bello libero, annovera: “la musica senza testo, la greca, l’arabesco, ecc.”20 

Dunque è proprio la musica che percepiamo come bella senza concetto, dunque lontano da ogni 

idealizzazione, un bello basato sulle tensioni fisiche dei suoni, che hanno sulla coscienza un effetto 

fisiologico prima ancora che culturalmente determinato. Ma tutto ciò lo troviamo anche, come 

suggerisce Kant, nell’arabesco e nella greca, cioè nelle forme decorative dell’arte visiva dell’epoca, 

che noi oggi chiamiamo “arte astratta e decorazione”, il cui senso, come ci insegna Kandinsky, è 

proprio nei rapporti tra le forme, una sorta di “musica visiva”, che suscita quell’empatia che 

trascende la rappresentazione per un coinvolgimento più ampio, fisiologico, oggettivo. 

Ma Kant, (e qui sta il fattore interessante che ci svela il senso del rapporto tra musica e 

rappresentazione) tra gli esempi che annovera negli esiti del bello libero, pone anche “i fiori nel loro 

insieme, che non sappiamo come devono essere fatti”,21 cioè ammette, nella generale astrazione, 

anche oggetti concreti. Ma la rappresentazione di questi fiori è considerata in modo ben diverso da 

quella del bello aderente, in quanto “non sappiamo come devono essere fatti”. Ma allora da cosa è 

caratterizzato il bello di questi fiori? Ancora una volta dalle tensioni tra le forme e tra i colori, ma 

questa volta in coordinazione con un concetto concreto, anche se confuso (i fiori nel loro insieme). 

Pensiamo alle ninfee di Monet la cui rappresentazione non scende mai nel dettaglio naturalistico: 

pennellate e macchie di colori che seguono una sintassi materica e cromatica. O ancora i girasoli di 

 
19  L’effetto empatico del naturalismo non implica necessariamente il bello, infatti permangono rappresentazioni 

naturalistiche con grande effetto empatico, ma scadenti dal punto di vista estetico. Caravaggio è un caso eccezionale in 

cui il carattere empatico delle sue rappresentazioni, emerge da opere di straordinaria bellezza per ragioni estranee 

all’empatia stessa, anche se l’empatia è uno degli aspetti della costituzione ontologica del suo linguaggio.  
20 I. Kant, Critica del Giudizio (1790), tr. it. a cura di L. Amoroso, Rizzoli, Milano 1995, pp. 217 e 218. 
21 ibidem 



 

 

Nicola Vitale                                                                                           Empatia e percezione estetica.  

                                                                         Lo “spirito della musica” come principio unificatore 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 170 - 

 

 

 

Van Gogh, la cui costruzione astratta tra le geometrizzazioni ritmiche delle forme e le tensioni dei 

colori è evidente, come troviamo in quasi tutta l’arte moderna.  

Nell’arte il bello libero, combinato o meno con una rappresentazione figurativa, non è una 

caratteristica solo esclusivamente dell’arte moderna, appartiene a quella che possiamo chiamare “la 

grande tradizione del mondo”.22 Infatti in tutte le epoche e in tutte le culture l’arte ha sempre 

seguito tale concezione del bello, eccetto le due stagioni naturalistiche dell’occidente: classica e 

rinascimentale-moderna (fino a metà Ottocento).23  

Dunque, in questi casi, la rappresentazione, e tutte le istanze legate ad essa, compresa l’empatia con 

cui noi ci immedesimiamo negli atteggiamenti umani, sono trascesi dalla empatia fisiologica della 

“danza” delle forme e dei colori, che ci coinvolgono in tutt’altro modo, trascendendo spazio e 

tempo, in quella che abbiamo chiamato “elevazione”. 

 

Empatia e trascendimento  

 

Generalizzando, possiamo dire che nelle arti in genere, tra mimesi naturalistica e astrazione pura 

(con in primo piano la musica), vi è, nella necessaria sintesi tra i due principi, una vasta gamma di 

compromessi. Se abbiamo osservato che l’empatia della rappresentazione è legata a una 

immedesimazione psicofisica, messa in evidenza dai neuroni specchio, come stato di coscienza 

umano in cui ci identifichiamo, d’altra parte l’empatia suscitata dalla tensione ritmico-musicale, 

trascende la condizione umana trasfigurandola, non su un piano ideale, ma, sostenuta dall’aspetto 

corporeo (con l’intensificazione dell’energia dionisiaca), in una dimensione cosmica che potremmo 

dire di “elevazione” come accordo al tutto, in ciò che nel modo più proprio e universale possiamo 

identificare con un aspetto fondamentale del “bello”.  

Interessante osservare come questo trascendimento, anche espresso ai minimi termini, faccia la 

differenza sostanziale tra una rappresentazione artistica e una rappresentazione comune, come ad 

esempio una fotografia. Se però consideriamo che l’aspetto motorio ritmico-energetico, è sempre 

presente, anche ai minimi termini, nella vita stessa dei corpi reali,24 per il fatto solo di essere vivi e 

 
22 «Uscendo dalla tradizione occidentale l’arte moderna rientra nella grande tradizione senza tempo, che vedrà come affini, 

maestri e compagni di strada, gli artisti dell’antico Giappone, così come l’arte rituale africana studiata da Picasso al Musée 

de l’Homme e le successive elaborazioni di Brancusi, le sublimi astrazioni dell’arte greca preclassica nelle sculture di 

Modigliani, le figure filiformi di Giacometti provenienti dalla scultura etrusca; ma anche il quattrocentesco mondo surreale 

di Bosch nell’opera di Dalì: mai l’arte occidentale è stata più vicino alla grande tradizione del mondo». N. Vitale, Figura 

solare. Un rinnovamento radicale dell’arte, Marietti 1820, Milano-Genova 2011. 
23 Nell’arte naturalistica classica e rinascimentale non vi è una coincidenza tra naturalismo e bellezza aderente (come 

inteso da Kant) tuttavia il naturalismo condiziona la resa estetica delle opere in cui la simulazione mimetica è, pur 

espressa in rapporti formali compositivi e cromatici, una parte essenziale. 
24 «Ogni cosa, come dice significativamente Schelling nei Weltaltern, è più della sua manifestazione, più di quanto gli 

occhi possono vedere e le mani afferrare. E così anche ogni evento, ogni condizione esistenziale. Questo di più non è una 



 

 

Nicola Vitale                                                                                           Empatia e percezione estetica.  

                                                                         Lo “spirito della musica” come principio unificatore 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 171 - 

 

 

 

in interscambio con l’ambiente, rapporto in cui si genera l’empatia della vitalità dionisiaca, forse 

questa comporta, per potersi verificare quella immedesimazione con l’altro da sé, una componete di 

elevazione che trascende la pura soggettività dell’individuo su un piano ontologicamente più ampio. 

Si pone così l’ipotesi che l’empatia stessa sia possibile in quanto nella dimensione soggettiva vi è 

una componente oggettiva, che fa capo non all’individuo ma alla vitalità della natura nel suo 

insieme, substrato fisiologico che sostiene la vita stessa, e che è alla base della bellezza nel suo 

senso più pieno. 

 

Svalutazione del bello e perdita dell’empatia nel “tessuto sociale”  

 

Da questa ipotesi si potrebbe dedurre altra ipotesi: che la svalutazione attuale del bello, determinata 

da una sua interpretazione riduttiva (l’idea), sia una delle cause della attuale decadenza. Come 

osserviamo prevalentemente nell’arte così detta “contemporanea”, il bello è negato (insieme 

all’aspetto artigianale) in funzione di una riduzione del linguaggio a categorie storico-critiche e a 

contenuti di genere sociologico-politico. Come anche una sua superficializzazione in tutti gli ambiti 

della rappresentazione, per privilegiare l’aspetto didascalico o una spettacolarizzazione 

commerciale, abbia portato a una progressivo indebolimento di quell’esercizio collettivo 

indispensabile, oltre che a costituire un senso ontologicamente ricco dell’esistenza, per strutturare e 

consolidare l’empatia umana, portando alla diffusa indifferenza e disgregazione della realtà in cui è 

immersa la decadenza nella quale viviamo. 

 

Bibliografia 

 

AA. VV., Initial evidence for a relation between behaviorally assessed empathic accuracy and 

affect sharing for people and music, Emotion, febb. 2023, Naomi I. Eisembergere.  

ALBERTI, Leon Battista, Trattati d'arte, Bari, Laterza, 1973. 

BLAIR, Robert James Richard, Responding to the emotions of others: Dissociating forms of 

empathy through the study of typical and psychiatric populations. Consciousness and Cognition. 

International Journal (2005), pp. 698-718.  

COLLI, Giorgio, Dopo Nietzsche, Adelphi, Milano 1974. 

 
mera aggiunta, che potrebbe anche non esserci; al contrario, senza di esso la cosa non potrebbe assolutamente esistere. La 

si può chiamare un’aura, che circonda la cosa, il suo modo è ritmo e musica.» W.F. Otto, trad. it. G. Moretti, Il mito, il 

Melangolo, Genova 1993, pp. 109, 110. 

https://gutenberg.beic.it/webclient/DeliveryManager?pid=1724974&custom_att_2=simple_viewer&search_terms=DTL4&pds_handle=


 

 

Nicola Vitale                                                                                           Empatia e percezione estetica.  

                                                                         Lo “spirito della musica” come principio unificatore 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 172 - 

 

 

 

GALLESE, Vittorio, FADIGA, Luciano, FOGASSI, Leonardo, RIZZOLATTI, Giacomo, Action 

recognition in the premotor cortex. Brain 1996. 

GALLESE, Vittorio, MIGONE, Paolo, EAGLE, Morris N., La simulazione incarnata: i neuroni 

specchio, le basi neurofisiologiche dell’intersoggettività e alcune implicazioni per la psicoanalisi. 

Psicoterapia e scienze umane, 2006. 

IACOBONI, M. . Imitation, empathy, and mirror neurons. Annual Review of Psychology 2009. 

MERLEAU-PONTY, Maurice, Il corpo vissuto: l'ambiguità dell'esistenza, la riscoperta della vita 

percettiva, la carne del mondo, a cura di F. Fergnani, Il saggiatore, Milano 1979. 

NIETZSCHE, Frederick, trad. it. di S. Giametta, La nascita della Tragedia dallo spirito della 

musica, Piccola Biblioteca Adelphi, Milano 1972. 

NIETZSCHE, Frederick, trad. it. di S. Giametta, Opere di Friedrich Nietzsche, a cura di G. Colli e 

M. Montinari, Adelphi, Milano 1964 sgg. 

RIZZOLATTI, Giacomo, CRAIGHERO, Laila, The mirror-neuron system. Annual Review of 

Neuroscience 2004. 

KANT, Imanuel, Critica del giudizio, tr. it. a cura di L. Amoroso, Rizzoli, Milano 1995. 

HEIDEGGER, Martin, Nietzsche, tr. it. F. Volpi, Adelphi, Milano 1994. 

OTTO, Walter, Friedrich, trad. it. G. Moretti, Il mito, il Melangolo, Genova 1993. 

PASOLINI, Pier Paolo, Descrizioni di descrizioni, Einaudi, Torino 1974. 

VISCHER, Robert, The optical sens of form: a contribution toAesthetics, in AA. VV. Empathy, 

Form, and Space. Problems in German Aesthetics, 1873-1893, The Getty Center For The History 

Of Art by the University of Chicago Press, Chicago 1993.  

VITALE, Nicola, Figura solare. Un rinnovamento radicale dell’arte. Inizio di un’epoca dell’essere, 

pref. M. Mazzocut-Mis, Marietti 1820, Milano-Genova 2001. 

 

 

https://www.google.it/search?hl=it&tbo=p&tbm=bks&q=inauthor:%22Franco+Fergnani%22&source=gbs_metadata_r&cad=1
https://books.google.com/books?id=6JqGQgAACAAJ
https://books.google.com/books?id=6JqGQgAACAAJ

