
Nicola Vitale                                                    Tra ragione poetica e ragione filosofica. 
 Sul rapporto tra poesia e filosofia 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 232 - 

 

 

 

Tra ragione poetica e ragione filosofica 

Sul rapporto tra poesia e filosofia1 

 
di Nicola Vitale 
ex@nicolavitale.com 

 
 

The comparison between the meaning expressed by poetry and philosophy is understandable only in light 

of the fact that the two disciplines originate from a different structure of consciousness: that of the poet and 

that of the philosopher, who, while sharing the use of words and the modes of thought (rational and intuitive), 

organize it, in the specific disciplines, in a different way. However, poetry and philosophy also share 

something deeper that emerges from the heart of the analogy: the archetype, an immanent a priori structure, 

which underlies the dynamics of being, which cannot be rationalized and represented except through 

symbols. Investigated by psychology and philosophy as a pre-categorical structure, it takes on different 

names. As Vico suggests, it is present in symbolic form in myths and fairy tales as archaic sapiential 

knowledge. In philosophy, archetypes have been particularly valued by Hegel, among the best known, that 

assumed by the master-servant symbol. But both science and philosophy, in the search for truth and 

authenticity, cannot ignore such profound essences that are momentarily rationalized in the becoming, in 

the succession of theories and their re-elaborations. Poetry, on the other hand, does not try to explain the 

archetypes, but makes them live by involving the subject through multiple levels of consciousness, sensorial 

and conceptual, united in the unifying emotion of the same structure, perceived as a particular rhythmic and 

musical sense. 
 

Keywords: Poetry, Philosophy, Wisdom, Archetype, Vico, Hegel, Music, Theory, 

Beauty 

______________________________________________________________________ 

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    
Il tema Tra ragione poetica e ragione filosofica, richiama, da una parte, in 

modo più generale, “il senso”, in un confronto tra filosofia e poesia. Ma il 

termine “ragione” richiama anche la funzione della coscienza di un soggetto 

pensante: il filosofo e il poeta (o l’artista), che tendenzialmente hanno una 

struttura diversa. 
Si fa di solito una distinzione all’ingrosso tra mente razionale e intuitiva, 

presenti entrambe nel modo di pensare ed esprimersi comune. 

Alla domanda: “come è stata la vacanza?” Posso rispondere: “splendida e 

rilassante” parole che hanno un significato preciso. Oppure posso dire: “è 

stata un paradiso”. Dove al posto di un concetto c’è un’immagine, una 

metafora: il pensiero intuitivo è tendenzialmente analogico; inteso in senso 

retorico o funzionale. 

 
1
 Relazione presentata al seminario Tra Ragione poetica e ragione filosofica. Sul rapporto tra poesia e 

filosofia, svoltosi il 21 maggio 2025, all’Università Cattolica del Sacro Cuore di Milano. Relatori: R. Boffi, 

M. Cacciari, G. Pontiggia, N. Vitale, E. Zuccato. 

mailto:ex@nicolavitale.com


Nicola Vitale                                                    Tra ragione poetica e ragione filosofica. 
 Sul rapporto tra poesia e filosofia 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 233 - 

 

Nella filosofia prevale il senso razionale e nella poesia quello intuitivo. 

Tuttavia senza escludere l’opposto, in quanto anche i filosofi più rigorosi 

frequentemente utilizzano immagini simboliche. Come viceversa può esserci 

una poesia che si esprime con un pensiero lucido, di impronta in un certo 

senso “filosofica”, priva di figure retoriche. Eppure è poesia, come troviamo 

spesso nei versi di Kavafis. 

Per di più sappiamo che le funzioni psichiche, in una mente sana, sono 

integrate: non possiamo fare una netta dicotomia, nessuno pensa solo 

intellettualmente come una macchina, o viceversa solo attraverso fantasie; 

questione oggi al centro del dibattito  sull’intelligenza artificiale. 

Tuttavia filosofia e poesia sono linguaggi che, pur condividendo l’uso delle 

parole, e le modalità del pensiero, sottendono una diffidenza sostanziale. Ciò 

nonostante condividono molto di più di quello che in genere si pensa, che sta 

proprio nel cuore dell’analogia. 

Cosa c’è nel cuore dell’analogia? 

Una delle poesie in cui il senso analogico è più evidente è Le Madri di 

D’Annunzio.2 

Una similitudine divide nettamente la composizione. Da una parte le 

cavalle gravide che pascolano col ventre gonfio, e nella seconda parte, le navi 

che trasportano i massi di marmo destinati a Michelangelo, anch’esse con un 

“ventre” capiente “carica di marmi carica di sogni”, dice il poeta. 

Cosa emerge da questa similitudine? Lo dicono chiaramente le ultime 

parole: 

“La genitura, le Madri”.  Che significa: la generazione, come atto del generare. 

Infatti qui si esplicita drammaticamente il processo della “creazione”, 

naturale, nella prima parte, e artificiale, legata alla scultura, nella seconda. 

Ma che non coincide con il concetto di “creazione”, che significa: Produzione 

dal nulla. È invece una dinamica: il differenziarsi di un organismo da una 

materia indifferenziata. È una struttura che si ripete su più livelli della realtà, 

ed è il motivo per cui è possibile l’analogia. Una struttura al di fuori del tempo, 

 
2  G. D'Annunzio, Laudi del cielo del mare della terra e degli eroi, Libro III, Alcione, Fratelli Treves 

Editori, Milano 1908, p.87.  



Nicola Vitale                                                    Tra ragione poetica e ragione filosofica. 
 Sul rapporto tra poesia e filosofia 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 234 - 

 

che sembra quasi anticipare la realtà stessa nel suo aspetto concreto, che 

chiameremo  “archetipo”, anche se gli vengono attribuiti nomi diversi. 

Struttura originaria di relazione, che in questo caso specifico sottende il 

processo della creazione, ma che può avere ben altre caratteristiche, in quanto 

esistono molti tipi di archetipi. 

Filosofia e psicologia hanno indagato questa struttura precaregoriale, con 

diverse interpretazioni non del tutto simili, ma significative. Oltre alle varie 

accezioni di archetipo da Keplero a Jung, ricordiamo, in un senso del tutto 

analogo, gli universali fantastici di Vico, in Schopenhauer gli universalia ante 

rem, individuati dal filosofo nella musica, infatti si tratta di dinamiche non 

concettuali, o l’a priori materiale di Husserl. 

Nonostante le differenze delle interpretazioni filosofiche, si tratta di una 

medesima esperienza, di un particolare tipo di conoscenza. Tuttavia, come 

sostiene Jung, tale struttura non è nominabile né raffigurabile, se non 

mediante simboli, e quindi sfugge a ogni tentativo di razionalizzazione. 

Emerge invece, con una certa evidenza intuitiva, dalle analogie che si rifanno 

all’esperienza, presenti in forma simbolica, come sostiene Vico, nei miti e nelle 

fiabe, che costituiscono il sapere arcaico. Che appunto è un sapere analogico-

simbolico, poetico-sapienziale. 

Queste strutture sono presenti anche nella filosofia e nella scienza, 

tuttavia, quando l’archetipo è concepito come “idea” che implica un processo, 

come troviamo nei miti e nelle favole presenti nei Dialoghi platonici, si tratta 

prevalentemente di simboli che rappresentano significati di enti specifici. Ad 

esempio nella biga alata di Platone,3 il nocchiero rappresenta la ragione, 

mentre il cavallo bianco la volontà, in contesa col cavallo nero che rappresenta 

la passione materiale; è ciò che in letteratura viene detto simbolismo. In 

questi casi si tratta di rappresentazioni di un’idea specifica, non trasferibile 

ad altre situazioni. Simboli che hanno una funzione divulgativa didattica. 

Viceversa l’intuizione dell’archetipo inteso come struttura immanente a 

priori è un’evidenza per la mente intuitiva-analogica, e si costella solo in atto, 

 
3 Platone, Fedro, a c. di S. Mati, Feltrinelli, Milano 2013. 



Nicola Vitale                                                    Tra ragione poetica e ragione filosofica. 
 Sul rapporto tra poesia e filosofia 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 235 - 

 

come fosse una corrente marina, ad esempio la Corrente del Golfo, che appare 

e scompare, ha deviazioni stagionali, ma quando ci capitiamo nel mezzo, ci 

rendiamo conto che è reale, in quanto l’acqua cambia di temperatura e ci 

trascina. È possibile intuirla ma non definirla. 

Ad esempio l’archetipo del fiume, non è l’idea del fiume, come vorrebbe 

Platone, ma è la tensione di una sostanza fluida che, attratta da una forza, 

che nel caso del fiume è la gravità, si fa strada in una sostanza più compatta. 

L’archetipo è più universale e indeterminato dell’idea di fiume, è un processo, 

un principio che la fisica formalizza nella dinamica dei fluidi, dunque in un 

aspetto parziale, con la teoria dello scorrimento secondo la linea di minor 

resistenza.4 

Ma l’archetipo è vuoto e dunque versatile: può manifestarsi su piani anche 

molto diversi, ad esempio nel fulmine, che ha la stessa struttura del fiume, 

dove la minor resistenza, si traduce in conducibilità elettrica. Infatti se 

confrontiamo le fotografie di un fiume, visto da grande distanza, e di un 

fulmine, hanno la stessa forma, con le medesime ramificazioni, in quanto 

prodotti dal medesimo archetipo, che sottende un analogo principio fisico. 

Se portiamo l’analogia su un piano più ampio, all’aforisma numero 43 del 

Tao Te Ching, libro sapienziale cinese, leggiamo: 

 

Ecco come bisogna essere! Bisogna essere come l’acqua. Niente ostacoli 

– essa scorre. Trova una diga, allora si ferma. La diga si spezza, scorre 

di nuovo.  

Proprio perché non contende non vien trovata in colpa.5 

 

 
4 La “linea di minor resistenza” è una semplificazione intuitiva di principi scientifici complessi, formulati 

in diverse discipline. Fisica: Tendenza allo stato di minima energia; nella fattispecie nella meccanica 

classica: Minima azione o minima spesa. Fisica matematica: Calcolo delle variazioni. Si trovano tracce 

dello stesso principio nelle leggi della gravità, nella termo dinamica, nella dinamica dei fluidi. Inoltre tale 

principio è applicato alla biologia e alla psicologia per descrivere attività e comportamenti vegetali, animali 

e umani. 
5
 Lao Tze, Tê Tao Ching. Il libro della virtù e della via, a cura di A. Vitale, Moretti e Vitali, 

Bergamo 2002, p. 46. 



Nicola Vitale                                                    Tra ragione poetica e ragione filosofica. 
 Sul rapporto tra poesia e filosofia 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 236 - 

 

Lo stesso archetipo è proiettato dal pensiero analogico su piani molto 

diversi, l’aforisma infatti continua:     

 

L’acqua ben giova alle creature e non contende. Per questo è simile 

al Tao. Nel ristare s’adatta al terreno, nel volere s’adatta all’abisso, nel 

donare s’adatta alla carità, nel dire s’adatta alla sincerità, nel 

correggere s’adatta all’ordine, nel servire s’adatta alla capacità, nel 

muoversi s’adatta alle stagioni.6 

 

Qui abbiamo elementi profondi di riflessione sull’agire umano, attraverso 

la struttura del procedere secondo la “linea di minor resistenza” che l’autore, 

Lao Tze, in una accezione molto simile chiama “il non contendere”. 

Questo esempio colto nella sapienza cinese, mette in evidenza che 

l’archetipo non ha alcuna influenza storico-culturale, manifestandosi nelle 

situazioni naturali o universalmente umane. 

Ma, come accennato, tali archetipi sono presenti non solo nella intuizioni 

della sapienza antica e, come osserveremo, nell’arte e nella poesia, ma anche 

nella filosofia e nella scienza, le cui teorie più rilevanti rimangono valide nel 

tempo perché hanno toccato queste strutture: che in filosofia diventano dei 

possibili, forse dei trascendentali. Magari solo sfiorati, magari anche 

interpretati in modo non perfettamente confacente, per cui sono plausibili 

rettifiche. Infatti le teorie vengono spesso riprese nel tempo e modificate; 

rivelano una pregnanza, che invita a darvi maggiore completezza. 

Penso alle figure simboliche di Hegel, dove gli archetipi, che egli nomina 

“figure”, sono intuiti con straordinaria forza e coerenza. Ad esempio il binomio 

servo-padrone,7 archetipo del potenziale emancipativo del lavoro: prima il 

servo dipende dal padrone, ma quando diventa indispensabile, il padrone 

dipende dal servo. Questa figura straordinaria si manifesta in molti casi 

diversi; struttura che, nel male o nel bene ha cambiato il mondo e lo sta 

 
6 ibid. 
7 G. W. F. Hegel, Fenomenologia dello spirito,Vol. 1, Einaudi, Torino 2008. 

https://www.lafeltrinelli.it/libri/autori/friedrich-hegel


Nicola Vitale                                                    Tra ragione poetica e ragione filosofica. 
 Sul rapporto tra poesia e filosofia 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 237 - 

 

cambiando, a nostra insaputa, in quanto è nell’ordine naturale delle cose. Non 

solo nella prassi rivoluzionaria marxista, che Marx ha teorizzato rifacendosi 

a Hegel, ma la troviamo anche nel “totale dominio della tecnica” come intuito 

da Heidegger: prima l’uomo si serviva della tecnica, oggi la tecnica si serve 

dell’uomo; fino a poco tempo fa ci servivamo dei cinesi, ora stanno comprando 

tutto, e molto presto saremo noi a dipendere da loro. Ma queste dinamiche 

agiscono fin nella coscienza individuale, oltre la nostra volontà. Ad esempio, 

un giovane appena laureato sceglie la propria professione in funzione della 

sua identità e personalità, ma quando sarà un professionista affermato, la 

sua identità dipenderà dalla professione. Anche qui c’è un capovolgimento: si 

identifica nella professione che dà prestigio e potere. Questa è la potenza degli 

archetipi, in quanto dinamiche dell’essere, ci agiscono. 

Ma mi soffermerò sulla figura più rilevante intuita da Hegel, la triade della 

sua scienza speculativa: tesi, antitesi e sintesi, il processo dialettico, che il 

filosofo identifica con la struttura razionale della realtà e del pensiero. L’idea, 

da una fase iniziale astratta, si concretizza nella realtà del mondo 

confrontandosi col proprio opposto, per ritornare alla fase iniziale, arricchita 

di questo incontro-scontro, in una sintesi, quale momento speculativo da cui 

si sviluppa l’autocoscienza, consapevolezza determinata dal confronto con 

l’opposto. 

Tale struttura triadica si costituisce per Hegel come essenza razionale del 

divenire. Infatti si applica a moltissimi casi reali, formando il disegno 

dialettico della storia, tanto da apparire, a tutti gli effetti, come un archetipo, 

simile a quello simboleggiato dalla figura servo-padrone. In questo caso, 

tuttavia, sarebbe un super-archetipo in quanto rappresenterebbe ciò da cui 

origina la struttura del pensiero stesso e del senso della realtà e della storia. 

Ma abbiamo altresì osservato che gli archetipi, dal nostro punto di vista, non 

sarebbero per loro natura razionalizzabili, dunque ci troviamo di fronte a un 

paradosso, in quanto la triade dialettica è del tutto razionale. Questo 

paradosso mette in evidenza due punti di vista opposti. Da una parte Hegel 

vede la triade dialettica come processo razionale, costituire il fondamento 

della realtà; al contrario dal punto di vista poetico-sapienziale (non 



Nicola Vitale                                                    Tra ragione poetica e ragione filosofica. 
 Sul rapporto tra poesia e filosofia 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 238 - 

 

razionalista), la triade dialettica dovrebbe essere la struttura razionalizzata 

di un sottostante archetipo del tutto naturale. Scopriamo così due fondamenti 

e due essenze, che si toccano come i due lati di una stessa medaglia: uno 

filosofico (idealista) e l’altro, poetico sapienziale. 

Cerchiamo ora di mettere in evidenza questo punto di contatto, in cui si 

esplicita il rapporto tra poesia e filosofia. 

Per Hegel l’idea, oggettivandosi nella natura, si aliena da se stessa 

deformandosi,  per cui la razionalità non è più esplicita, ma “inconscia”, 

tuttavia ancora presente. Infatti il filosofo rappresenta la triade dialettica in 

un noto esempio del processo riproduttivo della pianta: il boccio, il fiore e il 

frutto,8 con cui vuole mettere in evidenza l’unità indivisibile del processo 

speculativo nei suoi tre passaggi: tesi, antitesi e sintesi, che si traduce nella 

nota proposizione: “il vero è l’intero” (altro archetipo rilevante). 

Ma tra le tante applicazioni della triade dialettica, che prendono via via il 

ruolo di esempi dimostrativi, piuttosto che di spiegazioni di realtà storiche, il 

filosofo pone un altro caso: lo sviluppo e la maturazione dell’uomo, da bambino 

ad adolescente, fino all’individuo maturo. Ci troviamo nella stessa struttura 

triadica, nello stesso archetipo, che Hegel giustifica razionalmente attraverso 

il processo dialettico. 

Ma se ora, cambiando paradigma, osserviamo queste due immagini della 

fioritura e della crescita dell’uomo, da un altro punto di vista, cercando 

un’analogia (consentita dalla medesima struttura triadica), assumono un 

senso diverso, decisamente poetico, diffusamente in uso nel senso comune: 

“Per educare un bambino, perché “maturi”, dobbiamo porgli limiti, perché 

“fiorisca”, e dal “fiore degli anni”, raggiunga la “maturità” e possa “raccogliere 

il frutto” del suo impegno.” 

Tutto ciò mette in evidenza come la metafora richieda in ogni caso, per 

comparare poeticamente due termini, una struttura analoga, che in questo 

caso è la triade dialettica proiettata nel divenire della pianta e dell’uomo. 

 
8 G. W. F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, cit., Introduzione, p. 23. 

https://www.lafeltrinelli.it/libri/autori/friedrich-hegel


Nicola Vitale                                                    Tra ragione poetica e ragione filosofica. 
 Sul rapporto tra poesia e filosofia 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 239 - 

 

Struttura che a sua volta la filosofia spiega razionalmente con la logica 

dialettica, nelle diverse singolarità dei due termini della metafora. 

Tornando al nostro tema, ciò costituisce un rilevante punto di contatto tra 

ragione filosofica e ragione poetica, che tuttavia evidenzia un modo 

radicalmente diverso di percepire le dinamiche dell’essere (l’archetipo) 

ponendo due essenze diverse e due fondamenti, quella filosofica razionale e 

quella poetico analogica. 

Anche il pensiero filosofico, abbiamo visto, intuisce gli archetipi, ma li 

pensa attraverso concetti, per oggettivare e comprendere logicamente la 

realtà. La poesia invece aderisce all’archetipo cercando una completezza. Ne 

sfrutta la transitività e la versatilità per liberane, nella metafora, la forza 

simbolica. Ma anche, dandogli vita, nel farvi confluire, nella polivalenza del 

linguaggio poetico, i diversi piani della coscienza, sensoriali, affettivi e 

concettuali, che nella quotidianità viviamo separatamente, per via della 

frammentazione analitica del pensare e dell’agire.9 

Ad esempio nella poesia L’Infinito di Leopardi è stupefacente quanti siano 

i piani che il poeta riesce a coordinare: spazio-temporali, percettivi, sensoriali 

(lo stormire delle foglie), concettuali, immaginifici, diversi livelli della 

memoria: “E mi sovvien l’eterno e le morte stagioni e la presente e viva e il 

suon di lei” (quattro diversi livelli della memoria); e lo fa in un continuo 

glissare da un piano all’altro, tipico della poesia lirica. 

Da questo continuo alternarsi di piani diversi, emerge in questa poesia 

l’archetipo dell’infinito, che non coincide col concetto di “infinito”, in quanto si 

presenta come un processo, una dinamica della coscienza che si apre via via 

all’indeterminato, che rispecchia una dinamica profonda di dissoluzione della 

realtà. È il cupio dissolvi mistico.10 

 
9 Le funzioni psichiche sono integrate, ma la coscienza è proteiforme, secondo come la si esercita cambia 

assetto, portando anche alle scissioni che costituiscono i disagi psicologici della contemporaneità. 
10 Cupio dissolvi è una locuzione latina (desidero essere dissolto) che proviene dall’invocazione di San 

Paolo nella Prima lettera ai Filippesi, dove esprime il desiderio di dissolversi in Cristo. L’accezione 

assumerà nel tempo diversi significati, prevalentemente legati all’atteggiamento mistico di superamento 

della propria costituzione egoica e materiale. 



Nicola Vitale                                                    Tra ragione poetica e ragione filosofica. 
 Sul rapporto tra poesia e filosofia 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 240 - 

 

Il pensiero poetico non privilegia il pensiero razionale, ma neanche lo 

esclude, è parte di quel tessuto complesso che costituisce la polivalenza del 

linguaggio espressivo, i cui diversi piani sono coerentemente unificati. 

Unificazione che come in tutti i processi di unificazione produce nella 

coscienza umana un piacere, che in questo caso è il piacere del bello. Bello, 

descritto infatti empiricamente come: “unità nella varietà” già da Pitagora, 

ripreso poi da alcuni filosofi illuministi. Ma questa unificazione può 

effettuarsi solo attraverso la transitività dell’archetipo, non ci sono altri 

strumenti per tenere insieme coerentemente questa polivalenza di piani così 

diversi: l’archetipo è il trait-d’union, è l’elemento di aggregazione universale 

per eccellenza, perché è vuoto, non caratterizzato. Ma ha un senso, una 

struttura, una direzione, una coerenza; percepibile, nel suo effetto più 

tangibile, come musica; la sua profondità è ritmica. Abbiamo detto che è come 

una corrente marina, che quando ci immergiamo si rivela come reale: ci 

trascina; e nella poesia questo effetto lo chiamiamo “ispirazione”. Come 

possiamo capire di avere toccato un archetipo? Avvertiamo una sorta di 

dilatazione e trasporto. La poesia consiste proprio nel fare percepire, in modi 

anche diversi, al di sotto dei significati del linguaggio, sempre condizionato 

storicamente, la profondità degli archetipi atemporali, ciò che Ungaretti 

chiamava “realtà eterna”. 

Quando la filosofia approccia la poesia, e penso a Heidegger e Severino che 

vi hanno dedicato molte pagine, il primo prevalentemente su Hölderlin, il 

secondo su Leopardi, la filosofia vede la poesia come una sorta di oracolo, una 

voce in cui si esprime la pienezza dell’essere: da interpretare, o davanti a cui 

il pensiero misura il proprio limite mettendosi alla prova. Questo accadeva 

già nel “pensare molto” di Kant.11 Nell’ermeneutica il pensiero, continuando 

a tornare su se stesso, si arricchisce di sempre più aspetti dell’archetipo, 

nutrendosi di riflesso della pienezza ontologica della poesia, ma rimanendo 

comunque pensiero concettuale. C’è una contaminazione, ma il pensiero non 

muta la sua essenza.            

 
11I. Kant, Critica del giudizio, Rizzoli, Milano 1995, pp. 108, 177. 



Nicola Vitale                                                    Tra ragione poetica e ragione filosofica. 
 Sul rapporto tra poesia e filosofia 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 241 - 

 

 

In conclusione, possiamo affermare che la ragione poetica e la ragione 

filosofica condividono l’archetipo come dinamica dell’essere: l’autenticità della 

realtà, che non è ancora verità. 

La ragione poetica-sapienziale intuisce queste dinamiche, gli archetipi, 

attraverso l’analogia. Nella sapienza indicati come traccia esistenziale; nel 

Tao Te Ching, abbiamo notato, si tratta di un modello morale; mentre 

nell’arte e nella poesia gli stessi archetipi sono sentiti e vissuti in prima 

persona. La poesia non ci indica l’archetipo ma ce lo fa vivere nel modo più 

pieno possibile, attraverso il coinvolgimento di diversi piani della nostra 

stessa coscienza (sensoriali, affettivi e concettuali) e questo lo chiamiamo 

“bellezza”. John Dewey scrive: “l’esperienza estetica è esperienza nella sua 

totalità”.12 “Totalità” forse è un po’ troppo, ma la direzione è quella, verso una 

pienezza. Più sono i piani che si è in grado di coordinare in coessenzialità, più 

abbiamo arte, poesia, bellezza. Una bellezza tuttavia che, pur nascendo da un 

istinto comune, richiede per essere percepita e realizzata nella sua essenza 

un lungo iter di differenziazione, all’interno di discipline specifiche. 

La ragione filosofica cerca di rendere razionalmente coscienti di quelle 

dinamiche autentiche della realtà (gli archetipi), ma rilevandone solo 

l’aspetto momentaneo con cui via via si presentano al pensiero razionale nel 

divenire. E questo è ciò che più propriamente chiamiamo verità, che infatti è 

sempre davanti a noi, non la si riesce ad afferrare, proprio perché l’archetipo 

non è razionalizzabile. Il pensiero filosofico gira intorno agli archetipi, 

tentando di svelarne il disegno, svolgendo nel tempo ciò che è atemporale. La 

ragione poetica, al contrario, riunisce ciò che la ragione razionale ha diviso, 

per coglierne in pienezza l’autenticità stabile sotto l’apparenza del divenire. 

Discipline complementari, entrambe indispensabili per dare senso a 

quanto ci accade. 

 

 

 
12J. Dewey, Arte come esperienza e altri scritti, La nuova Italia Editrice, Scandicci (FI) 1995. 



Nicola Vitale                                                    Tra ragione poetica e ragione filosofica. 
 Sul rapporto tra poesia e filosofia 

 

 

Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 242 - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bibliografia 

 
D'ANNUNZIO Gabriele, Laudi del cielo del mare della terra e degli eroi, Libro 

III, Alcione, Fratelli Treves Editori, Milano 1908. 
 

DEWEY John, Arte come esperienza e altri scritti, tr. it. di C. Maltese, La 

nuova Italia Editrice, Scandicci 1995. 

 

LAO TZE, Tê Tao Ching. Il libro della virtù e della via, a c. di 

A. Vitale, Moretti e Vitali, Bergamo 2002. 

 

HEGEL Georg Wilhelm Friedrich , Fenomenologia dello spirito,Vol. 1, a c. di 

G. Garelli, Einaudi, Torino 2008. 
 

KANT Imanuel, Critica del Giudizio, trad. it. di L. Amoroso, Rizzoli, Milano 

1995. 

 

PLATONE, Fedro, a c. di S. Mati, Feltrinelli, Milano 2013. 
 

 

 

 

 

 


