
Amedeo Vigorelli                                                                  Lavorare stanca. Renato Rozzi e l’autocritica 
dell’operaismo italiano 

 
 

 
Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 296 - 

 

Lavorare stanca.  

Renato Rozzi e l’autocritica dell’operaismo italiano  

 

di Amedeo Vigorelli 
amedeo.vigorelli@unimi.it  

 
Il contributo, di carattere biografico, ripercorre il rapporto dell’autore con Renato Rozzi. Il loro incontro avvenne negli 

anni Settanta, grazie alla frequentazione comune del filosofo Guido Davide Neri. Attraverso Rozzi il gruppo di giovani 

allievi di Enzo Paci, impegnati in una ricerca sul marxismo critico, ha acquisito una precisa consapevolezza del valore e 

dei limiti dell’operaismo degli anni Cinquanta e Sessanta: dai Quaderni Rossi a Classe Operaia, alla Nuova Sinistra 

extraparlamentare. Questa maturazione critica ha consentito all’autore di apprezzare la tarda riflessione di Rozzi sul tema 

del lavoro, nei suoi aspetti psicologici e morali, superando l’impostazione economicistica del marxismo. 

 

Keywords: Rozzi, psicologia del lavoro, operaismo 

_____________________________________________________________________________ 

 

Ho conosciuto Renato Rozzi, attraverso Guido Davide Neri, subito dopo essermi laureato 

con Enzo Paci e venir precocemente cooptato nel ‘giro’ di aut aut nei primi anni Settanta 

del secolo scorso. Nel corso degli anni, in parallelo con una rapida maturazione 

intellettuale e una sofferta metamorfosi personale, l’immagine che mi ero formato della 

sua personalità e del suo rilievo culturale è via via mutata.  Dell’intellettuale cremonese 

era nota la formazione umanistica (come lui stesso mi ricorderà più tardi con orgoglio: 

«sono stato il primo psicologo a laurearmi a Milano in filosofia con Enzo Paci»), la 

pionieristica attività di psicologo del lavoro con Adriano Olivetti, ma soprattutto la 

partecipazione militante alle prime esperienze dell’operaismo italiano, con i Quaderni 

rossi di Raniero Panzieri e la vicinanza fraterna con il sociologo Romano Alquati. In 

quegli anni la traduzione nei Quaderni del mitico «frammento sulle macchine» dei 

Grundrisse marxiani rappresentava per noi un sacro testo, cui dedicare un’acribia 

esegetica, per scrostare la tradizione rivoluzionaria e leninista del marxismo 

novecentesco della patina stalinista che (come pensavamo un po’ ingenuamente) 

l’avrebbe deformata. Anche da questo punto di vista, la precoce e critica conoscenza di 

Rozzi della Cina maoista, i suoi rapporti con il marxismo dissidente dell’Est europeo 

(l’amicizia con Karel Kosík, mediata da Gianlorenzo Pacini e Neri), forniva una garanzia 

di correttezza ideologica.  

 La un po’ arrischiata coniugazione di quell’operaismo (i cui risvolti perniciosi, con 

l’autonomia operaia e la deriva terroristica degli anni Settanta, non avrebbero tardato 

a palesarsi) con la tematica dei «bisogni radicali» e della sociologia della «vita 

quotidiana» della Scuola di Budapest, cui la rivista aut aut forniva in quel periodo una 

certa diffusione e offriva un concreto sostegno militante, contribuiva a rafforzare 

l’interesse per i temi della «soggettività» di una marxismo che si voleva anche freudiano 

e marcusiano, nella scia di quel «marxismo fenomenologico» anticipato da Enzo Paci fin 

dagli anni Sessanta. Rozzi, che di Paci e Musatti era stato allievo, non poteva che 

legittimare indirettamente il progetto, in cui confluivano anche gli echi 

mailto:amedeo.vigorelli@unimi.it


Amedeo Vigorelli                                                                  Lavorare stanca. Renato Rozzi e l’autocritica 
dell’operaismo italiano 

 
 

 
Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 297 - 

 

dell’antipsichiatria anglosassone e della rivoluzionaria sperimentazione di Franco 

Basaglia (per il quale Rozzi ha conservato fino agli anni tardi una grande 

considerazione). Le posteriori ‘avventure della dialettica’ del marxismo nostrano, con il 

naufragio del compromesso storico e dell’esperimento eurocomunista, la proclamata 

«crisi del marxismo» negli anni Ottanta, la restaurazione neocapitalista del decennio 

successivo (sia pure tinteggiata di nobili illusioni di rinascite socialdemocratiche ed 

europeiste, dopo la caduta del muro di Berlino) non facevano che introdurre al ‘deserto 

dei tartari’ del ventennio che ci separa da quel tempo di giovinezza e al pesante ‘silenzio 

degli intellettuali’ di sinistra.  

 E tuttavia il desiderio di intrecciare una continuità (se non altro biografica) con 

quelle speranze generose e con la stessa personalità di Renato Rozzi non si era del tutto 

spento in chi scrive, ed è stato anzi riacceso dalla tragica e prematura scomparsa 

dell’amico comune – Guido Davide Neri – alle soglie di questo malinconico ventennio. In 

uno dei miei ultimi corsi universitari, dopo la ripresa dell’interesse per il contributo 

fenomenologico di Jan Patočka (su cui ha avuto ancora una volta un peso decisivo la 

tarda riflessione di Neri, ma anche lo scambio dialogico con una nuova leva di studiosi, 

tra cui i giovani Anna Pantano e Francesco Tava), ho avuto modo di rifare in un certo 

senso i conti con l’ormai rimossa vicenda operaistica e con la lezione (su questo terreno) 

di Renato Rozzi. Il corso – introduttivo alla rilettura del primo libro del Capitale) è quello 

del 2016-2017 ed era intitolato “Alla ricerca del lavoro perduto. Lezioni sul Capitale di 

Karl Marx”. Nella parte finale di esso mettevo a confronto alcuni recenti contributi di 

Sergio Bologna e l’importante volume di Renato Rozzi, Costruire e distruggere. Dove va 

il lavoro umano, il Mulino, Bologna 1997. Se da un lato Bologna ripensa col senno di poi 

la vicenda conclusa dell’operaismo italiano, senza rinnegarla e riaffermandone la 

discontinuità con la tradizione del leninismo, Renato Rozzi va più in profondità nella 

propria autocritica. 

Scrive Sergio Bologna: «L’operaismo non è stato una semplice riproposizione 

dell’anarcosindacalismo o del Linkskommunismus, gli operaisti non hanno mai creduto 

che il sistema capitalista, assediato da conflitti industriali sempre più estesi, con una 

classe operaia sempre più aggressiva, disposta a praticare il blocco della produzione e 

di qualunque attività propria del lavoro subordinato, sarebbe crollato in seguito a uno 

sciopero generale prolungato e irreversibile». L’operaismo «non ha mai preteso di poter 

“insegnare” agli operai la via della rivolta o della rivoluzione, al contrario, la pratica 

operaista della “conricerca” vuol dire semplicemente che il militante deve “imparare” 

dagli operai, deve saperli ascoltare, mantenendo però sempre il suo ruolo d’intellettuale, 

che gli consente di trasmettere strumenti di pensiero e di analisi che possono essere utili 

all’operaismo che intende percorrere un percorso collettivo di liberazione» (S. Bologna 

Knowledge workers. Dall’operaio massa al freelance, Asterios Editore, 2015). Di quella 

esperienza Bologna mantiene l’idea di fondo: intrecciare l’analisi sociologica della 

composizione di classe con le forme nuove di soggettività, insorgenti di pari passo con la 

modificazione tecnologica all’interno del processo lavorativo, ossia – in termini 

marxisticamente ortodossi – con lo sviluppo delle forze di produzione. Così ribadisce 

l’autore che «la tecnologia è lavoro incorporato, essa svolge un ruolo ambivalente, perché 

“libera” l’operaio da una certa fatica ma al tempo stesso “sottopone” l’operaio ad un 

maggiore e più rigido controllo. La tecnologia ha il potere di plasmare un certo tipo di 

forza lavoro, di determinare certe sue caratteristiche professionali, che possono avere 



Amedeo Vigorelli                                                                  Lavorare stanca. Renato Rozzi e l’autocritica 
dell’operaismo italiano 

 
 

 
Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 298 - 

 

dei risvolti specifici anche nella sua mentalità, nella sua cultura e quindi nel suo agire 

politico. L’operaismo dice che la tecnologia ha il potere di determinare la “composizione 

tecnica della classe operaia”» (op. cit., p. 18). Ma, in parallelo con «l’uso capitalistico delle 

macchine», si sviluppava la soggettività operaia e si modificava la forma di cooperazione 

sociale tra le generazioni. Nella fabbrica fordista gli operai più anziani «trasmettevano 

il loro sapere ai più giovani ma al tempo stesso avevano un forte senso della gerarchia, 

ritenevano giusto un sistema salariale fortemente differenziato, il giovane doveva salire 

gradino dopo gradino la scala della specializzazione» (op. cit., p. 19). Mentre si andava 

sviluppando una forma nuova di coscienza di classe nelle nuove generazioni: «questa 

classe operaia era quella che l’operaismo definì “operaio massa”, con una mentalità 

molto diversa dall’operaio specializzato dell’aristocrazia operaia e quindi con delle 

rivendicazioni opposte: aumenti salariali uguali per tutti, abolizione del cottimo 

individuale. Rivendicazioni che dovevano suonare come una bestemmia alle orecchie del 

vecchio operaio comunista che lavorava come attrezzista sulle macchine individuali» 

(op. cit., p. 20). Lo schema si ripropone, con nuove sfide e nuovi interrogativi, nel 

passaggio dalla fabbrica fordista al post-fordismo e alla nuova società dell’informazione: 

«Cosa succede quando negli Anni 80 la fabbrica si disintegra e poco alla volta si diffonde 

e poi dilaga la tecnologia dell’informazione? Cosa succede quando gli operai di fabbrica, 

specializzati o meno, operai massa o meno, vengono in parte sostituiti dai robot, in parte 

vengono licenziati perché la produzione si delocalizza verso i paesi emergenti, perdono 

la loro forza sociale, la tradizione comunista viene buttata a mare dai partiti di sinistra 

e la classe operaia non è più un soggetto politico? Succede che il mondo del lavoro si 

adatta alle nuove tecnologie, viene plasmato dalle nuove tecnologie. Chi proviene 

dall’esperienza operaista si trova ad avere degli strumenti intellettuali in grado di 

capire cosa sta succedendo. Come prima aveva osservato il rapporto tra operaio 

specializzato e macchina individuale o tra operaio massa e catena di montaggio ora 

osserva il rapporto tra personal computer e soggetto che lo sta utilizzando, mette a 

confronto due modi di lavorare totalmente differenti, un modo di lavorare fordista, 

inquadrati in una rigida organizzazione che comprende migliaia di persone in spazi 

dedicati, ed un modo di lavorare solitario, senza spazi dedicati, capace di determinare i 

propri ritmi e di accedere in permanenza ad un universo d’informazione potenzialmente 

infinito. Al primo momento l’uomo che lavora al personal computer gli appare come un 

puzzle. È un uomo libero? Ha un grado di libertà maggiore dell’operaio schiavo della 

catena di montaggio? Apparentemente sì. È un uomo che ha potere? Potere di 

negoziazione nei confronti del suo datore di lavoro, quanto ne avevano gli operai che 

collettivamente fermavano la produzione e trattavano con la direzione? 

Apparentemente no, anzi sicuramente no, il potere sociale lo si ottiene con la coalizione, 

l’individuo da solo è sempre subalterno. Come dice Michel Serres, “la connettività ha 

sostituito la collettività”, il lavoratore non vive insieme ad altri lavoratori come lui, a tu 

per tu, è connesso con altri lavoratori dei quali non conosce né il volto né la voce ma solo 

l’indirizzo mail» (op.cit. p. 21). I metodi d’analisi andranno rinnovati, ma l’impianto 

operaistico di fondo non subisce modifiche sostanziali. 

Ben diversa è la prospettiva maturata da Renato Rozzi, alla luce della sua pratica 

professionale, ma soprattutto di una ripresa e di un approfondimento della riflessione 

filosofica, condotta in quegli anni in immutata sintonia con quella dell’amico Guido. A 

differenza di Sergio Bologna, Rozzi non indulge nel mito dell’operaio massa, come 



Amedeo Vigorelli                                                                  Lavorare stanca. Renato Rozzi e l’autocritica 
dell’operaismo italiano 

 
 

 
Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 299 - 

 

applicazione immediata al caso della industrializzazione italiana degli anni Sessanta e 

Settanta, del modello marxiano di analisi della composizione di classe operaia del 

Capitale. Si interroga piuttosto sul senso generale della esperienza lavorativa, in 

rapporto con una condizione ideale di «maturità» individuale e collettiva: con quella idea 

di «oggettivazione umana adulta» (R. Rozzi, Costruire e distruggere cit., p. 8), che 

scaturisce da tante pagine di Marx, quale possibile significato, proposto al lavoro umano, 

al di là delle sue forme storiche di alienazione.  Qui la finalità del lavoro non va separata 

e contrapposta alla attività del lavoratore, ma deve sapersi inserire, magari in forma 

dialettica e non lineare, nel concreto del nostro storico vivere e operare.  Viceversa, nel 

panorama lavorativo odierno, contrassegnato dall’estensione del modello di economia 

capitalistica su scala globale e dal continuo rivoluzionamento delle tecniche produttive, 

che escludono dal mercato del lavoro quote crescenti di lavoratori attivi, riproducendo 

nel contempo (mediante macroscopici fenomeni di migrazione delle popolazioni povere) 

le condizioni sociali per una rinnovata schiavitù del lavoro salariato, la centralità del 

lavoro sembra aver smarrito ogni consistenza. Nella società consumistica – scrive Rozzi 

– «il problema del capitalismo ormai non è più produrre ancora più merci, ma produrre 

sempre più gli uomini destinati a consumare queste merci» (op. cit., p. 86). Sociologi, 

psicologi del lavoro, filosofi si vanno ormai interrogando sugli aspetti distruttivi del 

lavoro, che tendono a porre in ombra quelli costruttivi, tradizionalmente consegnati 

all’immagine dell’homo faber. I fenomeni dello spreco, dell’inquinamento, o della 

esplicita finalità distruttiva della produzione di armamenti bellici, oscurano la 

tradizionale visione positiva e ottimistica del lavoro.  
Osserva l’autore: «Se stiamo alla famosa definizione di Marx, “alla fine del 

processo lavorativo emerge un risultato che era già presente al suo inizio nell’idea del 

lavoratore” il lavoro dovrebbe tradurre in realtà una volontà pienamente cosciente e 

responsabile di sé. Marx però parlava guidato non solo da un ottimismo che era proprio 

di tutto il mondo industriale dell’Ottocento, ma da una vera e propria fede nella 

costruttività umana: ed è questa forza profonda che ha ricevuto storicamente una 

correzione brutale» (ivi, p. 43). Il fenomeno della rapida obsolescenza delle abilità 

lavorative, per effetto della incessante rivoluzione scientifico-tecnologica; quello, 

conseguente, del lavoro apparente con cui si tende a mascherare l’espulsione di 

lavoratori attivi dalla produzione vera e propria, mettono in crisi le tradizionali 

distinzioni di cui si nutriva la razionalità economica: quella tra lavoro produttivo e 

improduttivo, tra classi oziose e classi laboriose, tra ricchi e poveri, tra povertà relativa 

e povertà assoluta. Specialmente tra i giovani queste distinzioni appaiono sempre più 

confuse e prive di significato esplicativo. L’alternativa tra liberazione del lavoro e 

liberazione dal lavoro, su cui si erano costruite le ideologie novecentesche, sembra 

smarrire il proprio senso. Nonostante queste trasformazioni, sempre più rapide e 

incontrollabili, la formazione scolastica continua invece ad aggirarsi intorno a problemi 

antichi e obsoleti: «la scuola è ancora in prevalenza il luogo della prestazione dipendente 

che forma alla dipendenza. Il messaggio profondo che vi viene trasmesso è pervaso dalla 

preoccupazione del rendimento produttivo. Tutto ciò combacia col vecchio concetto di 

lavoro. Si continua così a erigere fin dall’infanzia un Super-Io lavorativo basato sulla 

performance, già contraddetto alla prima indipendenza giovanile, e poi fonte per l’adulto 

di un’irreale ansia produttivistica: viene confermata proprio quella morale performativa 

che intralcia l’attuale maggior possibilità d’essere non più soltanto lavoratori. I giovani 



Amedeo Vigorelli                                                                  Lavorare stanca. Renato Rozzi e l’autocritica 
dell’operaismo italiano 

 
 

 
Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 300 - 

 

avvertono oscuramente che questa scuola trasmette loro mezzi sempre meno adeguati 

di sopravvivenza sociale, e in parte cercano di costruirseli da soli, arrivando purtroppo 

fino alla separatezza ostile, e a volte alla devianza. In questo modo la divergenza fra 

passato e futuro del lavoro sta già costandoci socialmente troppo. Gli adulti che lavorano 

sono capaci di dare ai giovani qualcosa di nuovo, di diverso da quello che hanno costruito 

diventando adulti» (ivi, p. 99).  

Mi pare particolarmente significativa questa assunzione di responsabilità nei 

confronti dei giovani da parte di una generazione più anziana. Rozzi (che per alcuni 

della mia generazione è stato un mentore intellettuale) assume su di sé, con 

atteggiamento autocritico, la attuale condizione dei giovani, e non si sottrae ad un 

interrogativo inquietante: «anche questa generazione adulta ha lavorato molto. Ma non 

è più tanto convinta che sia stato del tutto un buon lavoro» (ivi, p. 7). Gli aspetti 

«distruttivi» del lavoro, su cui tanto insiste il suo libro, ne sono la prova. Noi anziani 

«abbiamo continuato a lavorare legittimati dall’immagine antica di una positiva 

necessità costruttiva. Protetti da questa fiducia, la vera domanda a cui rimaneva da 

rispondere sembrava soltanto questa: lavorare meno o lavorare meglio? Le due 

soluzioni, spesso ideologicamente contrapposte, nella realtà non si sono mai escluse a 

vicenda». Anche se «gli sforzi si siano spostati storicamente sull’una o sull’altra delle 

due soluzioni, emerge la loro reciprocità unitaria, così riassumibile: di più o di meno, 

meglio o peggio, lavorare bisogna pur sempre» (ibid.). Questo affidarsi, rassegnato o 

confidente, alla necessità del lavoro, in quanto «costruzione» di un mondo comune, più 

prospero e pacifico, magari più egualitario e più giusto, è ora messo in dubbio: «il modo 

comune di accettarlo come una perenne spinta costruttiva non ha finito per occultarne 

non semplicemente la crisi, ma l’originaria potenzialità anche distruttiva?» (ibid.).  

Occorre allora riportare l’attenzione su entrambi i termini (uno dei quali sovente 

sottaciuto, a vantaggio di un cieco produttivismo) che costituiscono l’idea marxiana del 

lavoro come «oggettivazione umana adulta». Nella definizione classica «attraverso il 

proprio essere attivo l’uomo trasforma a suo vantaggio l’oggettività esterna a sé e 

insieme diventa egli stesso il risultato del proprio agire. Con ciò egli riconosce qualcosa 

di soggettivamente proprio nel mondo che ha trasformato e negli uomini con i quali ha 

condiviso il suo fare: diventa più parte del mondo insomma» (ivi, p. 8). Ma tale processo 

(e il suo risultato) non è scontato. Essendo un processo di sviluppo, l’oggettivazione «si 

diversifica nel tempo: il tempo del bambino, dell’adulto, del vecchio», e i passaggi tra 

queste fasi sono tutt’altro che naturali e garantiti nel risultato. Gli esseri umani «non 

nascono lavoratori, in senso proprio, lo diventano e-laborando il loro essere attivi, e il 

mondo esterno non è esperito già nell’infanzia nello stesso modo in cui lo è per gli adulti» 

(ivi, p. 9). Guidato dal «principio del piacere» il bambino deve fare una lunga strada, per 

imparare ad essere costruttivo: «di fronte a un giocattolo, dapprima il bambino non solo 

ignora che è costruito, ma non sa nemmeno che la sua piacevole attività può 

distruggerlo. Via via, è imparando a maneggiarlo e distruggerlo che capisce di avere a 

che fare con qualcosa che è costruito». È da questo progressivo distinguere «se riesce a 

essere o no costruttivo», che «via via il bambino si rende conto di oggettivarsi in ciò che 

fa». Ma – alla luce dell’esperienza storica – viene da chiedersi: «se questo lungo processo 

ad un certo punto del quale l’uomo è socialmente considerato lavoratore non sia stato 

dato troppo per scontato: sono davvero adulti gli uomini che lavorano? Basta arrivare a 

lavorare per essere adulti? Tra i tanti valori che la nostra cultura ha cementato nel 



Amedeo Vigorelli                                                                  Lavorare stanca. Renato Rozzi e l’autocritica 
dell’operaismo italiano 

 
 

 
Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 301 - 

 

concetto di maturità c’è quello per cui è adulto colui che sa controllare la propria 

potenzialità distruttiva: il lavoro è sempre il manifestarsi di questa capacità di 

controllo? È quest’ultima che legittima il lavoro come costruttivo?» (ibid.). È adulto il 

nostro modo di «essere attivi» nel lavoro e nel consumo? È È adulto il nostro rapporto 

con il denaro? Vi è una comunicazione e una trasmissione della esperienza accumulata 

nel tempo tra le diverse generazioni? Che cosa significa per noi «imparare» dai vecchi o 

«insegnare» ai giovani? Queste domande, in apparenza «psicologiche», hanno uno stretto 

legame con l’effettivo risultato del nostro «fare» ed «essere produttivi». In effetti, come 

osserva Rozzi, «nell’oggettività che abbiamo trasformato e che è ormai prodotta, 

incontriamo in modo iniziale ed elementare il problema della distruttività del lavoro a 

tre diversi livelli. Nello spreco, nell’inquinamento, nell’annientamento» (ivi, p. 10).  

Dunque – potremmo concluderne – gli aspetti di maggiore rilevanza, che assume 

il concetto marxiano di lavoro alienato, in rapporto con le tematiche contemporanee sui 

limiti dello sviluppo capitalistico (intorno a cui sociologi ed economisti si intrattengono 

da decenni), sono quelli riferibili non tanto alla perdita del prodotto, ma alla perdita di 

un rapporto adulto con la propria attività e con gli altri. Più che su cosa e quanto 

produrre, occorrerebbe preliminarmente interrogarsi sulle conseguenze che il lavoro 

determina nel come del nostro essere attivi e del nostro cooperare e competere con gli 

altri. Anche se il quadro, che Rozzi presenta nel suo libro, è tratteggiato in chiaroscuro, 

con più ombre che luci, il suo giudizio sul futuro permane aperto e (senza essere 

futilmente ottimistico) non privo di elementi di speranza. Innanzi tutto, andrebbero 

ridefiniti i termini stessi lavoro e tempo libero. Quello che – in opposizione al tempo 

comandato del lavoro – siamo soliti chiamare tempo libero, è «libero dalla necessità» 

economica, ma non «dalle altre complesse necessità della nostra vita attiva». Quando, 

aderendo (consapevolmente o inconsapevolmente) a una idea produttivistica del fare, «ci 

percepivamo innanzi tutto e quasi soltanto come lavoratori, l’ingenuità (e l’utopia non 

solo marxiana) era quella di pensare come un traguardo definitivo la liberazione da 

quella opprimente necessità lavorativa» (ivi, p. 82). Ma il modo di subire questa necessità 

si riverbera anche sulla attività libera, ridotta a comportamento ludico-consumistico. 

Viceversa, «la risposta della realtà d’oggi è sì quella di una parziale liberazione dalla 

pesantezza della precedente costrizione al lavoro, ma anche quella dell’irrompere dei 

bisogni d’attività su altri piani» (ibid.). A un modo adulto di essere nel lavoro, deve 

corrispondere un modo adulto di vivere e circoscrivere il nostro tempo di libertà: «libertà 

e necessità sono sempre compresenti, e sempre si modificano reciprocamente attraverso 

tutte le nostre attività, non solo attraverso quella lavorativa. L’attività è tutto ciò che 

l’uomo fa per essere nella vita, per “essere nel mondo”, diminuendo la pressione della 

necessità, altrimenti mortale. L’attività sessuale, per esempio, affronta in modo proprio 

la sua necessità. Il lavoro è una specificazione adulta e definita dell’attività. Questa 

nostra specificazione storica, divenendo meno necessaria, è entrata in crisi, e ciò ha 

aperto di nuovo il lavoro al proprio fondamento originario nell’attività. Per questo oggi 

l’attività “irrompe” nel lavoro portandovi un rapporto diverso tra libertà e necessità» 

(ivi, p. 83). 

La cosiddetta società affluente non può più porre il proprio valore di 

sopravvivenza soltanto nel momento strettamente produttivo, persistendo nella 

concezione sacrale del lavoro come momento a sé, culminante, riassuntivo, della vita 

umana» (ibid.). Il lavoro «può essere amato come fonte di vita, non come la vita stessa» 



Amedeo Vigorelli                                                                  Lavorare stanca. Renato Rozzi e l’autocritica 
dell’operaismo italiano 

 
 

 
Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 302 - 

 

(ivi, p. 85). Se la nostra società ha ancora un senso costruttivo» (nonostante le esperienze 

negative di una distruttività incontrollata) lo manterrà «pur avviandosi a essere meno 

centrata sul lavoro tradizionalmente inteso» (ivi, p. 83). La nostra società «premia 

ancora pressoché soltanto l’essere in qualsiasi modo nel lavoro»; non valuta 

sufficientemente «le tante forme dell’essere costruttivamente attivi» (ivi, p. 84). 

Certamente, «una parte di lavoro necessario permane e dovrebbe concernere tutti», ma 

la figura che oggi è in cerca di una nuova legittimazione sociale «non potrebbe essere 

quella di chi, oltre a lavorare, è costruttivamente attivo col minimo di distruttività?» 

(ibid.). Riappare in queste domande in forma nuova, la vecchia questione del valore 

d’uso. Viviamo infatti «in una cultura del lavoro ancora troppo riduttiva, che insiste 

nell’ignorare la sempre maggiore complessità dell’uomo attivo e lavorativo – una cultura 

che tra l’altro si regge ancora su un’idea di scienza priva dello spessore problematico 

dell’epistemologia contemporanea, e sulla sua traduzione in una tecnologia buona in sé» 

(ibid.). Come «arricchire» piuttosto i bisogni dell’uomo, anziché sfruttarli? A una società 

del lavoro e del consumo si può contrapporre una società della cura e della relazione: 

«mentre diminuisce il lavoro vivo, che produce beni fisici, sempre più incorporato nelle 

macchine, aumenta ogni attività che ha per proprio “materiale” gli esseri umani, il loro 

essere soggetti di se stessi. Oggi le nostre attività in espansione – comunicare, 

organizzare, difendere, curare, vendere – si svolgono sempre più sull’uomo: questa è la 

direzione più aperta al lavoro futuro» (ivi, p. 85). In altri termini: «ciò che era reputato 

“meramente soggettivo” sta diventando un primario oggetto di lavoro» (ivi, p.86). 

Naturalmente questa tendenza può essere rivolta nella opposta direzione, di un 

potenziamento della tendenza distruttiva, incarnata nei miti di una società 

consumistica, in cui il problema non è tanto quello di «produrre più merci, ma produrre 

sempre più gli uomini destinati a consumare queste merci» (ibid.). Ma ciò non fa altro 

che aumentare la nostra «responsabilità etica» nei riguardi degli effetti del nostro 

operare collettivo: «la consapevolezza di avere a che fare con una potenzialità anche 

distruttiva, laicizzando il lavoro, ce ne rende più responsabili» (ivi, p. 91). Da un lato, 

l’esperienza storica della costruzione di una società socialista ci rende avvertiti della 

«presenza costante del negativo»; della consapevolezza che «il lavoro non guarisce 

l’uomo» e tanto meno lo salva. Quanto al capitalismo, il suo aspetto perennemente 

infantilmente distruttivo («se sta alla propria essenza istintiva non riesce a porsi un 

limite») lo rende difficilmente una alternativa definitiva al socialismo. Sempre più 

comprendiamo che «capitalismo e socialismo costituiscono solo un limite vicendevole, 

perciò sono sempre manchevoli, di per sé irrealizzabili» (ibid.).  

In questa conclusione Rozzi si incontrava ancora una volta con il maturo bilancio 

che Guido Neri, in alcuni dei suoi ultimi contributi, aveva tratto sulla lezione di Marx. 

Rifacendosi insieme alla riflessione di Hanna Arendt e a quella di Patočka, Neri 

sviluppa una critica che potremmo considerare definitiva del produttivismo, come limite 

costitutivo dell’analisi marxista delle società di classe. Egli scrive: «un’attività che 

originariamente rivela e al tempo stesso ricopre la problematicità della vita, la sua 

potenzialità di libertà, esclude quella esaltazione del lavoro che è tipica di molte versioni 

dell’ideologia moderna» (G. D. Neri, Il mondo del lavoro e della fatica, “aut aut” 299-

300/2000, pp. 167-176, in: G. D. Neri, Il sensibile, la storia l’arte. Scritti 1957-2001, 

“ombre corte”, Verona 2003, p. 161). E, ancora più esplicitamente: «con lo sviluppo 

immane delle forze produttive, che si è nel frattempo [ossia rispetto ai tempi del Capitale 



Amedeo Vigorelli                                                                  Lavorare stanca. Renato Rozzi e l’autocritica 
dell’operaismo italiano 

 
 

 
Materiali di Estetica. Terza serie N 12.1:2025, pagina - 303 - 

 

di Marx] verificato, gli uomini mettono in gioco “globalmente” le possibilità e il valore 

della loro vita sulla terra. I guadagni e i rischi restano affidati in gran parte alle loro 

scelte, ma la precarietà della loro situazione non sembra destinata a trovare una via 

d’uscita garantita e irreversibile» (G. D. Neri, Marx: prassi e natura, in: Natura e… 

Esplorazione polifonica di un’idea, a cura di L. Mortari, Franco Angeli, Milano 1999, pp. 

121-145, in: G. D. Neri, Il sensibile, la storia l’arte. Scritti 1957-2001 cit., p. 247). Con 

questa conclusione, aperta pur nel motivato scetticismo, mi piace concludere questo 

ricordo personale dell’amico e maestro Renato Rozzi. 
 
 

Bibliografia: 

 

Autori vari, Il marxismo italiano degli anni sessanta e la formazione teorico-politica 

delle nuove generazioni, Editori Riuniti, Roma 1971. 

 

“aut aut”, La Nuova Italia, le annate 1974-1980. 

 

Renato Rozzi, Costruire e distruggere. Dove va il lavoro umano, il Mulino, Bologna 

1997. 


