ISSN 2283-558X N.12 n.2 (2026)

atexiali .
M 1 Estetica

SEZIONE: MONOGRAFICO

EDUCAZIONE ESTETICA E POETICHE DI LIBERAZIONE

Roberto Diodato

ORCID: 0000-0002-4100-3676
Universita Cattolica del Sacro Cuore
Contacts: roberto.diodato@unicatt.it

ABSTRACT

Il testo analizza una proposta di educazione all’aisthesis come pratica necessaria. Attraverso l'esame
di spazialita estetizzate e opere di artisti come Abramovi¢, Kiefer e Margolles, si delinea un’esperienza
estetico-artistica capace di scardinare la temporalita frammentata della moda per restituire
all'individuo la profondita del luogo e della relazione.

Parole chiave: aesthesis, Abramovié, Kiefer, educazione estetica

AESTHETIC EDUCATION AND POETICS OF LIBERATION

The text analyses a proposal for education in aesthesis as a necessary practice. Through the
examination of aestheticised spatiality and works by artists such as Abramovi¢, Kiefer and Margolles,
an aesthetic-artistic experience is outlined that is capable of dismantling the fragmented temporality of
fashion in order to restore to the individual the depth of place and relationship.

Keywords: aesthesis, Abramovié, Kiefer, aesthetic education

Licensed under a Creative Commons L i,JJ

Attribution-ShareAlie 4.0 © The Author(s) Mimo Universiy Press
International published online: 04/02/2026


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en

Roberto Diodato — Educazione estetica e poetiche della liberazione

Una possibile poetica di liberazione, una possibile pratica costruttiva di liberta, riguarda oggi |'aisthesis. Non
si deve enfatizzarne I'importanza, certamente non possiede un immediato valore politico, eppure puo avere
qualche rilevanza; sembra infatti evidente che le categorie “forti” dell’estetica moderna, le nozioni di
bellezza, gusto, immaginazione, originalita, creativita, sentimento, siano oggi I'anima dell’economia del
capitalismo postindustriale, o meglio, del “capitalismo seduttivo”: «Il capitalismo seduttivo ha creato un
nuovo mondo. Ha liquidato la forza delle antiche forme di appartenenza collettiva, affossato le ideologie
rivoluzionarie e le morali sacrificali. Ha sconvolto da cima a fondo le maniere e le ragioni di vivere, dissolto le
ultime strutture tradizionali dell’ordine collettivo, dato la priorita ai valori di felicita e di benessere privati,
completato la dinamica di individualizzazione dei comportamenti e delle aspirazioni [...] Questa rivoluzione
globale non e stata effettuata né dalla potenza delle idee astratte né dalla violenza politica, ma risulta
dall’intercettazione dei desideri da parte dell’ordine commerciale, dalla potenza di seduzione dell’offerta

mercantile»1. Cosi, in modo semplice e diretto, Gilles Lipovetsky descrive la nostra attuale situazione. Si
tratta di una “potenza della seduzione” che «non dipende piu né dalla politica, né dal sacro, né dall’ideologia,
ma da un’offerta concreta, multiforme, continuamente cangiante, che si rivolge all’'individuo privato e ai suoi

piaceri»2. Ora il “capitalismo seduttivo” & un “capitalismo estetico” perché agisce e si realizza attraverso il
controllo, la gestione e addirittura la formazione del nostro “sentire”: del nostro gusto, di cio che ci piace e
non ci piace; della nostra immaginazione, di come progettiamo noi stessi e di come vorremmo apparire sulla
scena del mondo; del nostro sentimento e delle nostre emozioni, e del nostro desiderio: non soltanto di
qguanto ci piacerebbe possedere, ma del nostro desiderare di essere oggetti del desiderio per gli altri. Questo
“capitalismo estetico” ha i suoi ambiti di azione, i suoi modelli, i suoi testimoni (che un tempo si chiamavano
“star” o “vedette”, e oggi si chiamano “testimonial” e “influencer”), e mira alla cattura del nostro gusto, alla
conquista delle nostre emozioni, alla costruzione del nostro immaginario, insomma, mira a impadronirsi di
cio che siamo, del nostro corpo cioé della nostra anima. Per compiere tale conquista anestetizza la nostra
aisthesis, la priva di autonomia, di senso critico, e in ultima analisi annulla la nostra liberta. E si noti: distrugge
la liberta nel momento in cui sembra esaltarla, curarla, salvarla.

Sappiamo tutti che anche quello che ci appare ormai come “natura”, come un fatto naturale, come accade
per certe forme dell’economico, & in realta una produzione umana, ha delle cause anche troppo umane, e
come tutte le cose umane pud cambiare. Sappiamo tutti che un’economia e una legge che subordina la
giustizia al benessere e contraria al bene, che € il bene del corpo non astratto, cioe del corpo che € insieme
e inestricabilmente la sua anima. Ma agire secondo giustizia, anche se il dovere nel tempo debito appare, &
difficile. Forse la liberta € un’esperienza rara. Siamo per essenza liberi e se non siamo liberi non siamo esseri
umani, eppure essere liberi e difficile. Lo € sempre stato, per molti motivi, ma oggilo € in modo peculiare, un
modo che appartiene allo spirito dell’epoca, al nostro spazio-tempo, che se non e diverso per iniquita,
sfruttamento e violenza rispetto alle epoche trascorse, lo e perché differenti sono le condizioni che rendono
possibile ed efficaci I'iniquita, lo sfruttamento, la violenza. Cosi siamo diventati una nuova specie: 'uomo
consumatore, e le macchine del sentire costruiscono il nostro feeling. E la rinuncia, la strada ardua dell’ascesi
che produce distanziamento da noi stessi e spazio-tempo riflessivo, viene costantemente frantumata dal
bombardamento del marketing emozionale, da quel potere simbolico delle merci che corrisponde ormai al
plusvalore economico, dalla loro trasfigurazione fantasmagorica, dalla loro promessa di felicita. Se i
dispositivi che controllano il nostro sentire controllano le nostre scelte, in ogni ambito: le scelte di consumo,
le scelte sociali, quelle in senso ampio personali e politiche, se il valore e il senso accadono nell’orizzonte
spettacolarizzato della rappresentazione pubblica, se il problema della liberta si pone oggi in questa

' G. Lipovetsky, Piacere e colpire. La societa della seduzione, Cortina, Milano 2019, p. 219.

2 G. Lipovetsky, Piacere e colpire. La societa della seduzione, cit., p. 218.

Materiali di Estetica
N.12n.2(2026) - ISSN 2283-558X 33



Roberto Diodato — Educazione estetica e poetiche della liberazione

dimensione, allora una condizione di accesso alla liberta della scelta € I'educazione estetica3, che e
difficilissima. Si tratta quindi di proporre un’educazione estetica innanzitutto quale pratica di liberazione dai
cliché percettivi (la percezione estetica non &€ mai soltanto “sensibile” anche se & sempre sensitiva,
interessando il plesso corpo/mente nella sua precisa inestricabilita). La questione riguarda certamente
I'analisi dei dispositivi complessi, non soltanto quelli che un tempo Adorno rubricava nel concetto di
“industria culturale” ma tutti quelli, a partire dal marketing e dalla moda, costruiscono il valore simbolico
delle merci, mentre dal punto di vista squisitamente filosofico I'educazione dell’aisthesis ha a che fare con le
dimensioni trascendentali dell’esperienza sensitiva: spazio e tempo.

Si pensi soltanto agli spazi estetizzati: ci muoviamo oggi, nella nostra esperienza quotidiana di viaggio e di
spostamento fisico per lavoro o intrattenimento, in una moltitudine di spazi-dispositivi. O meglio, in
numerose spazialita, luoghi, ambienti, interfacce tra loro connesse, inestricabilmente intrecciate, tramite
tecnologie pervasive e apparentemente immateriali. Si tratta di spazialita quasi-viventi che formattano la
nostra esperienza estetica e ne costituiscono la condizione di possibilita, spazi intrisi di senso, spazi emotivi

e cognitivi, spazi atmosferici, ovvero quegli “spazi emozionalmente tonalizzati” di cui parla Gernot Béhme?.
Ora gli spazi atmosferici della nostra esperienza estetica quotidiana sono anche culturali e soprattutto
tecnologici: sono gli spazi fisici delle stazioni, degli aeroporti, dei centri commerciali, delle vie cittadine,
arredati con i maxischermi al plasma e telecamere di sorveglianza, densi di manifesti pubblicitari, di vetrine
scintillanti che propongono brand affascinanti, e a loro volta queste spazialita raccontano altri spazi: sul
maxischermo vedo scene di guerra in Medio Oriente, sui manifesti paradisi turistici apparentemente privi di
tracce umane, nelle vetrine cibi che sembrano gioielli e raccontano i gusti del mondo. Ma lo spazio che abito
e composto anche dal suono (Mozart, Guerre Stellari...) di un cellulare che squilla, dall'immagine di un luogo
remoto che mi giunge ora in WhatsApp, dallo stridio dei freni del suv che rischia di investirmi,
dall’arredamento (le sedie lkea) del bar dove prendo il caffé mentre consulto Google Maps per raggiungere
la sede del convegno dove parlero dello spazio estetico oggi. Se poi potessi indossare quegli occhiali speciali
che danno accesso alla cosiddetta “realta aumentata” il mio senso dello spazio sarebbe ancora diverso
(nuovo scenario metafisico degli eventi: sensorium Dei): percepirei infatti una spazialita informatizzata:
mixaggio tra immagine e linguaggio, griglia informativa in forma di topologia in divenire sintonico col
movimento del mio corpo. Ci muoviamo oggi, nella nostra esperienza quotidiana di viaggio e di spostamento
fisico per lavoro o intrattenimento, in una moltitudine di spazi-dispositivi, in numerose spazialita, luoghi,
ambienti, interfacce tra loro connesse, inestricabilmente intrecciate, tramite tecnologie pervasive e
apparentemente immateriali. Viviamo insomma in una spazialita estetizzata che in modi complessi
costituisce il nostro immaginario, indirizza i nostri giudizi di gusto e i nostri desideri: “Lo spazio delle relazioni
correnti & quello piu duramente colpito dalla reificazione generale. Simboleggiato da merci o rimpiazzato da
esse, segnalato da logo, il campo delle relazioni umane deve assumere forme estreme o clandestine se vuol

sfuggire allimpero del prevedibile”>. Questi spazi sono “dispositivi” di mediazione, luoghi mediali o
semplicemente “media” in quanto luoghi di messa in scena. Possiamo orientarci in queste spazialita estetiche
tenendo conto che si tratta di ambienti artificiali quasi-viventi capaci di produrre nodi di esperienza al tempo
stesso intensa e distratta. Questi ambienti, siano essi fisici o virtuali, hanno forma di rete: tessuto cangiante

3 Mi permetto, per un eventuale approfondimento, di rinviare a R. Diodato - L. Aimo, Un’idea di educazione estetica,

Morcelliana, Brescia 2021.

4 “Si scopre infatti che I’atmosfera & uno spazio in cui si entra. Naturalmente questo spazio non & uno spazio metrico, e
avrebbe a che fare con lo spazio geometricamente inteso solo in senso molto astratto, ad esempio nel senso della topologia.
Ma ¢ comunque uno spazio nella misura in cui vi si puo entrare, essere al suo interno e esserne avvolti, e specialmente
I’esperienza che ne facciamo in quanto situazione affettiva ¢ come tale proprio 1’esperienza di un luogo: io sono qui e mi
sento emozionalmente disposto in questo o in quel modo. L’atmosfera ¢ d’ora in poi uno spazio con una sua tonalita
emozionale [ ... le atmosfere] sono delle disposizioni d’animo indefinitamente estese nello spazio”. G. Béhme, Atmosfere,
estasi, messe in scena. L’estetica come teoria generale della percezione, Marinotti, Milano, 2010, pp.83-84.

3> N. Bourriaud, Estetica relazionale, Postmedia, Milano 2010, p. 8.

Materiali di Estetica
N.12n.2(2026) - ISSN 2283-558X 34



Roberto Diodato — Educazione estetica e poetiche della liberazione

connesso tramite punti di sutura, saturi di potenziali esperienze. Certamente possiamo chiederci con Nicolas
Bourriaud quale sia il “luogo” dell’arte in questa spazialita contemporanea: “L’arte € il luogo di produzione
di una partecipazione sociale specifica; resta da vedere qual & lo statuto di questo spazio nell'insieme degli
“stati d’incontro” proposti dalla Citta. Un’arte centrata sulla produzione di tali modalita di convivialita come
puo rilanciare, completandolo, il progetto moderno di emancipazione? In cosa permette lo sviluppo di mire

culturali e nuove politiche?”6. Si aprirebbe cosi un discorso che qui non & possibile approfondire”.

Ora l'esperienza estetico-artistica apre nel tempo un altro tempo, nello spazio un altro spazio, e corrisponde
a un bisogno umano che non puo essere soddisfatto dalle merci simboliche, dalla moda, dal design, dai
prodotti dell’industria culturale e cosi via e se la forma d’epoca attuale attraverso |'anestetizzazione eccitata
dell’aisthesis forclude la liberta, allora I'educazione estetica & essenziale per aprire quella dimensione
dell’esperienza: del gusto, del sentimento, dell'immaginazione vivente nell'incontro con la sua
manifestazione nell’operazione artistica. L'esperienza estetico-artistica & strutturalmente relazionale, e ci
dice che la categoria della relazione viene prima della categoria di sostanza; la relazione dice pil
profondamente cosa € il mondo e cosa siamo noi, e percio & massimamente significativa, inaugurazione di
senso e di possibilita. Ora la relazione é fatta, innanzitutto, di spazio e di tempo. Noi esseri umani siamo
innanzitutto forme di tempo, ma nel nostro normale commercio col mondo siamo per lo pil forme di tempo
spezzate, divise tra lo sguardo volto al nostro passato, nostalgia per quanto abbiamo perduto, e sguardo volto
al futuro, ansia per l'incerto destino. L'esperienza estetico-artistica riporta passato e futuro all’unita di un
presente significativo: implica una gioia conoscitiva in cui mente e corpo si intrecciano in un plesso non
districabile, che non ha nulla a che fare con una superficiale soddisfazione, ma piuttosto con il pathos di
un’esperienza intensa, che pud anche essere, talvolta, esperienza perturbante. Si spalanca allora grazie
all’esperienza estetica una temporalita spaziale enigmatica e rischiosa che prende la forma della ricerca e la
potenza dell'immaginazione: esperienza come viaggio, e dunque come dimensione temporale del luogo,
innanzitutto di quel luogo che noi stessi siamo ma anche di quel luogo-tempo, di quella natura incisa di
memoria in cui siamo, viaggio dal quale potremmo ritornare esperti almeno di dimensioni dell’esistere
insospettabili a uno sguardo totalizzante e sedativo, che pretende di tradurre I'esperienza in formule definite
e definitive. Per usare metafore classiche allora I'esperienza estetica ha la forma del naufragio e del
pellegrinaggio: si pensi alla Tempesta di Shakespeare o alle Solitudini di Géngora, in cui il naufrago o il
“peregrino” (parola che nel lessico spagnolo del Seicento non indica solo chi intraprende il viaggio per
giungere al luogo del suo senso, ma anche “cosa rara e preziosa”), non soltanto “vede” altri mondi, ma muta

la propria esperienza percettiva del mondoS. L'esperienza estetica fa insomma naufragare i nostri cliché
percettivi, e a partire da qui i nostri habitus: non solo le nostre idee sul mondo, anche se i cliché percettivi e

habitus® sono assai piu difficili da trasformare delle idee, perché sono radicati nel corpo e sembrano
massimamente naturali. Educazione alla forma del tempo, educazione alla percezione, I'esperienza estetico-
artistica & cosi costituzione di localita: apre luogo, fa essere lo spazio come luogo. E il luogo non e senza il
corpo (il corpo-mente) che lo abita, al punto che questa abitazione esistentizza il luogo, che non e spazio
misurabile ma insieme di tensioni, di avvolgimenti, di espressivita: il mio sguardo fa luogo, il mio gesto fa
luogo al punto che cid che & spazialmente lontano puod essere significativamente vicino o viceversa. Il luogo
non € un contenitore, né un a priori percettivo, ma un evento continuamente reversibile o, per usare il
linguaggio di Merleau-Ponty, chiasma di vedente e visibile, e incrocio concreto di visibile e invisibile.
L'invisibile & cio che rende il luogo un’abitazione, cio che lo rende mondo-per-noi; I'invisibile non puo essere,

¢ Op. cit., p. 13.

7 Mi permetto di rinviare al capitolo Spazialita relazionali del mio Immagine, arte, virtualitd. Per un’estetica della
relazione, Morcelliana, Brescia 2020, pp. 162-179.

8 Per un’analisi in questo senso delle Solitudini si puo vedere R. Diodato, Vermeer, Géngora, Spinoza. L estetica come
scienza intuitiva, Bruno Mondadori, Milano 1997, pp. 203-264.

% Sulla complessa nozione di habitus e la sua rilevanza per I’esperienza estetica si veda I’importante lavoro di Mariagrazia

Portera, La bellezza e un’abitudine. Come si sviluppa [’estetico, Carocci, Roma 2020.

Materiali di Estetica
N.12n.2(2026) - ISSN 2283-558X 35



Roberto Diodato — Educazione estetica e poetiche della liberazione

ovviamente, reso visibile, eppure non puo essere colto come tale, cioé come invisibile, senza il corpo, il gesto,
la voce, lo sguardo... € il senso dell’evento, il quale davvero accade e ha una sua peculiare concretezza, senza
mai lasciarsi afferrare e tradurre in significato determinato.

Per quanto concerne, almeno per un attimo, lo specifico della temporalital0, sappiamo soltanto che il tempo
€ una dimensione non oggettivabile dell’esperienza e la costituisce; il mondo é fatto di tempo, noi siamo fatti
di tempo, pezzi di divenire, eventi, e il mio io non €, metafisicamente, altro che ricordo e memoria, imprecisa
e intermittente. Il tempo allora non & definibile, soltanto ne esprimiamo |'esperienza in diversi modi. Le
differenti scienze e arti quindi ci parlano del tempo diversamente, indicano qualcosa dell'insondabile
complessa, originaria semplicita del tempo; ma il tempo di cui qui si tratta riguarda I'esperienza
contemporanea e in essa una possibile educazione estetico-artistica, e quindi, e in prima istanza l'idea, che &
un’idea di tempo, di contemporaneita. Ora il contemporaneo & una forma d’epoca geograficamente
localizzabile e il sentimento del tempo, che & sempre tempo umano anche nelle sue formalizzazioni,
appartiene alla dimensione simbolica propria delle culture, varia quindi col variare di queste, delle loro
funzioni economiche e sociali, e dei loro linguaggi. Ora quale forma & costretta ad assumere la vita come
operazione al futuro che rintraccia nella fede del suo passato la propria direzione? Il futuro come orizzonte
si struttura, almeno relativamente, sulla stabilita del passato, sulle esperienze e sugli abiti, ma cosa accade
per la nostra esperienza del tempo se, come sta accadendo, il passato diventa instabile, diventa un abisso?
Cosa accade se le tradizioni, i mondi simbolici di riferimento, non si danno pil come formazione e coscienza
valoriale acquisita? Accade che il passato non sia piu deposito di strumenti per il futuro e dal punto di vista
dell’interiorizzazione emerga sempre pil come energia libera, forza inconscia, o mera ripetizione. Abbiamo
cosi, complessivamente, una superficializzazione dell’esperienza del tempo nella direzione di un’astrazione
distintiva: il plesso spazio-temporale viene enucleato non come complesso realmente indistricabile ma come
regime confusivo in cui il tempo si piega sullo spazio producendo una indefinita polarizzazione del desiderio.
Dunque il sentimento contemporaneo del tempo, almeno nell’Occidente/Oriente ipertecnologico, sembra
caratterizzato da un eccesso di precarieta: lo smarrimento tra assenza della memoria e la fragilita del
progetto sul quale si affermano formattazioni potenti dell’esperienza del mondo attraverso agenti e agenzie
che donano un’effimera stabilita. Se I'identita personale e collettiva si costituisce almeno parzialmente come
stabilita della relazione temporale col mondo, allora l'identita possibile per I'epoca e fluttuante, e percio
ancora pil pervasivi e persuasivi saranno i linguaggi che tendono a stabilizzarla, seppure in modo effimero,
elaborando una struttura relazionale almeno provvisoriamente sensata tra sé sociale e mondo. Nell’epoca
della disarticolazione temporale dell’esistenza, I'accesso pubblicitario al sistema delle merci e il linguaggio
dei consumi acquistano percio rilievo notevole per la costituzione dell’identita poiché creano micronarrazioni
del sé, apparecchiano la frammentazione in un ritmo sufficientemente armonico da poter essere apprezzato,
svolgono la novita degli eventi secondo brevi costanze interessanti. Percio la moda (cio che accade “ora” e
ha in sé il motore del suo superamento), speculativamente, & in sintesi la forma del tempo contemporaneo,
un modo di dar forma all'identita per mezzo del tempo: sfrutta la contrazione della durata e Ia
frammentazione della costanza narrativa tipica della forma deformata dell’epoca, ma non consente una
completa destrutturazione del sé: lavora sulle piccole stabilita; & una rilevante strategia attraverso cui la
frammentazione viene dominata e ricondotta all’ordine: configura pratiche, comportamenti, abiti della vita,
genera, nella produzione di una serie temporale, non un doloroso e reiterato senso di frustrazione, bensi
forme di godimento immaginativo che rendono in qualche modo il consumatore, cioé noi, custode di un
desiderio senza fine che e forma del tempo presente, sua incisione patica o inquietudine.

Allora I'arte contribuisce all’educazione estetica se oltrepassa tutto cid, e l'arte, e specialmente I'arte
“contemporanea”, € tanto interessante quanto oltrepassa tutto cio facendosene consapevolmente carico.
Da questo punto di vista essa non & antidoto, non & farmaco (non ha questo diabolico potere per fortuna), e
non produce alcuna consolazione. Non & propriamente nemmeno via di uscita rispetto alla forma attuale

10 Per un approfondimento mi permetto di rinviare a R. Diodato, 7/ tempo che resta, in Estetica dell arte contemporanea,
a cura di G. Ferrario, Meltemi, Milano 2019, pp. 217-234.

Materiali di Estetica
N.12n.2(2026) - ISSN 2283-558X 36



Roberto Diodato — Educazione estetica e poetiche della liberazione

della temporalita. E perd un evento del tempo che dice un’esperienza possibile del tempo che non sta in
guesto nostro tempo. Differenti sono le esperienze del tempo messe in scena: il tempo dell’attesa, il tempo
imprevedibile, il tempo della memoria, il tempo dell’attimo, il tempo dello spazio... molti gli esempi possibili.
Per esempio:

Marina Abramovich lavora specificamente sul tempo evitando qualsiasi eufemizzazione del caos e tentando
la messa in scena dell'imprevedibile. Programma un tempo dilatato dell’attesa in cui I'esperienza del tempo
si sensibilizza, si incide acutamente sul corpo e la mente del performer: il tempo si fa sensibile nella paura
acuminata del dolore, € il tempo puntuale e dilatato della resistenza, dell’eccesso, del cedimento. Come
sempre non ¢’é operazione artistica senza pubblico, poiché I'arte & una relazione eventuale, ma si vede bene
nell’arte performativa di Abramovich che il pubblico fa opera, al punto che I'artista & la materia che il pubblico
usa per fare I'opera, e poiché cio che & persona & una struttura di tempo, con I’azione del pubblico il tempo
fa opera attraverso quell’azione che proviene da cio che la persona, sia il pubblico, sia l'artista, € stata e
quindi e. Nella serie Rhythm questo risulta evidente: Rhythm 0: «Sul tavolo ci sono settantadue oggetti che
possono essere usati a piacere su di me./lo sono 'oggetto./Durante la performance mi assumo la totale

responsabilitanll. Rhythm 4, Spazio A: «Lentamente mi avvicino al ventilatore industriale, cercando di
inalare quanta pilu aria possibile. Mentre mi avvicino al bocchettone del ventilatore, a causa della forte

pressione dell’aria perdo conoscenza. La performance non viene comunque interrotta [...]»12. Rhythm 2:
«Uso il mio corpo per un esperimento. Prendo i farmaci usati negli ospedali per il trattamento di catatonia
acuta e schizofrenia, provocando effetti imprevedibili sul mio corpo [...] La performance termina quando il

farmaco smette di avere effetto»13. Lo sforzo di sopportare il tempo e di fare del tempo fatto corpo materia
di operazione artistica viene intenzionato ed emerge come tale in The Artist is Present, allestita al MoMA nel
2010: «una performance in cui rimanevo seduta su una sedia, immobile e in silenzio. | visitatori erano invitati
a sedersi sulla sedia davanti alla mia e a fissarmi per tutto il tempo che volevano. La mia performance e durata
736 ore [...] Verso la fine di The Artist is Present provavo una stanchezza mentale e fisica mai sentita. Inoltre,
il mio punto di vista, tutto quello che prima mi era sembrato importante — la vita quotidiana, le cose che mi

piacevano e quelle che non mi piacevano — erano cambiati completamente»14. Come si diceva I'arte produce
esperienza come Erfahrung, viaggio dal quale si torna esperti, e in genere permette il divenire spazio-
temporale in cui questo consiste tramite la sua materia, che sconnette e destruttura i cliché percettivi e
riconnette il mondo secondo novita, ma qui la materia dell’opera & il tempo-corpo via via condotto alla sua
purezza di durata fisicamente non sopportabile. Resta, residuo di esternalita, la muta presenza di un altro
sguardo umano, portato al grado zero da Abramovich in Confession: «passo in rassegna i ricordi della mia
infanzia e giovinezza mentre osservo un asino [...] Sguardi intensi vengono scambiati tra me e I'animale, che
per tutta la durata del video mi fissa negli occhi». Il tempo del ricordo si intreccia con lo sguardo animale, un
altrove irraggiungibile che e rispecchiamento di un modo di essere che precede qualsiasi presa di possesso
della ragione e della volonta. Qual ¢ il tempo dell’animale? Abramovich ha, non possiede ma &, il tempo
dell’infanzia e della giovinezza come ricordo, un luogo in cui puo vibrare il suo corpo immobile, ma I'animale
a cosa pensa? |l simile-estraneo pone in questione il tempo della memoria aprendo I'orizzonte di un’alterita
incomprensibile.

Altro esempi, pil in breve: il tempo della memoria come tempo cosmico e umano sprofondato nel passato
irraggiungibile e il tempo della rovina e delle macerie della storia e forse nessuno nell’arte contemporanea
ha dato forma a questa temporalita meglio di Anselm Kiefer: «La storia & argilla che si plasma con le mani. Il

mio lavoro & continuare i miti: loro esistono e io li continuo»13. Realizzazione potente e straordinaria di

' M. Abramovic, The Cleaner, Marsilio, Venezia 2018, p. 102.
12 M. Abramovic, op. cit., p. 100.
13 M. Abramovic, op. cit., p. 96.

14 M. Abramovic, op. cit., p. 238.
135S, Sauza , Anselm Kiefer o il dolore lirico del mondo, https://www.linkiesta.it/it/blog-post/2015/10/01/anselm-kiefer-o-il-dolore-

Materiali di Estetica
N.12n.2(2026) - ISSN 2283-558X 37


https://www.linkiesta.it/it/blog-post/2015/10/01/anselm-kiefer-o-il-dolore-lirico-del-mondo/23267/

Roberto Diodato — Educazione estetica e poetiche della liberazione

questo senso del tempo sono [/ sette palazzi ce/esti16, cosi come il confronto, molto tensivo e
imperfettamente consonante, con I'ultima filosofia di Walter Benjamin che Kiefer elabora nell’'opera Der
Engel der Geschichte. Mohn und Geddchtnis, dove la rovina diventa catastrofe della memoria e amnesia del
presente (il riferimento a Mohn und Geddchtnis di Celan apre una dialettica non sintetizzabile, un

appesantimento irrimediabile delle ali angeliche)1”. 'opera d’arte come altrove-eterno che non salva: non
e nel nostro tempo, € altro, non gli appartiene, eppure brilla nella nostra notte. Ma la memoria puo darsi in
altro modo, come perdita che frantuma qualsiasi futuro, come passato che nega ascesi e speranza. Una forma
del tempo assente e semplice, impersonale, oltre la coscienza e qualsiasi costituzione di identita. Si concreta
in una forma priva di ricordo, in un informe senza senso, in uno sprofondamento spaziale della massa. Penso
che questa esperienza di tempo sia propria di Personnes di Christian Boltanski: non si da spiegazione e tanto
meno giustificazione, I'enorme montagna di vestiti porta nell’indistinto le singolarita, e la gru divina si muove
inarrestabile al ritmo di una sorte che & destino. Personnes completa La Réserve des Suisses morts e Les
enfants de Dijon, negando il supporto auratico ancora presente in quelle opere. Nel rumore e nel vuoto di
Personnes non si sta bene, eppure I'opera attrae, si sta nel suo tempo denudato da una sofferenza che non
si vede, da una morte gia da sempre avvenuta, insieme anonima e personale, singolare coincidenza di caso e
necessita. Il passato qui esiste, non & presente, &€ ora come passato: ora € il passato. Forse soltanto
nell'impersonale si da questa esperienza, e Personnes la mette in scena.

Oppure il tempo istante, a partire da un ricordo: qualche anno fa stavo visitando il museo d’arte di Stoccarda.
Vedo improvvisamente, in un luogo un poco appartato, una persona seduta davanti a una celebre opera. E’
un uomo non giovane, gli abiti sono dimessi ma dignitosi, mi sembra sofferente, non fisicamente sofferente
in modo evidente, pero non sta bene. Non so che fare, mi fermo a osservarlo, al riparo di una colonna, con
un po’ di imbarazzo. Scopro rapidamente, dalla sua immobilita, che si tratta di un’opera di Duane Hanson.
Conoscevo bene l'opera di Hanson, eppure mi sono ingannato. Non sono stato ingannato, “mi sono”
ingannato, perché I'opera di Hanson non e iperrealismo ma semplicemente realta, insieme realta del tempo
e realta di quella relazione eventuale in cui consiste I'opera, o senza la quale I'opera non c’é. |l tempo delle
sculture di Hanson & difficile: & il tempo dell'immobile che contiene il mobile, la vita, nella sua intensita. E il
tempo perfetto e al tempo stesso il tempo quale futuro anteriore. In quel tempo-istante tutto & compreso, il
prima e il dopo, una strana contrazione della dynamis. In Hanson il corpo-immagine-scultura espone la forma
come materia nella sua essenza destinale. Cio accade nella trasvalutazione del corpo in immagine-corpo,
opera della scultura, che compie I'attuazione della forma nell'immanenza di una materia altra. Questa
affermazione implica una peculiare relazione forma-tempo-vita: non ci sono forme solide dalla vita temporale
estremamente breve, per cui la vita accadrebbe nel passaggio tra esse, cosi che il fotogramma di tale istante
di trapasso si darebbe in scultura. La forma non & qui un principio di composizione dell’ente, quasi potesse
essere una sua parte immateriale, € piuttosto il movimento compiuto, seppure provvisorio, della vita,
movimento che non puo essere un istante, un immobile, un punto del divenire, ma la sua precisa espressione
nell’ordine del senso. nella concretezza dell’esperienza (e specificamente nella concretezza dell’opera: come
si raccoglie il tempo nella materia? Come include lo sguardo che la percorre?) si impone il rapporto tra
divenire e presenza attuale.

Infine, un esempio del vertiginoso precipitare insieme dello spazio e del tempo che provoca il collasso della
concezione tensionale e di quella atensionale provvedendo alla loro cancellazione estetica. Si puo
argomentare sulla necessita di non astrarre dal sentimento del tempo (concezione tensionale) e al tempo
stesso sull’illusorieta di questo stesso sentimento, ma quando questo sentire diventa nella sua stessa
illusione sospensione della serie successiva (concezione atensionale), assenza percettiva di tale serie, ci si

lirico-del-mondo/23267/

16 Su cui si veda F. Vercellone, Simboli della fine, il Mulino, Bologna 2018.
17 Su cui si veda il saggio di F. Desideri, Le ali dell’angelo. Benjamin/Kiefer — Kiefer/Benjamin: contrappunti della
memoria, Rivista di estetica, 61, 2016, pp. 33-48.

Materiali di Estetica
N.12n.2(2026) - ISSN 2283-558X 38


https://www.linkiesta.it/it/blog-post/2015/10/01/anselm-kiefer-o-il-dolore-lirico-del-mondo/23267/

Roberto Diodato — Educazione estetica e poetiche della liberazione

avvicina a un tempo che ha a che fare con un significato possibile di eternita: poiesis di uno stato d’animo
che & un atto apre un sentire in cui, se anche ogni istante & gia un passato, cio che non e piU, il presente,
|"attimo, non & vissuto come un flusso di istanti che si perdono nel nulla; uno spazio in cui I'attimo restando
tale si apre e permette il rinnovarsi e il ritornare di cio che é stato essenziale. Strana quiete dell’atto di essere:

se non c'e ritegn018, un ritrarsi originato dal rispetto, questa sorta di futuro anteriore non accade. Ora e
difficile sopprimere la tentazione di spettacolo nell’arte, soprattutto lo spettacolo delle emozioni, anche
guando pare che tale sottrazione sia in programma; & molto difficile fare opera evitando I'esposizione della
forma, qualsiasi cosa s’intenda con questa complessa parola, che include I'esibizione dell’'informe. Un’opera
che apre a mio avviso, e a modo suo, il sito dell’attimo & Vaporizacion di Teresa Margolles, che € parte della
personale Ya basta hijos de puta, che ho visitato al Padiglione di arte contemporanea di Milano nel maggio
del 2018. La mostra comprendeva 14 installazioni con le quali Margolles ha esposto la violenza vivente a
Ciudad Juarez (Messico) nei confronti di donne e transessuali. «E cos’é allora il Messico per Teresa
Margolles? E un paese di sangue e di morti. Penso a Ciudad Judrez o a Tijuana, a tutte le donne assassinate.
Succedeva davvero e noi non le vedevamo. Ci avevano avvisate e non abbiamo creduto. Non sapevamo
neanche che laggiu le donne si erano coalizzate per cercare le figlie scomparse e seppellire quelle trucidate,
e non c’é cosa pil commovente. Penso a tutte le donne transgender massacrate. Penso a Karla, che mi ha
guidato dentro il mondo delle trans che si prostituiscono e che un giorno abbiamo trovato uccisa

brutalmente. A lei dedicherd una performance al Pac»19. Una tra le installazioni & Vaporizacién: nebbia
bianca in una grande sala. | confini dell’ambiente non si vedono, solo nebbia e silenzio. La sala € un obitorio
astratto: la nebbia che avvolge e penetra attraverso il respiro € generata dall’acqua utilizzata per immergervi
i lenzuoli che avvolgevano i corpi dei morti per violenza. Prima dell’ingresso siamo avvisati di cosa si tratta, e
viene consigliato di non restare molto tempo nella sala. Margolles costruisce uno spazio indefinito senza
rumore del tempo, dove si respira la morte, dove il contatto con la morte ¢ vitale e la morte rientra nella vita.
Il cadavere € presente, il rispetto per il morto e assoluto, nella semplicita estrema I'esperienza del tempo
come misura & sospesa, l'attimo del respiro permette il contatto corporeo tra le anime, il ricordo non
deperibile di un resto.

18 Per I’accezione di questo termine in relazione al tempo cfr. M. Heidegger, Contributi alla filosofia (Dall evento), a cura

di F. Volpi, Adelphi, Milano 2007, pp. 363-370.

19 http://www.lastampa.it/2018/04/05/cultura/teresa-margolles-trasformo-in-arte-gli-orrori-di-ciudad-jurez-

sQEKOIrBN7zdfuvb6nTupN/pagina.html

Materiali di Estetica
N.12n.2(2026) - ISSN 2283-558X 39



