ISSN 2283-558X N.12 n.2 (2026)

atexiali .
M 1 Estetica

SEZIONE: MONOGRAFICO

MICHELANGELO PISTOLETTO E LA TRINAMICA: UNA TEORIA
COME LIBERAZIONE DELLA CONOSCENZA

Francesco Monico

ORCID: 0009-0005-3419-8160
Universita del Piemonte Orientale, dipartimento di Filosofia
Contacts: francesco.monico@unipo.it

ABSTRACT

Questo saggio interpreta Trinamica di Michelangelo Pistoletto come una teoria concettuale del Terzo Paradiso,
dove l'arte diventa un'epistemologia liberatoria. Attraverso un dialogo tra filosofia, pedagogia e pratica artistica, la
Formula della Creazione (1+1=3) di Pistoletto viene esplorata come modello di conoscenza relazionale e pace
preventiva. Il testo propone un'estetica della convivenza che va oltre la verita binaria moderna, immaginando una
metafisica relazionale per il XXl secolo.

Parole chiave: Trinamica, estetica relazionale, pace preventiva, liberazione della conoscenza

MICHELANGELO PISTOLETTO AND TRINAMICS: A THEORY AS LIBERATION OF KNOWLEDGE

This essay interprets Michelangelo Pistoletto’s Trinamica as a conceptual theory of the Third Paradise,
where art becomes a liberating epistemology. Through a dialogue between philosophy, pedagogy, and
artistic practice, Pistoletto’s Formula of Creation (1+1=3) is explored as a model of relational knowledge
and preventive peace. The text proposes an aesthetic of coexistence beyond modern binary truth,
envisioning a relational metaphysics for the twenty-first century.

Keywords: Trinamica, relational aesthetics, preventive peace, knowledge liberation

Licensed under a Creative Commons L i,JJ

Attribution-ShareAlie 4.0 © The Author(s) Mimo Universiy Press
International published online: 04/02/2026


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en

Francesco Monico — Michelangelo Pistoletto e la Trinamica: una storia concettuale
Del Terzo Paradiso come liberazione estetica della conoscenza

Il presente saggio costituisce la versione destinata alla pubblicazione delle prime due lezioni del corso //
pensiero-arte di Michelangelo Pistoletto (opere 1957-2025), da me tenuto presso I'Universita del Piemonte
Orientale, Facolta di Filosofia e Comunicazione, nell’anno accademico 2025-2026.

1. Introduzione — l'arte come liberazione della conoscenza

Lavoro con Michelangelo Pistoletto dal 2018. Inizialmente, in qualita di Direttore Generale, mi sono occupato
della progettazione e della realizzazione dellAccademia di Belle Arti all’interno della sua omonima
Fondazione, un progetto pensato per intrecciare formazione, ricerca e pratica artistica in un ecosistema del
sapere. E in questo contesto che, qualche anno pil tardi, ho ricevuto I'invito dello stesso Michelangelo
Pistoletto a collaborare direttamente con lui. Una proposta nata dal riconoscimento di una convergenza:
filosofia, pedagogia e pratica artistica non come discipline separate, ma come un unico campo operativo. Da
qui I'idea dell’arte come luogo in cui estetica e responsabilita coincidono. Con il tempo, la collaborazione si e
approfondita, portandomi a condividere lunghi e appassionati dialoghi nella sua casa privata: colazioni e
pranzi, spazi e pensieri, in cui la quotidianita si e fatta forma di riflessione. Questi momenti di confronto hanno
assunto una profondita ulteriore nel lavoro di curatela per la mostra UR-RA. Unity of Religions - Responsibility
of Art (2025-2026),' dove l'opera — in rappresentanza della liberta dell’arte — diviene un medium di
traduzione del pensiero spirituale. In questo contesto la relazione tra artista e curatore si & trasformata in un
laboratorio di pensiero. In questo quadro ho coniato I'espressione Pensiero-arte per designare la forma in cui
I'elaborazione concettuale e l'azione estetica di Michelangelo Pistoletto coincidono in un unico gesto di
creazione. Questa esperienza mi ha condotto a interrogare la sua opera non come semplice linguaggio, ma
come forma di conoscenza liberata. Infatti I'arte di Pistoletto — e in particolare il Terzo Paradiso, con la
Formula della Creazione (1 + 1 = 3) — dal mio punto di vista si offre come un dispositivo di emancipazione
epistemica: un modo di pensare la veritd come relazione.? In questo senso, l'arte diventa luogo di Pace
preventiva, spazio neutro in cui gli opposti possono entrare in interazione senza eliminarsi a vicenda.? Situare
I'estetica nella prospettiva della liberazione significa allora ripensare la conoscenza non come atto predatorio,
ma come costruzione di equilibrio nel flusso caotico del vivente e delle sue forme di esistenza. E da questa
soglia — tra filosofia, pedagogia e pratica artistica — che intendo sviluppare in questo saggio una riflessione
sulla Trinamica come teoria concettualistica: una filosofia della relazione che trova nel gesto artistico la sua
piu alta forma di autodeterminazione.

1 UR-RA. Unity of Religions / Responsibility of Art, mostra di Michelangelo Pistoletto a cura di Francesco Monico,
Villa Reale di Monza, 31 ottobre 2025 — 31 ottobre 2026, doppio catalogo Allemandi, Torino 2025.
2 Pistoletto, Michelangelo. I/ Terzo Paradiso. 2003—in corso. Installazione ambientale e simbolo grafico. Biella:
Cittadellarte — Fondazione Pistoletto. Testo di riferimento: Michelangelo Pistoletto, I/ Terzo Paradiso, Marsilio, 2010.
3 Il concetto di pace preventiva, elaborato da Pistoletto come risposta alla logica della “guerra preventiva” e
fondato su una responsabilita creativa e relazionale capace di generare convivenza prima del conflitto, costituisce il nucleo
teorico e operativo della sua candidatura al Premio Nobel per la Pace 2025. - Il Terzo Paradiso, Marsilio, 2010, pp. 41—
49.

48

Materiali di Estetica
N.12 n.2 (2026) - ISSN 2283-558X



Francesco Monico — Michelangelo Pistoletto e la Trinamica: una storia concettuale
Del Terzo Paradiso come liberazione estetica della conoscenza

2. La Trinamica come nuova verita dell’arte

La verita e il tema fondamentale della filosofia, essa nasce come ricerca del sapere, come philo-sophia, amore
per la conoscenza. Ma sapere, dal latino sapére, significava in origine “gustare”: conoscere era un atto
sensibile, un’esperienza del mondo attraverso un’emozione percettiva. La verita, dunque, non & solo cio che
si dimostra, ma cio che si assapora, cio che restituisce al pensiero la sua radice vitale. In questa luce, possiamo
intravedere come la verita generi un’aporia: da un lato pretende di essere qualcosa di esterno e superiore
all’'umano, che sull’'umano si impone con la forza di una certezza universale. Dall’altro, pero, essa si manifesta
come gusto: una qualita che conserva un tratto d’universalita ma che, nella sua essenza, resta irriducibilmente
particolare. La verita, dunque, non & un dogma ma una relazione: non una legge che domina, bensi un accordo
che affiora dal filtrarsi reciproco dei sensi e delle menti. E il risultato del gusto dei singoli che, nel loro intreccio,
formano I'umanita — il gusto come forma vivente della verita. In questo senso, nei miei anni di direzione nelle
Accademie di Belle Arti — comprese le Scuole (Facolta) di Moda, o come oggi si dice di Fashion Design — ho
riconosciuto in quello che definiamo moda una manifestazione concreta di questa dinamica: una forma del
gusto umano che incarna la verita in una sua dimensione vivente.* Ovvero qualcosa di non assoluto, non
verificabile, transitorio — le mode passano — eppure capace di imporsi come gusto comune. Ecco, potremmo
dire che la verita & un gusto comune. Ma proprio a fronte di questa esperienza concreta e sensibile, si staglia
il grande paradigma della cultura occidentale, che della verita ne ha fatto invece una distanza, un oggetto da
definire o da verificare. In questo scarto risuona la domanda di Ponzio Pilato — quid est veritas? —
interrogativo che, nella tradizione greco-cristiana, inaugura un lungo smarrimento: la verita come cio che si
allontana dalla vita per farsi oggetto di conoscenza. Un oggetto che, nel Novecento, la filosofia e la scienza
hanno ridotto ora a costruzione linguistica, ora a esito tecnico di calcolo e misura.

Nel dialogo che ho intrattenuto con Michelangelo Pistoletto, € emerso come, contro la riduzione della verita
a costruzione linguistica o a mero dato tecnico, egli dischiuda con la Trinamica una possibilita: quella di
intendere la verita come relazione generativa, come atto di equilibrio tra poli opposti — una conoscenza
vivente, capace non di dividere ma di connettere, non di imporre ma di armonizzare. Da una prospettiva
teorico-critica, nel Pensiero-Arte di Pistoletto la Trinamica non restaura un ordine metafisico, ma trasforma la
conoscenza in un processo liberato, in uno spazio di coesistenza tra differenze — umano e artificiale, spirito
e materia, individuo e collettivita. In questa prospettiva, Pistoletto concepisce la verita vivente come una
forma di fenomenologia; non, tuttavia, nel senso husserliano della riduzione trascendentale, ma come
manifestazione dell’essere nella relazione, come modo in cui il reale si da attraverso I'esperienza artistica. La
fenomenologia, per Pistoletto, € la vita stessa della forma che si fa coscienza: il luogo in cui I'arte rivela la
propria funzione conoscitiva e rivelativa. Nel lessico pistolettiano, la fenomenologia non & un metodo
descrittivo, ma un evento: la relazione come luogo in cui il reale si manifesta. Una fenomenologia trinamica,
in cui verita e forma accadono insieme.

Questo & uno dei punti pit profondi: I'idea che l'arte sia l'origine del fenomeno umano. Quando l'antico
primate seppellisce per la prima volta un suo simile, disponendo il corpo secondo una postura rituale,
segnandolo con pigmenti, ornamenti o forme, egli entra in uno spazio inedito — uno spazio estetico e
immaginativo. E in quell’atto che nasce cid che chiamiamo mondo: non piu 'ambiente naturale, ma la
dimensione del senso, il luogo in cui I'umanita comincia a interrogare la vita e la morte, inaugurando la
coscienza come gesto creativo.

4 L’autore ha fondato e diretto la Facolta di Nuove Tecnologie dell’Arte della NABA — Nuova Accademia di Belle Arti
di Milano (2000-2013); ha successivamente fondato e diretto la medesima Facolta all’ Accademia Costume & Moda di
Roma (2014-2018); ¢ stato responsabile del programma di dottorato internazionale Planetary Collegium M (T)-Node
(2005-2018); e ha diretto I’ Accademia UNIDEE presso Cittadellarte — Fondazione Pistoletto (2018-2023).

49

Materiali di Estetica
N.12 n.2 (2026) - ISSN 2283-558X



Francesco Monico — Michelangelo Pistoletto e la Trinamica: una storia concettuale
Del Terzo Paradiso come liberazione estetica della conoscenza

Questo gesto originario non € ancora religione né scienza, ma un atto estetico fondativo. Da quel momento,
la conoscenza non €& piu mera esperienza e sopravvivenza organica, ma ricerca di senso metafisico, un
movimento di coscienza che trasforma la materia in forma e la forma in pensiero.

In questa prospettiva, I'arte appare come la prima forma di filosofia, il luogo in cui la verita non si definisce
ma si manifesta. E la pratica veritativa per eccellenza, che restituisce al sapere il suo sapore originario: quello
di una verita vivente, o, nel lessico di Pistoletto, una fenomenologia — un’esperienza in cui il reale, attraverso
I'opera, prende coscienza di sé. L'arte, dunque, non deriva dal sapere, ma é il sapere che deriva dall’arte, da
quella pulsione estetica che ha generato la possibilita stessa dell’'umano. In questo senso, la Trinamica non &
solo una teoria dell’'arte, ma una teoria dell’origine che pensa la verita come nascita continua del mondo nel
gesto creativo.

Percio sostengo che la Trinamica, concettualismo cardine del pensiero e dell’'opera di Michelangelo Pistoletto,
possa essere letta come la teoria concettuale del Terzo Paradiso, che trova la sua articolazione nella Formula
della Creazione, simbolicamente rappresentata dai tre cerchi uniti: due esterni — opposti e complementari
— e un terzo ellittico centrale, che li mette in relazione generando un nuovo equilibrio.> A mio awviso, questa
figura non & semplicemente un segno grafico, né un segno-arte — come fu inizialmente definita — ma un
vero e proprio dispositivo gnoseologico: un modello di una conoscenza intesa come processo di relazione e
di rigenerazione continua. In tale prospettiva, attraverso la Trinamica non intendo descrivere una teoria
estetica, bensi un movimento concettuale: il passaggio dal dualismo alla co-appartenenza, dall'opposizione al
dialogo, dalla separazione all’'unita. Pertanto sostengo che I'arte di Pistoletto costituisca un luogo privilegiato,
poiché in essa I'atto estetico coincide con I'atto conoscitivo — I'arte non rappresenta la realta, ma la crea nella
relazione, rivelandola come processo vivo di interazione e di equilibrio tra le forze che la generano.

Ed & qui che il termine fenomenologia, cosi centrale nel suo lessico, assume il significato piu profondo: la
verita non & un contenuto, ma un evento fenomenologico — I'apparire stesso dell’essere nella forma - perché
ogni opera, ogni gesto trinamico, manifesta questa verita vivente, che & insieme percezione, coscienza e
trasformazione. Allora posso definire la Trinamica/Formula della Creazione come una mappa epistemica
perché il primo cerchio rappresenta la realta materiale, 'oggetto, il secondo la coscienza, il soggetto, I'ellisse
al centro la loro relazione generativa, che produce conoscenza. Due cerchi (opposti) che interagiscono
generando un terzo elemento in forma di ellisse.

In grammatica e logica, una frase o un concetto ellittico &€ quello in cui una parte &€ omessa, ma sottintesa dal
contesto, e applicato ai concetti, significa che non si enuncia tutto, ma si lascia qualcosa in sospensione,
affidato all’intuizione o alla co-presenza del senso. “Ellittico” deriva da ellissi - dal greco élleipsis, EN\ewiLg,
“mancanza”, “omissione” -, € quel tipo di concetto che ritroviamo appunto nella fenomenologia di Husserl,
ovvero la coscienza come tensione verso il dato, e di Heidegger, ovvero |'aletheia come disvelamento e
velamento insieme.® Ma & anche di pit perché un concetto ellittico & un concetto relazionale e aperto, che
implica un’assenza costitutiva: non descrive un oggetto, ma una traiettoria tra due poli. E una forma di
pensiero non lineare, fondata sulla mancanza, sulla distanza e sulla risonanza tra differenze. Pistoletto, con la
sua dinamica — la Trinamica — propone una tensione tra polarita che non si annullano ma si fecondano
reciprocamente, generando, con il concetto ellittico di vuoto fertile, una terza realta. Questo nucleo

concettuale apre implicitamente uno spazio di riflessione che tocca anche il tema dell'immaginazione, intesa

5 La Formula della Creazione (1 + 1 = 3) esprime il principio generativo alla base dell’intera opera di
Michelangelo Pistoletto: la relazione come origine del nuovo. Essa costituisce il fondamento teorico del Terzo Paradiso
— che ne traduce plasticamente il senso cosmologico e sociale — e trova nella 7Trinamica la sua formulazione concettuale
e sistematica. (La Formula della Creazione, Cittadellarte Edizioni, 2022).
6 Nda., In un senso piu teorico-epistemologico, dire che la fenomenologia ¢ ellittica significa riconoscere che il
suo campo di senso non ¢ centrato, ma articolato da relazioni: ogni fenomeno ¢ co-costituito da soggetto e oggetto, da
intenzione e dato, da presenza e assenza. In questo, la fenomenologia anticipa — in chiave trascendentale — una
concezione trinamica o relazionale del sapere.

50
Materiali di Estetica

N.12 n.2 (2026) - ISSN 2283-558X



Francesco Monico — Michelangelo Pistoletto e la Trinamica: una storia concettuale
Del Terzo Paradiso come liberazione estetica della conoscenza

come facolta generativa del pensiero e della forma. E in questo orizzonte che si colloca la mia riflessione.
Spesso, nei nostri dialoghi, emerge la differenza di sguardo: per Pistoletto I'immaginazione non occupa una
posizione centrale nel processo conoscitivo, mentre per me essa rappresenta il vero motore del pensiero, la
matrice generativa del mondo estetico. Eppure, dal mio punto di vista, & proprio nell’ellisse della Trinamica
— in quello spazio intermedio e dinamico che unisce e trasforma — che si manifesta la funzione immaginativa
come fondamento armonico della prospettiva pistolettiana. E |i che I'arte diventa un linguaggio privilegiato:
non perché semplifica la complessita, ma perché la accoglie, aprendola a nuovi spazi di possibilita invece di
chiuderla in sistemi.

Quello su cui siamo d’accordo e che in questo terzo spazio ellittico — il campo trinamico — si realizza cio che
Pistoletto chiama fenomenologia: un sapere incarnato, esperienziale, che unisce visione e azione, pensiero e
forma. Larte di Pistoletto, in quanto pratica trinamica, diventa dunque una scienza della relazione: non una
disciplina della rappresentazione, ma una modalita di conoscenza che libera il sapere dalla costrizione del
vero restituendolo alla sua natura vivente e molteplice.

3. Una teoria concettualistica

Lopera di Michelangelo Pistoletto attraversa la storia dell’arte come un organismo vivente: muta, riflette, si
rigenera. Fin dai primi autoritratti a olio e dai Quadri specchianti degli anni Sessanta, in cui lo spettatore
diventa parte dell'opera. Dopo gli anni 90-2000 di insegnamento all’Akademie der bildenden Kiinste Wien,
Michelangelo Pistoletto ha progressivamente spostato il baricentro della propria ricerca dall’identita del
soggetto alla relazione come forma estetica e principio generativo della stessa identita.” Il primo segnale di
questa trasformazione si manifesta con la mostra Tempo Tag Theater (Teatro Marstall, Monaco, 1988),8 dove
'opera si apre alla dimensione performativa e temporale, dissolvendo i confini tra arte e vita.
Successivamente, con la mostra Le Porte di Palazzo Fabroni (Pistoia, 1994), la riflessione si espande
ulteriormente: I'arte viene concepita come matrice di collegamento di tutte le istanze culturali della societa
umana — economia, medicina, religione, architettura, cibo, filosofia, scienza — in un processo di integrazione
e risonanza reciproca.’ Queste esperienze conducono Pistoletto alla stesura del manifesto Progetto Arte
(1994).1% In esso l'artista sostiene che l'arte & I'espressione pitl sensibile e integrale del pensiero umano, e che

7 Michelangelo Pistoletto ha insegnato Scultura presso I’ Akademie der Bildenden Kiinste di Vienna dal 1991 al
1999, durante il rettorato di Carl Pruscha. Gia nel 1988, Pistoletto aveva esposto Gli oggetti in meno alla Secessione di
Vienna. Questa istituzione fondata nel 1897 da artisti che insegnavano nella stessa Accademia — tra cui Gustav Klimt,
Koloman Moser, Josef Hoffmann ed Egon Schiele — uniti dall’intento di aprire 1’arte a un orizzonte universale secondo
il celebre motto “Der Zeit ihre Kunst, der Kunst ihre Freiheit” - “Ad ogni epoca la sua arte, all’arte la sua liberta”- e
parlarono anche di arte totale (Gesamtkunstwerk). Per la Secessione ’arte doveva diventare un’esperienza, un luogo
simbolico, un ponte tra I’individuo e il mondo. In questo solco si colloca anche il dialogo che Pistoletto ha sviluppato con
I’istituzione viennese e con la sua storia. La Secessione riunisce artisti che vogliono superare le accademie e aprire 1’arte
a un linguaggio universale, capace di includere tutte le forme e tutti gli sguardi. Schiele porta questa apertura verso una
radicalita nuova: I’'universale non come stile, ma come verita dell’'umano. Nel 1898 gli artisti della Secessione costruirono
la celebre Palazzina della Secessione a Vienna, concepita come un vero e proprio santuario laico dell’arte moderna, un
luogo in cui I’arte, liberata dai vincoli accademici, potesse rivelare la verita dell’essere umano nella sua interezza: psiche,
corpo, fragilitd, vulnerabilitd. A Vienna, tra I’accademia e 1’influenza della Secessione, Pistoletto ha maturato
un’esperienza didattica che ha posto le basi per una serie di sviluppi cruciali del suo percorso: prima la performance
Tempo-Tag Theater (Teatro Marstall, Monaco, 1988), quindi la formulazione del Progetto Arte (1994), fino all’opera Le
Porte di Palazzo Fabroni (Pistoia, 1995), in cui I’arte diviene principio di responsabilita e di trasformazione sociale.

8 Tempo-Tag Theater, performance di Michelangelo Pistoletto, Teatro Marstall, Monaco, 1988, che coinvolse,
oltre ad artisti di diversi ambiti, anche esponenti del mondo dell’economia e della politica.
9 Le Porte di Palazzo Fabroni, installazione di Michelangelo Pistoletto, Pistoia, 1994, realizzata nell’ambito della

mostra inaugurale del museo e concepita come dispositivo di passaggio simbolico tra arte e vita, preludio concettuale al
successivo Progetto Arte.

10 Michelangelo Pistoletto, Manifesto del Progetto Arte, 1994, scritto € presentato in anteprima nel 1988 al Teatro
Marstall, Monaco di Baviera alla mostra Tempo-Tag Theater, e quindi presentato ufficialmente, alla mostra Le Porte di
51

Materiali di Estetica
N.12 n.2 (2026) - ISSN 2283-558X



Francesco Monico — Michelangelo Pistoletto e la Trinamica: una storia concettuale
Del Terzo Paradiso come liberazione estetica della conoscenza

il compito dell’artista contemporaneo e di assumersi la responsabilita di porre in comunicazione ogni attivita
umana — dalla politica all’'economia, dalla religione alla scienza — restituendo all’arte il suo ruolo primigenio
di teoresi umana. Larte, per Pistoletto, non € piu una produttrice di forme, ma un’attivatrice di relazioni,
capace di rigenerare il tessuto della realta attraverso un gesto creativo che &, nello stesso tempo, etico e
gnoseologico. E a partire da questo momento che la sua estetica diviene pienamente relazionale, anticipando
molti dei temi che, nel decennio successivo, si manifesteranno nel simbolo del Terzo Paradiso (2003) e nella
Formula della Creazione (2022). l'arte, da linguaggio, evolve in filosofia della relazione e si fa metodo di
conoscenza: nella creazione si compie un atto di liberazione, una sottrazione alla proceduralizzazione e
frammentazione tecnica e alla logica predatoria che ha governato la modernita.

In una prospettiva teorico-critica, considero questo simbolo — nato nel 2003 — non come semplice progetto
artistico, ma come paradigma estetico, politico e conoscitivo. Esso racchiude in sé e propone un mutamento
epistemologico profondo, ovvero il passaggio dalla logica binaria della modernita - soggetto/oggetto,
natura/cultura, uomo/macchina-, fondata sulla ricerca, I'identificazione e la promozione di una verita unica,
a una logica trinamica, che si adatta meglio di ogni dualismo al XXI secolo, poiché riconosce nella relazione il
principio generativo del reale e nella coesistenza la forma della conoscenza. Il presente saggio intende
mostrare come la Trinamica rappresenti la teoria concettualistica che agisce nel sottosuolo del Terzo Paradiso:
una vera e propria grammatica del pensiero relazionale, capace di proporre una nuova visione della
conoscenza — liberata dalla sua dimensione predatoria e fondata sulla Pace preventiva. |l Teorema della
Trinamica di Michelangelo Pistoletto costituisce una teoria concettuale e un motore di pensiero per il XXI
secolo, I'epoca della fine della verita unica e dell’lemergere di verita simultanee, in cui ogni politica, ogni
spiritualita ed epistemologia genera una propria forma di verita. Come abbiamo visto in precedenza la
Trinamica si fonda su un centro ellittico, uno spazio neutro che l'artista chiama pace preventiva in cui gli
opposti possono entrare in relazione senza distruggersi. Secondo I'analisi che propongo “[...] & questo un
modello basato sull’interazione endiadica di due poli — polarita, dualita, contrari, differenze, interfacce,
tensioni, campi o poli opposti: una serie di polarita (materia/spirito, umano/artificiale, ragione/intuizione)
che non si annullano, ma generano un terzo spazio operativo: la relazione. La verita in questo quadro e
instabile e processuale, perché non data, ma prodotta dall'incontro, come relazione che & la storia
dell’interazione. Al centro di tale processo sta la Pace preventiva, intesa come cura dell’interazione affinché
essa produca relazione, non conflitto. La Trinamica € quindi la teoria concettuale della Formula della
Creazione di Michelangelo Pistoletto (1 + 1 = 3) reinterpretata come modello epistemologico, [...], in cui la

conoscenza si fa campo dinamico, mai chiuso, sempre produttivo di un terzo senso”.!!

4. Il sapore della verita e I'epoca post-metafisica

A questo stadio dell'argomentazione, &€ opportuno richiamare il controcanto della verita: se la verita — nel
SUo senso piu originario — non € un’idea ma un sapore, allora conoscere, prima di essere un atto della mente,
€ un contatto con la terra, un modo di sentire il mondo attraverso il corpo, di misurarne il peso e la densita.
La verita non abita nei cieli dell’astrazione, ma nel gesto quotidiano di chi assapora l'esistenza. Eppure la
nostra epoca — quella che definiamo post-metdfisica, post-storica, talvolta anche post-veritativa — sembra
aver smarrito questo gusto originario del vero. Essere post-metafisici significa vivere dopo la grande stagione
dei fondamenti: in un tempo in cui ogni verita universale appare sospetta, ogni valore relativo, ogni sistema
aperto. Ma significa anche abitare una soglia: il punto in cui la conoscenza, liberata dalla trascendenza, puo

Palazzo Fabroni, Pistoia, 1995. L’artista afferma la necessita che I’arte assuma la responsabilita di porre in comunicazione
ogni ambito dell’attivita umana — dall’economia alla politica, dalla scienza alla religione — inaugurando una nuova fase
di integrazione tra arte e societa.
11 Francesco Monico, Educene — Il cadavere speculativo della conoscenza. Una teoria dell immaginazione [2025],
Milano: Mimesis, in stampa.

52
Materiali di Estetica

N.12 n.2 (2026) - ISSN 2283-558X



Francesco Monico — Michelangelo Pistoletto e la Trinamica: una storia concettuale
Del Terzo Paradiso come liberazione estetica della conoscenza

finalmente ritrovare la propria radice terrestre — la sua dimensione incarnata, sensibile e relazionale. Non si
tratta, pertanto, di negare la verita, ma di riconfigurarla, di pensare un vero che non trascenda il mondo, ma
lo attraversi.

Ed & qui che la Trinamica di Michelangelo Pistoletto — riapre il cammino. Dopo l'ubriacatura metafisica e
scientifica del XX secolo — quando anche I'arte sembrava sopravvivere solo nelle sue forme pil astratte —
essa torna a essere atto di incarnazione, luogo in cui il pensiero si fa materia e la materia diventa coscienza.?
E una verita non pil concepita come possesso, ma come gusto condiviso del reale: una verita che si mangia,
si tocca, si respira — il ritorno del pensiero al suo corpo, e del sapere alla sua origine sensibile.

5. Genealogia di un simbolo: dal primo al Terzo Paradiso

Quindi il Primo Paradiso di Michelangelo Pistoletto rievoca la condizione originaria di un’'umanita in equilibrio
con la natura, un’immagine che affonda le sue radici tanto nel mito biblico dell’Eden (Genesi 2-3) quanto nella
tradizione moderna del buon selvaggio di Rousseau®® e Diderot!*. Come ha mostrato Lévi-Strauss, il pensiero
“selvaggio” non & primitivo ma relazionale, organizza il mondo per corrispondenze e analogie.’® Ecco che
quindi, dalla prospettiva che propongo, la visione pistolettiana si situa in una linea che, da Pico'® a Cassirer?,
da Eliade®® a Lovelock/Margulis'®, riconosce nel ritorno all’origine non una regressione, ma un atto di
rigenerazione gnoseologica. Il Secondo Paradiso inizia con la nascita della tecnica nel XV secolo - stampa
Gutenberg - e culmina nell’'epoca industriale alla fine del XX secolo: I'essere umano con cio si separa
radicalmente dalla natura, costruisce mondi artificiali, e la conoscenza diventa potere, strumento di dominio,
appropriazione.? Il Terzo Paradiso rappresenta il superamento di questa frattura: non un ritorno nostalgico,
ma una sintesi fra natura e artificio. E la visione di un equilibrio possibile tra vita e razionalita, tra coscienza e
sistema. Quindi all’interno di questa narrazione Pistoletto non propone un’utopia estetica, ma un processo
generativo. Ogni rappresentazione del Terzo Paradiso — nei giardini, nelle piazze, nei musei — € un atto
collettivo, un rito contemporaneo che coinvolge comunita, studenti, istituzioni. Lopera non & mai finita: vive

12 Nda., Tale astrazione puo essere letta come esito di una lunga genealogia dell’aniconismo, che, spingendo la
trascendenza fino alla negazione del visibile, ha favorito una concezione iper-metafisica della forma. Una visione che si
¢ naturalmente accordata al paradigma iper-scientifico della modernita, nel quale la verita tende a coincidere con
’astrazione e la misura. In opposizione a questo orizzonte, la tradizione — con il suo iconismo carnale e sensuale — ha
invece mantenuto una concezione mediatrice dell’immagine, dove la materia visiva partecipa al sacro e ne diventa veicolo
incarnato. In questa tensione tra aniconismo e incarnazione si riflette uno dei nodi centrali dell’estetica occidentale: il
conflitto tra la purezza ideale e la conoscenza sensibile.

13 Rousseau, Jean-Jacques. Discours sur l’origine et les fondements de [l'inégalité parmi les hommes. 1755.
trad. it. Discorso sull origine e i fondamenti della disuguaglianza tra gli uomini. Milano: Rizzoli, 1993. ID. Du contrat
social. 1762. Trad. it. Il contratto sociale. Torino: Einaudi, 2010.

14 Diderot, Denis. Supplément au voyage de Bougainville. 1772. Trad. it. Supplemento al viaggio di Bougainville.
Torino: Einaudi, 1996.

15 Lévi-Strauss, Claude. Tristes tropiques. Paris: Plon, 195, trad. it. Tristi tropici. Milano: 11 Saggiatore, 1960.

16 Pico della Mirandola, Giovanni. Oratio de hominis dignitate. 1486; trad. it. in Oratio de hominis dignitate, a
cura di Eugenio Garin. Firenze: Vallecchi, 1942.

17 Cassirer, Ernst. Philosophie der symbolischen Formen, II: Das mythische Denken. Berlin: Bruno Cassirer, 1925.
Trad. it. Filosofia delle forme simboliche. Vol. II: Il pensiero mitico. Firenze: La Nuova Italia, 1973.

18 Eliade, Mircea. Le mythe de l’éternel retour. Paris: Gallimard, 1949. Trad. it. I/ mito dell eterno ritorno. Roma:
Borla, 1967.

19 Lovelock, James E., e Lynn Margulis. Gaia: A New Look at Life on Earth. Oxford: Oxford University Press,
1979; trad. it. Gaia. Una nuova visione della vita sulla Terra. Milano: Rizzoli, 1983.
20 Bacon, Francis. Novum Organum. 1620, Trad. it. Novum Organum. A cura di Paolo Rossi. Torino: UTET, 1975.
Heidegger, Martin. Die Frage nach der Technik. 1954; trad. it. La questione della tecnica. In Saggi e discorsi. Milano:
Mursia, 1976.

53
Materiali di Estetica

N.12 n.2 (2026) - ISSN 2283-558X



Francesco Monico — Michelangelo Pistoletto e la Trinamica: una storia concettuale
Del Terzo Paradiso come liberazione estetica della conoscenza

nella partecipazione. In questo senso, Pistoletto trasforma l'arte in una vera e propria pedagogia estetica, e il
simbolo in un campo esperienziale dove il pensiero si fa azione.

6. Le due polarita della post-verita e la terza via

Cosi e che alla fine del XX secolo e all’inizio del XXI, da un lato abbiamo la tendenza postmoderna a dichiarare
che ogni discorso sia costruzione linguistica, gioco di potere, narrazione locale senza fondamento universale.
Dall’altro lato — e in antitesi — abbiamo la tendenza scientista, che pretende di ridurre la verita a cid che &
controllabile, misurabile, verificabile. Solo cio che si lascia calcolare o replicare sperimentalmente merita la
qualita di vero. Tutto il resto — filosofia, arte, poesia, religione — viene espulso come residuo soggettivo, cid
che non produce sapere, ma opinione. Queste due polarita — il nichilismo linguistico e il dogmatismo tecno-
scientifico — sembrano opposte, ma in realta sono complementari: entrambe concorrono alla liquidazione
della verita intesa in senso filosofico, cioé come ricerca vissuta, come apertura dell’essere e dell’esperienza
della veridizione.?! In entrambi i casi viene negata la dimensione fenomenologica del vero: la sua natura
relazionale, incarnata, sapienziale, narrativa. E qui che 'arte — e in particolare il pensiero trinamico di
Michelangelo Pistoletto — si pone come terza via. Essa restituisce alla verita la sua forma vivente,
esperienziale e relazionale: una verita che non si fonda sul possesso né sulla decostruzione, ma sulla
coabitazione dialettica dei contrari; una verita che non abita la logica dell’l o del 2, ma quella del 3, del campo
relazionale in cui il mondo appare e si rigenera. Ecco quindi che la Trinamica di Michelangelo Pistoletto si
configura come una risposta estetica e filosofica alla crisi del vero del XXI secolo: essa non oppone un nuovo
dogma, ma introduce una fenomenologia della relazione, una verita che si da ellitticamente nel tra — tra
materia e spirito, tra umano e artificiale, tra sapere e immaginazione — restituendo alla conoscenza il sapore
della terra, il gusto della radice incarnata nel mondo. In questo gesto radicale, Pistoletto non propone
un’ulteriore verita, ma dischiude la possibilita di pensare il vero come esperienza relazionale, sottratta tanto
all'assoluto quanto al relativismo, e riaperta al senso di un mondo globale, multiculturale e condiviso. Tuttavia,
in questo disincanto del vero si cela un paradosso: rifiutando la verita I'esperienza viene privata del suo
orizzonte, riducendo il reale a intreccio di differenze senza sapore. La critica all’autorita del vero, nata come
gesto di liberazione postmoderno, e poi divenuta a-verita fattuale nel XXl secolo, si trasforma cosi in
un’estetica della sospensione, in cui tutto vale e nulla vincola. E una liberta che dissolve ogni fondamento,
lasciando I'umanita senza un terreno comune d’esperienza — senza il sapore della terra. E in questo tramonto
del vero, che potremmo definire vuoto aperto, che a mio avviso la Trinamica di Michelangelo Pistoletto si
inserisce come risposta, perché & una filosofia dell’arte che non restaura la verita perduta, ma la ritrasforma
in relazione vivente, in esperienza condivisa, in, usando una parola tanto cara a Michelangelo Pistoletto, una
fenomenologia della connessione.

Il postmoderno, fin dal suo gesto originario — nell’architettura, nelle arti visive, nella teoria letteraria — si e
presentato come il tentativo di mettere al bando I'idea stessa di verita. La sua canonizzazione teorica si e
compiuta con La condizione postmoderna di Jean-Frangois Lyotard (1979), testo in cui la modernita viene
dichiarata conclusa proprio perché & tramontata la fiducia nelle narrazioni universali del vero. Lidea di fondo
dei postmoderni € che ogni pretesa di verita nasconda un dispositivo di potere: chi dice “verita”, afferma al
tempo stesso l'oppressione. La verita diviene cosi un concetto autoritario, uno strumento attraverso cui si
esercita violenza in nome della ricerca di oggettivita. Oggi, tuttavia, viviamo in un mondo che si € emancipato

21 Nda., Riprendendo il termine veridizione nel senso introdotto da Michel Foucault, lo intendo qui in una
prospettiva ampliata: dietro ogni forma di veridizione non vi ¢ soltanto un dispositivo discorsivo o istituzionale, ma
un’esperienza — prima individuale, poi collettiva — che si traduce in linguaggio. E I’esperienza, nel suo processo di
espressione ¢ di riduzione linguistica, a generare una forma del vero: non come corrispondenza o rivelazione, ma come
narrazione condivisa del vissuto. La verita, in questo senso, ¢ 1’esito di una messa in racconto dell esperienza, il punto in
cui il sentire diventa dicibile e, dunque, socialmente riconosciuto.

54

Materiali di Estetica
N.12 n.2 (2026) - ISSN 2283-558X



Francesco Monico — Michelangelo Pistoletto e la Trinamica: una storia concettuale
Del Terzo Paradiso come liberazione estetica della conoscenza

da tale idea: un mondo che non cerca piu il vero, ma moltiplica le prospettive, i linguaggi, i giochi — uno
spazio globale, plurale, mobile, in cui la conoscenza non si fonda pil sull’'universalita, ma sulla proliferazione
dei sensi. In questo gesto radicale, il XXI secolo ha compiuto una rivoluzione: non combatte pil per una verita,
ma nega la possibilita stessa del vero. E a partire da questo vuoto, da questa liberta che rischia di dissolvere
se stessa, che diventa urgente ripensare il senso del conoscere. Non per restaurare un’idea assoluta di verita,
ma per ritrovare un principio di coesione. In questa prospettiva, ritengo che la Trinamica di Michelangelo
Pistoletto — che ¢, prima di tutto, arte — offra un possibile orizzonte di riconnessione: una filosofia dell’arte
che non riafferma il dogma del vero, ma lo trasforma in relazione vivente, in esperienza co-creativa tra le
polarita e le endiadi del reale. La Trinamica, a mio avviso, non propone un ritorno alla verita perduta,— gesto
che sarebbe obsoleto e inadeguato a un’epoca di sintomi come il XXl secolo — ma un suo rinnovamento
incarnato — una verita che non si impone, ma accade nella relazione, restituendo al pensiero il suo corpo e
al sapere il suo sapore.

Collocata allinterno della grande tradizione dell’arte la Trinamica assume, nell’epoca in cui le grandi
narrazioni si sono dissolte e i paradigmi del sapere vacillano, il compito di indicare la necessita di ricostruire
nuovi orizzonti di senso, nuove veridizioni, capaci di tradurre I'esperienza in forme di verita plurali, relazionali
e incarnate.

7. La Trinamica. Una teoria concettualistica del Terzo Paradiso

Giunti a questo punto della riflessione, si pud chiarire come la Trinamica non € una mera astrazione
grammaticale, ma una teoria del vivente. Ogni sistema, biologico o cognitivo, funziona trinamicamente: due
differenze in interazione producono un nuovo livello di complessita. In questa visione si rinnova l'intuizione
di Schelling, per il quale la natura stessa & arte — un processo dinamico in cui gli opposti non si annullano ma
si generano reciprocamente, dando luogo a forme sempre nuove dell’essere.?? La Trinamica, in questa
prospettiva, puo essere letta come una prosecuzione contemporanea di tale pensiero: una filosofia della
relazione in cui la creativita diventa principio ontologico e conoscitivo, e la vita stessa si rivela come autopoiesi
estetica. Nel simbolo del Terzo Paradiso, i due cerchi esterni rappresentano gli opposti - natura e artificio,
passato e futuro, corpo e mente-, mentre il cerchio centrale rappresenta lo spazio neutro dell’incontro.
Questo centro ¢ il luogo della Pace preventiva: non una neutralita inerte, ma una forza equilibrante che
consente agli opposti di convivere senza annullarsi. Si pud dunque intendere la Trinamica come la teoria
concettualistica che fonda e interpreta il Terzo Paradiso, ponendosi quale modello epistemologico capace di
superare la logica binaria della verita unica e di accogliere la pluralita delle multiverita: un pensiero aperto
che restituisce al XXI secolo la possibilita di una narrazione, oggi ancora soltanto intuibile attraverso i suoi
meri sintomi.

8. Verso una nuova ellissi veritativa: spiritualita e Trinamica

Cosi se vi fu un tempo in cui gli uomini ebbero a credere nella verita quel tempo é finito: la fine della
modernita ha dissolto ogni fondamento, e cio che ne resta nell’aprirsi del XXI secolo & un linguaggio esausto,
un cielo vuoto di senso. E cid che Nietzsche chiamo la morte di Dio, ossia la perdita di ogni principio

22 Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph. Sistema dell’intera filosofia e della filosofia della natura (1797-1799). A
cura di Andrea Dezzi. Milano: Mimesis, 2023; ID. Filosofia dell arte. Trad. Alessandro Klein, Morcelliana, 2022; Sistema
dell’idealismo trascendentale. A cura di Guido Boffi. Milano: Bompiani, 2006.

55
Materiali di Estetica
N.12 n.2 (2026) - ISSN 2283-558X



Francesco Monico — Michelangelo Pistoletto e la Trinamica: una storia concettuale
Del Terzo Paradiso come liberazione estetica della conoscenza

trascendente e la conseguente crisi del vero. In questo orizzonte, la verita non muore di violenza, ma di
disinteresse, perché come osservava Hegel, I'ateismo pil radicale non consiste nella negazione di Dio, ma
nella perdita di interesse per il problema stesso della verita.

Questa osservazione — tanto semplice quanto decisiva — ci consegna il segno del XXI secolo: un tempo che
non si apre con I'assenza del divino, ma con una pil sottile disattenzione verso il vero, con il venir meno di
quella necessita veritativa che aveva animato ogni modernita. E su questo orlo, tra conoscenza e
disattenzione, che si colloca il compito — insieme artistico e filosofico — che condivido con Michelangelo
Pistoletto: riconoscere nella spiritualita — o, come preferisco dire, nella trascendenza — non il residuo di una
fede, ma il campo in cui la verita torna a manifestarsi come relazione. Uso il termine trascendenza
consapevolmente, sapendo di accomunarmi con il Trascendentalismo di Ralph Waldo Emerson e con l'arte
che da esso discende — da J. William Turner a Thomas Cole e, per noi, perché no, fino a Massimo d’Azeglio
— in quella tensione luminosa in cui I'esperienza estetica diviene rivelazione del reale.

Perché, come in Emerson — e nel Ruskin che legge Turner — l'arte, in questa prospettiva, non si limita piu a
rappresentare il mondo, ma lo riattiva come esperienza del senso.
La mostra UR-RA — Unity of Religions - Responsibility of Art, da me curata e che rivela la dimensione spirituale
dell’'opera di Michelangelo Pistoletto, € precisamente il terreno in cui questa ricerca trova la sua forma visibile.
UR-RA ¢, nel suo nucleo pil profondo, una fenomenologia della spiritualita intesa come scienza dello spirito,
ovvero non un discorso teologico, ma una pratica del vero come incontro. E I'arte che si fa luogo di un nuovo
pensare, di una nuova ellissi veritativa, in cui i poli apparentemente inconciliabili — fede e ragione, simbolo
e materia, arte e religione — entrano in risonanza reciproca. Pertanto se la Trinamica & la legge che tiene
insieme gli opposti, UR-RA ne & l'esposizione vivente: la spiritualita come spazio trinamico, dove l'opera
diventa specchio di relazione, e la verita, finalmente, ritrova il suo corpo, la sua immaginazione, la sua luce.

10. Pace preventiva e liberazione dalla conoscenza predatoria

Su una conoscenza coincidente con l'idea di una verita unica, stabile, capace di ordinare il reale e di dare
senso all’esperienza, la modernita ha costruito un modello di conoscenza predatoria — per usare un termine
proprio di Pistoletto e che qui estendo alla sfera cognitiva: conoscere per dominare, analizzare per possedere,
produrre per controllare. Come gia osservato, la stagione postmoderna — e i primi decenni del XXI secolo —
hanno postulato che nessuna conoscenza puo giustificarsi attraverso il sogno tecnoscientifico del dominio
totale sul mondo. Cido non segna pero la fine della conoscenza: apre, piuttosto, a un suo ripensamento
profondo — dal paradigma della verticalita e dell'imposizione a quello dell'orizzontalita e della cura. E in
questo contesto che l'opera di Michelangelo Pistoletto, attraverso la Trinamica, espone una rivoluzione
silenziosa: conoscere non pil come atto di dominio, ma come gesto di responsabilita e di equilibrio. La
conoscenza, cosi intesa, non si appropria piu del mondo, ma vi partecipa: non svela una verita, ma genera
relazioni di senso.

La pace preventiva diventa il principio regolativo, il centro dell’ellisse di questa nuova epistemologia: essa non
e pacificazione passiva, ma cura attiva della relazione. La cura, come la ellisse, vive nella distanza e nella
tensione; curare non significa possedere, ma mantenere viva una relazione; I'ellisse non & un cerchio chiuso,
ma un equilibrio dinamico fra due centri. Possiamo dire allora che curare ¢ agire ellitticamente: abitare il “tra”,
mantenere |'attenzione su entrambi i poli — l'altro e sé, la ferita e la guarigione, la materia e lo spirito — senza
ridurli a unita forzata. La cura ellittica € una forma di pensiero e di prassi trinamica: una cura che non chiude,
ma connette; che non risolve, ma tiene in vita la distanza come spazio generativo. E la capacita di mantenere
il dialogo tra differenze senza trasformarlo in conflitto. Al centro del Terzo Paradiso, il cerchio grande
rappresenta proprio questa zona di equilibrio: un campo neutro in cui le energie opposte — biologiche e
tecnologiche, spirituali e materiali — si bilanciano. La conoscenza, in questo quadro, non & un sistema chiuso

56
Materiali di Estetica
N.12 n.2 (2026) - ISSN 2283-558X



Francesco Monico — Michelangelo Pistoletto e la Trinamica: una storia concettuale
Del Terzo Paradiso come liberazione estetica della conoscenza

ma un processo aperto che sirinnova costantemente. Liberare la conoscenza dalla sua dimensione predatoria
significa ripensare l'intelligenza come forma di vita: un organismo relazionale che cresce nell’incontro.

In conclusione se, per l'artista, la verita dell’arte conserva ancora un nucleo di fiducia novecentesca — quella
fede nel valore universale della creazione che attraversa I'intero secolo scorso —, nella mia esperienza essa
si trasforma in un processo relazionale e plurale, capace di dialogare con una nuova condizione epistemica
del XXI secolo. Pistoletto sembra, forse, mantenere un legame con l'idea moderna della verita come
fondamento, intesa come misura comune dell’'umano e del reale; la sua posizione potrebbe non oltrepassare
completamente I'aporia contemporanea delle infinite verita del villaggio globale. Al tempo stesso, resta da
chiedersi fino a che punto il suo pensiero abbia incrociato le nuove forme di comprensione del reale emerse
nel Novecento scientifico. In particolare, non € chiaro se esso si misuri davvero con le svolte di una scienza
che, divenuta una inaudita e ancora in parte insondabile esplorazione del mondo, ha prodotto trasformazioni
inconcepibili e vertiginose?.

Nella mia esperienza il Pensiero-Arte di Pistoletto trova invece il suo centro naturale nella Trinamica intesa
come teoria concettualistica della relazione. Poiché la verita non € piu un assoluto da raggiungere, ma un
campo in cui le differenze interagiscono. La Formula della Creazione (1 + 1 = 3) non rappresenta una sintesi,
ma un atto di superamento, nel senso di un’apertura verso un ordine di realta in cui la conoscenza non si
fonda su un’ unica ipotesi, ma su una co-esistenza delle possibilita. E qui che la mia lettura del Pensiero-arte
si distacca da quella di Pistoletto, proponendo una visione sinterica del pensare artistico — un’estetica
relazionale che riconosce nell’instabilita quantica della realtd la condizione stessa della conoscenza.?* In
guesta prospettiva, la verita dell’arte non & piu un orizzonte da custodire, ma un evento di relazione, un
processo di cura che tiene insieme cid che la modernita aveva separato: spirito e materia, natura e tecnica,
immaginazione e responsabilita. Larte non possiede la verita: la fa accadere. Essa & lo spazio in cui il reale si
dischiude, in cui I'essere si manifesta nella forma. | Greci avevano un termine specifico per chiamare la verita:
aletheia. Lalfa privativo indica un movimento di rimozione del nascondimento (lanthano significa
“nascondere”): a-letheia & dunque il processo di disvelamento del reale, il passaggio dall’'occultamento alla
luce. La verita, per loro, non era un possesso ma un processo, non un dato ma un evento del manifestarsi. Ed
e qui che la verita dell’arte torna a coincidere con la verita dei Greci: essa non rappresenta la realta; non offre
un risultato, ma genera un accadere. Cosi, nella prospettiva trinamica di Michelangelo Pistoletto, la verita
diventa un movimento relazionale di svelamento reciproco: un atto in cui I'essere si mostra attraverso la
materia, e la materia si riconosce come portatrice di senso. E una aletheia contemporanea, una verita che
non si fonda sul dominio, ma sulla cura dell’ellisse. Nella mostra UR-RA — Unity of Religions - Responsibility of
Art, questa verita prende forma come spiritualita relazionale, una fenomenologia dell’incontro in cui I'arte &
la cura ellittica del mondo, il luogo in cui il sapere ritrova il suo sapore della terra e la conoscenza il suo corpo
luminoso.

11. Vita, pensiero e ordine

23 NdA: come quelle introdotte dalla fisica quantistica, che frantuma 1’idea di una realta unica e stabile, sostituendola
con un orizzonte fatto di possibilita coesistenti, relazioni dinamiche e stati indeterminati.
24 L’idea della sinterita, che ¢ presentata nel volume Educene (Mimesis, 2025) € nata durante le giornate di lavoro
dedicate alla stesura del volume Spiritualita (Marsilio, 2025). In quella circostanza, il confronto teorico € umano tra me
e Michelangelo Pistoletto si ¢ concentrato sul tentativo di definire una nuova condizione umana. La riflessione si ¢
sviluppata a partire da un’intuizione condivisa: la necessitda di pensare una forma di esistenza che non separi piu
I’interiorita dalla totalita, ma le riconnetta in un campo relazionale. «Con inferita intendo quello che potremmo chiamare
lo “spazio interiore”, aperto a tutto cio che sta fuori, bisognoso di tutto cio che esiste fuori. La sinferita rappresenta
1’unione tra I’io singolo, la singolarita dello spazio interiore, e ’intero. E la dimensione in cui singolarita e interita si
incontrano e si fondono». (Appunto tratto da una conversazione del 11 gennaio 2025, presso la casa di Michelangelo
Pistoletto, nell’ambito del lavoro per il volume Spiritualita, Marsilio).

57
Materiali di Estetica

N.12 n.2 (2026) - ISSN 2283-558X



Francesco Monico — Michelangelo Pistoletto e la Trinamica: una storia concettuale
Del Terzo Paradiso come liberazione estetica della conoscenza

Ho volutamente introdotto forme e riferimenti quantum-like perché la perdita della metafisica veritativa della
modernita non segna la fine del pensiero, ma il suo spostamento verso un altro orizzonte: quello dell’'armonia
generata dalla negazione dell’entropia, definita neghentropia. | riferimenti alla meccanica quantistica
producono una analogia concettuale che permette di fondare l'instabilita come risorsa conoscitiva. Se la
modernita cercava la verita come principio ordinatore, oggi, influenzati dalla meccanica quantistica e con il
presentarsi nelle Scienze umane contemporanee della Teoria concettualistica della fisica quantistica,
possiamo concepirla come una forma che emerge dal disordine, un pattern temporaneo del flusso del reale.?
La verita, in questo senso, & processo estetico: il modo in cui I'universo — naturale, artificiale, mentale —
produce bellezza come condizione di sopravvivenza cognitiva. Si potrebbe dunque definire la verita in termini
matematici come eleganza: non splendore formale, ma astrazione armoniosa del reale. L'eleganza
matematica e la misura minima di complessita necessaria a esprimere il massimo di ordine — la forma piu
sobria, ma anche la pil vitale, in cui la conoscenza si organizza. Essa € la risposta neghentropica della mente
all'eccesso informativo del mondo: un principio di economia estetica che converte il caos in significato. Nella
prospettiva trinamica, tale eleganza non é statica né ideale, ma relazionale. Ogni atto conoscitivo, ogni
creazione artistica, ogni gesto pedagogico costituisce un punto di equilibrio provvisorio tra forze divergenti —
un momento in cui il disordine stesso produce armonia. E questa I'eredita pil profonda del Pensiero-Arte: non
la ricerca di una verita definitiva, ma la capacita di produrre eleganza nel pensare, di generare forme che, per
un istante, contengano il mondo senza esaurirlo. L'arte, cosi intesa, diventa la pratica in cui la conoscenza si
fa neghentropica, in cui il pensiero organizza la realta non per dominarla, ma per darle ritmo, proporzione,
respiro. Non piu verita contro caos, ma armonia nell’entropia: un’estetica dell’equilibrio instabile, dove la cura
dell’interazione sostituisce la volonta di potenza. Come scriveva Erwin Schrédinger in What Is Life? (1944), la
vita si distingue dalla materia inerte per la sua capacita di negare I'entropia. Ogni essere vivente costruisce
ordine nel disordine, genera coerenza nel caos. Analogamente, il pensiero & una negazione dell’entropia
perché costruisce senso, crea legami, stabilisce connessioni. La Trinamica assume questa visione come
fondamento: la conoscenza € una forza vitale che organizza la complessita del mondo, non per ridurla, ma
per mantenerla in equilibrio dinamico. Da qui nasce la nozione di vita pensante, per indicare che ogni forma
di vita € comunque una forma di pensiero. La Trinamica, in questo senso, apre un varco sul processo vitale
stesso: ogni interazione produce un terzo senso, una nuova forma d’ordine, una nuova possibilita.

12. 'arte come conoscenza liberata nel XXl secolo

Per tutto questo I'arte di Michelangelo Pistoletto puo essere intesa come una forma di conoscenza liberata,
che ha la caratteristica di essere una conoscenza adatta al XXI secolo, epoca segnata dalla compresenza e dalla
compenetrazione di culture, spiritualita e forme di pensiero eterogenee. In un mondo dove i confini identitari
si dissolvono e le differenze coesistono, la creazione artistica si trasforma in metodo cognitivo.

Nel suo lavoro piu recente, Pistoletto rende visibile questa condizione planetaria. Un’opera come I/ Terzo
Paradiso delle Religioni (in UR-RA, Unity of Religions / Responsibility of Art, 01/11/25 - 30/11/26) mette in
dialogo le principali tradizioni spirituali del'umanita: I'Induismo, I'Ebraismo, il Taoismo, il Confucianesimo, il
Cristianesimo, I'lslam, il Buddhismo, e le culture agnostiche atee. Ciascun simbolo religioso & reinterpretato

25 Il termine “quantum-like” non indica tanto una teoria fisica, quanto un modello epistemico, cognitivo o
sistemico che si ispira ai principi formali della meccanica quantistica, applicandoli fuori dal dominio strettamente fisico:
nella mente, nei sistemi complessi, nel linguaggio, nell’economia, nell’estetica, persino nell’educazione. Cfr. Khrennikov,
Andrei. Ubiquitous Quantum Structure: From Psychology to Finance. Berlin: Springer, 2010; Bohm, David. Wholeness
and the Implicate Order. London: Routledge, 1980; Aerts, Diederik, and Lester Beltran. “Quantum Structure in
Cognition: Why and How Concepts Are Entangled.” Quantum Interaction 5494 (2009): 116—127; Derrick De Kerckhove,
L’uomo quantistico. Mente, societa, democrazia: dove ci portera la prossima rivoluzione digitale, Rai Libri, 2025.

58
Materiali di Estetica
N.12 n.2 (2026) - ISSN 2283-558X



Francesco Monico — Michelangelo Pistoletto e la Trinamica: una storia concettuale
Del Terzo Paradiso come liberazione estetica della conoscenza

attraverso la forma trinamica: due cerchi opposti, un terzo di connessione, a rappresentare la possibilita di un
equilibrio pacifico tra differenze che, per secoli, si sono percepite come inconciliabili. Lopera non enuncia una
teologia, ma una ecologia (dello spirito): un campo di coesistenza in cui la verita non & unica, ma dialogica.
Questa eterogeneita non riguarda solo la sfera religiosa o culturale, ma si estende alla stessa ontologia del
pensiero. Nel XXI secolo, infatti, la conoscenza non & pil esclusiva prerogativa dell’'essere umano: la sua
produzione coinvolge intelligenze artificiali, sistemi algoritmici, reti neurali, umanoidi e bot, che partecipano
alla generazione di forme, linguaggi e decisioni. In questo nuovo paesaggio cognitivo, l'arte di Pistoletto
assume una funzione inedita: diventa dispositivo di traduzione tra intelligenze eterogenee, un luogo in cui la
relazione tra umano e non-umano si fa visibile, abitabile. La Trinamica fornisce la chiave per comprendere
guesta trasformazione: ogni incontro tra entita differenti — biologiche, digitali o spirituali — genera un terzo
spazio, una zona di contatto in cui I'informazione si trasforma in esperienza condivisa. L'arte non comunica
ma connette. E in questa connessione che si manifesta una nuova idea di verita come eleganza neghentropica
capace di accogliere la molteplicita del mondo senza ridurla all’unita.

13. Trinamica e pace preventiva: verso una metafisica relazionale

Nel paesaggio complesso del XXI secolo, attraversato dalla compresenza di culture, spiritualita e intelligenze
eterogenee, la Trinamica puo essere letta come una forma etica della conoscenza: una teoria della co-
esistenza  capace di  sostituire l'assoluto  veritativo con lequilibrio della  relazione.
Essa istituisce una metafisica relazionale, in cui l'essere & interazione; non permanenza, ma accordo
prowvisorio. La realta, in questa prospettiva, € un sistema di differenze che si rigenerano nel contatto, e la
conoscenza non & pil conquista di mondo, ma cura dei suoi legami. La pace preventiva diventa, in questo
quadro, il principio regolativo di un’etica cognitiva: non la sospensione del conflitto, ma la manutenzione
dell’interazione. E la capacita di preservare la tensione tra i poli senza lasciarla degenerare in distruzione; di
generare equilibrio dentro la differenza, armonia dentro I'entropia. Ogni relazione — tra individui, culture,
fedi o intelligenze — diventa cosi un atto estetico di sopravvivenza, una micro-utopia di coesistenza. In questo
senso, la Trinamica non & soltanto una teoria estetica, ma una spiritualita critica della relazione: un tentativo
di restituire al pensiero la sua funzione piu antica, quella di unire cio che la tecnica ha separato. Essa propone
una conversione epistemologica: dalla conoscenza come appropriazione alla conoscenza come
responsabilita. La pace preventiva, come centro neutro della Trinamica, rappresenta dunque un’ecologia
cognitiva in cui I'umano, l'artificiale e il vivente partecipano alla stessa trama. Non pil verita unica, ma
armonia plurale; non pil dominio, ma cura del possibile. In questo gesto di equilibrio — fragile, dinamico,
neghentropico — si compie la liberazione del pensiero: la riconquista della conoscenza come forma di vita.

14. Conclusione — Verso una conoscenza liberata

La Trinamica si configura quindi come una filosofia della relazione e, al tempo stesso, come una teoria della
conoscenza liberata. Liberata da cosa? Dal vincolo della verita, che ha guidato la modernita nel suo desiderio
di fondare, ordinare, possedere. Quando essa diventa asse metafisico, la conoscenza si irrigidisce in struttura
di potere: si misura sul dominio del reale, non sulla sua partecipazione. Larte — e in particolare quella
pistolettiana — apre invece la possibilita di una conoscenza che non si fonda sull’'adesione a un principio
assoluto, ma sulla creazione di legami significativi tra differenze in tensione. In tale spazio, la conoscenza non
€ pil giudizio, ma processo di equilibrio, un sapere che accetta I'instabilita come condizione vitale, un sapere
neghentropico che costruisce ordine dentro il flusso della complessita. un’eleganza entropica che traduce il
caos in forma condivisibile. E una conoscenza estetica e relazionale, che trova nella Pace preventiva il suo

59
Materiali di Estetica
N.12 n.2 (2026) - ISSN 2283-558X



Francesco Monico — Michelangelo Pistoletto e la Trinamica: una storia concettuale
Del Terzo Paradiso come liberazione estetica della conoscenza

principio etico: mantenere viva la relazione, impedire che la differenza degeneri in violenza, far si che ogni
opposizione produca mondo.

In questa prospettiva, la Trinamica non & soltanto una teoria dell’arte o della conoscenza, ma un nuovo modo
di pensare 'essere: una metdfisica relazionale per il XXI secolo, in cui umano, artificiale e vivente coesistono
come nodi di una stessa rete cognitiva. Liberata dall’'ossessione della verita unica, la conoscenza non domina:
convive. Non conclude: accompagna. Non stabilisce cid che €, ma custodisce cid che accade nella relazione.
E la forma in cui il pensiero cerca di interpretare il XXI secolo. La Trinamica & una grammatica della relazione:
due differenze in interazione non producono una sintesi, ma una terzita generativa. Il Terzo non unisce:
espone. Non risolve: mette in campo. Non pacifica: mantiene viva la distanza che permette al reale di
accadere.

60
Materiali di Estetica
N.12 n.2 (2026) - ISSN 2283-558X



Francesco Monico — Michelangelo Pistoletto e la Trinamica: una storia concettuale
Del Terzo Paradiso come liberazione estetica della conoscenza

Bibliography

Aerts, Diederik, and Lester Beltran. “Quantum Structure in Cognition: Why and How Concepts Are Entangled.”
Quantum Interaction 5494 (2009): 116—-127.

Bacon, Francis. Novum Organum. 1620. A cura di Paolo Rossi. Torino: UTET, 1975.
Bohm, David. Wholeness and the Implicate Order. London: Routledge, 1980.

Cassirer, Ernst. Philosophie der symbolischen Formen II: Das mythische Denken. Berlin: Bruno Cassirer, 1925.
Trad. it. Filosofia delle forme simboliche, vol. Il: Il pensiero mitico. Firenze: La Nuova Italia, 1973.

De Kerckhove, Derrick. L'uomo quantistico. Mente, societa, democrazia: dove ci portera la prossima
rivoluzione digitale. Roma: Rai Libri, 2025.

Diderot, Denis. Supplément au voyage de Bougainville. 1772. Trad. it. Supplemento al viaggio di Bougainville.
Torino: Einaudi, 1996.

Eliade, Mircea. Le mythe de I'éternel retour. Paris: Gallimard, 1949. Trad. it. Il mito dell’eterno ritorno. Roma:
Borla, 1967.

Heidegger, Martin. Die Frage nach der Technik. 1954. Trad. it. La questione della tecnica. In Saggi e discorsi.
Milano: Mursia, 1976.

Khrennikov, Andrei. Ubiquitous Quantum Structure: From Psychology to Finance. Berlin: Springer, 2010.
Lévi-Strauss, Claude. Tristes tropiques. Paris: Plon, 1955. Trad. it. Tristi tropici. Milano: Il Saggiatore, 1960.

Lovelock, James E., and Lynn Margulis. Gaia: A New Look at Life on Earth. Oxford: Oxford University Press,
1979. Trad. it. Gaia. Una nuova visione della vita sulla Terra. Milano: Rizzoli, 1983.

Monico, Francesco. Fragile — Un nuovo immaginario del progresso. Meltemi, 2020

Monico, Francesco. Educene — Il cadavere speculativo della conoscenza. Una teoria dellimmaginazione.
Milano: Mimesis, [2025, in stampal.

Nietzsche, Friedrich. Die fréhliche Wissenschaft. Leipzig: EW. Fritzsch, 1882. Trad. it. La gaia scienza. Milano:
Adelphi, 1974.

Pico della Mirandola, Giovanni. Oratio de hominis dignitate. 1486. Trad. it. a cura di Eugenio Garin. Firenze:
Vallecchi, 1942.

Pistoletto, Michelangelo. Manifesto del Progetto Arte. Pistoia e Monaco di Baviera, 1994.
———. Il Terzo Paradiso. Torino: Marsilio/Cittadellarte, 2010.
———. La Formula della Creazione. Biella: Cittadellarte Edizioni, 2022.

Rousseau, Jean-Jacques. Discours sur l'origine et les fondements de I'inégalité parmi les hommes. 1755. Trad.
it. Discorso sull’origine e i fondamenti della disuguaglianza tra gli uomini. Milano: Rizzoli, 1993.

———. Du contrat social. 1762. Trad. it. Il contratto sociale. Torino: Einaudi, 2010.

Schrodinger, Erwin. What Is Life? The Physical Aspect of the Living Cell. Cambridge: Cambridge University
Press, 1944.

61
Materiali di Estetica
N.12 n.2 (2026) - ISSN 2283-558X



