
ISSN 2283-558X                                                                                                                                                     N.12 n.2 (2026)                                                                                                                                              

 
 
 
Licensed under a Creative Commons                                                                                                                                                                                           
Attribution-ShareAlie 4.0                                                © The Author(s)     
International                                                           published online: 04/02/2026           

 

___________________________________________ 

SEZIONE:  MONOGRAFICO                                                                                 

 

MICHELANGELO PISTOLETTO E LA TRINAMICA: UNA TEORIA 

COME LIBERAZIONE DELLA CONOSCENZA 

Francesco Monico 

 
 
ORCID: 0009-0005-3419-8160 
Università del Piemonte Orientale, dipartimento di Filosofia 
Contacts: francesco.monico@unipo.it 

_________________________ 
 

ABSTRACT 
 

Questo saggio interpreta Trinamica di Michelangelo Pistoletto come una teoria concettuale del Terzo Paradiso, 
dove l'arte diventa un'epistemologia liberatoria. Attraverso un dialogo tra filosofia, pedagogia e pratica artistica, la 
Formula della Creazione (1+1=3) di Pistoletto viene esplorata come modello di conoscenza relazionale e pace 
preventiva. Il testo propone un'estetica della convivenza che va oltre la verità binaria moderna, immaginando una 
metafisica relazionale per il XXI secolo. 
 
Parole chiave: Trinamica, estetica relazionale, pace preventiva, liberazione della conoscenza 
 

 
MICHELANGELO PISTOLETTO AND TRINAMICS: A THEORY AS LIBERATION OF KNOWLEDGE 

 

This essay interprets Michelangelo Pistoletto’s Trinamica as a conceptual theory of the Third Paradise, 
where art becomes a liberating epistemology. Through a dialogue between philosophy, pedagogy, and 
artistic practice, Pistoletto’s Formula of Creation (1+1=3) is explored as a model of relational knowledge 
and preventive peace. The text proposes an aesthetic of coexistence beyond modern binary truth, 
envisioning a relational metaphysics for the twenty-first century. 

Keywords: Trinamica, relational aesthetics, preventive peace, knowledge liberation 

 

___________________________________________ 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en


Francesco Monico – Michelangelo Pistoletto e la Trinamica: una storia concettuale  
Del Terzo Paradiso come liberazione estetica della conoscenza 

___________________________________________________________________ 

48 
Materiali di Estetica 
N.12 n.2 (2026) - ISSN 2283-558X                                                                                                                                         

___________________ 
 

Il presente saggio costituisce la versione destinata alla pubblicazione delle prime due lezioni del corso Il 

pensiero-arte di Michelangelo Pistoletto (opere 1957–2025), da me tenuto presso l’Università del Piemonte 

Orientale, Facoltà di Filosofia e Comunicazione, nell’anno accademico 2025–2026. 

 

 

1. Introduzione – L’arte come liberazione della conoscenza 

Lavoro con Michelangelo Pistoletto dal 2018. Inizialmente, in qualità di Direttore Generale, mi sono occupato 

della progettazione e della realizzazione dell’Accademia di Belle Arti all’interno della sua omonima 

Fondazione, un progetto pensato per intrecciare formazione, ricerca e pratica artistica in un ecosistema del 

sapere. È in questo contesto che, qualche anno più tardi, ho ricevuto l’invito dello stesso Michelangelo 

Pistoletto a collaborare direttamente con lui. Una proposta nata dal riconoscimento di una convergenza: 

filosofia, pedagogia e pratica artistica non come discipline separate, ma come un unico campo operativo. Da 

qui l’idea dell’arte come luogo in cui estetica e responsabilità coincidono. Con il tempo, la collaborazione si è 

approfondita, portandomi a condividere lunghi e appassionati dialoghi nella sua casa privata: colazioni e 

pranzi, spazi e pensieri, in cui la quotidianità si è fatta forma di riflessione. Questi momenti di confronto hanno 

assunto una profondità ulteriore nel lavoro di curatela per la mostra UR-RA. Unity of Religions - Responsibility 

of Art (2025-2026),1 dove l’opera — in rappresentanza della libertà dell’arte — diviene un medium di 

traduzione del pensiero spirituale. In questo contesto la relazione tra artista e curatore si è trasformata in un 

laboratorio di pensiero. In questo quadro ho coniato l’espressione Pensiero-arte per designare la forma in cui 

l’elaborazione concettuale e l’azione estetica di Michelangelo Pistoletto coincidono in un unico gesto di 

creazione. Questa esperienza mi ha condotto a interrogare la sua opera non come semplice linguaggio, ma 

come forma di conoscenza liberata. Infatti l’arte di Pistoletto — e in particolare il Terzo Paradiso, con la 

Formula della Creazione (1 + 1 = 3) — dal mio punto di vista si offre come un dispositivo di emancipazione 

epistemica: un modo di pensare la verità come relazione.2 In questo senso, l’arte diventa luogo di Pace 

preventiva, spazio neutro in cui gli opposti possono entrare in interazione senza eliminarsi a vicenda.3 Situare 

l’estetica nella prospettiva della liberazione significa allora ripensare la conoscenza non come atto predatorio, 

ma come costruzione di equilibrio nel flusso caotico del vivente e delle sue forme di esistenza. È da questa 

soglia — tra filosofia, pedagogia e pratica artistica — che intendo sviluppare in questo saggio una riflessione 

sulla Trinamica come teoria concettualistica: una filosofia della relazione che trova nel gesto artistico la sua 

più alta forma di autodeterminazione. 

 

 

 
1 UR-RA. Unity of Religions / Responsibility of Art, mostra di Michelangelo Pistoletto a cura di Francesco Monico, 

Villa Reale di Monza, 31 ottobre 2025 – 31 ottobre 2026, doppio catalogo Allemandi, Torino 2025. 

2 Pistoletto, Michelangelo. Il Terzo Paradiso. 2003–in corso. Installazione ambientale e simbolo grafico. Biella: 

Cittadellarte – Fondazione Pistoletto. Testo di riferimento: Michelangelo Pistoletto, Il Terzo Paradiso, Marsilio, 2010. 

3 Il concetto di pace preventiva, elaborato da Pistoletto come risposta alla logica della “guerra preventiva” e 

fondato su una responsabilità creativa e relazionale capace di generare convivenza prima del conflitto, costituisce il nucleo 

teorico e operativo della sua candidatura al Premio Nobel per la Pace 2025.  - Il Terzo Paradiso, Marsilio, 2010, pp. 41–

49. 



Francesco Monico – Michelangelo Pistoletto e la Trinamica: una storia concettuale  
Del Terzo Paradiso come liberazione estetica della conoscenza 

___________________________________________________________________ 

49 
Materiali di Estetica 
N.12 n.2 (2026) - ISSN 2283-558X                                                                                                                                         

 

2. La Trinamica come nuova verità dell’arte 

La verità è il tema fondamentale della filosofia, essa nasce come ricerca del sapere, come philo-sophía, amore 

per la conoscenza. Ma sapere, dal latino sapĕre, significava in origine “gustare”: conoscere era un atto 

sensibile, un’esperienza del mondo attraverso un’emozione percettiva. La verità, dunque, non è solo ciò che 

si dimostra, ma ciò che si assapora, ciò che restituisce al pensiero la sua radice vitale. In questa luce, possiamo 

intravedere come la verità generi un’aporia: da un lato pretende di essere qualcosa di esterno e superiore 

all’umano, che sull’umano si impone con la forza di una certezza universale. Dall’altro, però, essa si manifesta 

come gusto: una qualità che conserva un tratto d’universalità ma che, nella sua essenza, resta irriducibilmente 

particolare. La verità, dunque, non è un dogma ma una relazione: non una legge che domina, bensì un accordo 

che affiora dal filtrarsi reciproco dei sensi e delle menti. È il risultato del gusto dei singoli che, nel loro intreccio, 

formano l’umanità — il gusto come forma vivente della verità. In questo senso, nei miei anni di direzione nelle 

Accademie di Belle Arti — comprese le Scuole (Facoltà) di Moda, o come oggi si dice di Fashion Design — ho 

riconosciuto in quello che definiamo moda una manifestazione concreta di questa dinamica: una forma del 

gusto umano che incarna la verità in una sua dimensione vivente.4 Ovvero qualcosa di non assoluto, non 

verificabile, transitorio — le mode passano — eppure capace di imporsi come gusto comune. Ecco, potremmo 

dire che la verità è un gusto comune. Ma proprio a fronte di questa esperienza concreta e sensibile, si staglia 

il grande paradigma della cultura occidentale, che della verità ne ha fatto invece una distanza, un oggetto da 

definire o da verificare. In questo scarto risuona la domanda di Ponzio Pilato — quid est veritas? — 

interrogativo che, nella tradizione greco-cristiana, inaugura un lungo smarrimento: la verità come ciò che si 

allontana dalla vita per farsi oggetto di conoscenza. Un oggetto che, nel Novecento, la filosofia e la scienza 

hanno ridotto ora a costruzione linguistica, ora a esito tecnico di calcolo e misura.  

Nel dialogo che ho intrattenuto con Michelangelo Pistoletto, è emerso come, contro la riduzione della verità 

a costruzione linguistica o a mero dato tecnico, egli dischiuda con la Trinamica una possibilità: quella di 

intendere la verità come relazione generativa, come atto di equilibrio tra poli opposti — una conoscenza 

vivente, capace non di dividere ma di connettere, non di imporre ma di armonizzare. Da una prospettiva 

teorico-critica, nel Pensiero-Arte di Pistoletto la Trinamica non restaura un ordine metafisico, ma trasforma la 

conoscenza in un processo liberato, in uno spazio di coesistenza tra differenze — umano e artificiale, spirito 

e materia, individuo e collettività. In questa prospettiva, Pistoletto concepisce la verità vivente come una 

forma di fenomenologia; non, tuttavia, nel senso husserliano della riduzione trascendentale, ma come 

manifestazione dell’essere nella relazione, come modo in cui il reale si dà attraverso l’esperienza artistica. La 

fenomenologia, per Pistoletto, è la vita stessa della forma che si fa coscienza: il luogo in cui l’arte rivela la 

propria funzione conoscitiva e rivelativa. Nel lessico pistolettiano, la fenomenologia non è un metodo 

descrittivo, ma un evento: la relazione come luogo in cui il reale si manifesta. Una fenomenologia trinamica, 

in cui verità e forma accadono insieme.  

Questo è uno dei punti più profondi: l’idea che l’arte sia l’origine del fenomeno umano. Quando l’antico 

primate seppellisce per la prima volta un suo simile, disponendo il corpo secondo una postura rituale, 

segnandolo con pigmenti, ornamenti o forme, egli entra in uno spazio inedito — uno spazio estetico e 

immaginativo. È in quell’atto che nasce ciò che chiamiamo mondo: non più l’ambiente naturale, ma la 

dimensione del senso, il luogo in cui l’umanità comincia a interrogare la vita e la morte, inaugurando la 

coscienza come gesto creativo. 

 
4  L’autore ha fondato e diretto la Facoltà di Nuove Tecnologie dell’Arte della NABA – Nuova Accademia di Belle Arti 

di Milano (2000–2013); ha successivamente fondato e diretto la medesima Facoltà all’Accademia Costume & Moda di 

Roma (2014–2018); è stato responsabile del programma di dottorato internazionale Planetary Collegium M (T)-Node 

(2005–2018); e ha diretto l’Accademia UNIDEE presso Cittadellarte – Fondazione Pistoletto (2018–2023). 



Francesco Monico – Michelangelo Pistoletto e la Trinamica: una storia concettuale  
Del Terzo Paradiso come liberazione estetica della conoscenza 

___________________________________________________________________ 

50 
Materiali di Estetica 
N.12 n.2 (2026) - ISSN 2283-558X                                                                                                                                         

Questo gesto originario non è ancora religione né scienza, ma un atto estetico fondativo. Da quel momento, 

la conoscenza non è più mera esperienza e sopravvivenza organica, ma ricerca di senso metafisico, un 

movimento di coscienza che trasforma la materia in forma e la forma in pensiero.  

In questa prospettiva, l’arte appare come la prima forma di filosofia, il luogo in cui la verità non si definisce 

ma si manifesta. È la pratica veritativa per eccellenza, che restituisce al sapere il suo sapore originario: quello 

di una verità vivente, o, nel lessico di Pistoletto, una fenomenologia  — un’esperienza in cui il reale, attraverso 

l’opera, prende coscienza di sé. L’arte, dunque, non deriva dal sapere, ma è il sapere che deriva dall’arte, da 

quella pulsione estetica che ha generato la possibilità stessa dell’umano. In questo senso, la Trinamica non è 

solo una teoria dell’arte, ma una teoria dell’origine che pensa la verità come nascita continua del mondo nel 

gesto creativo.  

Perciò sostengo che la Trinamica, concettualismo cardine del pensiero e dell’opera di Michelangelo Pistoletto, 

possa essere letta come la teoria concettuale del Terzo Paradiso, che trova la sua articolazione nella Formula 

della Creazione, simbolicamente rappresentata dai tre cerchi uniti: due esterni — opposti e complementari 

— e un terzo ellittico centrale, che li mette in relazione generando un nuovo equilibrio.5 A mio avviso, questa 

figura non è semplicemente un segno grafico, né un segno-arte — come fu inizialmente definita —  ma un 

vero e proprio dispositivo gnoseologico: un modello di una conoscenza intesa come processo di relazione e 

di rigenerazione continua. In tale prospettiva, attraverso la Trinamica non intendo descrivere una teoria 

estetica, bensì un movimento concettuale: il passaggio dal dualismo alla co-appartenenza, dall’opposizione al 

dialogo, dalla separazione all’unità. Pertanto sostengo che l’arte di Pistoletto costituisca un luogo privilegiato, 

poiché in essa l’atto estetico coincide con l’atto conoscitivo — l’arte non rappresenta la realtà, ma la crea nella 

relazione, rivelandola come processo vivo di interazione e di equilibrio tra le forze che la generano. 

Ed è qui che il termine fenomenologia, così centrale nel suo lessico, assume il significato più profondo: la 

verità non è un contenuto, ma un evento fenomenologico — l’apparire stesso dell’essere nella forma - perché 

ogni opera, ogni gesto trinamico, manifesta questa verità vivente, che è insieme percezione, coscienza e 

trasformazione. Allora posso definire la Trinamica/Formula della Creazione come una mappa epistemica 

perché il primo cerchio rappresenta la realtà materiale, l’oggetto, il secondo la coscienza, il soggetto, l’ellisse 

al centro la loro relazione generativa, che produce conoscenza. Due cerchi (opposti) che interagiscono 

generando un terzo elemento in forma di ellisse.  

In grammatica e logica, una frase o un concetto ellittico è quello in cui una parte è omessa, ma sottintesa dal 

contesto, e applicato ai concetti, significa che non si enuncia tutto, ma si lascia qualcosa in sospensione, 

affidato all’intuizione o alla co-presenza del senso. “Ellittico” deriva da ellissi - dal greco élleipsis, ἔλλειψις, 

“mancanza”, “omissione” -, è quel tipo di concetto che ritroviamo appunto nella fenomenologia di Husserl, 

ovvero la coscienza come tensione verso il dato, e di Heidegger, ovvero l’aletheia come disvelamento e 

velamento insieme.6 Ma è anche di più perché un concetto ellittico è un concetto relazionale e aperto, che 

implica un’assenza costitutiva: non descrive un oggetto, ma una traiettoria tra due poli. È una forma di 

pensiero non lineare, fondata sulla mancanza, sulla distanza e sulla risonanza tra differenze. Pistoletto, con la 

sua dinamica — la Trinamica — propone una tensione tra polarità che non si annullano ma si fecondano 

reciprocamente, generando, con il concetto ellittico di vuoto fertile, una terza realtà. Questo nucleo 

concettuale apre implicitamente uno spazio di riflessione che tocca anche il tema dell’immaginazione, intesa 

 
5 La Formula della Creazione (1 + 1 = 3) esprime il principio generativo alla base dell’intera opera di 

Michelangelo Pistoletto: la relazione come origine del nuovo. Essa costituisce il fondamento teorico del Terzo Paradiso 

— che ne traduce plasticamente il senso cosmologico e sociale — e trova nella Trinamica la sua formulazione concettuale 

e sistematica. (La Formula della Creazione, Cittadellarte Edizioni, 2022). 

6 Nda., In un senso più teorico-epistemologico, dire che la fenomenologia è ellittica significa riconoscere che il 

suo campo di senso non è centrato, ma articolato da relazioni: ogni fenomeno è co-costituito da soggetto e oggetto, da 

intenzione e dato, da presenza e assenza. In questo, la fenomenologia anticipa — in chiave trascendentale — una 

concezione trinamica o relazionale del sapere. 



Francesco Monico – Michelangelo Pistoletto e la Trinamica: una storia concettuale  
Del Terzo Paradiso come liberazione estetica della conoscenza 

___________________________________________________________________ 

51 
Materiali di Estetica 
N.12 n.2 (2026) - ISSN 2283-558X                                                                                                                                         

come facoltà generativa del pensiero e della forma. È in questo orizzonte che si colloca la mia riflessione. 

Spesso, nei nostri dialoghi, emerge la differenza di sguardo: per Pistoletto l’immaginazione non occupa una 

posizione centrale nel processo conoscitivo, mentre per me essa rappresenta il vero motore del pensiero, la 

matrice generativa del mondo estetico. Eppure, dal mio punto di vista, è proprio nell’ellisse della Trinamica 

— in quello spazio intermedio e dinamico che unisce e trasforma — che si manifesta la funzione immaginativa 

come fondamento armonico della prospettiva pistolettiana. È lì che l’arte diventa un linguaggio privilegiato: 

non perché semplifica la complessità, ma perché la accoglie, aprendola a nuovi spazi di possibilità invece di 

chiuderla in sistemi. 

Quello su cui siamo d’accordo è che in questo terzo spazio ellittico — il campo trinamico — si realizza ciò che 

Pistoletto chiama fenomenologia: un sapere incarnato, esperienziale, che unisce visione e azione, pensiero e 

forma. L’arte di Pistoletto, in quanto pratica trinamica, diventa dunque una scienza della relazione: non una 

disciplina della rappresentazione, ma una modalità di conoscenza che libera il sapere dalla costrizione del 

vero restituendolo alla sua natura vivente e molteplice. 

 

3. Una teoria concettualistica 

L’opera di Michelangelo Pistoletto attraversa la storia dell’arte come un organismo vivente: muta, riflette, si 

rigenera. Fin dai primi autoritratti a olio e dai Quadri specchianti degli anni Sessanta, in cui lo spettatore 

diventa parte dell’opera. Dopo gli anni 90-2000 di insegnamento all’Akademie der bildenden Künste Wien, 

Michelangelo Pistoletto ha progressivamente spostato il baricentro della propria ricerca dall’identità del 

soggetto alla relazione come forma estetica e principio generativo della stessa identità.7 Il primo segnale di 

questa trasformazione si manifesta con la mostra Tempo Tag Theater (Teatro Marstall, Monaco, 1988),8 dove 

l’opera si apre alla dimensione performativa e temporale, dissolvendo i confini tra arte e vita. 

Successivamente, con la mostra Le Porte di Palazzo Fabroni (Pistoia, 1994), la riflessione si espande 

ulteriormente: l’arte viene concepita come matrice di collegamento di tutte le istanze culturali della società 

umana — economia, medicina, religione, architettura, cibo, filosofia, scienza — in un processo di integrazione 

e risonanza reciproca.9 Queste esperienze conducono Pistoletto alla stesura del manifesto Progetto Arte 

(1994).10 In esso l’artista sostiene che l’arte è l’espressione più sensibile e integrale del pensiero umano, e che 

 
7 Michelangelo Pistoletto ha insegnato Scultura presso l’Akademie der Bildenden Künste di Vienna dal 1991 al 

1999, durante il rettorato di Carl Pruscha. Già nel 1988, Pistoletto aveva esposto Gli oggetti in meno alla Secessione di 

Vienna. Questa istituzione fondata nel 1897 da artisti che insegnavano nella stessa Accademia — tra cui Gustav Klimt, 

Koloman Moser, Josef Hoffmann ed Egon Schiele — uniti dall’intento di aprire l’arte a un orizzonte universale secondo 

il celebre motto “Der Zeit ihre Kunst, der Kunst ihre Freiheit” - “Ad ogni epoca la sua arte, all’arte la sua libertà”- e 

parlarono anche di arte totale (Gesamtkunstwerk). Per la Secessione l’arte doveva diventare un’esperienza, un luogo 

simbolico, un ponte tra l’individuo e il mondo. In questo solco si colloca anche il dialogo che Pistoletto ha sviluppato con 

l’istituzione viennese e con la sua storia. La Secessione riunisce artisti che vogliono superare le accademie e aprire l’arte 

a un linguaggio universale, capace di includere tutte le forme e tutti gli sguardi. Schiele porta questa apertura verso una 

radicalità nuova: l’universale non come stile, ma come verità dell’umano. Nel 1898 gli artisti della Secessione costruirono 

la celebre Palazzina della Secessione a Vienna, concepita come un vero e proprio santuario laico dell’arte moderna, un 

luogo in cui l’arte, liberata dai vincoli accademici, potesse rivelare la verità dell’essere umano nella sua interezza: psiche, 

corpo, fragilità, vulnerabilità. A Vienna, tra l’accademia e l’influenza della Secessione, Pistoletto ha maturato 

un’esperienza didattica che ha posto le basi per una serie di sviluppi cruciali del suo percorso: prima la performance 

Tempo-Tag Theater (Teatro Marstall, Monaco, 1988), quindi la formulazione del Progetto Arte (1994), fino all’opera Le 

Porte di Palazzo Fabroni (Pistoia, 1995), in cui l’arte diviene principio di responsabilità e di trasformazione sociale. 

8 Tempo-Tag Theater, performance di Michelangelo Pistoletto, Teatro Marstall, Monaco, 1988, che coinvolse, 

oltre ad artisti di diversi ambiti, anche esponenti del mondo dell’economia e della politica.  

9 Le Porte di Palazzo Fabroni, installazione di Michelangelo Pistoletto, Pistoia, 1994, realizzata nell’ambito della 

mostra inaugurale del museo e concepita come dispositivo di passaggio simbolico tra arte e vita, preludio concettuale al 

successivo Progetto Arte. 

10 Michelangelo Pistoletto, Manifesto del Progetto Arte, 1994, scritto è presentato in anteprima nel 1988 al Teatro 

Marstall, Monaco di Baviera alla mostra Tempo-Tag Theater, e quindi presentato ufficialmente, alla mostra Le Porte di 



Francesco Monico – Michelangelo Pistoletto e la Trinamica: una storia concettuale  
Del Terzo Paradiso come liberazione estetica della conoscenza 

___________________________________________________________________ 

52 
Materiali di Estetica 
N.12 n.2 (2026) - ISSN 2283-558X                                                                                                                                         

il compito dell’artista contemporaneo è di assumersi la responsabilità di porre in comunicazione ogni attività 

umana — dalla politica all’economia, dalla religione alla scienza — restituendo all’arte il suo ruolo primigenio 

di teoresi umana. L’arte, per Pistoletto, non è più una produttrice di forme, ma un’attivatrice di relazioni, 

capace di rigenerare il tessuto della realtà attraverso un gesto creativo che è, nello stesso tempo, etico e 

gnoseologico. È a partire da questo momento che la sua estetica diviene pienamente relazionale, anticipando 

molti dei temi che, nel decennio successivo, si manifesteranno nel simbolo del Terzo Paradiso (2003) e nella 

Formula della Creazione (2022). L’arte, da linguaggio, evolve in filosofia della relazione e si fa metodo di 

conoscenza: nella creazione si compie un atto di liberazione, una sottrazione alla proceduralizzazione e 

frammentazione tecnica e alla logica predatoria che ha governato la modernità.  

In una prospettiva teorico-critica, considero questo simbolo — nato nel 2003 — non come semplice progetto 

artistico, ma come paradigma estetico, politico e conoscitivo. Esso racchiude in sé e propone un mutamento 

epistemologico profondo, ovvero il passaggio dalla logica binaria della modernità - soggetto/oggetto, 

natura/cultura, uomo/macchina-, fondata sulla ricerca, l’identificazione e la promozione di una verità unica, 

a una logica trinamica, che si adatta meglio di ogni dualismo al XXI secolo, poiché riconosce nella relazione il 

principio generativo del reale e nella coesistenza la forma della conoscenza. Il presente saggio intende 

mostrare come la Trinamica rappresenti la teoria concettualistica che agisce nel sottosuolo del Terzo Paradiso: 

una vera e propria grammatica del pensiero relazionale, capace di proporre una nuova visione della 

conoscenza — liberata dalla sua dimensione predatoria e fondata sulla Pace preventiva. Il Teorema della 

Trinamica di Michelangelo Pistoletto costituisce una teoria concettuale e un motore di pensiero per il XXI 

secolo, l’epoca della fine della verità unica e dell’emergere di verità simultanee, in cui ogni politica, ogni 

spiritualità ed epistemologia genera una propria forma di verità. Come abbiamo visto in precedenza la 

Trinamica si fonda su un centro ellittico, uno spazio neutro che l’artista chiama pace preventiva in cui gli 

opposti possono entrare in relazione senza distruggersi. Secondo l’analisi che propongo “[…] è questo un 

modello basato sull’interazione endiadica di due poli — polarità, dualità, contrari, differenze, interfacce, 

tensioni, campi o poli opposti: una serie di polarità (materia/spirito, umano/artificiale, ragione/intuizione) 

che non si annullano, ma generano un terzo spazio operativo: la relazione. La verità in questo quadro è 

instabile e processuale, perché non data, ma prodotta dall’incontro, come relazione che è la storia 

dell’interazione. Al centro di tale processo sta la Pace preventiva, intesa come cura dell’interazione affinché 

essa produca relazione, non conflitto. La Trinamica è quindi la teoria concettuale della Formula della 

Creazione di Michelangelo Pistoletto (1 + 1 = 3) reinterpretata come modello epistemologico, [...], in cui la 

conoscenza si fa campo dinamico, mai chiuso, sempre produttivo di un terzo senso”.11 

 

4. Il sapore della verità e l’epoca post-metafisica 

A questo stadio dell’argomentazione, è opportuno richiamare il controcanto della verità: se la verità — nel 

suo senso più originario — non è un’idea ma un sapore, allora conoscere, prima di essere un atto della mente, 

è un contatto con la terra, un modo di sentire il mondo attraverso il corpo, di misurarne il peso e la densità. 

La verità non abita nei cieli dell’astrazione, ma nel gesto quotidiano di chi assapora l’esistenza. Eppure la 

nostra epoca — quella che definiamo post-metafisica, post-storica, talvolta anche post-veritativa — sembra 

aver smarrito questo gusto originario del vero. Essere post-metafisici significa vivere dopo la grande stagione 

dei fondamenti: in un tempo in cui ogni verità universale appare sospetta, ogni valore relativo, ogni sistema 

aperto. Ma significa anche abitare una soglia: il punto in cui la conoscenza, liberata dalla trascendenza, può 

 
Palazzo Fabroni, Pistoia, 1995. L’artista afferma la necessità che l’arte assuma la responsabilità di porre in comunicazione 

ogni ambito dell’attività umana — dall’economia alla politica, dalla scienza alla religione — inaugurando una nuova fase 

di integrazione tra arte e società. 
11 Francesco Monico, Educene – Il cadavere speculativo della conoscenza. Una teoria dell’immaginazione [2025], 

Milano: Mimesis, in stampa. 



Francesco Monico – Michelangelo Pistoletto e la Trinamica: una storia concettuale  
Del Terzo Paradiso come liberazione estetica della conoscenza 

___________________________________________________________________ 

53 
Materiali di Estetica 
N.12 n.2 (2026) - ISSN 2283-558X                                                                                                                                         

finalmente ritrovare la propria radice terrestre — la sua dimensione incarnata, sensibile e relazionale. Non si 

tratta, pertanto, di negare la verità, ma di riconfigurarla, di pensare un vero che non trascenda il mondo, ma 

lo attraversi. 

Ed è qui che la Trinamica di Michelangelo Pistoletto — riapre il cammino. Dopo l’ubriacatura metafisica e 

scientifica del XX secolo — quando anche l’arte sembrava sopravvivere solo nelle sue forme più astratte — 

essa torna a essere atto di incarnazione, luogo in cui il pensiero si fa materia e la materia diventa coscienza.12 

È una verità non più concepita come possesso, ma come gusto condiviso del reale: una verità che si mangia, 

si tocca, si respira — il ritorno del pensiero al suo corpo, e del sapere alla sua origine sensibile. 

 

5. Genealogia di un simbolo: dal primo al Terzo Paradiso 

Quindi il Primo Paradiso di Michelangelo Pistoletto rievoca la condizione originaria di un’umanità in equilibrio 

con la natura, un’immagine che affonda le sue radici tanto nel mito biblico dell’Eden (Genesi 2-3) quanto nella 

tradizione moderna del buon selvaggio di Rousseau13 e Diderot14. Come ha mostrato Lévi-Strauss, il pensiero 

“selvaggio” non è primitivo ma relazionale, organizza il mondo per corrispondenze e analogie.15 Ecco che 

quindi, dalla prospettiva che propongo, la visione pistolettiana si situa in una linea che, da Pico16 a Cassirer17, 

da Eliade18 a Lovelock/Margulis19, riconosce nel ritorno all’origine non una regressione, ma un atto di 

rigenerazione gnoseologica. Il Secondo Paradiso inizia con la nascita della tecnica nel XV secolo - stampa 

Gutenberg - e culmina nell’epoca industriale alla fine del XX secolo: l’essere umano con ciò si separa 

radicalmente dalla natura, costruisce mondi artificiali, e la conoscenza diventa potere, strumento di dominio, 

appropriazione.20 Il Terzo Paradiso rappresenta il superamento di questa frattura: non un ritorno nostalgico, 

ma una sintesi fra natura e artificio. È la visione di un equilibrio possibile tra vita e razionalità, tra coscienza e 

sistema. Quindi all’interno di questa narrazione Pistoletto non propone un’utopia estetica, ma un processo 

generativo. Ogni rappresentazione del Terzo Paradiso – nei giardini, nelle piazze, nei musei – è un atto 

collettivo, un rito contemporaneo che coinvolge comunità, studenti, istituzioni. L’opera non è mai finita: vive 

 
12 Nda., Tale astrazione può essere letta come esito di una lunga genealogia dell’aniconismo, che, spingendo la 

trascendenza fino alla negazione del visibile, ha favorito una concezione iper-metafisica della forma. Una visione che si 

è naturalmente accordata al paradigma iper-scientifico della modernità, nel quale la verità tende a coincidere con 

l’astrazione e la misura. In opposizione a questo orizzonte, la tradizione — con il suo iconismo carnale e sensuale — ha 

invece mantenuto una concezione mediatrice dell’immagine, dove la materia visiva partecipa al sacro e ne diventa veicolo 

incarnato. In questa tensione tra aniconismo e incarnazione si riflette uno dei nodi centrali dell’estetica occidentale: il 

conflitto tra la purezza ideale e la conoscenza sensibile. 

13 Rousseau, Jean-Jacques. Discours sur l’origine et les fondements de l’inégalité parmi les hommes. 1755. 

trad. it. Discorso sull’origine e i fondamenti della disuguaglianza tra gli uomini. Milano: Rizzoli, 1993. ID. Du contrat 

social. 1762. Trad. it. Il contratto sociale. Torino: Einaudi, 2010. 

14 Diderot, Denis. Supplément au voyage de Bougainville. 1772. Trad. it. Supplemento al viaggio di Bougainville. 

Torino: Einaudi, 1996. 

15  Lévi-Strauss, Claude. Tristes tropiques. Paris: Plon, 195, trad. it. Tristi tropici. Milano: Il Saggiatore, 1960. 

16 Pico della Mirandola, Giovanni. Oratio de hominis dignitate. 1486; trad. it. in Oratio de hominis dignitate, a 

cura di Eugenio Garin. Firenze: Vallecchi, 1942. 

17 Cassirer, Ernst. Philosophie der symbolischen Formen, II: Das mythische Denken. Berlin: Bruno Cassirer, 1925. 

Trad. it. Filosofia delle forme simboliche. Vol. II: Il pensiero mitico. Firenze: La Nuova Italia, 1973. 

18 Eliade, Mircea. Le mythe de l’éternel retour. Paris: Gallimard, 1949. Trad. it. Il mito dell’eterno ritorno. Roma: 

Borla, 1967. 

19 Lovelock, James E., e Lynn Margulis. Gaia: A New Look at Life on Earth. Oxford: Oxford University Press, 

1979; trad. it. Gaia. Una nuova visione della vita sulla Terra. Milano: Rizzoli, 1983. 

20 Bacon, Francis. Novum Organum. 1620, Trad. it. Novum Organum. A cura di Paolo Rossi. Torino: UTET, 1975. 

Heidegger, Martin. Die Frage nach der Technik. 1954; trad. it. La questione della tecnica. In Saggi e discorsi. Milano: 

Mursia, 1976. 



Francesco Monico – Michelangelo Pistoletto e la Trinamica: una storia concettuale  
Del Terzo Paradiso come liberazione estetica della conoscenza 

___________________________________________________________________ 

54 
Materiali di Estetica 
N.12 n.2 (2026) - ISSN 2283-558X                                                                                                                                         

nella partecipazione. In questo senso, Pistoletto trasforma l’arte in una vera e propria pedagogia estetica, e il 

simbolo in un campo esperienziale dove il pensiero si fa azione. 

 

6. Le due polarità della post-verità e la terza via 

Così è che alla fine del XX secolo e all’inizio del XXI, da un lato abbiamo la tendenza postmoderna a dichiarare 

che ogni discorso sia costruzione linguistica, gioco di potere, narrazione locale senza fondamento universale. 

Dall’altro lato — e in antitesi — abbiamo la tendenza scientista, che pretende di ridurre la verità a ciò che è 

controllabile, misurabile, verificabile. Solo ciò che si lascia calcolare o replicare sperimentalmente merita la 

qualità di vero. Tutto il resto — filosofia, arte, poesia, religione — viene espulso come residuo soggettivo, ciò 

che non produce sapere, ma opinione. Queste due polarità — il nichilismo linguistico e il dogmatismo tecno-

scientifico — sembrano opposte, ma in realtà sono complementari: entrambe concorrono alla liquidazione 

della verità intesa in senso filosofico, cioè come ricerca vissuta, come apertura dell’essere e dell’esperienza 

della veridizione.21 In entrambi i casi viene negata la dimensione fenomenologica del vero: la sua natura 

relazionale, incarnata, sapienziale, narrativa. È qui che l’arte — e in particolare il pensiero trinamico di 

Michelangelo Pistoletto — si pone come terza via. Essa restituisce alla verità la sua forma vivente, 

esperienziale e relazionale: una verità che non si fonda sul possesso né sulla decostruzione, ma sulla 

coabitazione dialettica dei contrari; una verità che non abita la logica dell’1 o del 2, ma quella del 3, del campo 

relazionale in cui il mondo appare e si rigenera. Ecco quindi che la Trinamica di Michelangelo Pistoletto si 

configura come una risposta estetica e filosofica alla crisi del vero del XXI secolo: essa non oppone un nuovo 

dogma, ma introduce una fenomenologia della relazione, una verità che si dà ellitticamente nel tra — tra 

materia e spirito, tra umano e artificiale, tra sapere e immaginazione — restituendo alla conoscenza il sapore 

della terra, il gusto della radice incarnata nel mondo. In questo gesto radicale, Pistoletto non propone 

un’ulteriore verità, ma dischiude la possibilità di pensare il vero come esperienza relazionale, sottratta tanto 

all’assoluto quanto al relativismo, e riaperta al senso di un mondo globale, multiculturale e condiviso. Tuttavia, 

in questo disincanto del vero si cela un paradosso: rifiutando la verità l’esperienza viene privata del suo 

orizzonte, riducendo il reale a intreccio di differenze senza sapore. La critica all’autorità del vero, nata come 

gesto di liberazione postmoderno, e poi divenuta a-verità fattuale nel XXI secolo, si trasforma così in 

un’estetica della sospensione, in cui tutto vale e nulla vincola. È una libertà che dissolve ogni fondamento, 

lasciando l’umanità senza un terreno comune d’esperienza — senza il sapore della terra. È in questo tramonto 

del vero, che potremmo definire vuoto aperto, che a mio avviso la Trinamica di Michelangelo Pistoletto si 

inserisce come risposta, perché è una filosofia dell’arte che non restaura la verità perduta, ma la ritrasforma 

in relazione vivente, in esperienza condivisa, in, usando una parola tanto cara a Michelangelo Pistoletto, una 

fenomenologia della connessione.  

Il postmoderno, fin dal suo gesto originario — nell’architettura, nelle arti visive, nella teoria letteraria — si è 

presentato come il tentativo di mettere al bando l’idea stessa di verità. La sua canonizzazione teorica si è 

compiuta con La condizione postmoderna di Jean-François Lyotard (1979), testo in cui la modernità viene 

dichiarata conclusa proprio perché è tramontata la fiducia nelle narrazioni universali del vero. L’idea di fondo 

dei postmoderni è che ogni pretesa di verità nasconda un dispositivo di potere: chi dice “verità”, afferma al 

tempo stesso l’oppressione. La verità diviene così un concetto autoritario, uno strumento attraverso cui si 

esercita violenza in nome della ricerca di oggettività. Oggi, tuttavia, viviamo in un mondo che si è emancipato 

 
21 Nda., Riprendendo il termine veridizione nel senso introdotto da Michel Foucault, lo intendo qui in una 

prospettiva ampliata: dietro ogni forma di veridizione non vi è soltanto un dispositivo discorsivo o istituzionale, ma 

un’esperienza — prima individuale, poi collettiva — che si traduce in linguaggio. È l’esperienza, nel suo processo di 

espressione e di riduzione linguistica, a generare una forma del vero: non come corrispondenza o rivelazione, ma come 

narrazione condivisa del vissuto. La verità, in questo senso, è l’esito di una messa in racconto dell’esperienza, il punto in 

cui il sentire diventa dicibile e, dunque, socialmente riconosciuto. 



Francesco Monico – Michelangelo Pistoletto e la Trinamica: una storia concettuale  
Del Terzo Paradiso come liberazione estetica della conoscenza 

___________________________________________________________________ 

55 
Materiali di Estetica 
N.12 n.2 (2026) - ISSN 2283-558X                                                                                                                                         

da tale idea: un mondo che non cerca più il vero, ma moltiplica le prospettive, i linguaggi, i giochi — uno 

spazio globale, plurale, mobile, in cui la conoscenza non si fonda più sull’universalità, ma sulla proliferazione 

dei sensi. In questo gesto radicale, il XXI secolo ha compiuto una rivoluzione: non combatte più per una verità, 

ma nega la possibilità stessa del vero.  È a partire da questo vuoto, da questa libertà che rischia di dissolvere 

se stessa, che diventa urgente ripensare il senso del conoscere. Non per restaurare un’idea assoluta di verità, 

ma per ritrovare un principio di coesione. In questa prospettiva, ritengo che la Trinamica di Michelangelo 

Pistoletto — che è, prima di tutto, arte — offra un possibile orizzonte di riconnessione: una filosofia dell’arte 

che non riafferma il dogma del vero, ma lo trasforma in relazione vivente, in esperienza co-creativa tra le 

polarità e le endiadi del reale. La Trinamica, a mio avviso, non propone un ritorno alla verità perduta,— gesto 

che sarebbe obsoleto e inadeguato a un’epoca di sintomi come il XXI secolo — ma un suo rinnovamento 

incarnato — una verità che non si impone, ma accade nella relazione, restituendo al pensiero il suo corpo e 

al sapere il suo sapore. 

Collocata all’interno della grande tradizione dell’arte la Trinamica assume, nell’epoca in cui le grandi 

narrazioni si sono dissolte e i paradigmi del sapere vacillano, il compito di indicare la necessità di ricostruire 

nuovi orizzonti di senso, nuove veridizioni, capaci di tradurre l’esperienza in forme di verità plurali, relazionali 

e incarnate.  

 

 

7. La Trinamica. Una teoria concettualistica del Terzo Paradiso 

Giunti a questo punto della riflessione, si può chiarire come la Trinamica non è una mera astrazione 

grammaticale, ma una teoria del vivente. Ogni sistema, biologico o cognitivo, funziona trinamicamente: due 

differenze in interazione producono un nuovo livello di complessità. In questa visione si rinnova l’intuizione 

di Schelling, per il quale la natura stessa è arte — un processo dinamico in cui gli opposti non si annullano ma 

si generano reciprocamente, dando luogo a forme sempre nuove dell’essere.22 La Trinamica, in questa 

prospettiva, può essere letta come una prosecuzione contemporanea di tale pensiero: una filosofia della 

relazione in cui la creatività diventa principio ontologico e conoscitivo, e la vita stessa si rivela come autopoiesi 

estetica. Nel simbolo del Terzo Paradiso, i due cerchi esterni rappresentano gli opposti - natura e artificio, 

passato e futuro, corpo e mente-, mentre il cerchio centrale rappresenta lo spazio neutro dell’incontro. 

Questo centro è il luogo della Pace preventiva: non una neutralità inerte, ma una forza equilibrante che 

consente agli opposti di convivere senza annullarsi. Si può dunque intendere la Trinamica come la teoria 

concettualistica che fonda e interpreta il Terzo Paradiso, ponendosi quale modello epistemologico capace di 

superare la logica binaria della verità unica e di accogliere la pluralità delle multiverità: un pensiero aperto 

che restituisce al XXI secolo la possibilità di una narrazione, oggi ancora soltanto intuibile attraverso i suoi 

meri sintomi. 

 

8. Verso una nuova ellissi veritativa: spiritualità e Trinamica 

Così se vi fu un tempo in cui gli uomini ebbero a credere nella verità quel tempo è finito: la fine della 

modernità ha dissolto ogni fondamento, e ciò che ne resta nell’aprirsi del XXI secolo è un linguaggio esausto, 

un cielo vuoto di senso. È ciò che Nietzsche chiamò la morte di Dio, ossia la perdita di ogni principio 

 
22  Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph. Sistema dell’intera filosofia e della filosofia della natura (1797–1799). A 

cura di Andrea Dezzi. Milano: Mimesis, 2023; ID. Filosofia dell’arte. Trad. Alessandro Klein, Morcelliana, 2022; Sistema 

dell’idealismo trascendentale. A cura di Guido Boffi. Milano: Bompiani, 2006. 

 



Francesco Monico – Michelangelo Pistoletto e la Trinamica: una storia concettuale  
Del Terzo Paradiso come liberazione estetica della conoscenza 

___________________________________________________________________ 

56 
Materiali di Estetica 
N.12 n.2 (2026) - ISSN 2283-558X                                                                                                                                         

trascendente e la conseguente crisi del vero. In questo orizzonte, la verità non muore di violenza, ma di 

disinteresse, perché come osservava Hegel, l’ateismo più radicale non consiste nella negazione di Dio, ma 

nella perdita di interesse per il problema stesso della verità.  

Questa osservazione — tanto semplice quanto decisiva — ci consegna il segno del XXI secolo: un tempo che 

non si apre con l’assenza del divino, ma con una più sottile disattenzione verso il vero, con il venir meno di 

quella necessità veritativa che aveva animato ogni modernità. È su questo orlo, tra conoscenza e 

disattenzione, che si colloca il compito — insieme artistico e filosofico — che condivido con Michelangelo 

Pistoletto: riconoscere nella spiritualità — o, come preferisco dire, nella trascendenza — non il residuo di una 

fede, ma il campo in cui la verità torna a manifestarsi come relazione. Uso il termine trascendenza 

consapevolmente, sapendo di accomunarmi con il Trascendentalismo di Ralph Waldo Emerson e con l’arte 

che da esso discende — da J. William Turner a Thomas Cole e, per noi, perché no, fino a Massimo d’Azeglio 

— in quella tensione luminosa in cui l’esperienza estetica diviene rivelazione del reale. 

Perché, come in Emerson — e nel Ruskin che legge Turner — l’arte, in questa prospettiva, non si limita più a 

rappresentare il mondo, ma lo riattiva come esperienza del senso. 

La mostra UR-RA – Unity of Religions - Responsibility of Art, da me curata e che rivela la dimensione spirituale 

dell’opera di Michelangelo Pistoletto, è precisamente il terreno in cui questa ricerca trova la sua forma visibile. 

UR-RA è, nel suo nucleo più profondo, una fenomenologia della spiritualità intesa come scienza dello spirito, 

ovvero non un discorso teologico, ma una pratica del vero come incontro. È l’arte che si fa luogo di un nuovo 

pensare, di una nuova ellissi veritativa, in cui i poli apparentemente inconciliabili — fede e ragione, simbolo 

e materia, arte e religione — entrano in risonanza reciproca. Pertanto se la Trinamica è la legge che tiene 

insieme gli opposti, UR-RA ne è l’esposizione vivente: la spiritualità come spazio trinamico, dove l’opera 

diventa specchio di relazione, e la verità, finalmente, ritrova il suo corpo, la sua immaginazione, la sua luce. 

 

10. Pace preventiva e liberazione dalla conoscenza predatoria 

Su  una conoscenza coincidente con l’idea di una verità unica, stabile, capace di ordinare il reale e di dare 

senso all’esperienza, la modernità ha costruito un modello di conoscenza predatoria — per usare un termine 

proprio di Pistoletto e che qui estendo alla sfera cognitiva: conoscere per dominare, analizzare per possedere, 

produrre per controllare. Come già osservato, la stagione postmoderna — e i primi decenni del XXI secolo — 

hanno postulato che nessuna conoscenza può giustificarsi attraverso il sogno tecnoscientifico del dominio 

totale sul mondo. Ciò non segna però la fine della conoscenza: apre, piuttosto, a un suo ripensamento 

profondo — dal paradigma della verticalità e dell’imposizione a quello dell’orizzontalità e della cura. È in 

questo contesto che l’opera di Michelangelo Pistoletto, attraverso la Trinamica, espone una rivoluzione 

silenziosa: conoscere non più come atto di dominio, ma come gesto di responsabilità e di equilibrio. La 

conoscenza, così intesa, non si appropria più del mondo, ma vi partecipa: non svela una verità, ma genera 

relazioni di senso. 

La pace preventiva diventa il principio regolativo, il centro dell’ellisse di questa nuova epistemologia: essa non 

è pacificazione passiva, ma cura attiva della relazione. La cura, come la ellisse, vive nella distanza e nella 

tensione; curare non significa possedere, ma mantenere viva una relazione; l’ellisse non è un cerchio chiuso, 

ma un equilibrio dinamico fra due centri. Possiamo dire allora che curare è agire ellitticamente: abitare il “tra”, 

mantenere l’attenzione su entrambi i poli — l’altro e sé, la ferita e la guarigione, la materia e lo spirito — senza 

ridurli a unità forzata. La cura ellittica è una forma di pensiero e di prassi trinamica: una cura che non chiude, 

ma connette; che non risolve, ma tiene in vita la distanza come spazio generativo. È la capacità di mantenere 

il dialogo tra differenze senza trasformarlo in conflitto. Al centro del Terzo Paradiso, il cerchio grande 

rappresenta proprio questa zona di equilibrio: un campo neutro in cui le energie opposte – biologiche e 

tecnologiche, spirituali e materiali – si bilanciano. La conoscenza, in questo quadro, non è un sistema chiuso 



Francesco Monico – Michelangelo Pistoletto e la Trinamica: una storia concettuale  
Del Terzo Paradiso come liberazione estetica della conoscenza 

___________________________________________________________________ 

57 
Materiali di Estetica 
N.12 n.2 (2026) - ISSN 2283-558X                                                                                                                                         

ma un processo aperto che si rinnova costantemente. Liberare la conoscenza dalla sua dimensione predatoria 

significa ripensare l’intelligenza come forma di vita: un organismo relazionale che cresce nell’incontro. 

In conclusione se, per l’artista, la verità dell’arte conserva ancora un nucleo di fiducia novecentesca — quella 

fede nel valore universale della creazione che attraversa l’intero secolo scorso —, nella mia esperienza essa 

si trasforma in un processo relazionale e plurale, capace di dialogare con una nuova condizione epistemica 

del XXI secolo. Pistoletto sembra, forse, mantenere un legame con l’idea moderna della verità come 

fondamento, intesa come misura comune dell’umano e del reale; la sua posizione potrebbe non oltrepassare 

completamente l’aporia contemporanea delle infinite verità del villaggio globale. Al tempo stesso, resta da 

chiedersi fino a che punto il suo pensiero abbia incrociato le nuove forme di comprensione del reale emerse 

nel Novecento scientifico. In particolare, non è chiaro se esso si misuri davvero con le svolte di una scienza 

che, divenuta una inaudita e ancora in parte insondabile esplorazione del mondo, ha prodotto trasformazioni 

inconcepibili e vertiginose23. 

Nella mia esperienza il Pensiero-Arte di Pistoletto trova invece il suo centro naturale nella Trinamica intesa 

come teoria concettualistica della relazione. Poiché la verità non è più un assoluto da raggiungere, ma un 

campo in cui le differenze interagiscono. La Formula della Creazione (1 + 1 = 3) non rappresenta una sintesi, 

ma un atto di superamento, nel senso di  un’apertura verso un ordine di realtà in cui la conoscenza non si 

fonda su un’ unica ipotesi, ma su una co-esistenza delle possibilità. È qui che la mia lettura del Pensiero-arte 

si distacca da quella di Pistoletto, proponendo una visione sinterica del pensare artistico — un’estetica 

relazionale che riconosce nell’instabilità quantica della realtà la condizione stessa della conoscenza.24 In 

questa prospettiva, la verità dell’arte non è più un orizzonte da custodire, ma un evento di relazione, un 

processo di cura che tiene insieme ciò che la modernità aveva separato: spirito e materia, natura e tecnica, 

immaginazione e responsabilità. L’arte non possiede la verità: la fa accadere. Essa è lo spazio in cui il reale si 

dischiude, in cui l’essere si manifesta nella forma. I Greci avevano un termine specifico per chiamare la verità: 

aletheia. L’alfa privativo indica un movimento di rimozione del nascondimento (lanthano significa 

“nascondere”): a-letheia è dunque il processo di disvelamento del reale, il passaggio dall’occultamento alla 

luce. La verità, per loro, non era un possesso ma un processo, non un dato ma un evento del manifestarsi. Ed 

è qui che la verità dell’arte torna a coincidere con la verità dei Greci: essa non rappresenta la realtà; non offre 

un risultato, ma genera un accadere. Così, nella prospettiva trinamica di Michelangelo Pistoletto, la verità 

diventa un movimento relazionale di svelamento reciproco: un atto in cui l’essere si mostra attraverso la 

materia, e la materia si riconosce come portatrice di senso. È una aletheia contemporanea, una verità che 

non si fonda sul dominio, ma sulla cura dell’ellisse. Nella mostra UR-RA – Unity of Religions - Responsibility of 

Art, questa verità prende forma come spiritualità relazionale, una fenomenologia dell’incontro in cui l’arte è 

la cura ellittica del mondo, il luogo in cui il sapere ritrova il suo sapore della terra e la conoscenza il suo corpo 

luminoso. 

 

11. Vita, pensiero e ordine 

 
23   NdA: come quelle introdotte dalla fisica quantistica, che frantuma l’idea di una realtà unica e stabile, sostituendola 

con un orizzonte fatto di possibilità coesistenti, relazioni dinamiche e stati indeterminati. 

24  L’idea della sinterità, che è presentata nel volume Educene (Mimesis, 2025) è nata durante le giornate di lavoro 

dedicate alla stesura del volume Spiritualità (Marsilio, 2025). In quella circostanza, il confronto teorico e umano tra me 

e Michelangelo Pistoletto si è concentrato sul tentativo di definire una nuova condizione umana. La riflessione si è 

sviluppata a partire da un’intuizione condivisa: la necessità di pensare una forma di esistenza che non separi più 

l’interiorità dalla totalità, ma le riconnetta in un campo relazionale. «Con interità intendo quello che potremmo chiamare 

lo “spazio interiore”, aperto a tutto ciò che sta fuori, bisognoso di tutto ciò che esiste fuori. La sinterità rappresenta 

l’unione tra l’io singolo, la singolarità dello spazio interiore, e l’intero. È la dimensione in cui singolarità e interità si 

incontrano e si fondono». (Appunto tratto da una conversazione del 11 gennaio 2025, presso la casa di Michelangelo 

Pistoletto, nell’ambito del lavoro per il volume Spiritualità, Marsilio). 



Francesco Monico – Michelangelo Pistoletto e la Trinamica: una storia concettuale  
Del Terzo Paradiso come liberazione estetica della conoscenza 

___________________________________________________________________ 

58 
Materiali di Estetica 
N.12 n.2 (2026) - ISSN 2283-558X                                                                                                                                         

Ho volutamente introdotto forme e riferimenti quantum-like perché la perdita della metafisica veritativa della 

modernità non segna la fine del pensiero, ma il suo spostamento verso un altro orizzonte: quello dell’armonia 

generata dalla negazione dell’entropia, definita neghentropia. I riferimenti alla meccanica quantistica 

producono una analogia concettuale che permette di fondare l’instabilità come risorsa conoscitiva. Se la 

modernità cercava la verità come principio ordinatore, oggi, influenzati dalla meccanica quantistica e con il 

presentarsi nelle Scienze umane contemporanee della Teoria concettualistica della fisica quantistica, 

possiamo concepirla come una forma che emerge dal disordine, un pattern temporaneo del flusso del reale.25 

La verità, in questo senso, è processo estetico: il modo in cui l’universo — naturale, artificiale, mentale — 

produce bellezza come condizione di sopravvivenza cognitiva. Si potrebbe dunque definire la verità in termini 

matematici come eleganza: non splendore formale, ma astrazione armoniosa del reale. L’eleganza 

matematica è la misura minima di complessità necessaria a esprimere il massimo di ordine — la forma più 

sobria, ma anche la più vitale, in cui la conoscenza si organizza. Essa è la risposta neghentropica della mente 

all’eccesso informativo del mondo: un principio di economia estetica che converte il caos in significato. Nella 

prospettiva trinamica, tale eleganza non è statica né ideale, ma relazionale. Ogni atto conoscitivo, ogni 

creazione artistica, ogni gesto pedagogico costituisce un punto di equilibrio provvisorio tra forze divergenti — 

un momento in cui il disordine stesso produce armonia. È questa l’eredità più profonda del Pensiero-Arte: non 

la ricerca di una verità definitiva, ma la capacità di produrre eleganza nel pensare, di generare forme che, per 

un istante, contengano il mondo senza esaurirlo. L’arte, così intesa, diventa la pratica in cui la conoscenza si 

fa neghentropica, in cui il pensiero organizza la realtà non per dominarla, ma per darle ritmo, proporzione, 

respiro. Non più verità contro caos, ma armonia nell’entropia: un’estetica dell’equilibrio instabile, dove la cura 

dell’interazione sostituisce la volontà di potenza. Come scriveva Erwin Schrödinger in What Is Life? (1944), la 

vita si distingue dalla materia inerte per la sua capacità di negare l’entropia. Ogni essere vivente costruisce 

ordine nel disordine, genera coerenza nel caos. Analogamente, il pensiero è una negazione dell’entropia 

perché costruisce senso, crea legami, stabilisce connessioni. La Trinamica assume questa visione come 

fondamento: la conoscenza è una forza vitale che organizza la complessità del mondo, non per ridurla, ma 

per mantenerla in equilibrio dinamico. Da qui nasce la nozione di vita pensante, per indicare che ogni forma 

di vita è comunque una forma di pensiero. La Trinamica, in questo senso, apre un varco sul processo vitale 

stesso: ogni interazione produce un terzo senso, una nuova forma d’ordine, una nuova possibilità. 

 

12. L’arte come conoscenza liberata nel XXI secolo 

Per tutto questo l’arte di Michelangelo Pistoletto può essere intesa come una forma di conoscenza liberata, 

che ha la caratteristica di essere una conoscenza adatta al XXI secolo, epoca segnata dalla compresenza e dalla 

compenetrazione di culture, spiritualità e forme di pensiero eterogenee. In un mondo dove i confini identitari 

si dissolvono e le differenze coesistono, la creazione artistica si trasforma in metodo cognitivo. 

Nel suo lavoro più recente, Pistoletto rende visibile questa condizione planetaria. Un’opera come Il Terzo 

Paradiso delle Religioni (in UR-RA, Unity of Religions / Responsibility of Art, 01/11/25 - 30/11/26) mette in 

dialogo le principali tradizioni spirituali dell’umanità: l’Induismo, l’Ebraismo,  il Taoismo, il Confucianesimo, il 

Cristianesimo, l’Islam, il Buddhismo, e le culture agnostiche atee. Ciascun simbolo religioso è reinterpretato 

 
25  Il termine “quantum-like” non indica tanto una teoria fisica, quanto un modello epistemico, cognitivo o 

sistemico che si ispira ai principi formali della meccanica quantistica, applicandoli fuori dal dominio strettamente fisico: 

nella mente, nei sistemi complessi, nel linguaggio, nell’economia, nell’estetica, persino nell’educazione. Cfr. Khrennikov, 

Andrei. Ubiquitous Quantum Structure: From Psychology to Finance. Berlin: Springer, 2010; Bohm, David. Wholeness 

and the Implicate Order. London: Routledge, 1980; Aerts, Diederik, and Lester Beltran. “Quantum Structure in 

Cognition: Why and How Concepts Are Entangled.” Quantum Interaction 5494 (2009): 116–127; Derrick De Kerckhove, 

L’uomo quantistico. Mente, società, democrazia: dove ci porterà la prossima rivoluzione digitale, Rai Libri, 2025. 

 



Francesco Monico – Michelangelo Pistoletto e la Trinamica: una storia concettuale  
Del Terzo Paradiso come liberazione estetica della conoscenza 

___________________________________________________________________ 

59 
Materiali di Estetica 
N.12 n.2 (2026) - ISSN 2283-558X                                                                                                                                         

attraverso la forma trinamica: due cerchi opposti, un terzo di connessione, a rappresentare la possibilità di un 

equilibrio pacifico tra differenze che, per secoli, si sono percepite come inconciliabili. L’opera non enuncia una 

teologia, ma una ecologia (dello spirito): un campo di coesistenza in cui la verità non è unica, ma dialogica. 

Questa eterogeneità non riguarda solo la sfera religiosa o culturale, ma si estende alla stessa ontologia del 

pensiero. Nel XXI secolo, infatti, la conoscenza non è più esclusiva prerogativa dell’essere umano: la sua 

produzione coinvolge intelligenze artificiali, sistemi algoritmici, reti neurali, umanoidi e bot, che partecipano 

alla generazione di forme, linguaggi e decisioni. In questo nuovo paesaggio cognitivo, l’arte di Pistoletto 

assume una funzione inedita: diventa dispositivo di traduzione tra intelligenze eterogenee, un luogo in cui la 

relazione tra umano e non-umano si fa visibile, abitabile. La Trinamica fornisce la chiave per comprendere 

questa trasformazione: ogni incontro tra entità differenti — biologiche, digitali o spirituali — genera un terzo 

spazio, una zona di contatto in cui l’informazione si trasforma in esperienza condivisa. L’arte non comunica 

ma connette. È in questa connessione che si manifesta una nuova idea di verità come eleganza neghentropica 

capace di accogliere la molteplicità del mondo senza ridurla all’unità. 

 

 

13. Trinamica e pace preventiva: verso una metafisica relazionale 

Nel paesaggio complesso del XXI secolo, attraversato dalla compresenza di culture, spiritualità e intelligenze 

eterogenee, la Trinamica può essere letta come una forma etica della conoscenza: una teoria della co-

esistenza capace di sostituire l’assoluto veritativo con l’equilibrio della relazione. 

Essa istituisce una metafisica relazionale, in cui l’essere è interazione; non permanenza, ma accordo 

provvisorio. La realtà, in questa prospettiva, è un sistema di differenze che si rigenerano nel contatto, e la 

conoscenza non è più conquista di mondo, ma cura dei suoi legami. La pace preventiva diventa, in questo 

quadro, il principio regolativo di un’etica cognitiva: non la sospensione del conflitto, ma la manutenzione 

dell’interazione. È la capacità di preservare la tensione tra i poli senza lasciarla degenerare in distruzione; di 

generare equilibrio dentro la differenza, armonia dentro l’entropia. Ogni relazione — tra individui, culture, 

fedi o intelligenze — diventa così un atto estetico di sopravvivenza, una micro-utopia di coesistenza. In questo 

senso, la Trinamica non è soltanto una teoria estetica, ma una spiritualità critica della relazione: un tentativo 

di restituire al pensiero la sua funzione più antica, quella di unire ciò che la tecnica ha separato. Essa propone 

una conversione epistemologica: dalla conoscenza come appropriazione alla conoscenza come 

responsabilità. La pace preventiva, come centro neutro della Trinamica, rappresenta dunque un’ecologia 

cognitiva in cui l’umano, l’artificiale e il vivente partecipano alla stessa trama. Non più verità unica, ma 

armonia plurale; non più dominio, ma cura del possibile. In questo gesto di equilibrio — fragile, dinamico, 

neghentropico — si compie la liberazione del pensiero: la riconquista della conoscenza come forma di vita. 

 

14. Conclusione – Verso una conoscenza liberata 

La Trinamica si configura quindi come una filosofia della relazione e, al tempo stesso, come una teoria della 

conoscenza liberata. Liberata da cosa? Dal vincolo della verità, che ha guidato la modernità nel suo desiderio 

di fondare, ordinare, possedere. Quando essa diventa asse metafisico, la conoscenza si irrigidisce in struttura 

di potere: si misura sul dominio del reale, non sulla sua partecipazione. L’arte — e in particolare quella 

pistolettiana — apre invece la possibilità di una conoscenza che non si fonda sull’adesione a un principio 

assoluto, ma sulla creazione di legami significativi tra differenze in tensione. In tale spazio, la conoscenza non 

è più giudizio, ma processo di equilibrio, un sapere che accetta l’instabilità come condizione vitale, un sapere 

neghentropico che costruisce ordine dentro il flusso della complessità. un’eleganza entropica che traduce il 

caos in forma condivisibile. È una conoscenza estetica e relazionale, che trova nella Pace preventiva il suo 



Francesco Monico – Michelangelo Pistoletto e la Trinamica: una storia concettuale  
Del Terzo Paradiso come liberazione estetica della conoscenza 

___________________________________________________________________ 

60 
Materiali di Estetica 
N.12 n.2 (2026) - ISSN 2283-558X                                                                                                                                         

principio etico: mantenere viva la relazione, impedire che la differenza degeneri in violenza, far sì che ogni 

opposizione produca mondo. 

In questa prospettiva, la Trinamica non è soltanto una teoria dell’arte o della conoscenza, ma un nuovo modo 

di pensare l’essere: una metafisica relazionale per il XXI secolo, in cui umano, artificiale e vivente coesistono 

come nodi di una stessa rete cognitiva. Liberata dall’ossessione della verità unica, la conoscenza non domina: 

convive. Non conclude: accompagna. Non stabilisce ciò che è, ma custodisce ciò che accade nella relazione. 

È la forma in cui il pensiero cerca di interpretare il XXI secolo. La Trinamica è una grammatica della relazione: 

due differenze in interazione non producono una sintesi, ma una terzità generativa. Il Terzo non unisce: 

espone. Non risolve: mette in campo. Non pacifica: mantiene viva la distanza che permette al reale di 

accadere. 

  



Francesco Monico – Michelangelo Pistoletto e la Trinamica: una storia concettuale  
Del Terzo Paradiso come liberazione estetica della conoscenza 

___________________________________________________________________ 

61 
Materiali di Estetica 
N.12 n.2 (2026) - ISSN 2283-558X                                                                                                                                         

Bibliography 

Aerts, Diederik, and Lester Beltran. “Quantum Structure in Cognition: Why and How Concepts Are Entangled.” 

Quantum Interaction 5494 (2009): 116–127. 

Bacon, Francis. Novum Organum. 1620. A cura di Paolo Rossi. Torino: UTET, 1975. 

Bohm, David. Wholeness and the Implicate Order. London: Routledge, 1980. 

Cassirer, Ernst. Philosophie der symbolischen Formen II: Das mythische Denken. Berlin: Bruno Cassirer, 1925. 

Trad. it. Filosofia delle forme simboliche, vol. II: Il pensiero mitico. Firenze: La Nuova Italia, 1973. 

De Kerckhove, Derrick. L’uomo quantistico. Mente, società, democrazia: dove ci porterà la prossima 

rivoluzione digitale. Roma: Rai Libri, 2025. 

Diderot, Denis. Supplément au voyage de Bougainville. 1772. Trad. it. Supplemento al viaggio di Bougainville. 

Torino: Einaudi, 1996. 

Eliade, Mircea. Le mythe de l’éternel retour. Paris: Gallimard, 1949. Trad. it. Il mito dell’eterno ritorno. Roma: 

Borla, 1967. 

Heidegger, Martin. Die Frage nach der Technik. 1954. Trad. it. La questione della tecnica. In Saggi e discorsi. 

Milano: Mursia, 1976. 

Khrennikov, Andrei. Ubiquitous Quantum Structure: From Psychology to Finance. Berlin: Springer, 2010. 

Lévi-Strauss, Claude. Tristes tropiques. Paris: Plon, 1955. Trad. it. Tristi tropici. Milano: Il Saggiatore, 1960. 

Lovelock, James E., and Lynn Margulis. Gaia: A New Look at Life on Earth. Oxford: Oxford University Press, 

1979. Trad. it. Gaia. Una nuova visione della vita sulla Terra. Milano: Rizzoli, 1983. 

Monico, Francesco. Fragile – Un nuovo immaginario del progresso. Meltemi, 2020 

Monico, Francesco. Educene – Il cadavere speculativo della conoscenza. Una teoria dell’immaginazione. 

Milano: Mimesis, [2025, in stampa]. 

Nietzsche, Friedrich. Die fröhliche Wissenschaft. Leipzig: E.W. Fritzsch, 1882. Trad. it. La gaia scienza. Milano: 

Adelphi, 1974. 

Pico della Mirandola, Giovanni. Oratio de hominis dignitate. 1486. Trad. it. a cura di Eugenio Garin. Firenze: 

Vallecchi, 1942. 

Pistoletto, Michelangelo. Manifesto del Progetto Arte. Pistoia e Monaco di Baviera, 1994. 

———. Il Terzo Paradiso. Torino: Marsilio/Cittadellarte, 2010. 

———. La Formula della Creazione. Biella: Cittadellarte Edizioni, 2022. 

Rousseau, Jean-Jacques. Discours sur l’origine et les fondements de l’inégalité parmi les hommes. 1755. Trad. 

it. Discorso sull’origine e i fondamenti della disuguaglianza tra gli uomini. Milano: Rizzoli, 1993. 

———. Du contrat social. 1762. Trad. it. Il contratto sociale. Torino: Einaudi, 2010. 

Schrödinger, Erwin. What Is Life? The Physical Aspect of the Living Cell. Cambridge: Cambridge University 

Press, 1944. 

 


