
Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 304 

Gestalt e Kommunismus. 
Karl Marx, Ernst Jünger e il problema della singolarità 

 
di Giuseppe Raciti 

g.raciti@unict.it 

The essay attempts to compose elements of the Jünger-type theory with some of 
the first Marx’s suggestions on the Feuerbachian concept of the Gattungswesen. 
It is in question, on the background, a new theory about role and nature of the 
subject in the revolutionary process. 

 
Il singolo può essere individuo, può essere però anche tipo. 

Declinare tipologicamente la singolarità non è la stessa cosa che parlare 
di individui. D’altra parte, tipologico non vuol dire stereotipato o anche, 
introducendo nel concetto un accento sociologico, massificato. Il tipo non è il 
soggetto en masse. Questa caratterizzazione, come ha insegnato Jünger, 
riguarda piuttosto l’individuo – ecco il primo di una lunga serie di paradossi. 
È vero, l’individuo non è mai uguale a se stesso, ma è simile agli altri. «Ils se 
ressemblaient, mais pas plus que les autres», dice Beckett di due individui (A 
e B). Il rilievo è importante, perché in questo caso la differenza sortisce da un 
eccesso di somiglianza: come nel rapporto tra “tipi”. Stemperata dalla 
somiglianza, l’unicità si trasforma in isolamento. L’insieme degli individui 
isolati articola la massa. Ora se il tipo, come pare, antagonizza l’individuo, la 
sua natura rimane esterna alla massa. Il tipo è il singolo. Nella singolarità 
tipologica sperimentiamo un nuovo genere di soggettività o meglio: 
sperimentiamo la soggettività come genere. 

Proprio in apertura dei Grundrisse di Karl Marx c’è un testo giustamente 
famoso. La prerogativa dell’individuo, dice Marx, è quella di isolarsi nella 
società. Qui, però, non c’è alcun riferimento all’individuo sociopatico, tanto 
meno al fenomeno autistico o alla pura e semplice misantropia. No, Marx 
parla dell’individuo come tale, dell’individuo tout-court, insomma della “sana” 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 305 

individualità. Con le sue parole: «Der Mensch ist […] nicht nur ein geselliges 
Tier, sondern ein Tier, das nur in der Gesellschaft sich vereinzeln kann»1. 

L’individuo si isola come membro della società e se volesse isolarsi in altro 
modo, per es. rimanendo fuori dalla società, non riuscirebbe affatto nel suo 
intento. Non si può essere individui e insieme singoli. La singolarità connette 
i suoi membri secondo modalità esterne alla socializzazione ma estranee 
all’isolamento.  

L’individuo si associa per dissociarsi. Sembra un altro paradosso e 
indubbiamente lo è: oltre i confini della società non c’è l’isolamento, ma un 
nuovo tipo di associazione, di cui il comunismo, in una accezione che dovremo 
perimetrare, sembra essere l’immagine più appropriata.  

Il seguito del testo è altrettanto interessante. Immaginare che «la 
produzione dell’individuo isolato» avvenga «al di fuori della società», dice 
Marx, sarebbe come immaginare lo sviluppo di una lingua «senza individui 
che vivano e parlino assieme»2. Questo significa che ogni “produzione”, cioè 
ogni attività economica, necessità di un contesto sociale. Socializzazione e 
attività economica sono evidentemente la stessa cosa. Vivere all’interno di un 
contesto sociale, o sia produrre, vuol dire isolarsi. L’attività economica, e 
segnatamente l’attività finanziaria, è resa possibile dall’isolamento che nasce 
dalla socializzazione.   

Ciò è all’origine di un altro “apparente” paradosso.  
(Ma i paradossi, se mi è permesso improvvisare una osservazione fuori 

campo, sono sempre apparenti, sono il tessuto dell’apparenza; a segno che 
l’apparenza non è illusoria, ma paradossale. E il paradosso dell’apparenza 
consiste precisamente in questo, che dietro di essa non si cela alcuna 
sostanza.)  

L’altro paradosso indicato da Marx è il seguente: produrre isolatamente o 
sia: socialmente, non significa che i singoli produttori, ognuno dei quali è 
legato, com’è ovvio, al proprio interesse, si ostacolino a vicenda; piuttosto 
l’interesse privato va inteso come l’«interesse privato di tutti»3. Gli interessi, 

                                                        
1 K. Marx, “Kritik des Gothaer Programms”, in Werke, Dietz, Berlin 1973, vol. XIX, p. 16. 
2 Ibidem.  
3 Ivi, p. 74.  



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 306 

cioè, non confliggono per il semplice fatto di essere delle istanze private. La 
vera ragione del conflitto sta invece nel loro carattere sociale. La società è il 
luogo stesso del conflitto; non c’è socializzazione che non sia intimamente 
conflittuale. Secondo questo modo di ragionare, la sfera privata e quella 
sociale non sono affatto sfere diverse. Si tratta al contrario di sfere 
consustanziali o, più semplicemente, concentriche. Nel senso che l’una 
implica l’altra. La pointe, seguita perciò Marx, 

consiste piuttosto in questo, che l’interesse privato è già di per sé un interesse 
socialmente determinato, il quale può essere attinto esclusivamente all’interno 
delle condizioni poste dalla società e coi mezzi da essa messi a disposizione […]. 
Si tratta dell’interesse dei privati, certo; ma il suo contenuto, come la forma e il 
mezzo che ne rendono possibile la realizzazione, si debbono a condizioni sociali 
indipendenti da tutti.4 

Le condizioni sociali sono «indipendenti da tutti». Con ciò Marx intende dire 
che l’individuo, una volta attivo economicamente nella società, non si 
comporta come una vera e propria singolarità. Esso è condizionato, per non 
dire determinato, dal suo ruolo sociale. Il quale è principalmente un ruolo 
economico. La natura sociale del ruolo economico emerge con nettezza nel 
concetto di classe, un concetto che dalla seconda metà del secolo scorso si è 
cercato in tutti i modi di obliterare e che oggi appare quasi incomprensibile. 
Da ciò consegue che la libertà di cui gode l’individuo è quella ammessa in tutte 
le moderne società, vale a dire in tutti i contesti a regime capitalistico. 
L’individuo, nei termini scabri del Manifest, è libero di «vendere e comprare»5.  

Che cosa significa? C’è libertà nella sfera della circolazione, ma non in 
quella della produzione. La libertà nella sfera della produzione confligge con 
la nozione stessa di individuo, che importa isolamento e indifferenza reciproci, 
come dire gli ingredienti di uno stato di reclusione generalizzata. La libertà 
nella sfera della produzione, cioè la libertà sostanziale, impone la 

                                                        
4 Ibidem: «La pointe liegt vielmehr darin, daß das Privatinteresse selbst schon ein gesell-
schaftlich bestimmtes Interesse ist und nur innerhalb der von der Gesellschaft gesetzten 
Bedingungen und mit den von ihr gegebnen Mitteln erreicht werden kann […]. Es ist das 
Interesse der Privaten; aber dessen Inhalt, wie Form und Mittel der Verwirklichung, durch 
von allen unabhängige gesellschaftliche Bedingungen gegeben». 
5 K. Marx, F. Engels, “Manifest der Kommunistischen Partei”, in Werke, Dietz, Berlin 1959, 
vol. IV, p. 476. 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 307 

declinazione tipologica dell’individualità. Questo, nei suoi termini essenziali, 
è il nostro problema. 

Di qui l’ipotesi di reinquadrare il carattere sociale dell’isolamento 
individuale, questo concetto marxiano che non cessa di stupire i suoi lettori 
più attardati, traverso l’uso di un’ottica speciale, cioè l’ottica adottata da 
Ernst Jünger nelle pagine dell’Arbeiter. Tenteremo in particolare di profilare 
in senso tipologico i concetti marxiani di Gattungswesen e Kommunismus, e 
in questo proposito di incastrare tessere logiche di diversa provenienza, nella 
fattispecie marxiane e jüngeriane, illustreremo la nostra maniera, non più 
storiografica ma dichiaratamente progettuale, di riaprire la discussione sulla 
controversa nozione di rivoluzione conservatrice. 

Cominciamo con una considerazione di carattere filosofico, rivolta al 
versante marxista della nostra inchiesta. Gattungswesen (“ente generico”) e 
Kommunismus sono due aspetti della stessa realtà. L’aspetto logico e quello 
politico. Ciò che sul piano logico è l’ente generico, sul piano politico è il 
comunismo. In questa maniera il comunismo diventa un problema di logica e 
la logica, di rimando, un problema politico. Ciò ricorda da vicino il celebre 
“aforismo” di Lenin: «Non si può comprendere a pieno Il Capitale di Marx […] 
se non si è studiata attentamente e capita tutta la Logica di Hegel»6. Ma 
qualcuno ricorderà anche il clamoroso rovesciamento di questa affermazione, 
operato da Louis Althusser, un autore oggi dimenticato: non è possibile capire 
Hegel, diceva, se non si è prima letto e compreso a fondo Marx7. Le due 
affermazioni si fecondano reciprocamente: Hegel e Marx stanno tra loro come 
i lembi combacianti della teoria e della prassi. «La philosophie», sintetizza 
mirabilmente Althusser, «est de la politique dans la théorie»8. 

Due sono le parole di cui disponiamo per avviare un confronto serrato tra 
Jünger e Marx – Kommunismus e Arbeitertum. La seconda è una parola 
chiave della rivoluzione conservatrice. Cornelia Schmitz-Berning ci informa 

                                                        
6 Lenin, “Quaderni filosofici”, in Id., Opere scelte in sei volumi, Editori Riuniti-Edizioni Pro-
gress, Roma-Mosca 1973, vol. III,  p. 445. 
7 Cfr. L. Althusser, “Lénine devant Hegel”, in Id., Lénine et la philosophie suivi de Marx et 
Lénine devant Hegel, Maspero, Paris 1972, p. 79: «Personne n’a compris Hegel […] car il n’est 
possible de comprendre Hegel que si on a étudié et compris à fond Le Capital!». 
8 Ivi, p. 76. E poco più sopra (p. 75): «La philosophie est une pratique d’intervention politique 
qui s’exerce sous la forme théorique». 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 308 

che è stato Ernst Jünger a sottolineare per primo l’antinomia tra Arbeitertum 
e Arbeiterschaft. Il saggio Der neue Nationalismus (1927) anticipa, in effetti, 
il più noto Von Proletariat zum Arbeitertum (1930), di August Winnig. «Nel 
Nazionalsocialismo» chiarisce Schmitz-Berning «Arbeitertum surrogava il 
termine Proletariat, il concetto centrale della teoria marxista della lotta di 
classe»9. Ma la situazione è in realtà più complessa. Si trattava di prendere 
le distanze dal significato del termine Arbeiterstand, la cui connotazione 
appariva, da destra come da sinistra, esclusivamente economica. L’economia, 
scienza della ricchezza, denunciava da una parte e dall’altra la sua povertà di 
spirito.  

Così, dietro la greve retorica del Blut non c’è solo un primato razziale e 
biologico: questa sarà l’opzione nazionalsocialista, non certo l’unica, ma quella 
vincente: «La scuola di Monaco» annota Jünger, 

la più superficiale, è poi risultata vincente; offriva merce a buon mercato. Nelle 
mie lettere e nei miei appunti di quegli anni compaiono una quantità di persone; 
anche Niekisch, Hielscher, Ernst von Salomon, Kreitz e Albrecht Erich Günther, 
che è morto da poco, avevano grandi vedute. Molti di loro sono stati assassinati, 
altri sono emigrati, altri ancora si sono disillusi o ricoprono posti di prestigio 
nell’esercito, nel controspionaggio, nel partito. Eppure, i sopravvissuti 
parleranno sempre di buon grado di quei tempi; si viveva potentemente nell’idea. 
Così io m’immagino Robespierre ad Arras.10 

Nella dicotomia Arbeitertum/Arbeiterstand emerge in controluce la direttrice 
economica che innerva il fenomeno della socializzazione. È il tema centrale 
dei Grundrisse, già lo sappiamo. Ma è anche il motivo polemico introdotto dal 
sottotitolo del Capitale: Kritik der politischen Ökonomie.  

Ora, ciò che impedisce all’analista di sovrapporre Kommunismus e 
Arbeitertum è in primo luogo il concetto di gerarchia. Apertamente esibito nel 
primo Jünger, esso opera sottotraccia in Marx. Affiora così il nostro primo 
problema: giustificare la trattazione di questo corpo estraneo in rapporto alla 
teoria comunistica.  

Almeno in un’occasione Marx tocca la questione nel modo più significativo. 
Citiamo ancora una volta dalla così detta introduzione del 1857 ai Grundrisse: 

                                                        
9 C. Schmitz-Berning, Vokabular des Nationalsozialismus, de Gruyter, Berlin 2007, p. 42. 
10 E. Jünger, “Das zweite Pariser Tagebuch”, in Id., Strahlungen II, Deutscher Taschenbuch 
Verlag, München 1988, pp. 46-47, in data 20 aprile 1943. 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 309 

In tutte le forme di società vi è una determinata produzione che assegna a tutte 
le altre, ivi compresi i loro rapporti reciproci, rango e influenza [Rang und 
Einfluß]. Si tratta di una illuminazione generale [allgemeine Beleuchtung], in cui 
sono immersi tutti gli altri colori, i quali ne risultano modificati fin nella loro 
particolarità [Besonderheit]. È un etere speciale, che determina il peso specifico 
di tutti gli elementi che vi si distinguono.11  

Marx è qui alle prese con la rimodulazione di un tema caratteristico della 
logica filosofica o sia il rapporto tra universale e particolare, tra genere e 
specie. La produzione che si impone in un certo momento storico ha il potere 
di ordinare gerarchicamente tutti gli elementi che vi si riferiscono. E tuttavia 
essa è a sua volta un elemento particolare, giacché la sua posizione apicale, il 
suo primato, sono determinati dalla situazione storica. Inoltre, la produzione 
dominante non annulla le differenze specifiche: le “illumina”. Marx dice 
questo. Non si tratta perciò di un processo di assorbimento, ma, più 
esattamente, di trascolorazione. L’universale non è allora, come si è inteso 
per lo più, l’indistinto; l’universale non è vuoto ma pieno. 

Da mero contenitore o sostanza neutra l’universale diventa “corpo”. Ma 
ecco il nuovo dato su cui occorre riflettere: se l’universale è un corpo, la scienza 
che se ne occupa è una scienza del particolare. L’universale si legge attraverso 
la lente del particolare. Questo è un altro paradosso. Una facezia di Jacques 
Lacan può servire a illustrarlo meglio.  

Tres faciunt collegium è un’antica sentenza accademica. Per Lacan si 
tratta di un perfetto esempio di collectivité o sia di «un gruppo formato dalle 
relazioni di un numero definito di individui». Ma la collectivité non va confusa 
in nessun caso con la généralité, che è invece «una classe che comprende 
astrattamente un numero indefinito di individui»12.  

La “collettività” lacaniana si presenta come un caso di universale distinto 
o corporeo. In questa foggia l’universale si attaglia alla psicoanalisi, che 
infatti Lacan classifica tra le scienze del particolare. Esattamente come la 
scienza della storia13. In che senso? Lacan sta ragionando sul rapporto tra il 

                                                        
11 K. Marx, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie. Rohentwurf 1857-1858, Dietz, 
Berlin 1974, p. 27. 
12 J. Lacan, “Le temps logique et l’assertion de certitude anticipée. Un nouveau sophisme”, in 
Id., Écrits I, Seuil, Paris 1999, p. 210. 
13 Cfr. J. Lacan, “Fonction et champ de la parole et du langage en psychanalyse”, in Id., Écrits 
I, Seuil, Paris 1999, p. 259. 

 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 310 

particolare e l’universale. Sta ragionando da filosofo. Ridotta all’essenziale la 
sua idea è questa: il solo modo di «dare corpo all’universale» è inscriverlo nella 
«congiuntura del momento particolare»14. Senza il riferimento al «momento 
particolare», vale a dire al momento storico, l’universel… se dissipe en 
généralité15. 

Ernesto Laclau, che fra l’altro è un lettore molto attento di Lacan, intende 
qualcosa di analogo quando rielabora la nozione gramsciana di “egemonia” e 
approda all’idea di una «universalità parziale e pragmatica» o «contingente», 
cioè una «universalità contaminata dalla particolarità»16. 

Sono indicazioni preziose, che dobbiamo mettere a frutto. Riprendiamo 
allora il nostro discorso da questa postazione più avanzata.  

La produzione dominante, storicamente dominante, dispone le differenze 
in base al rango, cioè in base al loro modo specifico di differire. Con ciò il 
genere non contiene le differenze; esso, piuttosto, è una differenza generica al 
cospetto delle differenze specifiche. Su questo nuovo modo di concepire la 
logica filosofica ha seriamente riflettuto, sulla scia di Lacan, Slavoj Žižek, 
specie nel suo primo libro su Hegel: Le plus sublime des hystériques. La nostra 
attenzione è rivolta in particolare al concetto di point symptômal17. Con 
questa espressione Žižek indica la contraddizione immanente al campo 
dell’universale. C’è da chiedersi allora qual è la contraddizione immanente al 
campo comunistico. La nostra ipotesi è che il punto sintomale del campo 
comunistico è rappresentato dal concetto di gerarchia. La contraddizione 
immanente al comunismo è la gerarchia. Essa non fa parte del comunismo e 
tuttavia gli è immanente. La gerarchia è insieme interna e esterna al 
comunismo, dunque la gerarchia contraddice il comunismo. Ciò implica una 
affinità strutturale tra la logica dell’universale e la logica del comunismo; di 
più: implica che la logica del comunismo non sia altro, au fond, che la logica 

                                                        
14 Ivi, p. 290. 
15 Cfr. ibidem.  
16 E. Laclau, “Identità ed egemonia: il ruolo dell’universale nella costituzione delle logiche 
politiche”, in J. Butler, E. Laclau, S. Žižek, Dialoghi sulla sinistra. Contingenza, egemonia, 
universalità, a cura di L. Bazzicalupo, Laterza, Roma-Bari 2010, pp. 48, 53.  
17 Cfr. S. Žižek, Le plus sublime des hystériques. Hegel avec Lacan, PUF, Paris 2011, p. 27. Il 
“secondo” libro su Hegel è il recente Less Than Nothing: Hegel and the Shadow of Dialectical 
Materialism, New York 2012. Va detto che nel nome di Žižek la critica hegeliana attinge oggi 
vertici semplicemente impensabili fino alla metà del secolo scorso. 

 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 311 

della filosofia. La questione può restare in sospeso. Al postutto, come ha 
osservato Boris Groys, tali implicazioni servono a spiegare l’«istintiva 
inclinazione al comunismo riscontrabile in tutte le persone dotate di una 
coscienza critica»18. 

Si riparta adesso dalla domanda di Žižek: Quelle est donc, stricto sensu, la 
“contradiction” qui “pousse en avant” le processus dialectique?19 

La contraddizione è l’elemento interno che agisce all’esterno del campo. 
Anche la gerarchia – il “rango” nel linguaggio non domesticabile dell’Arbeiter 
– denuncia una contraddizione analoga: essa funziona come un elemento 
esterno, ma non lo è; si relaziona al campo come un oggetto, dunque 
dall’esterno, ma di fatto “lavora” all’interno – non è, dunque, un “oggetto” ma 
un “aggetto”. L’aggetto è l’oggetto artificialmente internalizzato: in questa 
posizione “ectopica” esso crea contraddizione e movimento. Il rango è con ciò 
la particolarità del genere comunistico, vale a dire la sua contraddizione. 
Senza questa contraddizione interna il genere non avrebbe identità. Esso si 
organizza e si costituisce in opposizione alla sua contraddizione. Žižek parla 
a questo riguardo di una «eccezione costitutiva»20; per noi, l’eccezione 
costitutiva in seno al campo comunistico è il rango. 

Intesa come funzione e come finzione interna al campo comunistico, la 
gerarchia svolge un ruolo delicato. Il suo compito è rintracciare la singolarità 
nel cuore stesso dell’omogeneità; essa si incarica di segnalare le differenze 
sulla superficie piatta e astratta dell’«arido egualitarismo». – Öde 
Gleichmacherei: l’espressione, densa di risonanze, è di Martin Heidegger.  

Com’è noto, nel gennaio del 1940 Heidegger organizza una «discussione» 
sull’Arbeiter per «una cerchia di colleghi»21; nello stesso anno, nel quadro di 
una vasta e articolata ricognizione sul pensiero di Nietzsche, Heidegger 
costruisce la definizione forse più puntuale del concetto di tipo: «Il tipo 
riunisce in sé, trasformate, l’unicità, in precedenza reclamata dall’individuo, 
e l’omogeneità e universalità che la comunità richiede. Ma l’unicità del “tipo” 

                                                        
18 B. Groys, Das kommunistische Postskriptum, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 2006, p. 9. 
19 S. Žižek, Le plus sublime des hystériques. Hegel avec Lacan, cit., p. 27. 
20 Ibid. 
21 P. Trawny, “Heidegger und ‘Der Arbeiter’. Zu Jüngers metaphysischer Grundstellung”, in 
G. Figal, G. Knapp (Hrsg.), Verwandtschaften, Attempto, Tübingen 2003, p. 74. 

 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 312 

consiste in una chiara regolarità dello stesso carattere che non tollera tuttavia 
alcun arido egualitarismo, ma ha bisogno di una peculiare gerarchia»22. 

L’Arbeiter di Jünger non cessa di evocare il senso di questa «peculiare 
gerarchia». Essa serve a distinguere – o meglio: a distanziare (spazialmente) 
– Arbeiter e Bürger, tipo e individuo, unità e unicità. La «differenza essenziale 
tra Bürger e Arbeiter», scrive Jünger, non consiste «nella successione 
temporale delle formazioni di dominio», cioè nel passaggio da un sistema di 
potere all’altro, e neppure, più genericamente, «nel contrasto tra il vecchio e 
il nuovo»23. «Ciò che sollecita la massima attenzione è piuttosto il fatto che tra 
il borghese e il lavoratore non c’è soltanto una differenza storica, ma 
principalmente una differenza di rango»24. 

«Differenza storica» – traduciamo così l’espressione problematica 
Unterschied im Alter (lett. “differenza d’età”) – e «differenza di rango» 
[Unterschied des Ranges]. La prima riguarda il tempo, la seconda lo spazio. Il 
tipo ragiona in termini spaziali, l’individuo in termini temporali. L’individuo 
abita la storia, il tipo la Gestalt.  

Certo, anche la Gestalt può affacciarsi alla storicità. All’epoca della 
gestazione dell’Arbeiter, al valico tra gli anni Venti e Trenta del secolo scorso, 
il comunismo non è ancora entrato nel tunnel del Terrore, non si è ancora 
configurato, secondo che afferma Karl Schlögel, come «stato di eccezione»; 
questo avverrà, con sinistra precisione, a partire dall’anno 193725. Di 

                                                        
22 M. Heidegger, Il nichilismo europeo, a cura di F. Volpi, Adelphi, Milano 2003, p. 173; M. 
Heidegger, Der europäische Nihilismus, Neske, Pfullingen 1967, pp. 121-122: «Der Typus 
vereinigt in sich gewandelt das Einzigartige, das vormals vom Individuum beansprucht 
wurde, und das Gleichartige und Allgemeine, das die Gemeinschaft fordert. Aber das Einzi-
gartige des “Typus” besteht in einer klaren Durchgängigkeit derselben Prägung, die gleich-
wohl keine öde Gleichmacherei duldet, sondern einer eigentümlichen Rangordnung bedarf». 
23 E. Jünger, “Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt”, in Id., Sämtliche Werke, Klett-Cotta, 
Stuttgart 1981, vol. VIII, p. 23: «Nicht in der zeitlichen Folge der Herrschaft, nicht im Ge-
gensatze zwischen Alt und Neu liegt der wesentliche Unterschied, der zwischen dem Bürger 
und dem Arbeiter besteht». 
24 Ibidem: «Was vielmehr die höchste Aufmerksamkeit erregt, das ist die Tatsache, daß 
zwischen dem Bürger und dem Arbeiter nicht nur ein Unterschied im Alter, sondern vor 
allem ein Unterscheid des Ranges besteht». 
25 Cfr. K. Schlögel, Terror und Traum. Moskau 1937, Fischer, Frankfurt a.M. 2011, p. 305. Il 
carattere “liminare” dell’anno 1937 emerge in modo impressionante nel capitolo intitolato 
Eine Topographie des Verschwindes: das Moskauer Adressbuch von 1936 (ivi, pp. 86-102), in 
cui un semplice indirizzario si trasforma, nelle mani di Schlögel, in uno sterminato «registro 
dei morti». L’eco del terrore si propaga da un capo all’altro della storia: dalle cifre che com-
pongono l’anno 1937 si ricava, per metatesi, il 1793.    



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 313 

conseguenza la situazione sovietica offre più di uno spunto per l’edificazione 
del mondo compatto dell’Arbeiter. Si potrebbero elencare una serie di elementi 
testuali a sostegno di una lettura “costruzionista”, ma il nostro interesse verte 
piuttosto sulle convergenze teoretiche. 

Il comunismo – come la Gestalt – non si situa nel tempo al modo di una 
realtà preterita (poniamo l’ex-Unione Sovietica) o, al contrario, di una 
proiezione utopica. E non c’è neppure un comunismo del passato (il 
comunismo “rozzo”, nel linguaggio di Marx) e un comunismo dell’avvenire. 
Bisogna piuttosto cominciare a saggiare, come fa oggi Schlögel, la contiguità 
della storia e dello spazio. Questa era del resto la strada già percorsa da 
Walter Benjamin. La storia, dice Benjamin, non si dipana lungo la linea 
“cava” del tempo e lo storico, di rimando, deve smetterla di «lasciarsi scorrere 
di tra le dita, come un rosario, la sequenza degli avvenimenti»26. Lo storico 
deve semmai considerare il fenomeno opposto, cioè l’“arresto” del tempo 
(Stillstellung des Geschehens, dice Benjamin). E tutte le volte che la storia si 
arresta è in atto una «chance rivoluzionaria»27: si rende cioè visibile il punto 
preciso, lo spazio, in cui essa riparte da zero. Ecco il brano decisivo: «Die 
Geschichte ist Gegenstand einer Konstruktion, deren Ort nicht die homogene 
und leere Zeit, sondern die von “Jetztzeit” erfüllte bildet». Impossibile 
approntarne una versione letterale: Non il tempo omogeneo e vuoto si offre 
alla costruzione del luogo della storia, ma il tempo che nella sua pienezza 
culmina nell’ora [Jetztzeit] 28. 

L’espressione Jetztzeit non designa il tempo frammentato nella puntualità 
dei singoli istanti, contro cui polemizza l’ontologia temporale di Heidegger; 
Jetztzeit è piuttosto la ‘punta del tempo’, il sito apicale in cui il tempo cessa di 
svolgersi in guisa «omogenea e vuota» e riparte da inedite premesse – per es. 
da Messidoro.  

La révolution, dice il Poeta, ampute le monde. Dunque ab ovo significa a 
novo. Ma ora c’è soprattutto una questione che si fa strada imperiosamente e 
le sormonta tutte: questa attitudine del tempo a ripartire daccapo cangiando 

                                                        
26 W. Benjamin, “Über den Begriff der Geschichte”, Die Neue Rundschau, LXI, 1950, p. 570. 
27 Ivi, p. 569. 
28 Ivi, p. 567. 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 314 

corpo e veste, riguarda ancora il senso della storicità? – Perché ci sia 
ripartenza, scrive Benjamin, deve «saltare il continuum della storia». Sono 
parole di fuoco: «La coscienza di far saltare il continuum della storia, 
leggiamo, è una peculiarità delle classi rivoluzionarie al momento 
dell’azione»29. Verosimilmente, se salta il continuum della storia salta anche 
la coscienza: dopo Hegel, infatti, non è più agevole, malgrado la 
Fenomenologia husserliana, distinguere il tempo della coscienza da quello 
della storia. La «chance rivoluzionaria» è allora quella in cui la coscienza fa 
saltare se stessa. 

La rivoluzione brilla sulla punta del tempo e si rende visibile solo allo 
sguardo che ha saputo emanciparsi dall’illusione della storia. È dunque 
ancora un paradosso quello con cui abbiamo a che fare, e tra i più insidiosi. 
Esso riguarda il nesso tra comunismo e storia, un tema su cui il ‘giovane’ Marx 
ci ha lasciato degli appunti notevoli; ne faremo cenno, se possibile, più avanti. 
Limitiamoci per ora a questo dato: ammesso che l’atto rivoluzionario disponga 
di una logica, essa consiste nella distruzione e nella ricostruzione della storia, 
nel suo azzeramento e nella sua ripartenza. 

Sarebbe tuttavia un errore filosofico e politico considerare questo passage 
a l’acte nei termini di una presa del potere. Secondo Jünger, il potere di cui 
dispone il lavoratore non è il frutto di un avvicendamento al vertice, di un 
passaggio epocale di cui si conserva traccia nello svolgimento storico. La 
battaglia del lavoratore riguarda il dominio dello «spazio elementare»30. Il 
rapporto gerarchico esclude il tema temporale della successione: il lavoratore 
non prende storicamente il potere, piuttosto non smette di esercitarlo; di più: 
lo esercita da sempre. Ciò che conta, sostiene Jünger, non è il fatto che «una 
nuova compagine politica o sociale si impadronisca del potere»; l’elemento 
decisivo è un altro e riguarda la capacità, da parte di «una nuova umanità», 
di attingere «lo spazio del potere [Machtraum] e colmarlo di senso»31. Del pari, 
occorre rifiutarsi all’idea «di vedere nell’Arbeiter il rappresentante di un 
nuovo ceto [Stand], di una nuova società, di una nuova economia, giacché egli 

                                                        
29 Ivi, p. 568: «Das Bewußtsein, das Kontinuum der Geschichte aufzusprengen, ist den rivo-
lutionären Klassen im Augenblick ihrer Aktion eigentümlich». 
30 E. Jünger, “Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt”, cit., p. 58. 
31 Ivi, p. 71. 

 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 315 

o non è niente di tutto ciò o è di più: o sia l’esponente di una Gestalt di cui fa 
parte e che gli appartiene [...]»32. 

Come l’Anarch, la figura che si affaccia nell’ultima fase della riflessione 
jüngeriana e che trae alimento da un’acuta riflessione sul “proprietario” 
stirneriano33, anche l’Arbeiter «non lotta per il potere, in quanto lo riconosce 
come sua proprietà»34. Arbeiter e Anarch sono soggetti “demaniali” e cioè, alla 
lettera, proiezioni o “irraggiamenti” del dominium. Che si chiami “forma” o 
“genere” – vedremo meglio anche questo –, il dominio richiede anzitutto uno 
status soggettivo adeguato.  

L’inadempimento di questa richiesta attraversa come un filo 
indubbiamente rosso la storia del comunismo. Storicamente il comunismo è 
caduto per molte ragioni; filosoficamente è caduto per una sola ragione: 
l’assenza di un’adeguata teoria del soggetto comunistico. Il soggetto 
comunistico è il soggetto tipologico. Si è costruito il comunismo, ma si è 
lasciato al suo interno un soggetto inadeguato – l’individuo o Bürger –, a cui 
è mancato subito, come dice Jünger, il Lebensluft, l’«ossigeno vitale»35. Dietro 
la catastrofe storica bisogna fiutare un deficit teoretico. 

L’indagine sul tipo formalizzata nell’Arbeiter di Ernst Jünger, contiene al 
suo interno una dottrina suppletiva per l’abitare comunistico. Questa è la 
nostra tesi generale. Ne discende il proposito di tradurre i concetti di 
Gattungswesen e Kommunismus, due concetti marxiani mutuati da 
Feuerbach36, rispettivamente nei termini jüngeriani di “tipo” e Gestalt. 

                                                        
32 Ibidem.  
33 Per l’interpretazione jüngeriana dell’Eigner di Stirner ci permettiamo di rinviare a G. Ra-
citi, “Vite Parallele. Potere e persona nelle politiche di Max Stirner e Ernst Jünger”, Archivio 
di storia della cultura, XVIII, 2005, pp. 245-265. 
34 E. Jünger, “Eumeswil”, in Id., Sämtliche Werke, Klett-Cotta, Stuttgart 1980, vol. XVII, p. 
324: «Der Eigner kämpft nicht um die Macht, sondern erkennt sie als sein Eigentum». Il testo 
ha un seguito pregnante: «Er eignet sie sich an oder, besser gesagt: zu. Das kann auf 
gewaltlose Weise, vor allem durch Stärkung des Selbstbewußtseins, geschehen» (“[Il proprie-
tario] si annette il potere, meglio: se lo aggiudica. Il che può succedere senza violenza, specie 
se si è rafforzata l’autocoscienza”). 
35 E. Jünger, “Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt”, cit., p. 59. 
36 Per la nozione di Gattungswesen o “ente generico” si rimanda alla ricognizione di G. Dicke, 
Der Identitätsgedanke bei Feuerbach und Marx, Westdeutscher Verlag, Colonia-Opladen 
1966, p. 55ss. Da ultimo, cfr. R. Finelli, Un parricidio mancato. Hegel e il giovane Marx, Bol-
lati-Boringhieri, Torino 2004. L’idea fuerbachiana del comunismo emerge per es. in un pas-
saggio come questo (L.A. Feuerbach, “Fragmente zur Charakteristik meines philosophischen 
Curriculum vitae”, in Id., Sämtliche Werke, Otto Wigand, Leipzig 1846-1866, vol. II,p. 413): 

 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 316 

Cominciamo da un’osservazione periferica. Non è vero che il moderno 
individuo metropolitano – per es. il «geistige Nomade» di cui parla Oswald 
Spengler in pagine celebri37 –, non è più capace di ascoltare i suoi istinti. È 
vero piuttosto che ha sostituito gli istinti con il loro corrispettivo più adeguato. 
Ciò che infatti è l’istinto nell’animale, è l’interesse (economico) nell’individuo. 
La “pulsione” individuale è una pulsione economica. 

Torniamo a Marx; egli dice: l’uomo «produce universalmente», l’ani-male 
«unilateralmente»38. L’antico topos dell’animale serve qui a reinventare il 
senso di una vita esperita fuori dal genere e dentro la “natura”. Fuori dalla 
teoria e dentro la prassi del mercato. Nel mercato l’individuo ritrova l’habitat 
particolaristico o naturale di cui il genere minaccia di privarlo. Questo può 
illuminare, tra l’altro, il senso di un noto passaggio di Lenin: «La coscienza 
politica di classe può essere portata all’operaio solo dall’esterno [только 
извне], cioè dall’esterno della lotta economica»39. Da questa angolazione, che 
cominciamo a saggiare in guisa sperimentale, il genere e il mercato si 
escludono come le soggettività che vi si associano: come tipo e individuo. 

Il problema del comunismo non investe la posizione dell’uomo “nel cosmo”, 
bensì nel genere. All’interno del genere la coscienza diventa demaniale, cresce 
fino al dominium. Ciò che inficia questo dramma di formazione è il fenomeno 
dell’alienazione. Dagli effetti dell’alienazione dipende la capacità di abitare o 
meno il genere. Ecco perché il tema dell’alienazione è così importante. Per 
Istvan Mészáros si tratta del «concetto chiave» dei Manoscritti40. Teodor Ilʹich 
Oĭzerman41 invitava a maggior cautela: c’è il pericolo, scriveva negli anni 
Sessanta del secolo scorso, di una dilatazione indebita – spiritualistica, 

                                                        
«Ego und Alter Ego “Egoismus” und “Communismus”, dem beide sind so unzertrennlich, als 
Kopf und Herz. Ohne Egoismus hast Du keinen Kopf, und ohne Communismus kein Herz» 
(“Ego e Alter Ego, ‘egoismo’ e ‘comunismo’: non meno separabili che testa e cuore. Senza egoi-
smo ti manca la testa, e senza comunismo ti manca il cuore”). 
37 Cfr. O. Spengler, Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der Weltges-
chichte, Beck, München 1990, p. 677. 
38 K. Marx, Ökonomisch-philosophische Manuskripte, Hrsg. M. Quante, Suhrkamp, Frank-
furt a.M. 2009, p. 91: «[Das Thier] producirt einseitig, während der Mensch universell pro-
ducirt». 
39 Lenin, Che fare?, a cura di V. Strada, Einaudi, Torino 1971, p. 97. 
40 Cfr. I. Mészáros, La teoria dell’alienazione in Marx, tr.. it. di M. e E. Cingoli, Editori Riuniti, 
Roma 1976, p. 11. 
41 Cfr. T.I. Oiserman, Die Entfremdung als historische Kategorie, Dietz, Berlin 1965. 

 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 317 

esistenzialistica – di una tematica, di cui bisogna tornare a rivendicare la 
matrice materialista.  

Porre la questione di principio circa l’abitabilità del genere significa per 
noi dis-porre, cioè rimuovere, il problema dell’alienazione. 

Il «lavoro estraniato» scrive Marx «rende il genere estraneo all’uo-mo»42. 
Da questa prima (e forse unica) evidenza ricaviamo che il lavoro alienato 
degenera l’uomo, cioè lo priva del genere a cui appartiene. Com’è ovvio, non si 
tratta di una appartenenza naturale, poniamo biologica o razziale, bensì 
teoretica e politica. La «legittimazione» del singolo, sottolinea Jünger in un 
contesto parallelo, è data dall’appartenere o meno a una Gestalt43. I concetti 
di Gattung e Gestalt, collocati su versanti a prima vista opposti o almeno 
estranei, convergono in realtà su un punto fondamentale. Mettono in gioco il 
“tutto” e non una parte contro un’altra parte, come avviene continuamente in 
natura. Questa nozione di totalità va nettamente distinta, lo diciamo a scanso 
di equivoci grossolani, dalle de-generazioni totalitarie: il totalitarismo è 
infatti la parodia della totalità, come dire l’enfasi della “parte”. I fascismi 
riproducono politicamente la conflittualità parcellizzata e istintuale del 
mondo naturale: essi, dice perciò Boris Groys, «non sono abbastanza totali», 
perché oppongono una razza contro l’altra, mentre il comunismo «hat […] 
allein das Ganze zu seinem Gegenstand»44.  

I fascismi riproducono la frammentazione naturale sul piano politico, i 
mercati la riproducono sul piano economico e per meglio dire finanziario. 

Le democrazie liberali riattivano i conflitti parziali sul piano finanziario, 
vale a dire all’interno della Zivilisation. E almeno sotto questo rispetto 
l’endiadi Kultur/Zivilisation è ancora feconda: la Zivilisation segna 
(spenglerianamente) la “crisi” della Kultur, ne mette in luce, cioè, l’aspetto 
puramente economico. Non si dà infatti economia senza crisi e segnatamente 
senza crisi finanziaria. La crisi è l’apriori finanziario della civiltà della 
tecnica. La fase finanziaria del capitale rifunzionalizza la conflittualità della 

                                                        
42 K. Marx, Ökonomisch-philosophische Manuskripte, cit., p. 90: «die entfremdete Arbeit […] 
entfremdet [...] dem Menschen die Gattung». 
43 Cfr. E. Jünger, “Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt”, cit., p. 47: «es ist die Legitimation 
[…] des Enzelnen, daß er dieser oder jener Gestalt zugehört». 
44 B. Groys, Das kommunistische Postskriptum, cit., p. 34. 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 318 

natura su basi interamente artificiali. Riaffiora così il concetto di “seconda 
natura”, che ora, però, sarà da intendersi non solo in senso riproduttivo, ma 
anche e soprattutto produttivo. Proprio come si evince dal paradosso di 
Adorno: «La Zivilisation è la vittoria della società sulla natura, nel senso che 
ogni cosa vi si cangia in natura»45. 

Ma il rapporto tra totalità e parzialità, diciamo tra cultura e natura, è 
anche un problema metafisico. Marx, è noto, rovescia l’assunto roussoviano: 
il movimento di emancipazione non parte dalla totalità per approdare alla 
parzialità; la traiettoria descritta dal comunismo non principia da un ente 
«parfait et solitaire» per attingere la «partie d’un plus grand tout»46. Il motivo 
è semplice: il genere, come la Gestalt, non è il frutto della somma delle sue 
parti. Dalla somma dei partiti comunisti non risulta l’idea del comunismo.  

Le affinità architettoniche tra il Gattung e la Gestalt des Arbeiters47 si 
prolungano oltre i rispettivi concetti. Il comunismo, come precisa Marx nelle 
dense pagine dei Manuskripte in cui ragiona sul «comunismo rozzo e 
meccanico» [der rohe und gedankenlose Communismus]48, non ha un inizio, 
ma non ha neanche una fine e meno ancora un fine; non è ordo naturalis e 
non è ordo artificialis. Il comunismo non è natura (inizio) e non è utopia (fine). 
«Inizio e fine, nascita e morte», rilancia Jünger, sono determinazioni evolutive 
e «la Gestalt ne è immune»49. All’inizio e alla fine, cioè nei contesti isomorfi 
della natura e dell’utopia, opera l’individuo. Il suo statuto è quello del 
Theilwesen, l’individuo è l’«essere parziale»50. L’essere parziale è “l’uomo 
senza generalità”. Dice perciò Marx: «[Il lavoro estraniato] trasforma 

                                                        
45 M. Horkheimer, Th.W. Adorno, Dialektik der Aufklärung, Fischer, Frankfurt a.M. 2011, p. 
195. 
46 J.-J. Rousseau, Du contrat social, éd. B. Bernardi, Flammarion, Paris 2001, p. 80. 
47 Cfr. E. Jünger, “Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt”, cit., p. 37: «Nella forma sosta il 
Tutto, che comprende più della somma delle sue parti e che doveva riuscire inattingibile a 
un’epoca (la nostra) consegnata allo spirito anatomico [ἀνατέµνω: taglio, seziono, smembro o 
sia creo individui]». 
48 K. Marx, Ökonomisch-philosophische Manuskripte, cit., pp. 113 ss. Torneremo a menzio-
nare anche in appresso questi testi.  
49 Ivi, p. 86: «Die Entwicklung kennt Anfang und Ende, Geburt und Tod, denen die Gestalt 
entzogen ist». 
50 K. Marx, La questione ebraica, a cura di G. Scuto, Massari, Bolsena 2003, p. 80. 

 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 319 

(deforma) la vita del genere (la vita nel genere) in un mezzo adatto agli scopi 
della vita individuale»51. 

E aggiunge: «[L’alienazione] rende estranee [...] l’una all’altra la vita del 
genere e la vita individuale»52.  

Proviamo adesso a mescolare queste indicazioni a un passaggio centrale 
dell’Arbeiter: «La forma è reale nel senso più significativo del termine e ciò in 
rapporto al singolo vuol dire: o il singolo è operaio o non è [niente] – »53. 

O il singolo è tipo oppure è individuo, cioè niente; così Jünger. Ma se 
inforchiamo l’occhiale di Marx questa alternativa si volge in un paralogismo, 
perché l’individualità si rivela come il prodotto dell’alienazione della 
singolarità. Essere individui e essere alienati è la stessa cosa. L’individuo 
accede all’essere alienandosi, cioè rinunciando all’essere. O il soggetto abita 
la casa comune oppure ricade – usiamo qui le parole di Alain Badiou – entro 
«i limiti […] imposti dall’individualità ovvero dall’animalità, che è la stessa 
cosa»54. Se il singolo si aliena nell’individualità, cioè nell’animalità, è perché 
valuta il genere in termini astratti, non reali ovvero abitativi. La casa del 
singolo è il genere – l’uomo alienato, cioè l’individuo, ne rimane fuori. 

Lo abbiamo detto prima: il problema del comunismo concerne la posizione 
dell’uomo nel genere. La posizione dell’uomo nel cosmo, cioè entro un 
contenitore astratto, è invece il problema del liberalismo. Il comunista abita 
il genere, ma senza alcun rapporto al genere: il genere, si vuol dire, non è 
l’essere, di cui il comunista sarebbe il “custode”, il “pastore” o comunque 
l’interlocutore privilegiato. È una prerogativa dell’individuo quella di cercare 
da una parte il “dialogo” con la totalità e dall’altra marcarne la distanza. Vi è 
in questo atteggiamento una premessa dualistica inconciliabile con la vita del 
genere o nel genere. Come ‘ente generico’ il singolo è generalità e il genere è 
singolarità. Non sono in questione, dice Marx in un sorprendente testo 

                                                        
51 K. Marx, Ökonomisch-philosophische Manuskripte, cit., p. 90: «[Die entfremdete Arbeit] 
macht [dem Menschen] das Gattungsleben zum Mittel des individuellen Lebens». Le interpo-
lazioni tra parentesi tonde sono nostre chiose esplicative. 
52 Ibidem: «[Die entfremdete Arbeit] entfremdet [...] das Gattungsleben und das individuelle 
Leben». 
53 E. Jünger, “Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt”, cit., p. 84: «[Die Gestalt] ist im bedeu-
tendsten Sinne ein Sein, und das drückt sich in bezug auf den Einzelnen so aus, daß er 
entweder Arbeiter ist oder es nicht ist – […]». 
54 A. Badiou, L’hipothèse communiste, Nouvelles Éditions Lignes, Clamency 2009, p. 185. 

 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 320 

giovanile, in cui discute lo statuto degli Stände prussiani, le «unità della 
distinzione», ma le «distinzioni dell’unità»55. L’universale contingente di 
Ernesto Laclau presenta questo impasto del genere e della singolarità. Resta 
adesso da capire che cosa rimane, nel contesto appena abbozzato, di ciò che 
abbiamo chiamato storicità. 

Va osservato in primo luogo un diverso rapporto tra storia e mito, tra 
movimento e Gestalt; è un rapporto, per intenderci, che rovescia lo schema 
della filologia positivista: la storia non sta dietro ma davanti al mito, come lo 
schermo rispetto al proiettore. Il mito dell’operaio proietta le sue figure sullo 
schermo della storia. 

Il concetto di operaio si articola nella storia, ma questa, a sua volta, è 
articolata dalla Gestalt: «La storia non produce Gestalten, piuttosto è la storia 
a modificarsi con la Gestalt»56. La Gestalt, dunque, non è fissa, non più di 
quanto la storia sia davvero in movimento. Cade in taglio la formola 
neoalchemica di Joyce: Neverchanching everchanging.  

Va chiarito innanzitutto che rispetto alla fissità del mito il movimento 
della storia non è “apparente”, è metaforico. È una precisazione importante. 
Il movimento storico non rimanda ad altro da sé, per es. a una superiore 
istanza regolatrice (trascendente o trascendentale); esso innerva invece un 
aspetto essenziale della stessa Gestalt, cioè l’aspetto cinetico. La storia è il 
«commento dinamico»57 del mito, è l’immagine in movimento, la cinematica 
della Gestalt. La Gestalt si muove o si ‘turba’ traverso le sue metafore storiche. 
La storia ‘drammatizza’ la Gestalt. 

Il dramma della storia è precisamente questo: la mancata coincidenza di 
comunità e singolo, la perenne sfasatura tra i due lati del mondo. Ma 
comunità e singolo «sono metafore, Gleichnisse der Gestalt des Arbeiters»58. 
La sfasatura tra comunità e singolo appartiene al movimento della storia, al 
dispiegarsi delle sue metafore: è la storia che non cessa di mettere in 

                                                        
55 K. Marx, “Über die ständischen Ausschüsse in Preußen”, in Werke, Dietz, Berlin 1990, vol. 
XL, p. 410.  
56 E. Jünger, “Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt”, cit., p. 86: «Die Geschichte bringt keine 
Gestalten hervor, sondern sie ändert sich mit der Gestalt». 
57 Ibidem: «Entwicklungsgeschichte ist [...] nicht Geschichte der Gestalt, sondern höchstens 
ihr dynamischer Kommentar». 
58 Ivi, p. 49. 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 321 

discussione il mito di una abitabilità del genere. In questo senso, la storia è 
indistinguibile dai processi di alienazione descritti da Marx. La storia, se è 
lecito esprimersi a questo modo, è storia dell’alienazione. Inalienabile è solo 
il mito. Mito e storia formano allora piani o livelli gerarchicamente 
differenziati. Questo significa che mito e storia si dispongono alla 
coabitazione. Dice perciò il vecchio Jünger: «Il mito accompagna la storia come 
un sogno»59. 

«Zeitloses wiederholt sich überraschend in der Zeit»: «Sorprendentemente, 
l’intemporale continua a ripetersi nella storia»60. Queste parole dello Jünger 
centenario intrattengono un rapporto segreto con il nostro tema. Non meno 
sorprendente, infatti, è che il comunismo, in virtù della storia, torni a visitare 
la coscienza umana. La cosa può spiegarsi così: il comunismo esce eternamente 
sconfitto dai processi storici perché è l’elemento eterno entro i processi storici. 
Questa semplice affermazione ha lo strano potere di reinventare i rapporti tra 
comunismo e storia. 

È certo ben noto questo passo dell’Ideologia tedesca: «Per noialtri il 
comunismo non è uno stato da ripristinare e non è un ideale a cui l’effettualità 
deve attenersi. Noi diciamo comunismo il movimento effettivo che salta 
l’attuale stato di cose. E le condizioni di questo movimento scaturiscono dalle 
premesse in atto» 61. 

Il comunismo non è una «condizione» empiricamente cogente, ma neppure 
un ideale regolativo, trascendentale: come fibra o tensore della Wirklichkeit, 
che è la realtà in motu, il comunismo non può spegnersi in un approdo 
purchessia, anche emancipatorio, e non può adeguarsi, anche con le migliori 
intenzioni politiche, a una direzione prestabilita, poniamo a una linea di 
partito. Sotto questo rispetto, la critica marxiana al rohe und gedankenlose 

                                                        
59 E. Jünger, Die Schere, Klett-Cotta, Stuttgart 2001, p. 162: «der Mythos […] begleitet die 
Geschichte traumhaft, fällt “wie der Tau” bei Nacht auf das Gras». 
60 Ivi, p. 89. 
61 K. Marx, F. Engels, “Die deutsche Ideologie. Kritik der neuesten deutschen Philosophie in 
ihren Repräsentanten Feuerbach, B. Bauer und Stirner und des deutschen Sozialismus in 
seinen verschiedenen Propheten”, in Werke, Dietz, Berlin 1969, vol. III, p. 35: «Der Kom-
munismus ist für uns nicht ein Zustand, der hergestellt werden soll, ein Ideal, wonach die 
Wirklichkeit sich zu richten haben wird. Wir nennen Kommunismus die wirkliche 
Bewegung, welche den jetzigen Zustand aufhebt. Die Bedingungen dieser Bewegung ergeben 
sich aus der jetzt bestehenden Voraussetzung». 

 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 322 

Communismus libera sviluppi teoretici non sempre adeguatamente valutati 
dai suoi numerosi commentatori. Marx vi afferma che il comunismo è 
“incompleto” quando ha bisogno, per giustificare i suoi fondamenti, di exempla 
storici. Il ricorso alla «prova storica»62 è piuttosto un sintomo di debolezza. A 
che giova, si chiede in definitiva Marx, una storia del comunismo? La storia 
del comunismo attesta l’incompletezza dell’idea comunistica, ne «confuta la 
pretesa all’essenza»63. L’essenza non si realizza nella storia, ma nella forma. 
Questo è forse il punto di massima distanza tra Hegel e Marx, ed è 
significativo che tale distanza si apprezzi proprio all’altezza di un testo 
ordinariamente ascritto all’influenza hegeliana – i Manuskripte del 1844. 
Purtroppo, schematismi di questo genere non costituiscono l’eccezione ma la 
regola della storiografia filosofica. 

Affondare nel passato è il movimento caratteristico di ogni opera di 
fondazione. Ma l’essenza, insinua Marx, non è fondazionale. L’essenza ha una 
sua linea temporale che non incrocia il passato e che “salta” o addirittura “fa 
saltare” la storia. Il rifiuto del passato come ricetto delle “prove” a sostegno 
della Wirklichkeit – l’azione che necessita di prove è propriamente una 
‘reazione’ –, ha come conseguenza la libertà dal fondamento. In luogo del 
fondamento affiora una libertà fondamentale. «Appartiene ai contrassegni 
della libertà», scrive in parallelo Jünger, «la certezza d’esser parte intrinseca 
al Keim der Zeit, al nucleo essenziale del tempo»64. 

Keim der Zeit è un concetto che può richiamare la Jetztzeit, la “punta del 
tempo” di cui parla Benjamin nel suo Begriff der Geschichte. In un caso e 
nell’altro questo tempo dell’essenza non si lascia identificare. Non è presente 
o puntuale al modo dello Zustand; non è preterito o archiviale e pertanto 
vincolato ai Beweise storici; del pari, sarebbe politicamente scontato e 
teoreticamente avvilente ascrivere al futuro il senso della rivoluzione 
comunista. 

                                                        
62 K. Marx, Ökonomisch-philosophische Manuskripte, cit., p. 116. 
63 Ibidem: «[…] wenn [der unvollendete Communismus] einmal gewesen ist, eben sein ver-
gangenes Sein die Prätention des Wesen widerlegt». 
64 E. Jünger, “Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt”, cit., pp. 63-64: «Zu den Kennzeichen der 
Freiheit gehört die Gewißheit, Anteil zu haben am innersten Keime der Zeit – eine Gewißheit 
[…] in der sich die Freiheit des Täters als der besondere Ausdruck des Notwendigen 
erkennt». 

 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 323 

Lenin, è noto, ragiona sul senso della «futura “estinzione”» [будущего 
“отмирания”] del capitale e afferma che non è possibile determinare, nel 
tempo, questo momento fatidico65. Ci ricorda inoltre che Marx non si perde 
mai in «vane congetture su quel che non si può sapere». Più fecondo, semmai, 
è lavorare all’ipotesi di un processo graduale, temporalmente 
indeterminabile: dal capitalismo al socialismo, dal socialismo al comunismo 
ecc. Cade in taglio la battuta di Bloom: «La rivoluzione bisogna farla a rate»66. 
Di qui il ricorso al modello evolutivo, di cui il marxismo sarebbe la «forma più 
completa» [в ее наиболее полной форме]67. Ma l’assunzione di questo modello 
è di per sé problematica, giacché non si tratta di uno strumento neutrale di 
cui far uso, all’occorrenza, nel modo più congeniale. Marx, è vero, progetta di 
dedicare il Capitale a Charles Darwin, ma il modo in cui liquida la faccenda 
in una lettera a Engels è sintomatico: «Darwin rappresenta il regno animale 
come se fosse la società borghese»68. Le teorie scientifiche sono insomma 
preorientate. Meglio affidarsi allora alla filosofia piuttosto che alle scienze; 
alla tecnica piuttosto che alle tecnologie. Il discorso marxista, filosoficamente 
riattivato, non dovrebbe occuparsi dell’estinzione futura del capitale ma 
dell’estinzione del futuro in quanto tale. Che cos’è il futuro se non la premessa 
e la promessa dell’accumulazione capitalistica? Al posto di una società senza 
classi bisognerebbe cominciare a parlare, in termini politici e metafisici, di 
una società senza tempo. Ora, quale sarebbe, anzi qual è la soggettività più 
adeguata a questo nuovo contesto? Siamo tornati alla domanda iniziale. 

Ripartiamo da una affermazione di Marx, assai impegnativa: «Anche nella 
sua esistenza più individuale l’uomo è, al contempo, Gemeinwesen, ente 
generico»69.  

                                                        
65 Cfr. Lenin, Государство и революция, 1918: il testo russo è consultabile al sito: 
 http://www.magister.msk.ru/library/lenin/lenin007.htm. 
66 J. Joyce, Ulysses, Wordsworth Classics, Ware 2010, p. 551: «A revolution must come on the 
due instalments plan». 
67Lenin, Государство и революция, 1918: il testo russo è consultabile al sito: 
 http://www.magister.msk.ru/library/lenin/lenin007.htm. 
68 K. Marx, F. Engels, Briefwechsel 1861-1867, Dietz, Berlin 1949, vol. III, p. 249 (lettera del 
18 giugno 1862). 
69 K. Marx, Ökonomisch-philosophische Manuskripte, cit., p. 115: «[Der Mensch] in seinem 
individuellsten Dasein zugleich Gemeinwesen ist». 

 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 324 

Attenzione: Marx non pone, in termini classici, l’alternativa tra ente 
generico e individualità, tra collettività e singolarità; egli dice invece che il 
Gemeinwesen “convive” con l’espressione più acuta dell’individualità. L’uno e 
l’altra sono in qualche strana maniera solidali70. 

Per comprendere nel modo migliore un concetto impervio ma decisivo, 
l’unica cosa da fare è radicalizzarlo. Essere più radicali di Marx significa 
affermare che il Gemeinwesen è l’espressione più acuta dell’individualità 
umana: o l’uomo è ente comunistico o non è – individuarsi è possibile solo 
nella cosa comune. Certo, per assumere fino in fondo questa idea, è 
necessario, come suggerisce Badiou, «changer de subjectivité, vivre 
autrement, penser autrement»71. Il mondo antico ha conosciuto un’esperienza 
del genere, ha conosciuto, cioè, alla lettera, l’esperienza del genere, e l’ha 
chiamata μετάνοια (changing one’s mind). 

La μετάνοια è già in atto quando Marx lascia lievitare l’ipotesi di un diritto 
comunistico della disuguaglianza. Si tratta di pervenire al concetto che il 
diritto è «uguale», ma al contempo «disuguale perché si adegua al lavoro 
disuguale»72. Ogni individuo è infatti dotato di forze e talenti diversi. Il diritto 
comunistico non riconosce «distinzioni di classe», in questo senso è “uguale”, 
«ma riconosce implicitamente, stillschweigend, il talento individuale che 
rende disuguali: die ungleiche individuelle Begabung»73. L’uguale misura, 
prerogativa del diritto, si attaglia con ciò «agli individui disuguali». È 
importante, qui, cogliere il nesso dell’unità e della disuguaglianza. Non c’è un 
diritto individuale, ma non c’è neppure un’istanza giuridica a cui subordinare 
le singolarità: la personalizzazione del diritto è il lato economico della 
spersonalizzazione politica dei soggetti giuridici. Il senso di un diritto 
unitario, nella cui sfera convivono soggetti disuguali, tipologicamente 
distanziati, si precisa solo all’interno di un modello gerarchico. 

L’idea jüngeriana di gerarchia, basata su un modello tipologico, permette 
di osservare e non confondere il singolo impegnato nella casa comune. Altra 

                                                        
70 Per una lettura diametralmente opposta di questi testi giovanili di Marx, cfr. Finelli, Un 
parricidio mancato. Hegel e il giovane Marx, cit., pp. 136-163. 
71 A. Badiou, L’hipothèse communiste, cit., p. 87. 
72 K. Marx, “Kritik des Gothaer Programms”, cit., p. 21: «Dies gleiche Recht ist ungleiches 
Recht für ungleiche Arbeit». 
73 Ibidem. 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 325 

cosa e altra casa la società popolata di individui. L’individuo non è mai uguale 
a se stesso, è vero, ma è sempre identico agli altri. Questo è il principio della 
socializzazione, rispetto al quale il tipo si dispone per ranghi, si fraziona in 
unità instabili.  

Unità del tipo, unicità dell’individuo. La distinzione è sostanziale, cioè 
esterna o “formale” (gestaltmäßig), anziché interna e psicologica; essa si 
compie nel “lavoro” che impegna i soggetti in simultaneità – con le parole di 
Benjamin: «im Augenblick ihrer Aktion». 

Come aderente a uno spazio di lavoro, il singolo è sempre impegnato 
nell’esercizio di un compito “aoristico”: puntuale ma temporalmente 
indeterminato – né perfettivo né imperfettivo, ancor meno futuribile, diremo 
allora “mitico” –, un compito che ne taglia severamente la fisonomia: 
«metallica negli uomini, cosmetica nelle donne»74. Ciò, però, non ha niente a 
che fare con l’identità. L’identità è tale, cioè unica, perché non somiglia a 
niente, ma, si badi bene, non somiglia a niente perché da niente differisce. 
Qualcuno vi riconoscerà il paradigma leibniziano degli indiscernibili, al quale 
resta avvitata la logica dell’individualità. Sul piano tipologico, invece, due 
enti uguali differiscono spazialmente, vale a dire gerarchicamente. La 
tipologia discerne cioè due enti senza per questo ricorrere all’individuazione 
o alla mera enumerazione (“solo numero”); senza ricorrere alla forma interna 
o a quella esterna della temporalità. È il paradosso dell’essere singolare e 
della mai sopita tensione antisociale che lo attraversa. 

In luogo dell’identità personale cresce a questo punto un’identità dinamica 
che risponde ai concetti di «Gefolge» o «Gefolgschaft» e si oppone alle 
tradizionali sedimentazioni storico-sociali («Partei», «Versammlung» ecc.)75. 
Anche «un gruppo di disoccupati» è un’unità operativa (Gefolge). Ciò discende 
direttamente dal fatto che il lavoro, come ripete Jünger, ha carattere 
«intelligibile, non empirico» – sfuggirvi è perciò impossibile. La conseguenza 
di ciò è che «lo stato di disoccupazione» va equiparato a quello dei «riservisti» 
nell’organizzazione di un esercito76.  

                                                        
74 E. Jünger, “Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt”, cit., p. 126. 
75 Ivi, pp. 106, 108. 
76 Cfr. ivi, pp. 275-276. 

 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 326 

Marx illustra lo stesso scenario e usa quasi le stesse parole quando 
equipara i disoccupati a un «esercito industriale di riserva»77. La 
«sovrappopolazione operaia», nient’altro che il fenomeno della disoccupazione, 
«diventa addirittura la leva dell’accumulazione capitalistica»78. Il capitale 
cresce in virtù della disoccupazione. All’origine di quest’altro paradosso c’è 
ancora, se si guarda più attentamente, la questione dell’alienazione. 
L’opposizione occupato/disoccupato non ha mai avuto senso, perché 
l’alienazione espelle fin dall’inizio l’operaio dal processo produttivo. Se il 
capitale può licenziare gli operai, è perché l’alienazione li ha già licenziati ab 
origine. Con ciò è la produzione a imporre la disoccupazione e non soltanto, 
come ripetono senza fantasia tutti i moderni vertici aziendali, a causa del 
personale in esubero. La “crisi”, insomma, è la denominazione sostitutiva o 
“ideologica” dell’alienazione e innesca un processo che si estende oltre i limiti 
fisici della fabbrica. Arbeiter e Nichtarbeiter (per riprendere la singolare 
distinzione marxiana79) – o sia: operaio di fabbrica e impiegato, lavoratore 
materiale e immateriale, vi sono coinvolti allo stesso titolo. Per quanto 
“impiegati” a vari livelli nel processo produttivo, essi, in realtà, sono estranei 
o esterni al processo produttivo: sono “disoccupati”. Il Nichtarbeiter segna per 
così dire il passaggio da una teoria “ristretta” a una teoria “generale” 
dell’alienazione.  

Possiamo porre la questione anche in un’altra maniera: l’alienazione 
rappresenta il lato “accidentale” di una sostanza che in Jünger si chiama 
Gestalt e in Marx Kommunismus. L’Arbeiter contiene per es. questa sentenza 
caratteristica: «Tempo libero e tempo di lavoro sono modificazioni che fanno 
capo alla stessa funzione tecnica»80. La tecnica, più precisamente die Gestalt 
der Technik, appare qui come sostanza, mentre l’ozio e il lavoro sono i suoi 
accidenti («Modifikationen»). A distanza di molti anni, Jünger ripropone il 
medesimo schema a proposito del macchinismo asiatico, con particolare 
riferimento alla tecnocrazia giapponese: si tratta, scrive, di «una delle 

                                                        
77 K. Marx, “Das Kapital”, in Werke, Dietz, Berlin 1986, p. 661. 
78 Ibidem. 
79 Cfr. K. Marx, Ökonomisch-philosophische Manuskripte, cit., p. 98.  
80 E. Jünger, “Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt”, cit., p. 264: «Freizeit und Arbeitszeit 
sind zwei Modifikationen, in denen man von ein und demselben technischen Betriebe in An-
spruch genommen wird». 

 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 327 

modificazioni [Modifikationen], in cui si realizza la forma dell’operaio»81. 
Marx ha istituito lo stesso rapporto tra alienazione e asservimento. «Tutte le 
situazioni di asservimento», leggiamo nei Manuskripte, sono Modificationen 
(“accidenti”) del «rapporto dell’operaio alla produzione», sono, cioè, 
«conseguenze» [Consequenzen] dell’alienazione82. In breve, occupazione e 
disoccupazione sono condizioni accidentali (e occidentali) di un’estraneità 
sostanziale: quella dell’operaio rispetto all’intero processo produttivo.  

Il tema ritorna in tutta la sua problematicità nella febbrile officina dei 
Grundrisse. Il fatto che il tempo di lavoro, argomenta Marx, «non possa 
rimanere in astratta opposizione al tempo libero», vale a dire al tempo libero 
«così come esso appare dal punto di vista dell’economia borghese», «è una cosa 
che si capisce da sé»83. Qualche rigo più sotto Marx sottolinea che il tempo 
libero non è «gioco». Il riferimento (esplicito) è a Fourier. Ora, se il tempo 
libero non è gioco, è lavoro. Solo che non si tratta più del “pluslavoro” da cui 
il capitale ricava il profitto; si tratta invece del «tempo impiegato für die volle 
Entwicklung des Individuums»84. È un passaggio cruciale; seguiamone il 
rapido sviluppo: «Il tempo libero – che è tanto tempo dell’ozio o dell’agio, 
quanto tempo da dedicare a una attività superiore – ha trasformato 
insensibilmente il suo possessore in un altro soggetto e quest’altra specie di 
soggetto diventa poi parte integrante del processo produttivo immediato»85. 

Il “ritorno” dell’operaio nel processo produttivo immediato implica la fine 
dello stato di alienazione, così come l’impossibilità di distinguere tra 
occupazione e disoccupazione è il portato dello stato di alienazione. Sembra 
inoltre altrettanto chiaro che l’«altro soggetto», l’individuo diversamente 
soggetto, cioè “pienamente esplicato”, sia la figura delegata all’abitare 
comunistico ovvero la figura di cui stiamo cercando non l’identità, bensì la 

                                                        
81 Jünger 1982, p. 131. 
82 K. Marx, Ökonomisch-philosophische Manuskripte, cit., p. 96: «[…] die ganze menschliche 
Knechtschaft in dem Verhältniß des Arbeiters zur Production involvirt ist und alle 
Knechtsschaftsverhältnisse nur Modificationen und Consequenzen dieses Verhältnisses 
sind». 
83 K. Marx, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie. Rohentwurf 1857-1858, cit., p. 
599 (il corsivo è mio). 
84 Ibidem.  
85 Ibidem: «Die freie Zeit – die sowohl Mußezeit als Zeit für höhre Tätigkeit ist – hat ihren 
Besitzer natürlich in ein andres Subjekt verwandelt und als dies andre Subjekt tritt er dann 
auch in den unmittelbaren Produktionsprozeß». 

 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 328 

forma: la forma della singolarità tipologica. Singolarità piena, non parziale: 
singolarità non socializzata. Essa lavora nel tempo che il capitale valorizza 
astrattamente in forma di “gioco”. In quanto forma astratta del lavoro 
disalienato, il gioco è la riproposizione dell’alienazione a un livello più 
sofisticato, quello in cui, come dice Jünger, «il piacere e il servizio s’intrecciano 
in un tessuto cangiante»86.  

L’intreccio della produzione e della socializzazione funziona invece a un 
livello più concreto, con effetti perfettamente sovrapponibili. La prima 
produce partes, cioè merci; la seconda, parimenti, aggrega partes, cioè 
individui. E poiché la totalità è irriducibile alla somma delle sue parti, merci 
e individui rimangono entità separate, oggetti alienati. Per questo motivo il 
tipo non concepisce il lavoro come un’attività sociale, ma come forma. La 
forma del lavoro emerge a misura che l’operaio si emancipa dalla 
frammentazione sociale e si ricompone a unità.  

Cominciamo allora a capire che la forma comunistica non può avere niente 
a che fare con la socializzazione e che, semmai, ne è il principio eversivo. Così, 
sullo scorcio del primo libro del Capitale ci imbattiamo nel concetto insolito di 
«proprietà individuale». Si tratta probabilmente di un apax. La struttura di 
questo concetto, sottilmente stirneriana, è il frutto indubbiamente “positivo” 
del processo capitalistico. – Leggiamo il testo:  

La proprietà privata capitalistica è la prima negazione della proprietà privata 
individuale, basata sul lavoro personale. Ma la produzione capitalistica genera 
con la necessità di un processo naturale la sua stessa negazione. Negazione della 
negazione. Il che non comporta il ripristino della proprietà privata; è in 
questione, invece, la proprietà individuale fondata sulle conquiste dell’era 
capitalistica: la cooperazione, il comune possesso della terra e i mezzi di 
produzione ottenuti mediante il lavoro stesso.87 

                                                        
86 E. Jünger, “Maxima-Minima. Adnoten zum ‘Arbeiter’”, in Id., Sämmtliche Werke, Klett-
Cotta, Stuttgart 1981, vol. VIII, p. 362. 
87 K. Marx, “Das Kapital”, cit., vol. XXIII, p. 791: «[...] das kapitalistische Privateigentum ist 
die erste Negation des individuellen, auf eigne Arbeit gegründeten Privateigentums. Aber 
die kapitalistische Produktion erzeugt mit der Notwendigkeit eines Naturprozesses ihre 
eigne Negation. Es ist Negation der Negation. Diese stellt nicht das Privateigentum wieder 
her, wohl aber das individuelle Eigentum auf Grundlage der Errungenschaft der kapital-
istischen Ära: der Kooperation und des Gemeinbesitzes der Erde und der durch die Arbeit 
selbst produzierten Produktionsmittel […]». 

 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 329 

Kooperation, il termine usato qui da Marx, non è, sic et simpliciter, sinonimo 
di socializzazione. La cooperazione è la socializzazione declinata in chiave 
tipologica. Il suo terreno di coltura è la fabbrica. Come fulcro della 
cooperazione, la fabbrica non è soltanto il luogo fisicamente circoscritto in cui 
si pratica il lavoro meccanizzato; il suo raggio d’azione è molto più vasto. 
L’espressione jüngeriana «paesaggio di officina» [Werkstättenlandschaft88], 
forse la più caratteristica dell’Arbeiter, è più appropriata; è insieme più 
atmosferica e più precisa.  

La fabbrica è la compagine tecnologica in cui tramonta l’«idiotisme du 
métier» e cresce, per converso, «le besoin d’universalité, la tendance vers un 
développement intégral de l’individu»89. Così dice Marx nella Misère de la 
philosophie. Ma l’individuo integrale, come il «soggetto diverso» dei 
Grundrisse, non è più, in senso stretto, individuo, è già tipo. La fabbrica 
integra i soggetti e disintegra gli individui. Questo è uno degli aspetti del 
lavoro associato; Marx lo chiama «la côté révolutionnaire de l’atelier 
automatique»90. 

L’altro aspetto riguarda il nesso della cooperazione e della temporalità. Il 
fatto che Marx tratti il tema della produttività del capitale (valore di scambio, 
divisione del lavoro, socializzazione) in termini esclusivamente temporali, può 
far riflettere. Nei Grundrisse è facile inciampare in frasi come questa: «Il 
capitale sormonta per natura ogni limitazione spaziale»91. Nel linguaggio 
odierno diremo che il capitale ha una vocazione mondiale, globale. Ma 
chiunque abbia qualche dimestichezza con i concetti filosofici sa bene che 
mondo e globo hanno poco o punto a che vedere con lo spazio: “essere nel 
mondo”, spiega Heidegger, significa “essere nel tempo”. Sono pagine troppe 
note per subire un’altra parafrasi92. Soffermiamoci piuttosto sugli sviluppi 

                                                        
88 E. Jünger, “Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt”, cit., p. 222. 
89 K. Marx, La misère de la philosophie. Réponse a la “Philosophie de la misère” de M. Prou-
dhon, Giard e Brière, Paris 1896, p. 200. 
90 Ibidem. 
91 K. Marx, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie. Rohentwurf 1857-1858, cit., p. 
423: «Das Kapital treibt seiner Natur nach über jede räumliche Schranke hinaus». 
92 Sinteticamente: secondo Heidegger è lo spazio a situarsi nel mondo, non il mondo nello 
spazio (cfr. M. Heidegger, Der europäische Nihilismus, cit., pp. 104-110: Die Räumlichkeit 
des In-der-Welt-seins). Così per esempio la parola tedesca Entfernung, che significa distanza 
e connota il carattere principale della spazialità, viene intesa da Heidegger come Ent-fer-

 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 330 

decisivi che derivano dalla coincidenza dei concetti di mondo e tempo. 
L’intuizione di Boris Groys, secondo cui «nella società capitalistica il denaro 
gioca lo stesso ruolo del tempo nella filosofia di Heidegger»93, è illuminante. 
Per Heidegger, sostiene Groys, «l’essente è così com’è perché non dispone del 
tempo per essere altrimenti»94. Ora, la disponibilità del tempo è legata a 
quella del denaro: è il finanziamento a prolungare la linea del tempo; per 
contro, «la potenza poietica del capitale», cioè la sua capacità di foggiare forme 
stabili, «è frutto del sottofinanziamento [Unterfinanzierung]»95. In altre 
parole, la molla del cambiamento scatta con l’erogazione dei finanziamenti. 
Più finanziamenti, più fluidità, più tempo – meno forme. La “ricchezza” della 
materia dipende, in un senso letterale e metaforico, dai finanziamenti 
necessari a potenziare l’acceleratore di particelle96. C’è in definitiva un 
conflitto ontologico tra il finanziamento e la forma, nel senso che l’uno esclude 
l’altra. Certo, il sistema creditizio ha sperimentato storicamente varie forme 
di finanziamento, ma la forma, di per sé, esige il sottofinanziamento. Questo 
va tenuto presente anche in relazione alla affannosa ricerca di finanziamenti 
da parte degli odierni ministeri della cultura. La realtà viaggia in direzione 
contraria: meno soldi, più forma, e dunque più cultura. 

Karl Schlögel giunge a conclusioni analoghe quando parla dello spirito di 
sopravvivenza che ha caratterizzato il destino delle grandi città dell’Est: 
«Nell’Europa orientale molte cose sono sopravvissute perché i soldi 
mancavano e la miseria era grande; perché non ci si poteva permettere di 

                                                        
nung, cioè “dis-allontamento”: il prefisso ent- nega il sostantivo Ferne e l’aggettivo fern (di-
stanza, distante). La natura del mondo è tale, dunque, da neutralizzare ogni forma di di-
stanza e, con essa, il senso stesso della spazialità. La natura del mondo, come quella dell’uomo 
che lo abita, è temporale. 
93 B. Groys, Das kommunistische Postskriptum, cit., p. 75. Ma si veda anche B. Groys, Der 
göttliche Kapitalismus. Ein Gespräch über Geld, Konsum, Kunst und Zerstörung mit Boris 
Groys, Jochen Hörisch, Thomas Macho, Peter Sloterdijk und Peter Weibel, Hrsg. M. Jongen, 
Wilhelm Fink, München 2007, p. 21: «Das Heideggersche Buch hieß “Sein und Zeit”, aber wir 
wissen, dass Zeit eigentlich Geld ist, und das Buch genauso gut “Sein und Geld” heißen 
könnte». 
94 B. Groys, Das kommunistische Postskriptum, cit., p. 75. 
95 Ibidem.  
96 Ibidem: «Da un lato le particelle elementari sono primarie, giacché di esse è fatta l’intera 
materia. Ma in rapporto al finanziamento sono secondarie: più potente è l’acceleratore che le 
libera mediante la scissione della materia, maggiore è il numero di particelle che vengono 
scoperte – e l’efficacia dell’acceleratore di particelle dipende unicamente dal suo finanzia-
mento».   

 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 331 

demolire e perché la morte di solito arrivava sotto forma di una prolungata 
trascuratezza»97. 

Mentre le metropoli orientali sono rimaste per così dire immerse nella 
formalina del comunismo, l’Occidente tecnocratico si è sviluppato sotto 
l’impulso di una logica temporale e finanziaria. Così, la «creazione delle 
condizioni fisiche dello scambio», per es. l’uso di «mezzi di trasporto»98 e in 
generale ogni forma di comunicazione, sia materiale che immateriale, 
risponde al medesimo principio enunciato da Marx: «die Vernichtung des 
Raums durch die Zeit»99. «Ogni sorta di incremento della velocità», incalza 
Heidegger, vale a dire ogni progresso tecnologico, «preme verso il 
superamento della distanza»100, cioè verso la neutralizzazione temporale o 
finanziaria della spazialità. Preme verso la dissoluzione della forma e dei tipi, 
che ne sono i legittimi proprietari.  

La forma è la «proprietà individuale» del tipo. Tale possesso non è soggetto 
al lavorio del tempo. Marx, è vero, ritiene che il capitale, giunto al culmine 
del suo sviluppo (la “società per azioni”), possa generare dalle sue stesse 
viscere la «necessaria transizione» da cui risulterà la «ritrasformazione del 
capitale in proprietà dei produttori» [Rückverwandlung des Kapitals in 
Eigentum der Produzenten]101. Ritiene che il tempo, cioè la forza dissolutrice 
delle forme, possa giocare a favore della forma comunistica. È il “prezzo”, sia 
detto fuor di metafora, pagato allo spirito del darwinismo. In realtà, non c’è 
modo di edificare il comunismo nel tempo, nel mondo, nella storia. Non perché 
il comunismo appartenga a un “altro” mondo, ma perché tempo mondo e storia 
sono processi soggetti a finanziamento e dipendono più che mai dalle 
dinamiche del capitale. Dove cessa il finanziamento, dove il tempo si arresta, 
inizia il comunismo – si compie la forma.  

Il caso cinese presenta tuttavia il paradosso di una forma inscritta nel 
flusso temporale del finanziamento. Com’è noto, i Cinesi ripensano in chiave 

                                                        
97 K. Schlögel, Arcipelago Europa. Viaggio nello spirito delle città, tr. it. di M. Cupellaro, 
Mondadori, Milano-Torino 2011, p. 86. 
98 K. Marx, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie. Rohentwurf 1857-1858, cit., p. 
423. 
99 Ibidem.  
100 M. Heidegger, Der europäische Nihilismus, cit., p. 105. 
101 K. Marx, “Das Kapital”, cit., vol. XXV, p. 453. 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 332 

comunistica la produzione mediante scambio. L’esperimento appare irreale in 
primo luogo perché il tempo di lavoro, il tempo che si dilata nell’asiatica, 
interminabile giornata lavorativa, non svolge più un ruolo determinante. Ciò 
ricorda in parte lo scenario aperto dai Grundrisse, specie nei passi in cui Marx 
evidenzia la grottesca permanenza del criterio del «tempo di lavoro», che il 
capitale considera ancora l’«unico elemento determinante» [einzig 
bestimmendes Element], e la contestuale scomparsa del «lavoro immediato», 
ormai soppiantato dall’«applicazione tecnologica delle scienze della natura» 
[technologische Anwendung der Naturwissenschaften]102. Ne deriva una 
situazione anomala, in cui il tempo di lavoro non misura più il lavoro, bensì 
la progressiva estinzione del lavoro. In questa anomalia Marx scorgeva l’inizio 
della fine: «Das Kapital arbeitet so an seiner eignen Auflösung als die 
Produktion beherrschende Form»103. 

Ma la singolarità del caso cinese è sfuggita a ogni predizione. In Cina il 
potere comunista ha soppresso il discrimine tra il «regno della necessità» e il 
«regno della libertà», diciamo tra la natura e la cultura, con la conseguenza 
che la «riduzione della giornata lavorativa», un presupposto per Marx 
inaggirabile104, ha perduto il suo significato eversivo. La situazione in atto 
sembra essere quella delineata a suo tempo da Jünger: «Der Arbeitsraum ist 
unbegrenzt, ebenso wie der Arbeitstag vierund-zwanzig Stunden umfaßt»105 
(«Lo spazio di lavoro è illimitato, allo stesso modo che la giornata lavorativa 
si estende per ventiquattr’ore). 

         La diagnosi è ribadita a distanza di un trentennio: «Der Arbeitstag 
zählt vierundzwanzig Stunden; demgegenüber bleibt die Unterscheidung von 
Arbeits- und Freizeit sekundär»106 («La giornata di lavoro conta 
ventiquattr’ore; un dato rispetto al quale la differenza tra tempo di lavoro e 
tempo libero resta secondaria»).    

Forse che l’“utopia” jüngeriana ha ceduto il posto alla realtà cinese? Può 
essere, ma il punto decisivo è per noi un altro e riguarda la destituzione del 

                                                        
102 Marx, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie. Rohentwurf 1857-1858, cit., p. 587. 
103 Ivi, p. 588. 
104 Cfr. Marx, “Das Kapital”, cit., vol. XXV, p. 828. 
105 E. Jünger, “Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt”, cit., p. 95. 
106 E. Jünger, “Maxima-Minima. Adnoten zum ‘Arbeiter’”, cit., p. 362. 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 333 

ruolo del tempo nei processi di emancipazione. Il comunismo cinese ha per 
così dire rispazializzato il capitale e per questa via lo ha restituito alla sua 
ferocia costitutiva. Si grida perciò al “cinismo” dei Cinesi, senza considerare, 
come notava Marx a proposito delle crudezze di Ricardo, che il cinismo «est 
dans les choses et non dans les mots qui expriment les choses»107. In modo del 
tutto analogo, quelli che oggi rimproverano ai Cinesi un eccesso di cinismo, 
non sopportano, in realtà, «de voir exposer les rapports économiques dans 
toute leur crudité, de voir trahis les mystères de la bourgeoisie»108. 
L’esperimento cinese ha violato per sempre i “misteri” del capitale. 

Nel suo Poscritto comunista Boris Groys ha circostanziato in termini 
semplici e efficaci il senso di questa violazione. Il fatto che i Cinesi o i Russi 
abbiano potuto “adottare” l’economia di mercato, dimostra che il capitalismo 
è una opzione politica tra le altre e che la sua natura, per esprimerci così, non 
ha niente di “naturale”. La condizione post-comunista «si caratterizza per il 
fatto di rivelare l’artificio del capitale, giacché presenta la nascita del 
capitalismo come un progetto puramente politico di riconversione sociale e 
non come il risultato di un processo “naturale” che impronta lo sviluppo 
economico»109.  

Il capitale non è un “destino”, ma una realtà contingente; è un “modo di 
produzione”, appunto, che si presta altrettanto bene a una 
rifunzionalizzazione come a un’azione sovvertitrice. Il paradosso è allora 
questo, che sia toccato proprio alla Cina millenaria il compito di restituire il 
capitale alla sua storicità. L’astorico Oriente ha costretto l’Occidente a fare i 
conti con la propria storia.  

“Fare i conti con la storia”: sembra una di quelle frasi convenzionali ormai 
svuotate dall’uso. Ma in questo caso sta a significare che il tempo storico è 
indissolubilmente intrecciato alle dinamiche finanziarie. Il tempo, come si 
dice volgarmente, è denaro e tutta la storia del capitale procede per successivi 
e forzati finanziamenti. Tutto il meccanismo della socializzazione appare di 
fatto improntato alla logica del finanziamento. Se i rapporti umani non 

                                                        
107 K. Marx, La misère de la philosophie. Réponse a la “Philosophie de la misère” de M. Prou-
dhon, cit., p. 65. 
108 Ivi, p. 66. 
109 B. Groys, Das kommunistische Postskriptum, cit., p. 94. 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 334 

cessano di farsi e disfarsi, se il conflitto prevale sistematicamente sulla 
pacificazione, è perché gli individui non sono forme, cioè tipi, ma cose e più 
esattamente merci. È ancora Marx a chiarire la situazione: «Nel valore di 
scambio la relazione sociale tra persone si volge in un contesto sociale 
dominato dalle cose»110. L’«indipendenza personale» cede così il passo alla 
«dipendenza materiale»111. In questo avvicendamento il «valore di scambio» 
opera come un «fattore universale», ein Allgemeines; ma non lo è; esso è 
piuttosto la contraffazione dell’universale, è la contraffazione su scala 
universale ovvero l’universalizzazione della merce. Sotto l’azione corrosiva 
della merce universale, conchiude Marx, «ogni singolarità è negata e 
disciolta»112.  

Spetta con ciò al comunismo il compito di negare la socializzazione e 
ristabilire la soggettività sotto colore di «proprietà individuale». Il dispositivo 
tipicamente hegeliano della «negazione della negazione» sopprime in una 
volta un sistema economico e il soggetto che lo asseconda nel tempo. Al fondo 
dell’uno e dell’altro c’è infatti la stessa radice. Ma la radice del capitale non è, 
per parafrasare Marx, l’uomo stesso, bensì l’individuo. 

L’individuo, a rigore, non è l’uomo, ma la sua proiezione “oggettuale”, la 
sua armatura «ortopedica»113. Sono parole di J. Lacan. L’individuo è 
l’appendice separata o “alienata” dell’uomo. In essa si concentra la formule la 
plus générale de la folie114. Follia è qui sinonimo di fissazione, ma nella 
dialettica tra paziente e analista – tecnicamente si parla di transfert – non c’è 
posto per gli Zustände, non c’è spazio per l’individualità e il suo logico 
correlato: la follia identitaria. Il flusso dialettico, argomenta Lacan contro 
«ogni filosofia uscita direttamente dal Cogito»115, volge dal soggetto al 
soggetto e “fa saltare” l’oggetto – come dire: l’immagine dell’uomo. Se perciò 

                                                        
110 K. Marx, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie. Rohentwurf 1857-1858, cit., p. 
75. 
111 Ibidem.  
112 Ibidem: «Die Tätigkeit […] ist der Tauschwert, d.h. ein Allgemeines, worin alle [...] Eigen-
heit negiert und ausgelöschst ist». 
113 J. Lacan, “Le stade du miroir comme formateur de la fonction du Je telle qu’elle nous est 
révélée dans l’expérience psychanalytique”, in Id., Écrits I, Seuil, Paris 1999, p. 99. 
114 Ivi, p. 96. 
115 Ivi, p. 87. 



Materiali di Estetica, N. 4.1, 2017. Pagina 335 

il comunismo è apparso a taluni un umanesimo, si è trattato, in senso 
letterale, di illusione ottica. Un’illusione che si è spinta fino alla follia.  

La fine dell’umanesimo segna il compimento del comunismo. Il comunismo 
compiuto, integrale, colmo – полный коммунизм, dice Lenin (dove l’aggettivo 
полный è affine a plenus, πληρης) –, è una buona alternativa all’immagine del 
comunismo nel tempo, nella storia, nel mondo: al comunismo realizzato. 


