
 

La Santa Sede e il ripudio della dottrina della scoperta 

tra riduzionismo e negazione di responsabilità 

[The Holy See and the repudiation of the doctrine of discovery 

between reductionism and denial of responsibility] 
 

Cristiana Fiamingo∗ 
 

 
 

Abstract 
 

Anche se la recente ricusazione della dottrina della scoperta da parte del Vaticano è davvero 
benvenuta, il silenzio in merito a qualsiasi responsabilità politica per quelle bolle papali, 
vecchie di 500 anni, che autorizzavano le potenze coloniali a impadronirsi delle terre 
indigene, significa che la battaglia è vinta solo a metà. Ancor più negativamente, il fatto 
che il Vaticano abbia evitato ogni riferimento al collegamento tra i crimini di massa avallati 
contro i non cristiani e le loro conseguenze, indica che il bersaglio è stato mancato. Le 
bolle, infatti, sono state emanate dai «rappresentanti di Dio sulla Terra» e una tale 
negazione implicita è una debolezza strutturale che difficilmente potrebbe completare 
quella «architettura della riconciliazione» a cui si dice Papa Francesco miri. Questo saggio 
si propone di rievocare le testimonianze storiche della responsabilità diretta e indiretta del 
Papato, discutendo le circostanze che sono all'origine dell’organizzazione gerarchica di 
questo mondo, che ha avuto un impatto non solo sul continente americano ma anche su 
quello africano, con conseguenze permanenti su generazioni dei suoi popoli e dei loro 
discendenti nella diaspora. 
 
Although the Vatican’s recent rejection of the doctrine of discovery is indeed welcome, its 
silence on any political responsibility for those 500-year-old papal bulls that authorized 
colonial powers to seize indigenous lands means that the battle is only half won. Worse 
still, the Vatican’s avoidance of any connection between the mass crimes endorsed against 
non-Christians and their consequences indicates that it is missing the point. As the bulls 
were issued by «representatives of God on Earth», such an implicit denial is a structural 
weakness that could hardly round off the «architecture of reconciliation» Pope Francesco 
is said to be aiming at. This essay aims to recall historical evidence of the Papacy’s direct 
and indirect responsibility while discussing the circumstances lying at the origins of the 
hierarchical organization of this world, which impacted not only the American but also the 
African continent, with permanent consequences for generations of its peoples and their 
descendants in the diaspora. 

 
 
Parole-chiave: Dottrina della scoperta – Papato – Storia del diritto internazionale – 

Diritti umani – Colonialismo – Autoctoni – Africa – Riparazioni. 
Keywords: Doctrine of discovery – Papacy – History of International Law – Human 

Rights – Colonialism – Autochthonous – Africa – Reparations. 
                                                 

∗ Docente di Storia e Istituzioni dell’Africa presso l’Università degli Studi di Milano. Il testo è stato 
sottoposto a doppio referaggio cieco. Responsabile del controllo editoriale: Laura Abruzzese. 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 2 
 

 
SOMMARIO: 1. La dottrina della scoperta e il suo ripudio. 2. Le Bolle papali 

della dottrina della scoperta e l’Africa. 3. Responsabilità dirette e indirette nella 
tratta atlantica. 4. Prodromi del diritto internazionale e di tutela dei diritti umani. 5. 
Il persistente mandato morale del “crimine perfetto”. 6. All’origine 
dell’«unspeakable abyssal line». 7. Le ambizioni della 11th Session of the UN 
Permanent Forum on Indigenous Issues del 2012. 8. Conclusioni. 

1. La dottrina della scoperta e il suo ripudio 
 
Lo scorso 30 marzo 2023, attraverso una Nota congiunta dei Dicasteri per la 

Cultura e l’Educazione e per il Servizio dello Sviluppo Umano Integrale, la Santa 
Sede ha ripudiato ufficialmente la dottrina della scoperta. Ne ha dato informazione 
pubblica attraverso l’edizione on-line de’ L’Osservatore Romano1, accanto a una 
serie di approfondimenti ritenuti necessari a giustificare la scelta operata. Tanto la 
Nota quanto, in particolare, l’intervista al cardinale Michael Czerny, prefetto del 
Dicastero per il servizio dello sviluppo umano integrale, che la correda, tuttavia, 
dimostrano alcune vulnerabilità se non una certa manipolazione della lettura del 
passato che potrebbe travalicare in negazionismo.  

L’Osservatore Romano è un quotidiano edito dal Dicastero per la comunicazione 
della Santa Sede con pari dignità rispetto a Radio Vaticana o Vatican Media. 
Ancorché l’unico organo ufficiale riconosciuto dalla Santa Sede siano gli Acta 
Apostolicae Sedis, la stessa riconosce anche L’Osservatore Romano come tale, 
limitatamente alla divulgazione di documenti ufficiali e a specifiche rubriche 
(Nostre Informazioni o Santa Sede): pertanto, si tratta di fonte accreditata e preposta 
a rendere di pubblico dominio le scelte della Chiesa.  

La dottrina della scoperta si fonda su un principio del diritto internazionale 
pubblico, di costituzione risalente e ormai superato nella sua concezione originaria, 
che asserisce che nel momento in cui una nazione “scopra” una terra acquisisce 
diritti su di essa. Tale dottrina prese forma a partire dal XV secolo, quando, a 
cominciare da Portogallo e Spagna, le corone europee si arrogarono diritti di 
sovranità e proprietà sulle terre scoperte in Africa e nel Nuovo Mondo, 
disconoscendo le istituzioni politiche già presenti in quelle regioni. Su questa 
dottrina, come vedremo, si è legittimato l’intero costrutto coloniale, in quanto 
garantiva agli esploratori la possibilità di rivendicare la terra nullius: ancorché 
quelle terre fossero abitate, non lo erano da cristiani. Di qui l’importanza del 
disconoscimento della dottrina dal soglio pontificio che l’aveva legittimata. Si tratta 
di un significativo passo nel senso dello smantellamento di un immaginario 
coloniale che ha reso possibile l’oggettivazione, la sistematica rapina con correlati 
eccidi, se non genocidi, degli autoctoni e l’appropriazione delle loro terre, 
attraverso artefatti giuridici d’importazione. Un immaginario difficile da 
scardinare.  

                                                 
1 La “dottrina della scoperta”. Nota congiunta dei Dicasteri per la cultura e l’educazione e per il 
servizio dello sviluppo umano integrale, in L’Osservatore Romano, 30 marzo 2023. 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 3 
 

In che consiste il ripudio? Lo spiega la Nota congiunta in due punti nodali: il 
quinto e il sesto. Cominciamo dal quinto, dove si afferma che: 

 
    Il concetto giuridico di ‘scoperta’ è stato dibattuto dalle potenze coloniali a partire 
dal XVI secolo e ha trovato particolare espressione nella giurisprudenza ottocentesca 
dei tribunali di diversi Paesi, cui la scoperta di terre da parte dei coloni concedeva il 
diritto esclusivo di estinguere, mediante acquisto o conquista, il titolo o il possesso 
di quelle terre da parte delle popolazioni indigene. Alcuni studiosi hanno sostenuto 
che la base della suddetta ‘dottrina’ si trova in diversi documenti papali, come le 
Bolle Dum Diversas (1452), Romanus Pontifex (1455) e Inter Caetera (1493)2.
  
Innanzitutto, appare evidente come, subordinando alle discussioni sviluppatesi 

attorno a tale dottrina, tra il 1500 e il 1800, la specifica che «alcuni studiosi» 
avrebbero ravvisato nelle Bolle della seconda metà del XV secolo la base della 
“dottrina della scoperta” (virgolettata), una tale conclusione sia subita e non 
condivisa con convinzione. Affronteremo questo passaggio della storia del pensiero 
politico e del diritto internazionale più oltre, ma il punto è rafforzato dalla citata 
intervista al Cardinale Michael Czerny, in cui sostiene:  

 
     Prima di tutto, dobbiamo pensare che una Bolla è una decisione o un decreto con 
un sigillo, ma non è magistero, non è dottrina, non è insegnamento. È un qualcosa di 
puntuale che un Papa fa come capo di Stato in rapporto con altri capi di Stato. Verso 
la fine del Quattrocento, il Papa ha voluto mettere ordine ed evitare la guerra tra la 
Corona spagnola e la Corona portoghese nel loro affanno di colonizzare il cosiddetto 
Nuovo Mondo. Non si trattava tanto di aprire una nuova strada, ma di controllare ciò 
che accadeva e ciò che era inevitabile. Il Papa ha utilizzato i suoi strumenti nello 
sforzo di mettere ordine. Nel farlo ha usato un linguaggio ed espressioni che per noi 
oggi sono totalmente inaccettabili, ma all’epoca era il modo in cui la gente parlava. 
Il Papa voleva mantenere la pace3.   
 
Qui sembra falsificarsi la storia. Si svia l’attenzione sull’obiettivo pacificatore – 

che nessuno intende negare – rispetto all’effettiva relazione tra il Papato e le Casate 
regie dell’epoca. Questo è evidenziato proprio dalle espressioni contenute nei testi 
delle Bolle, nell’indirizzare le decisioni politiche delle corti di Portogallo e Spagna, 
ma anche dalle pratiche che richiedevano ratifica papale dei trattati e delle decisioni 
prese4. 

Il sesto punto della Nota – insistendo su una pratica delle Bolle dissociata dal 
magistero della Chiesa – dichiara: 

 
     La ‘dottrina della scoperta’ non fa parte dell’insegnamento della Chiesa cattolica. 
La ricerca storica dimostra chiaramente che i documenti papali in questione, scritti 
in un periodo storico specifico e legati a questioni politiche, non sono mai stati 
                                                 

2 Ibidem. 
3 La Chiesa rifiuta ogni parola o azione che non riconosce la dignità umana. Intervista con il 
cardinale  Czerny, in L’Osservatore Romano, 30 marzo 2023. 
4 Si veda oltre il paragrafo 2. 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 4 
 

considerati espressioni della fede cattolica. Allo stesso tempo, la Chiesa riconosce 
che queste Bolle papali non riflettevano adeguatamente la pari dignità e i diritti dei 
popoli indigeni. La Chiesa è anche consapevole del fatto che il contenuto di questi 
documenti è stato manipolato a fini politici dalle potenze coloniali in competizione 
tra loro, per giustificare atti immorali contro le popolazioni indigene, compiuti 
talvolta senza l’opposizione delle autorità ecclesiastiche. È giusto riconoscere questi 
errori, riconoscere i terribili effetti delle politiche di assimilazione e il dolore provato 
dalle popolazioni indigene, e chiedere perdono. Inoltre, Papa Francesco ha esortato: 
‘Mai più la comunità cristiana potrà lasciarsi contagiare dall’idea che una cultura sia 
superiore alle altre, o che sia legittimo ricorrere a modi di coercizione degli altri’5. 
 
Anche qui sembra che virgolettando la “dottrina della scoperta” ed evidenziando 

le “manipolazioni” delle potenze coloniali, nonché sminuendo le responsabilità 
della Chiesa in atti esperiti su suo mandato, più che non «compiuti talvolta senza 
l’opposizione delle autorità ecclesiastiche», traspaia la volontà di voler enucleare 
tale dottrina dagli insegnamenti della Chiesa cattolico-romana che, quale autorità 
morale riconosciuta, impartiva necessariamente attraverso i suoi comportamenti. Al 
tempo stesso, con tale inciso sembra volersi scaricare una responsabilità diretta 
della Chiesa ai tempi in cui esercitava potere secolare attraverso quelle Bolle, quelle 
direttive che volontariamente esprimeva per indirizzare il potere regio, e non certo 
quale riflesso delle manipolazioni di quest’ultimo.  

2. Le Bolle papali della dottrina della scoperta e l’Africa 
 
Si rimanda al testo in latino e italiano delle Bolle in cui si ravvisa la matrice della 

dottrina della scoperta, e in particolare alla Dum diversas 6 , garantite 
dall’encomiabile progetto Cathopedia7, al fine di permettere di recepire il tono e in 
nome di chi i Papi si esprimessero e la conclusiva minaccia. Si possono meglio così 
comprendere le implicazioni rispetto ai diritti che il Papa stabiliva potessero essere 
esercitati (in sintesi, sottrazione e possesso di terre e riduzione in schiavitù in 
perpetuo dei loro abitanti) quali conseguenze dell’atto della scoperta. Seppure 
questo non venga mai esplicitato come una dottrina, è rilevabile dal tono e dai 
contenuti espressi che si stabilisca con perentorietà la superiorità “di fatto” dei Re 
cristiani sul resto del mondo che verrà conosciuto. Tono e parole usate da Papa 
Niccolò V (1447–1455) in questa Bolla del 1452, non danno adito a dubbi in merito 
al mandato divino di cui si sentiva investito il Papa nell’emettere tali direttive, e di 

                                                 
5 La “dottrina della scoperta”, cit. 
6 Si veda la traduzione operata dal progetto Cathopedia: https://it.cathopedia.org/wiki/ 
Dum_Diversas. Per i riferimenti alle Bolle papali, oltre al più immediato (ma incompleto) sito 
Cathopedia, per i testi tradotti, si veda P.O. Adiele, The Popes, the Catholic Church and the 
Transatlantic Enslavement of Black Africans 1418-1839, Georg Olms Verlag, 2017. 
7 Il progetto in fieri dell’associazione Qumran, Cathopedia, nasce nel 2006 ad opera dei padri Paolo 
e Giovanni Benvenuto e intende usufruire delle possibilità offerte dall’informatica per avvicinare il 
vasto pubblico alla cultura cattolica. 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 5 
 

come fosse talmente sicuro della pregnanza di tale mandato da assicurare perdono 
eterno a chiunque sostenesse monetariamente, o con altre azioni, quest’impresa e 
da ammettere, inoltre, copie autenticate della Bolla affinché fossero divulgate nelle 
quattro direzioni della rosa dei venti. In chiusura, Il Papa ammonisce esplicitamente 
quanti non ne avessero rispettato il mandato di meritare lo sdegno di Dio e degli 
Apostoli Pietro e Paolo. Va ricordato come il primo sia ritenuto fondatore della 
Chiesa, ovvero di come questa fosse una palese minaccia di scomunica8.  

La successiva Bolla Romanus Pontifex, del 1455, è rivolta al Principe cadetto 
Enrico detto il Navigatore (1394-1460) e a suo padre Alfonso V, Re del Portogallo. 
La solerzia del primo nel realizzare l’arsenale di Sagres, nell’Algarve, garantirà al 
padre e al fratello primogenito che gli succederà al trono, Joao II, e al successore 
Manoel, il primato nel raggiungimento e nell’esplorazione delle coste dell’Africa, 
permettendo non solo la “scoperta” di numerosi regni e il controllo delle coste 
orientali già nel 1515, ma anche  documentate ingerenze nei consolidati regni del 
ManiCongo (1482), dell’Etiopia (1555) e del Mwene Motapa (1560)9.  

Con tale Bolla, infatti, il Papa Niccolò V non autorizzerà soltanto la sconfitta dei 
musulmani (Saraceni) e la conquista delle loro terre, ma anche di pagani e “nemici 
di Cristo” (non-Cristiani), consentendo esplicitamente l’occupazione delle coste 
africane fino alla Guinea e garantendo ai portoghesi il monopolio della rotta verso 
le Indie che carezzava il progetto del cadetto Enrico10. Così sono state gettate le 
basi dei sistemi di dominazione schiavisti e razzisti, giustificando, con tale 
investitura ufficiale, la nascita dell’emporio degli schiavi che aveva sede a 
Lisbona 11 . Visti i toni della Romanus Pontifex, è impossibile disconnettere la 
perentorietà del suo mandato dalla durezza dei rapporti là instaurati e dalle pretese 
di controllo, sfociate nella deriva schiavista che hanno deteriorato nei decenni i 
positivi rapporti inizialmente instaurati tra Manoel e Alfonso Mvemba Nzinga, il 
ManiCongo12. La cacciata dei portoghesi dai menzionati regni per le inclinazioni 

                                                 
8 Si veda Ch. Mark e Soong-Chan Rah, Unsettling Truths: The Ongoing, Dehumanizing Legacy of 
the Doctrine of Discovery, InterVarsity Press, 2019, in particolare, il I capitolo. 
9 Oltre ad un arsenale navale, quello di Sagres era un vero e proprio laboratorio interdisciplinare per 
provvedere i navigatori portoghesi degli strumenti tecnici (mappe, astrolabi, vele quadrate o latine 
per superare i venti alisei), utili all’esplorazione costiera atlantica che partirà dal 1415 con l’arrivo 
a Ceuta, e con l’esplorazione dell’isola di Madeira (primo caso di ridenominazione di un luogo col 
nome di un prodotto funzionale all’esplorazione europea) nel 1418. 
10 Si consideri come, al di là di una competizione per l’occupazione delle Canarie tra Spagna e 
Portogallo, iniziata già nel corso del ‘300, nel 1434 fosse stato doppiato dai portoghesi Capo 
Bojador, Capo Bianco dal 1441 e come nel 1455 esploratori italiani su navi portoghesi avessero 
esplorato il Gambia e il Senegal, per raggiungere Capo Verde l’anno seguente. 
11 Si presume che, attorno al 1460 (ovvero prima del fenomeno conosciuto come “tratta atlantica”), 
l’importazione degli schiavi in Portogallo abbia raggiunto l’invio di 7/800 schiavi all’anno. 
12 È possibile seguire tale rapporto anche attraverso il catalogo Alguns documentos do Arquivo 
Nacional da Torre do Tombo Acerca das Navegações e conquistas portuguezas, publicados por 
ordem do Governo de Sua Majestade Fidelissima ao celebrar-se a commemoração 
quadricentenaria do descobrimento de America, Imprensa Nacional, 1892, conservato alla 
Biblioteca Nacional de Lisboa in cui compare copia delle lettere scambiate tra il re del Portogallo 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 6 
 

predatorie esternate, nonché le imposizioni della Chiesa, irrispettosa, ad esempio, 
dei rituali copti – laddove i gesuiti saranno cacciati dall’Etiopia13 –, ha dimostrato 
la determinazione a non permettere l’instaurarsi di uno scenario coloniale, in quella 
prima fase, e la forza per farlo. Una forza resa inane a fronte dell’asimmetria degli 
armamenti e delle forze in campo, dato il progressivo svuotamento di giovani 
uomini validi grazie alla tratta e lo sbandamento che la conseguente distruzione 
delle unità politiche locali questo commercio infame ha determinato.  

Ma vediamo alcuni passaggi significativi della Romanus Pontifex (1455), per 
discernerne il mandato e la sua estensione dal Golfo di Guinea alle “scoperte a 
venire”: 

 
     Immensa è la nostra gioia nell’apprendere che il nostro caro figlio, Principe di 
Portogallo [...] ha recato il Nome di Dio nelle terre più remote e sconosciute e ha 
condotto fra le braccia della Chiesa Cattolica perfidi nemici di Dio e di Cristo, quali 
i Saraceni e gli Infedeli [...] Noi, dopo cauta deliberazione [...] abbiamo concesso al 
Re Alfonso il diritto, totale e assoluto, di invadere, conquistare e soggiogare tutti i 
paesi dominati dai nemici di Cristo, Saraceni o Pagani [...]. Desideriamo [...] che lo 
stesso Re Alfonso, il Principe e tutti i loro successori, occupino e posseggano in 
diritto esclusivo le isole suddette [dell’Oceano], i porti ed i mari che diremo in 
seguito, e vietiamo a tutti i fedeli Cristiani di violare [...] la sovranità del detto 
Alfonso e dei suoi successori. Fra le conquiste già fatte, o che si faranno, tutte quelle 
che si estendono fino al Capo Bojador e al Capo Non, alla costa di Guinea ed a tutto 
l’Oriente sono in perpetuo ed in avvenire sotto la sovranità del Re Alfonso14. 
 
La Bolla, che stabilisce la prassi della licenza papale sulle acquisizioni 

territoriali, anticipa l’Aeterni Regis Clementia (1481) con cui il Papa Sisto IV 
                                                 

Manoel e il maniCongo Mvemba Nzinga (battezzato col nome di Alfonso) e parte del famoso 
Regimento (pp. 279-289) inviato da Manoel al suo omologo congolese. In questo documento si 
descrivevano i comportamenti attesi che avrebbero messo la monarchia del mani all’altezza di quella 
portoghese ma, soprattutto, le pretese di Manoel che gli fosse riferito il potenziale economico del 
regno, tra quantità disponibile, origine e intermediari eventuali, rispetto alle merci richieste, tra 
schiavi, rame e avorio (p. 285). Così è stato introdotto il commercio di schiavi in Congo. Nei decenni 
successivi l’equilibrio dell’egemonia congolese deflagrerà e i regni tributari finiranno per competere 
nella razzia di schiavi, per soddisfare la domanda portoghese di forza lavoro nelle piantagioni di 
canna da zucchero nelle isole di conquista nel golfo di Guinea, non risparmiando neppure la famiglia 
reale. Si vedano inoltre T. Filesi, Le relazioni tra il regno del Congo e la sede apostolica nel XVI 
secolo, in Africa, No. 4, 1967, 413-460 e J. K. Thornton, A History of West Central Africa to 1850, 
Cambridge University Press, 1989. 
13 L’attività missionaria dei gesuiti è iniziata in Etiopia nel 1557 e ha raggiunto il culmine del 
successo sotto l’imperatore Susenyos (1607-32), suscitando tuttavia una forte reazione 
tradizionalista al punto che, sotto il successore, Fasilidas (1632-67), sono stati cacciati dal paese nel 
1635 e fu restaurato integralmente il rito copto. Si veda E.K. Ngetich, Catholic counter-reformation: 
a history of the Jesuits’ mission to Ethiopia 1557-1635, in Studia Historiae Ecclesiasticae, No. 2, 
2016, e V. Fernández, The Jesuit Mission to Ethiopia (1557–1632) and the Origins of Gondärine 
Architecture (Seventeenth–Eighteenth Centuries), in S. Montón-Subías, M. Cruz Berrocal, A. Ruiz 
Martínez (eds.), Archaeologies of Early Modern Spanish Colonialism. Contributions To Global 
Historical Archaeology, Springer, 2016. 
14 Si veda Cathopedia: https://it.cathopedia.org/wiki/Romanus_Pontifex.   



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 7 
 

confermerà quanto stabilito dal Trattato di Alcaçovas del 1479. Con la Bolla del 
‘55, di fatto, si mette bene in evidenza come non si possa sminuire la funzione 
dell’arbitrato papale nel merito della distribuzione spaziale dei diritti di imperio, 
come purtroppo fanno tanto la Nota congiunta, quanto la citata intervista al Prefetto 
Czerny.  

Il Trattato di Alcáçovas e le Tercerías de Moura, firmati dai regnanti di Spagna 
e Portogallo il medesimo giorno, il 4 settembre 1479, contenevano una serie di 
accordi, tra i quali spicca la suddivisione delle zone di influenza nell’Atlantico tra 
le due Casate, col riconoscimento della sovranità castigliana sull’arcipelago delle 
Canarie, mentre al Portogallo venivano riconosciute le isole Azzorre, del Capo 
Verde e di Madeira, le terre di Guinea e il regno di Fez. Il trattato, da considerarsi 
testo fondante della storia del colonialismo, è il primo dei trattati internazionali ad 
esplicitare l’autolegittimazione europea a dividere in zone di influenza il mondo e 
a colonizzarne i territori senza il consenso degli autoctoni, avallando il principio 
delle terrae nullius, che lo configurerebbe oggi nella fattispecie dei trattati ineguali 
(e per ciò stesso illegittimi) e che permea la pratica coloniale europea tutta, fino alla 
fase della decolonizzazione nel XX secolo. Il Trattato di Alcáçovas, com’era d’uso, 
è stato rispettivamente ratificato dal re del Portogallo a Lisbona, l’8 settembre 1479, 
il 6 marzo dell’anno successivo, a Toledo, da Isabella I di Castiglia e Ferdinando II 
d’Aragona, e sarà infine confermato da Papa Sisto IV nel 1481, appunto, nella citata 
Bolla Aeterni regis, di fatto stabilendo il primo parallelo al di sopra del quale si 
legittimava l’influenza spagnola e al di sotto del quale si legittimava quella 
portoghese15. 

L’arbitrato papale era una condicio sine qua non della legittimazione urbi et orbi 
ed erga omnes di tali possedimenti, possibile allora, come ben spiega Cassi, in nome 
della teoria medievale della sovranità del successore di Pietro su tutta la Terra 
(plena potestas) 16 . La plena potestas pontificia interverrà a rafforzare la 
legittimazione giuridica della conquista coloniale allorché le due potenze iberiche 
necessiteranno di un titolo esclusivo (cui si opposero i regnanti esclusi) e il dono 
papale si dimostrerà efficace nel superare i requisiti romanistici del diritto richiesti 
nel contesto europeo, ovvero: l’inventio (la scoperta, appunto) e l’occupatio (la 
presa di possesso effettiva). Nell’impossibilità di rendere efficace l’occupazione 
territoriale, quando convenne che le terre scoperte fossero nullius (ovvero, in mano 
a “non umani”, in quanto tali erano ritenuti i non cristiani), ecco che si 
riaffermarono i precedenti delle teorie teocratiche medievali, surclassando gli 
istituti del diritto romano. È nel nome di tale potestas, dunque, che il Papa poteva 
“fare dono” di porzioni della Terra ai sovrani17, con tutto ciò che contenevano e 

                                                 
15 In proposito, B. W. Diffie e G. D. Winius (a cura di), Foundations of the Portuguese Empire, 
1415-1580, University of Minnesota Press, 1977. 
16 A.A. Cassi, Ultramar. L’invenzione europea del Nuovo Mondo, Laterza, 2007, 30-31.   
17 Un doveroso cenno va fatto alla questione della ridenominazione dei luoghi e dei popoli che deriva 
dal mito della scoperta. Ci ricorda Miriam Gualtieri, nella sua tesi di dottorato, che «La suggestiva 
identificazione del continente americano con un luogo mitico – Atlantide, l’Eden, l’Eldorado – 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 8 
 

tutti coloro che vi vivevano 18. Ecco che con la raya, invenzione di Alessandro VI 
Borgia, si creava uno spartiacque tra il regno spagnolo e quello lusitano che avrebbe 
controllato, prima, la parte inclusa nelle 100 leghe a oriente delle Azzorre (con la 

                                                 
concorse a generare una lunga serie di malintesi, a cominciare dal termine ‘scoperta’ con cui gli esiti 
dell’avventura di Colombo furono consegnati all’immaginario culturale dell’Europa. Tale vocabolo 
rinvia a un territorio vergine e annulla, di conseguenza, la storia dei vari popoli che raggiunsero altre 
volte, in periodi diversi, il continente americano. È come se la storia dell’umanità si identificasse 
con quella europea e lo spazio extraeuropeo fosse da occupare e da definire. […] i giuristi, avendo 
orrore delle approssimazioni, cominciarono a discutere se quanto scoperto fosse di tutti o di nessuno 
(res communis o res nullius), liberum o clausum, se su di esso i sovrani avessero un dominium, un 
imperium o una iurisdictio». M. Gualtieri, Warburg Resartus. Cartografie orientate di un ‘buon 
europeo’, tesi dottorale, Università di Bergamo, 2013-14, 202 (in parte, la tesi è stata pubblicata 
come M. Gualtieri, Resartus. Viaggi, scoperte e visioni di Aby M. Warburg, Rubbettino Editore, 
2020). Un’altra conseguenza, evidente sin dalle tappe della circumnavigazione e proseguita nel 
corso di tutta l’era coloniale, fu, appunto, la denominazione dei luoghi toccati non avvalendosi 
affatto delle denominazioni locali ma, per esempio, dell’emotività nel doppiare il Capo (Boa 
Esperança) o dei santi che si siano invocati (Sao Salvador), dei beni che si potevano trovare nei 
luoghi “scoperti”, (Madeira, Costa d’oro, d’avorio ecc.), dei fiumi navigabili che potevano facilitare 
i commerci (Niger, Senegal, Alto Volta ecc.). Sorte non diversa toccò ai popoli “scoperti”, portando 
a etichette affatto pertinenti, come ci dimostra l’errore di Colombo: a seguito dell’errata convinzione 
di questi d’essere approdato nelle Indie, ridenominate “Indie occidentali”, il termine “indios” (che 
manterremo in corsivo, ove sia necessario riportare il pensiero dei contemporanei al momento in cui 
tale ridenominazione fu coniata) sia ritenuto negativo, sebbene quegli stessi popoli si siano spesso, 
in seguito, autodefiniti come amerindi. Le conseguenze della ridenominazione dei popoli dall’epoca 
delle esplorazioni a quella delle occupazioni coloniali e la conseguente permanenza di etichette 
inappropriate, in termini di impatto sulle identità e la loro oggettivazione, è un elemento 
fondamentale a favore dei sostenitori dell’irrimediabilità del colonialismo. Tali etichette sono, al 
meno, un costante richiamo all’oggettivazione delle comunità ma, al più, denotano inferiorità 
culturale. In Africa il fenomeno è ricorrente e spesso la ridenominazione richiama una etimologia 
che definisce una negatività. Ad esempio, limitandoci all’Africa australe, “ottentotti” era il nome 
attribuito alle popolazioni khoe-san – derivato dall’espressione canzonatoria “hot en tot” per 
stigmatizzare i balbuzienti in olandese, attribuito allo straordinario fenomeno linguistico dei click 
(che possono dare fino a sette valenze emotive diverse ad una parola) –; o “himba” attribuito all’etnia 
di matrice etnolinguistica herero del nord-est della Namibia – derivato da ondjimba-ndjimba, 
l’oritteropo che scava radici nella terra –, conferito dagli altri clan herero a quanti avevano deciso di 
non proseguire la migrazione verso sud alla ricerca di pascoli nell’Africa sud-occidentale, per i loro 
bovini. Il possesso di bovini non era solo uno status symbol presso quei popoli, ma parte del loro 
mito fondativo, che vedeva generati entrambi dallo stesso albero: l’omumborombonga. Ripiegando 
sull’allevamento ovino, più adatto al terreno sabbioso e alla vegetazione locale, quei clan erano stati 
condannati con un nome senza dignità, eppure, questa denominazione cristallizzata sulle mappe 
olandesi e poi britanniche, è d’uso corrente. Per non dire dei “boscimani”, dall’olandese bosje-
mannen: uomini del bush (vegetazione da savana). Se gli olandesi eccelsero in questo esercizio, gli 
italiani non furono da meno: vale la pena ricordare come sia stata denominata “galla” l’etnia oromo, 
stanziata in Etiopia, attribuendole un nome dispregiativo mutuato passivamente dai nemici tigrini. 
Tali nomi o, se vogliamo, i loro significanti trascritti nelle mappe, apparentemente neutri, han 
definito dei termini di riconoscibilità che son rimasti universali, coi loro significati negativi. 
18 A.A Cassi, Ultramar, cit., 30-31. Inoltre, Piero Bellini rileva la contestazione sollevata dagli altri 
regnanti europei nei confronti dell’esclusività della potestas accordata agli iberici in Mare 
Hibericum. Considerazioni canonistiche sulla spartizione alessandrina dell’Oceano Atlantico, in 
Stato, Chiese e pluralismo confessionale, dicembre 2007, 21-25.  



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 9 
 

Bolla Inter Cetera del 1493) e, successivamente,  con l’ulteriore spostamento della 
raya di altre 270 leghe (col Trattato di Tordesillas del 1494), saranno incluse in tale 
domino le terre brasiliane che Pedro Álvares Cabral avrebbe scoperto nel 150019. 

 

 
 
Fig. 1 - Planisfero del Cantino (1501) in cui si distinguono sulla sinistra la Raya – il primo 
“meridiano retto” – stabilita nel 1494 e, a perpendicolo, quel primo parallelo (retto altresì), a sud 
delle Canarie, al di sotto del quale la Bolla Aeterni regis del 1481 stabiliva che tutte le terre 
appartenessero al Portogallo. Estense Digital Library, https://edl.cultura.gov.it/item/yzjge1e57d. 

 
Per capire quale effettivamente fosse il ruolo del papato all’epoca, i testi delle 

Bolle vanno messi a confronto con il Requerimiento 20 , commissionato da 
Ferdinando II d’Aragona al giurista regio Juan López de Palacios Rubios (1450-
1524), pubblicato nel 1512 e incluso nel trattato De insulis maris Oceani quas 
vulgus Indias appellat (1512-16)21. Lo menzioneremo anche oltre, a proposito della 
tratta schiavista, ma questo documento, inteso a convincere all’obbedienza, 
costituisce prova evidente di come il ruolo del Papa fosse inteso quale arbiter, se 
non “Signore del mondo”, e non come un capo di Stato che si comportasse alla pari 
rispetto alle teste coronate d’Europa, come esplicitato da Czerny: 
 

                                                 
19 Di grande interesse per comprendere l’articolata strategia, si veda il sopra citato saggio di P. 
Bellini, Mare Hibericum, cit., 1-58.  
20 Si veda il testo intero in spagnolo in S. Benso, La conquista di un testo: il Requerimiento, Bulzoni, 
1989. Nelle parole di Benso, il Requerimiento è da intendersi come un documento di guerra – dato 
che alla disobbedienza indigena sarebbe conseguita la Guerra – destinato a codificare il rapporto tra 
gli spagnoli e gli abitanti delle isole e della terra ferma (p. 33). Tra l’altro il documento avrebbe un 
precedente, utilizzato nel corso della sanguinosa conquista delle Canarie agli inizi del ‘400 (pp. 40-
42). 
21 In merito al testo di Palacios Rubios, oltre a S. Benso, La conquista …, cit., si rimanda a Ch. Birr, 
Dominium in the Indies. Juan López de Palacios Rubios’ Libellus de insulis oceanis quas vulgus 
indias appelat (1512–1516), in Rechtsgeschichte / Legal History, 2018, 264-283. 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 10 
 

Da queste genti Dio nostro Signore diede l’incarico a uno, che fu chiamato san 
Pietro che fosse il signore di tutti gli uomini e il superiore di tutti quelli che gli 
obbedissero, e fosse capo di tutto il genere umano, ovunque gli esseri umani si 
trovassero in qualunque legge, setta o credenza; e gli diede tutto il mondo come suo 
regno e giurisdizione, e secondo la sua volontà, egli stabilì che la sua sede fosse posta 
a Roma, in quanto luogo più adatto a governare tutte le genti, cristiane, musulmane, 
ebree, pagane o di qualsiasi altra setta o credenza fossero. Egli fu chiamato ‘papa’, 
perché significa ammirabile padre, superiore e governatore di tutti gli esseri umani. 

A questo san Pietro fu tributata l’obbedienza e il rispetto come a signore, re e 
superiore nell’universo a quelli che vivevano in quel tempo, e così fecero nei 
confronti degli altri che dopo di lui furono eletti al pontificato, e così si è continuato 
fino ad ora, e si continuerà finché finisca il mondo22. 
 
Un simile pronunciamento consente di discernere quale rapporto intercorresse 

fra l’istituto della Corona e il Papato, ma anche quale fosse il ruolo del legislatore 
nel pianificare gli effetti della conquista sui nuovi sudditi. Non ci soffermeremo qui 
sulle indubbie sollecitazioni cui rimanda la lettura di un tale amalgama di credenze 
e minacciosi poteri declamati dai capi di drappelli d’armigeri a persone già in 
possesso di un proprio credo e che poco conoscevano lo spagnolo, affinché 
rinunciassero alla potestas su se stessi23, ma all’immaginazione viene in soccorso 
uno dei protagonisti dell’epoca, uno dei più famosi conquistadores, nonché autore 
di numerosi scritti giunti a noi e ripubblicati ai giorni nostri: Martín Fernández de 
Enciso. Nella sua Suma de Geographia (1519), Enciso narra come avesse esperito 
personalmente la proclamazione pubblica del Requerimiento. Nel corso della 
spedizione al seguito di Pedrarias Dávila nella Castilla de Oro – nella Provincia di 
Tierra Firme –, quando capitanò l’esplorazione nell’area di Cenú, dove si credeva 
avrebbe trovato l’oro, Enciso lo enunciò ricevendo una risposta puntuale e arguta 

                                                 
22 S. Benso, La conquista…, cit., pp. 50-51, traduzione mia. 
23 Interessanti le digressioni sul punto da parte di D.E. Stannard, in Olocausto americano - La 
conquista del nuovo mondo, Bollati Boringhieri, 1992, anche riferite a Cristoforo Colombo, il quale 
per primo, nella sua ossessiva ricerca dell’oro, si produsse in pronunciamenti non dissimili, scritti 
di suo pugno, per indurre all’obbedienza i locali, che sin da subito aveva reputato utili e passibili di 
schiavizzazione, come peraltro ricorda Todorov, La conquista dell’America, Einaudi, 1992, 25. 
Assai pertinente, peraltro, è l’approfondita disamina che ne fa R. Cammarata in Indigeno a chi? 
Diritti e discriminazioni allo specchio, Giappichelli, 2013, 135 e ss. Si veda l’importante contributo 
di L. Nuzzo, che, fra le diverse pubblicazioni, con Il linguaggio giuridico della conquista. Strategie 
di controllo nelle Indie spagnole, Jovene, 2004, ha analizzato le strategie giuridiche impiegate nel 
corso del XVI secolo dalla Corona spagnola per il controllo e la colonizzazione delle Indie 
occidentali, vagliando legislazione, istituti e strumenti amministrativi che la permisero e che, di 
fatto, trasformarono le Indie in un territorio regolato dal diritto e dalla religione cattolica. Il diritto 
viene ricondotto da Nuzzo a una dimensione di struttura culturale, quale sistema di rappresentazioni 
e prescrizioni da intrecciarsi col contesto che lo ha prodotto. Consente così di comprendere come si 
sia pervenuti alla “costruzione dell’indigeno” e alla sua rappresentazione quale essere inferiore da 
porre sotto curatela, e nel farlo, inoltre, spiega altresì il potere del diritto (e la sua pericolosità, 
qualora lo si accetti passivamente) che risiede nella dimensione dogmatica che ancora ci vincola ad 
esso, proprio per quel carattere fortemente prescrittivo a esso associato. 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 11 
 

dagli astanti: gli fu fatto notare, infatti, come si contraddicesse nell’asserire 
l’onnipotenza d’un solo Dio, apparentemente buono e misericordioso, ma anche 
che il Papa, e non Dio, fosse il Signore di tutto l’Universo e che avendo fatto dono 
di quella terra al re di Castiglia, il Papa dovesse essere ubriaco donando quanto non 
fosse suo e che il re che chiedesse e accettasse un simile dono dovesse essere 
pazzo24. 
 

3. Responsabilità dirette e indirette nella tratta atlantica 
 
[…] concediamo inoltre per sempre, a te e ai re del 

Portogallo tuoi successori, la facoltà di ridurre in perpetua 
schiavitù le loro persone, e di annettere e conquistare 
anche i regni, i ducati, le contee, i principati e gli altri 
domìni, i possedimenti e i beni di tal fatta, e di condurli in 
uso e pieno possesso tuoi e dei tuoi successori. [Bolla Dum 
Diversas, 1452] 

 
Riflettendo sul periodo storico in cui le Bolle papali, precedenti la “scoperta” 

delle Americhe, hanno esercitato la loro drammatica influenza, attestando 
l’inequivocabile mandato divino a spogliare d’ogni possesso “saracini e infedeli”, 
possiamo testimoniare una evidente consapevole virata rispetto alle supposte vie 
della coscienza cristiana: con le Bolle Creator Omnium del 1434 e la Sicut dudum 
del 1435, Papa Eugenio IV vietava di fare schiavi gli abitanti delle Canarie, 
dimostrando contezza delle conseguenze che avrebbero potuto scatenarsi dal 
permettere tolleranza di “pratiche commerciali” quantomeno inique e di 
sfruttamento lavorativo non pagato. Nello specifico, nella Bolla del 1434, 
esprimeva a chiare lettere la sua avversità rispetto alla riduzione in schiavitù delle 
popolazioni nei “luoghi di scoperta” da parte degli europei, minacciando addirittura 
la scomunica contro gli schiavisti.  

La continuità rispetto a questa linea da parte dei successori di papa Eugenio IV 
avrebbe determinato un’altra storia, mentre, dal novero delle Bolle che seguirono 
traspare un sodalizio evidente tra potere secolare della Chiesa e Casate regnanti di 
Spagna e Portogallo. Dallo stesso dettato delle Bolle, nella secolare parentesi tra 
quelle di Eugenio IV e la Sublimis Deus di Paolo III del 1537, ci avvediamo d’una 
ineludibile consapevolezza dell’esistenza di istituzioni politiche africane e dei danni 
che la Chiesa si prefiggeva di commettere contro di esse facendo leva sulla sua 
influenza nei confronti delle Casate regie europee, per attrarre nella sfera del 
proprio controllo popoli lontani ed estendere così il proprio dominio sul mondo 
conosciuto.  

                                                 
24 Voce Martín Fernández de Enciso, a cura di M. Cuesta Domingo, nel Diccionario Biográfico 
Español, RAH. Enciso, peraltro, aveva contribuito alla scrittura del Requerimiento, avendo 
partecipato alla giunta di Burgos, di cui parleremo oltre. 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 12 
 

In quel tempo non sono mancate voci contrarie e direttive regie che tentassero di 
limitare la schiavitù disumana cui erano ridotti gli autoctoni, assecondando le 
denunce provenienti, in particolare, dai frati domenicani di Santo Domingo, in 
seguito all’introduzione nelle Indie occidentali dello statuto feudale medievale 
castigliano dell’encomienda. Isabella di Spagna l’avallò nel 1503 con una Cedola 
in cui si introduceva la prassi di encomendar los naturales (significativa 
denominazione degli autoctoni)25 in base al quale un villaggio indigeno veniva 
affidato ad un encomendero, un colono spagnolo, spesso con un passato militare 26. 
Sin dal 1511, infatti, fu accolta con orrore la descrizione che ne fece, al suo rientro 
dall’isola di Hispaniola, Padre Antonio de Montesinos. A esserne particolarmente 
influenzato fu lo stesso re Ferdinando II di Aragona che commissionò a una giunta, 
composta da teologi, giuristi e rappresentanti dei coloni, un primo testo legislativo 
che regolamentasse la vita nei territori conquistati del Nuovo Mondo e, in 
particolare, il rapporto di lavoro non regolamentato da contratto tra indigeni e 
conquistadores. Si pervenne così alle le 35 ordinanze o Leyes de Burgos, emanate 

                                                 
25 Non è raro trovare riferimenti agli autoctoni africani, se non come “primitivi” o “aborigeni”, come 
naturales (in spagnolo), come in questo caso, o come “naturellen” (in olandese e poi afrikaans), ma 
anche natives (in inglese), laddove forte era il dibattito attorno alla “native question”, ovvero al 
problema che gli autoctoni costituivano per i colonizzatori. Questa non è una denominazione, ad 
avviso di chi scrive, riconducibile alla mera idea che fossero originari del luogo, ma al latino natus 
che significa bambino e che si collega peraltro alla definizione di crianças (in portoghese), usata dai 
prazeiros (proprietari terrieri) in Angola, riproducendo nelle società dei colonizzatori una attitudine 
paternalista nei confronti dei colonizzati. Ma non mancano espressioni di disprezzo aperto, come la 
definizione di kafir, dai radicali k f r che in arabo indicano l’infedele, usato un tempo in Sudafrica 
dai bianchi di origine olandese per definire i neri. Quanto ciò abbia impattato sulle vittime è 
difficilmente immaginabile e descrivibile; in merito all’impatto sulla scienza antropologica ne ha 
scritto G. Fians, The others’ others: When taking our natives seriously is not enough, in Critique of 
Anthropology, No. 2, 2023, 167-184.  
26 L’istituto sembra rimandare a quello della colonia romana, laddove ai veterani delle milizie 
venivano affidati appezzamenti alla periferia dell’Impero da coltivare mettendoli a frutto (colono 
non a caso deriva da colere, coltivare), ma pronti ad imbracciare le armi qualora i confini di Roma 
fossero stati minacciati. L’encomendero, accanto all’onere della conversione, s’assumeva quello 
della protezione del villaggio, riscuotendo dagli encomendados tributi in natura, anche in forma di 
corvée di lavoro obbligatorio, al fine di ripagare l’encomendero nel suo impegno a loro protezione 
e, al contempo, pagare il tributo alla Corona di cui erano sudditi a tutti gli effetti, tramite lui. Il 
consolidamento di tale istituzionalizzazione non fece altro che ammantare di legittimazione regia un 
sistema ignobile: schiavitù e maltrattamenti continuarono in modo sistematico, assicurando una 
sottomissione strutturale nelle terre di conquista, a dispetto delle reali intenzioni che con le 35 
ordinanze delle Leyes de Burgos si prefiggeva il legislatore. Un tale esercizio porterà non molto 
tempo dopo gli encomenderos a pretendere l’ereditarietà del titolo che, con le Leyas Nuevas emanate 
da Carlo V nel 1542, si tentava invano di fermare. Occorrerà aspettare la Recopilación de las Leyes 
de los Reinos de las Indias del 1680 perché l’encomienda sia meglio disciplinata fra le rivendicazioni 
dei coloni e la tutela degli indigeni, quantomeno riducendo l’oppressione schiavista, ma mettendo 
comunque gli autoctoni sotto curatela. Cfr. Cassi, A.A., Ultramar, cit.; L. Nuzzo, Il linguaggio 
giuridico della conquista. Strategie di controllo nelle Indie spagnole, Jovene, 2004 e M. Rosti a C. 
Fiamingo, comunicazione, 6 maggio 2023. In merito alla Recopilación si rinvia a A. Mahecha e P. 
Mazuera, Las Leyes de los Reinos de las Indias, in Revista Diálogos de Saberes, 2017, 31-49. 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 13 
 

il 27 gennaio 1512, che stabilivano che gli autoctoni fossero liberi, ma anche che i 
Re cattolici di Spagna, in qualità di “Signori degli indigeni”, dovessero assumere la 
missione della loro evangelizzazione. Le leyes ordinavano, inoltre,  che vigesse il 
sistema dalla corvée, ovvero il lavoro obbligatorio gestito dagli encomenderos – 
purché sostenibile ed equamente compensato, benché non necessariamente in 
denaro. Infine, queste leggi dichiaravano giustificate la guerra e la conquista degli 
indigeni nel momento in cui questi avessero rifiutato la cristianizzazione. Il tutto fu 
sussunto nel documento del Requerimiento, commissionato al giurista regio Juan 
López de Palacios Rubios, come già si accennava, e da leggersi agli autoctoni da 
parte dei conquistadores, pretendendo obbedienza27.  

Il domenicano Bartolomé de las Casas (1484-1566), Vescovo del Chiapas e noto 
come “Procuratore degli indios” 28 , fu instancabile avvocato della causa degli 
abitanti delle Indie occidentali, proprio perché schiavista egli stesso, in passato, e 
testimone del trattamento riservato agli schiavi dagli altri encomenderos. Nel suo 
Memorial de Remedios para Las Indias del 1516 – scritto sei anni prima d’essere 
ordinato frate domenicano e due anni dopo aver rimesso la propria encomienda 
nelle mani del governatore Velasquez –, per porre fine all’estremo sfruttamento cui 
aveva assistito nell’Isola di Hispaniola, las Casas sostenne che l’importazione di 
schiavi africani avrebbe potuto alleviare le sofferenze degli indios29. Il domenicano 

                                                 
27 Si veda Ch. Birr, Dominium in the Indies. Juan López de Palacios, cit.   
28 In merito a Bartolomé de las Casas, si raccomanda la serie di dotti saggi di Giuseppe Tosi, offerta 
in open access in Jura Gentium. Nelle parole di Tosi: «Tutta la sua lunga e operosa esistenza fu 
interamente dedicata alla causa dei nuovi popoli scoperti, alla denuncia degli abusi e dei crimini 
commessi contro di essi, alla critica sempre più radicale non solo dei metodi, ma anche dei 
presupposti e della legittimità della conquista e al tentativo di elaborare leggi e di realizzare 
esperienze concrete che evitassero la destrucción de las Índias e rispettassero la dignità e l’umanità 
degli indios», a causa di ciò fu anche accusato di essere un propagandista della lejenda negra anti-
spagnola. G. Tosi, Bartolomé de Las Casas (Siviglia 1484 - Madrid 1566), in Rivista di filosofia del 
diritto internazionale e della politica globale: Jura Gentium, 2009. 
29 Las Casas nella sua Historia de las Indias, Obras completas, V, 2190-2191, spiegò il suo ruolo 
nel promuovere l’importazione di schiavi neri da Castiglia alle Indie: «‘y porque algunos de los 
españoles desta isla dixeron al clerigo Casas - viendo lo que pretendía y que los religiosos de Sancto 
[sic] Domingo no querían absolver a los que tenían indios si no los dexaban - que, si les traía licencia 
del rey para quepudiesen traer de Castilla una docena de negros esclavos, que abrirían mano de los 
indios.», cit. in L. Clayton, Bartolomé de las Casas and the African Slave Trade, in History 
Compass, No. 13, 2009, 1537. «C’est dans le Remedio XI du Memorial... (1516) que le clerc 
dominicain demanda à la Couronne d’accorder une licence pour l’introduction d’esclaves noirs. À 
la mort de Ferdinand, Las Casas dut s’entendre avec le cardinal Cisneros, et c’est à lui qu’il présenta 
son Memorial en février 1516, premier document dans lequel il exposa un véritable plan de 
gouvernement, souvent jugé révolutionnaire et utopique. Il faut voir néanmoins que la proposition 
contenue dans ce Remedio XI, que certains considèrent parfois comme une ‘aberration’, correspond 
d’abord et avant tout à un moment de l’histoire des relations entre l’Espagne et le Nouveau Monde» 
(p. 34), spiega Michèle Guicharnaud‑Tollis, relativizzando l’aberrazione della proposta del 
domenicano al fenomeno e alla storia della schiavitù esercitata fino ad allora in Europa e, in 
particolare, con la partecipazione attiva di Portogallo, Spagna e Italia, ma anche proponendo i dati 
esorbitanti riferiti dallo stesso Las Casas, dello spopolamento di Hispaniola e degli altri 
possedimenti, sino ad allora (da 1.100.000 a 12.000) (p. 39). Si veda M. Guicharnaud‑Tollis ne’ 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 14 
 

pubblicherà in seguito la sua Historia general de las Indias30 e anche la Brevíssima 
relación de la destrucción de las Indias, un memoriale che presenterà nel 1542 a 
Carlo V ed esplicitamente al suo erede Filippo II, per sollecitare un intervento 
riformatore della Corona contro gli abusi del sistema dell’encomienda. Questi, alla 
fine di quello stesso anno, promulgava le Leyes Nuevas, autorizzando ogni colono 
spagnolo a importare 12 schiavi africani e a liberare progressivamente gli indios la 
cui schiavitù venne dichiarata illegale31.  

A proposito di questo “successo”, il cui impatto è stato comunque relativo dato 
che le popolazioni autoctone hanno continuato a essere sfruttate e decimate pur se 
con minore intensità, molto si è scritto nell’intento di decostruire l’universalismo 
umanista di las Casas (indiscutibile per i più), attribuendogli una visione comunque 
gerarchizzata dell’umanità. Isacio Perez Fernandez è stato fra i più convinti 
difensori di las Casas dall’accusa di essere responsabile della decisione della 
Corona di ammettere la schiavizzazione degli africani, al fine di preservare le vite 
degli abitanti delle Indie occidentali. Ha pertanto estrapolato una porzione della 
Historia del las Indias, trovandovi una intrinseca coerenza con la propria tesi e 
l’esigenza di difendere il domenicano, intitolandola Brevíssima Relación de la 
Destrucción de Africa (Editorial San Esteban, 1989), la cui traduzione italiana, 
curata da EMI, è piuttosto diffusa nel nostro paese32. Una dotta disamina delle 
diverse posizioni è stata esposta nel corso di due edizioni (Vol. 18, 1997 e 21, 2001) 
della rivista francese Merges curate da Victorien Lavou Zoungbo 33 . Alcuni 
contributi sono stati ristampati accanto ad altri del tutto nuovi in un volume 
pubblicato nel 2011, intitolato Bartolomé De Las Casas face à l’esclavage des Noir-
e-s en Amériques/Caraïbes. L’aberration du Onzième Remède (1516)34. Credo che, 
magistralmente, le conclusioni di Nestor Capdevila, che ha contribuito al volume, 
chiosino l’attenta disamina delle tre direttrici in cui sintetizza la querelle, chiarendo 
la questione: 

                                                 
L’introduction des esclaves noirs dans le Memorial de catorce remedios (1516) de Bartolomé de las 
Casas: une ‘aberration’?, in V. Lavou Zoungbo (dir.), Bartolomé de Las Casas: Face à l’esclavage 
des Noir-e-s en Amériques/ Caraïbes. L’aberration du Onzième Remède (1516), Presses 
universitaires de Perpignan, 2011, 33-45 (online dal 2017 in 
http://books.openedition.org/pupvd/2903).  
30  Quest’opera ha impegnato Las Casas dal 1527 al 1564 e verrà pubblicata integralmente, 
includendo la Brevíssima relación, soltanto nel 1876, a Madrid. 
31 L. Clayton, Bartolome ́de las Casas and the African Slave Trade, in History Compass, No. 6, 
2009, 1526–1541. 
32 Trad. italiana, B. de las Casas, Brevissima relazione della distruzione dell’Africa, EMI, 1993. Si 
vedano in particolare Prologo e Studio Preliminare del curatore, 7-152. 
33 Si tratta di uno storico originario della Repubblica centrafricana (1962-*), docente di studi ispanici 
presso l’Università di Perpignan e membro del CRESEM (Centre de recherche sur les Sociétés et 
Environnements en Méditerranée). 
34 V. Lavou Zoungbo (dir.), Bartolomé de Las Casas: Face à l’esclavage des Noir-e-s, cit. Si vedano 
in particolare i saggi di M. Guicharnaud‑Tollis, “L’introduction des esclaves noirs dans le Memorial 
de catorce remedios (1516), cit., 33-45 e di A. Saint‑Lu, “Bartolomé De Las Casas et la Traite des 
Nègres”, in V. Lavou Zoungbo (dir.), Bartolomé De Las Casas face à l’esclavage des Noir-e-s en 
Amériques/Caraïbes, cit., 27-32. 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 15 
 

 
Nous nous demandions quelle était exactement la nature du problème posé par le 

rapport de Las Casas avec l’esclavage des Noirs. Cet examen de la discussion 
suggère qu’il y a trois problèmes enchevêtrés. Le premier est historique. Il s’agit de 
reconstituer les étapes du développement de l’esclavage des Noirs au moment de la 
découverte de l’Amérique et de la série des interventions de Las Casas. Dans ce 
contexte, Las Casas n’est que l’un des acteurs de cette histoire. Le second problème 
est moral. Cette fois, le dominicain devient l’objet direct de la discussion. On se 
demande s’il a pris des décisions justes, ou excusables lorsqu’elles ne l’étaient pas. 
L’enjeu du débat est d’établir l’authenticité de son humanisme. Sa défense de 
l’Indien est-elle réellement humaniste ou est-elle entachée par des préjugés antinoirs 
? Cette question ouvre un troisième problème, proprement philosophique. Ce sont 
alors l’humanisme et l’universalisme qui sont au cœur de la discussion. Des 
présupposés universalistes peuvent-ils avoir des effets antihumanistes et si oui, 
comment les neutraliser ? La question de l’esclavage des Noirs chez Las Casas est 
alors doublement importante. Elle nous permet de prendre conscience de la logique 
du discours idéologique, c’est-à-dire des attentes créées par l’universalité et la pureté 
du principe ainsi que de sa capacité à les déjouer. Mais elle montre également 
comment peut s’effectuer un élargissement de la position humaniste et de ses limites 
au sein de ce même discours35. 
 
Las Casas non è stato certo insensibile alle responsabilità contestuali e, nelle 

parole di Baccelli, sarebbe diventato “abolizionista” quando, nel 1552, dopo una 
serie di viaggi, ha ripreso il lavoro alla Historia de las Indias e all’Apologética 
historia sumaria36. Sarebbe giunto a un tale passo prendendo coscienza degli abusi 
perpetrati nelle isole nel golfo di Guinea, sotto controllo portoghese37. Che si sia 
trattato di una “conversione” lenta ma costante lo conferma Clara Camplani che, 
sempre nel medesimo volume, riporta la confessione di las Casas (che parla di se 
stesso in terza persona) in un passo della Historia de las Indias (Cap. III):  

 

                                                 
35 N. Capdevila, Las Casas et les noirs: quels problèmes?, in V. Lavou Zoungbo (dir.), Bartolomé 
De Las Casas face à l’esclavage des Noir-e-s en Amériques/Caraïbes, cit., 230. 
36 L. Baccelli, Bartolomé de Las Casas: La conquista senza fondamento, Feltrinelli, Kindle pos., 
544. 
37 Idem, pos. 1365, n. 30, riportando come nella Historia de las Indias le imprese portoghesi in 
Africa dimostrino «la cecità dei cristiani, che ritengono lecito assaltare, depredare, catturare e 
uccidere quelli che non sono battezzati per il fatto di essere infedeli», citando B. de Las Casas, Obras 
completas, edición preparada por la Fundación “Instituto Bartolomé de Las Casas” de los Dominicos 
de Andalucía, Alianza Editorial, 1989-1999, 461 e ss. Inoltre, R. A. Sánchez‑Godoy, Bartolomé de 
Las Casas crítico de las esclavizaciones portuguesas en las islas Canarias y la costa occidental de 
África, in V. Lavou Zoungbo (dir.), Bartolomé De Las Casas face à l’esclavage des Noir-e-s en 
Amériques/Caraïbes. cit., 135-157 dimostra efficacemente come nella Historia de las Indias las 
Casas dimostri l’illegittimità dello schiavismo e della tratta portoghese, applicando gli stessi criteri 
di valutazione applicati nella Brevíssima relación (pp. 151 e ss.) anticipando il concetto di 
un’ecumene cristiana senza distinzioni. 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 16 
 

No advirtiendo la injusticia con que los portogueses los toman y hacen esclavos; 
el cual, después de que cayó en ello, no lo diera por cuanto había en el mundo, porque 
siempre los tuvo por injusta y tiránicamente hecho esclavos, porque la misma razón 
es dellos que de los indios38. 
 

Un auto da fé di las Casas, questo, che trova conferma in un ulteriore passo:  
 
Deste aviso que dió el clérigo no poco después se halló arrepiso, juzgándose 

culpado por inadvertente, porque como después vido y averiguó, según parecerá, ser 
tan injusto el captiverio de los negros como el de los indios, no fue discrédito 
remedio el que aconsejó que se trujesen negros para que se libertasen los indios, 
aunque el suponía que eran justamente captivos, aunque no estuvo cierto que la 
ignorancia que en esto tuvo y buena voluntad lo excusase delante el juicio divin39. 
 
Camplani non manca di riportare, peraltro, anche le ammissioni di Bartolomé de 

las Casas in merito a quanto fosse stato influenzato dai miti correnti della robustezza 
dei neri a fronte delle immani fatiche richieste dagli encomenderos, specie nello 
sfruttamento delle cave aurifere, al confronto con la fragilità degli indios, che aveva 
testato in prima persona, rammaricandosi comunque della propria ignoranza40. 

L’autrice produce molte ulteriori prove della reale attitudine di questo 
“campione” della causa degli indios, rendendolo soprattutto portabandiera della 
causa della libertà e del diritto ad essa: un tema che rimarca Bacelli, riportando una 
edificante serie di testimonianze, con riferimenti specifici alla legittimità della lotta 
degli africani contro i portoghesi, a riprova della difesa di convertiti o pagani che si 
siano battuti e si siano piegati alla guerra – questa sì, considerata dal domenicano 
“giusta” – perché privati della libertà o soggetti ad abusi41.  

Chi scrive ammette di aver trovato convincenti queste prove, ma non altrettanto 
la giustificazione di alcuni autori che, nel relativizzare l’attitudine del domenicano, 
insistono sull’inopportunità di diversificare la brutalità dello schiavismo da tratta 
rispetto alle forme di schiavitù vigenti in Africa, prima dell’arrivo degli europei42. 
Sebbene si sia dimostrata la ferocia della coesistente tratta islamica, l’intensità dei 
regimi di lavoro cui erano sistematicamente sottoposti gli schiavizzati dagli europei, 
in Africa come altrove, ma soprattutto, come abbiamo visto, ritenendo opportuno 
sfruttare gli africani come fossero bestie da soma, per accumulare le ricchezze da 
esportare o coltivare, non ha mai avuto pari precedentemente, specie in Africa 
occidentale, per la struttura socioeconomica stessa di quelle società. Peraltro, la 
brutalità con cui sono state distrutte intere civiltà nel corso delle prime conquiste 

                                                 
38 C. Camplani, La defensa de los Negros en Bartolomé de Las Casas, in V. Lavou Zoungbo (dir.), 
Bartolomé De Las Casas face à l’esclavage des Noir-e-s en Amériques/Caraïbes, cit., 92. 
39 Ibidem. 
40 Idem, 93 e ss. 
41 L. Baccelli, Bartolomé de Las Casas: La conquista senza fondamento, cit., 544. 
42 Ad esempio, L. Clayton, “Bartolome ́de las Casas and the African Slave Trade”, in History 
Compass, No. 6, 2009, 1526–1541. 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 17 
 

portoghesi, a partire da Madeira, e i codici d’indigenato che regolamentavano la 
vita dello schiavo (adottati poi anche dalla Francia) non hanno adeguate 
testimonianze 43 , né possono aspirare a giustificazioni di sorta o intenti di 
sminuimento di ciò che non possa essere adeguatamente provato, eppure, testi 
recenti continuano a insistere su questo punto, a ulteriore riprova della necessità di 
approdare a una consapevole “decolonizzazione della mente”, mentre viene salutato 
come rivoluzionario chi ricostruisce una storia decisamente diversa, tentando di 
mettere a nudo le logiche sottese e le inaudite violenze sulle quali si è costruito il 
mondo contemporaneo, come il recente volume Born in Blackness di Howard W. 
French44. 

4. Prodromi del diritto internazionale e di tutela dei diritti umani 

 
La decisione di Bartolomé de las Casas di pubblicare la I edizione della 

Brevissima relazione sulla distruzione delle Indie nasceva dalla considerazione di 
quanto fosse rimasta inascoltata la Bolla di Paolo III Sublimis Deus del 1537. Dopo 
che il pontefice era stato reso edotto dal domenicano Bernardo de Minora e dal frate 
Julian Garcés, vescovo di Tlaxcala, delle nefandezze compiute nei possedimenti 
spagnoli, infatti, aveva deciso di intervenire a protezione degli indios. Ma nella 
Bolla c’è dell’altro, oltre al riconoscimento dell’umanità degli abitanti delle Indie 
occidentali e della loro capacità di accogliere la fede in Cristo, condannando quindi 
le pratiche schiaviste a loro danno. Il progetto Cathopedia, alla voce corrispondente 
a tale Bolla, rimarca la portata universale dell’affermazione: «che riguarda non solo 
occidentales et meridionales Indos, ma tutti gli indigeni anche pagani che verranno 
conosciuti in futuro (omnes alias gentes ad notitiam christianorum in posterum 
deventuras, licet extra fidem christianam existant)»45.  

Contravvenendo alle Bolle precedenti, da tale presa di posizione discendeva il 
diritto degli indigeni a godere della propria libertà, dell’uso dei propri beni e la 
condanna della loro riduzione in schiavitù come illegittima. Il documento, scarno e 
diretto, rispetto alle altre Bolle, viene spesso citato come Veritas ipsa (“la verità 
stessa”), ma questo non ha certo significato un deciso e massivo cambiamento di 
rotta da parte degli intellettuali e degli ecclesiastici. Nulla cambierà sostanzialmente 
poi nelle periferie, neppure successivamente alla costituzione della Giunta di 
Valladolid. Questa, convocata da Carlo V nel 1550, vedrà svilupparsi la 
conseguente disputa tra la dottrina dell’umanità degli indios, difesa da las Casas, e 
la liceità del loro asservimento, difesa da Juan Ginés de Sepúlveda, che sosteneva 

                                                 
43 O. Gueye, Le code de l’indigénat : Historique en Afrique francophone 1887-1946, L’Harmattan, 
2019; G. Doho, Le Code de l’indigénat: ou le fondement des etats autocratiques en Afrique 
francophone, L’Harmattan, 2017. 
44 H. W. French, Born in Blackness: Africa, Africans, and the Making of the Modern World, 1471 
to the Second World War, WW Norton & Co, 2021 (traduzione italiana: L’Africa e la nascita del 
mondo moderno. Una storia globale, Rizzoli, 2023). 
45 Sublimis Deus, 1537, in Cathopedia, https://it.cathopedia.org/wiki/Sublimis_Deus.  



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 18 
 

la tesi aristotelica della schiavitù naturale46 . La spunterà il “Procuratore degli 
Indios”47 e, se la brutalità nelle Americhe non avrà fine, questa verrà ufficialmente 
contenuta e si rafforzerà ulteriormente il “capitolo” della tratta transatlantica, 
portando a sistema la “commoditization” di esseri umani, come ben evidenziato da 
Brion Davis e dal lodevole Database “Slave voyages” 48 . Non a caso, oggi si 
conviene che, nella periodizzazione della storia dell’Africa, tale capitolo costituisca 
la seconda fase del fenomeno coloniale, successiva e in parte contestuale alla fase 
delle esplorazioni lungo le rotte di circumnavigazione del continente africano per il 
raggiungimento delle Indie, rafforzandosi progressivamente all’interno del 
continente e seguito, quindi, dal colonialismo propriamente detto: capitolo non 
meno tragico. 

Sin dai tardi anni ‘30, le sorti di las Casas si intrecciarono con quelle di Francisco 
de Vitoria nell’intento di separare gli obiettivi della colonizzazione (che 
quest’ultimo non delegittima ma, anzi, reputa necessaria) dall’evangelizzazione, 
negli insediamenti europei. De Vitoria colse l’opportunità delle sue lezioni 
straordinarie per stabilire dei principi di diritto internazionale e anticipare la 
filosofia dei diritti umani, privilegiando il diritto naturale da estendersi ai popoli 
indigeni e confutando lo jus inventionis (il diritto derivante dalla scoperta, appunto) 
come legittimo presupposto di conquista e di schiavizzazione degli autoctoni. Con 
la Relectio de Indis (1539) de Vitoria includerà esplicitamente lo jus gentium 

                                                 
46 Secondo il principio aristotelico e assunto fondamentale di tutta la storia coloniale, dalla stessa 
costituzione nativa degli individui, ritenuti privi di ragione e incapaci d’autogestirsi, deriverebbe 
che non tutti gli uomini siano capaci di governarsi e di perseguire ciò che concorra al proprio stesso 
bene, se non addirittura mettendo a repentaglio l’ordine e la coesistenza civile. Da tale principio 
discende quindi non solo la deduzione che solo agli “uomini razionalmente capaci” spetti il diritto 
di essere liberi cittadini, ma addirittura di governare gli “incapaci a governarsi da sé” che, per propria 
disposizione naturale, sono sudditi rispetto ai primi, destinati a obbedire loro e a servirli: un concetto 
sussunto nella cosiddetta “native question” in epoca coloniale. Si rimanda a G. Tosi, La teoria della 
schiavitù naturale nel dibattito sul Nuovo Mondo (1510-1573) “veri domini” o “servi a natura”?, 
in Divus Thomas, No. 3, 2002 e a A. Bassani, B. Del Bo (a cura di), Schiave e schiavi. Riflessioni 
storiche e giuridiche, Giuffré, 2020. 
47 In merito alla disputa si vedano: Bartolomé de Las Casas, J.G. de Sepúlveda, La controversia 
sugli indios, a cura e con introduzione di S. di Liso, Edizioni di pagina, 2006; M. Geuna (a cura di), 
Guerra giusta e schiavitù naturale. Juan Ginés de Sepúlveda ed il dibattito della Conquista, Edizioni 
Biblioteca Francescana, 2014.  
48 Il database si basa su numerose e accreditate fonti e per questo primo periodo, dal 1501 al 1627, 
in particolare, sul volume di D. Brion Davis, Inhuman Bondage: The Rise and Fall of Slavery in the 
New World, Oxford UP, 2006 e sul saggio di J. Goody, Slavery in Time and Space, in J. L. Watson 
(a cura di), Asian and African Systems of Slavery, University of California Press, 1980. Per deficit 
di fonti si possono solo ipotizzare i numeri di schiavi esportati dall’Africa, tra il 1500 e il 1600, 
come si evince da due volumi fondamentali: Ph.D. Curtin, The Atlantic Slave Trade. A Census, 
University of Wisconsin Press, 1969 e P.E. Lovejoy, Transformations in Slavery: A History of 
Slavery in Africa, Cambridge UP 2000, ultima edizione di un volume ripubblicato e aggiornato più 
volte, finalmente tradotto in italiano nel 2019. 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 19 
 

nell’ambito del diritto naturale, confutando il principio della “schiavitù naturale”49, 
e addirittura giungendo alla conclusione che l’innocenza degli indigeni – nemmeno 
a causa della loro ignoranza – potesse giustificare la loro reazione di disturbo dei 
commerci, a motivo dei tentativi di evangelizzazione. Come afferma Tosi: 

 
Vitoria, partendo dal principio del diritto al libero commercio e della comune 

natura umana, arriva in un continuo crescendo a giustificare il diritto degli spagnoli 
a garantire questo libero commercio prima con la persuasione e le opere, poi con la 
guerra difensiva e finalmente con la guerra aggressiva verso gli indigeni che qui 
appaiono come perfidi hostes verso i quali si applica il diritto di guerra: la 
spoliazione, la riduzione in cattività e la deposizione dei loro legittimi signori. […] 
Vitoria introduce un invito alla moderazione e un'avvertenza: la guerra si giustifica 
solo in caso di aggressione e di impedimento oggettivo degli indigeni al libero 
commercio50. 
 
Dobbiamo tener conto dell’iperbole di una tale serie di affermazioni e principi 

giustificativi nel parametrarsi con pratiche legittimate dalle Bolle papali da parte di 
un intellettuale della Chiesa del calibro di Vitoria, nell’affrontare l’intervista al 
cardinale-prefetto Michael Czerny, pubblicata da L’Osservatore Romano il 30 
marzo scorso. Questi insiste nell’asserire che le Bolle papali incriminate non siano 
da considerarsi un «magistero», ovvero non sarebbero da intendersi come 
insegnamento espresso dalla Chiesa cattolica per preservare e trasmettere nel corso 
dei secoli la dottrina rivelata da Gesù agli apostoli. Ammesso e non concesso che 
le Bolle non rientrino nel “magistero straordinario” – che consiste in un 
pronunciamento papale ex cathedra, che definisce una verità di fede assecondando 
il dogma dell’infallibilità papale –, francamente, non si vede perché non debbano 
essere considerate “magistero ordinario”, adottato dalla Chiesa per comunicare il 
suo insegnamento: rientrano infatti nella fattispecie encicliche, lettere pastorali e 
altri atti scritti e addirittura la predicazione orale da parte del papa e dei vescovi, 
quando questi siano uniti a lui51. Perché, quindi, non le Bolle? Ed è infine possibile 
dissociare l’insegnamento morale, per non dire dei contenuti etici attesi, dai 
documenti espressi dal più alto ente morale della cristianità, nel regolamentare le 
prassi internazionali che gestiva? 

                                                 
49 A. Lamacchia, Francisco de Vitoria e l’innovazione moderna del diritto delle genti. Introduzione 
storico-filosofica, in A. Lamacchia (a cura di) Relectio de Indis – La questione degli Indios, Levante 
Editori, 1996, No. 17, XX-XXI, organizzato per capitoli e relative tesi.  
50 Sulla connessione fra guerra giusta e diritti dei conquistati nelle nuove terre si raccomanda 
l’illuminante paper presentato da Giuseppe Tosi alla conferenza del 2002 organizzata da Jura 
Gentium (Centro di Filosofia del Diritto Internazionale e della Politica Globale) dell’Università di 
Firenze: La teoria della guerra giusta in Francisco de Vitoria e il dibattito sulla conquista; qui Tosi 
addirittura ricorda come tali giustificazioni «basate sul diritto del libero commercio e sul diritto di 
predicare il vangelo, [hanno] abbiano fatto affermare ad alcuni interpreti che Vitoria [è] sia un 
ideologo del nascente mercantilismo moderno». 
51 Si veda il Catechismo della Chiesa Cattolica (CCC), Art. 2 §85-100 e Art. 3 §2032-2040, in  
https://www.vatican.va/archive/catechism.it.  



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 20 
 

Consapevolmente funzionali alle potenze di allora, e non certo strumento di 
manipolazioni di sorta, le Bolle hanno dunque orientato i comportamenti delle 
Casate regnanti in un’epoca ben precedente la Pace di Westfalia (1648), che oltre a 
sancire la decadenza della Casata spagnola e maggiore libertà di coscienza 
religiosa, ha determinato la concezione stessa dello Stato moderno e, quindi, 
dell’ordine mondiale come fosse una società naturale di stati sovrani. I progetti 
proto-imperialistici delle Casate di Spagna e Portogallo, fino alla loro fusione, han 
fatto leva proprio su quell’equilibrio tra licet e placet da parte della Chiesa che è 
stato la condicio sine qua non dell’espansione del loro dominio. Nel dire questo non 
si vuol certo attribuire ogni responsabilità unicamente alla Chiesa, ma sottolineare 
come ci troviamo a confrontarci qui con l’importante snodo delle declinazioni della 
potestas directa da parte degli stati e indirecta da parte della Chiesa, e nel momento 
specifico in cui si fa “esterna”, divenendo strumento giuridico per la conquista del 
Nuovo Mondo e dell’Africa prima di questo. Sebbene sia un punto controverso, si 
riconosce che sia questo il periodo in cui inizi la formulazione del diritto 
internazionale, declinando la communitas orbis come se si approcciasse un sistema 
di repubbliche sottoposte allo jus gentium (e a chi lo formulasse e detenesse). 
Saranno gli ecclesiastici della scolastica spagnola, Francisco de Vitoria, Francisco 
Suarez e Domingo de Soto, i primi a cimentarvisi, riflettendo sui diritti naturali dei 
popoli e degli Stati e confrontandosi in merito alla dottrina cristiana del bellum 
justum, proprio stimolati dalla conquista del Nuovo Mondo52.  

Di recente, si sta assistendo ad un just war revival in campo storiografico, che 
ha l’obiettivo specifico, come ci spiega Scuccimarra: «di offrire una più adeguata 
base fondativa per la valutazione dei complessi ‘dilemmi normativi posti dalle 
nuove guerre’ dell’epoca globale, a cominciare dalle radicali questioni di legittimità 
sollevate dalla ‘War on terror’ planetaria»53.  

Parole, queste, che ci riportano alle considerazioni di Immanuel Wallerstein in 
merito al cuore della disputa di Valladolid e in particolare alla “dottrina Sepúlveda” 
come a un’imperitura ideologia della santità dell’intervento armato e alla 

                                                 
52 Cfr. M. Geuna, Francisco de Vitoria e la questione della guerra giusta, in G. Daverio Rocchi (a 
cura di), Dalla concordia dei greci al bellum iustum dei moderni, San Marino University press, 2013 
e A.A. Cassi, Santa, giusta, umanitaria. La guerra nella civiltà occidentale, Salerno ed., 2015. 
53 L. Scuccimarra, A New Valladolid? Leggere Sepúlveda nell’epoca globale, in M. Geuna (a cura 
di), Guerra giusta e schiavitù naturale, cit. A pagina 269, l’A. non esita a ravvisare in tale rinnovato 
interesse il tentativo di ricognizione di una ‘filosofia politica delle relazioni internazionali’, al punto 
da sostenere che «tra il XVI e XVII secolo, la ‘classica’ concezione dello ius belli messa a punto da 
giuristi-teologi medievali ha potuto trasformarsi nella base di articolazione di una compiuta ‘teoria 
del diritto internazionale’.». Se Walzer ha sostenuto che la dottrina della “guerra giusta” non solo 
non abbia mai perso sostegno, ma che di recente abbia subito, prima, un processo di trasformazione 
e, successivamente, uno stravolgimento rispetto alla sua dottrina iniziale (v. M. Walzer, Sulla 
guerra, Laterza, 2006, 5), per Scuccimarra, tale rinnovato interesse sarebbe stimolato dal «recente 
ambivalente ‘ethical turn’ […]) dell’approccio occidentale alle relazioni internazionali». L. 
Scuccimarra, A New Valladolid?, cit., 271. 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 21 
 

pericolosità di questo revival di guerre sante contro gli infedeli di turno54, in un 
mondo che si sta caratterizzando nell’attitudine a levar muri.   

5. Il persistente mandato morale del “crimine perfetto” 
 
Scovare e denunciare le responsabilità storiche non è un ozioso esercizio 

accademico, specie nell’ottica della ricaduta e degli obiettivi di decisioni passate. 
Puntualmente, nell’accorgersi degli irrisolti della storia, delle pendenze condivise 
nel delicato comparto della social justice, ci si avvede delle lacune strumentali di 
cui il potere e le società soffrono. Specie in questo nostro paese, la riduzione degli 
strumenti per comprendere tali responsabilità storiche e per interpretarne gli effetti 
di lungo periodo è evidente dalla progressiva scomparsa della Storia dei Trattati e 
del Diritto Diplomatico tra le discipline accademiche e dalla presenza di 
insegnamenti di Storia del Diritto Internazionale che forse si contano sulle dita di 
una mano. Sebbene taluno dica che gli insegnamenti non siano stati sacrificati ma 
assorbiti in corsi con altre denominazioni, la contrazione oraria e la moltiplicazione 
dei corsi universitari, a seguito della cosiddetta riforma del 3+2, porta a concludere 
che la preparazione non sia altrettanto approfondita rispetto al passato. Da ciò 
deriva il sospetto che tali scelte siano determinate dal timore che le fonti stesse del 
diritto internazionale ne delegittimino gli assunti attuali. Le ricadute di tale 
contrazione sulla formazione diplomatica sono evidenti, dato che la pratica della 
diplomazia è divenuta nulla più di un esercizio commerciale anche in frangente 
bellico, come gli accadimenti recenti dimostrano.  

Nel valutare le conseguenze dirette e indirette della dottrina della scoperta e dei 
trattati ineguali imposti in suo nome, per fare un esempio pertinente all’oggetto di 
questa riflessione, occorre sviscerare come da acquisizioni territoriali si siano 
costituiti gli Stati coloniali e, di conseguenza, gli stati indipendenti africani, 
ricalcandone i confini decisi a tavolino, in base ai su menzionati principi. Infatti, 
nel corso della Conferenza dei capi di stato dell’Organizzazione dell’Unità Africana 
del 1964, al Cairo, si riconobbe il principio dell’uti possidetis iuris, mantenendo e 
confermando quegli stessi confini55.  

L’intento di una continua disamina dei conflitti e dei disagi sofferti dalle 
minoranze, risalendo alle politiche che li abbiano determinati, è quello di aiutare il 
decisore a discernere l’inerzia rispetto a determinate pratiche e a inibire il loro 
ripetersi negli effetti, sebbene tali pratiche abbiano altre forme o etichette. Resta il 
dubbio che delegittimando una teoria matrice, che pure abbia favorito crimini nel 

                                                 
54 Si veda il capitolo I. Wallerstein, Whose Right to Intervene? Universal Values Against Barbarism, 
in I. Wallerstein, European Universalism. The Rhetoric of power, The New Press, 2006, 1-29. In 
merito alla figura e alle ispirazioni culturali di Sepúlveda, si vedano i saggi di Patisso, Baccelli, Tosi 
e Capdevila in M. Geuna (a cura di), Guerra giusta e schiavitù naturale, cit., 2014. 
55African Unity Organization, Assembly of Heads of State and Government, First Ordinary Session 
in Cairo, UAR (17-21 July), Border Disputes Among African States, AHG/Res. 16(I) 1964.  



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 22 
 

passato che partono da una concezione razziale dell’umanità, gerarchizzandola, 
inibisca il perpetuarsi di quegli effetti.  

Si entra qui nella dimensione del “crimine perfetto” che incessantemente 
riproduce le sue vittime, descritto da François Lyotard nelle prime pagine de’ Le 
différend, del 198356. È questo il colonialismo di cui mai va sminuita la portata, nel 
timore che scardini la saldezza dei principi su cui si regge il sistema presente, perché 
così, di fatto, se ne nascondono sotto il tappeto i persistenti effetti, fonte di disagio, 
malessere e conflitto. E, certo, l’indulgenza con cui si guarda ad atteggiamenti 
passati, come se il corpo sociale avesse un’età dell’adolescenza verso il quale sia 
opportuna tolleranza, mai come in questo caso si rivela mal riposta. I passi d’allora 
e le regolamentazioni adottate sono la premessa alla competizione esasperata e 
vorace nell’accaparramento di risorse materiali e umane di oggi e all’indifferenza 
con cui guardiamo agli effetti di tale accaparramento, purché ci consenta l’accesso 
ad esse e il mantenimento del nostro privilegio, come anche la recentissima crisi 
ucraina ha dimostrato. Stati europei, il nostro in primis, sono passati sopra a tutti i 
recenti impegni strappati ai Paesi in via di sviluppo e, in particolare, in Africa, in 
sede della Conferenza delle Parti (nota con l’acronimo inglese COP), per accelerare 
il processo di decarbonizzazione, pur di accaparrarsi contratti convenienti con loro 
e ridurre la propria dipendenza dalle forniture russe di petrolio e gas57. Questa 
incoerenza risale alla “possibilità” che i paesi europei si sono garantiti nel passato 
facendo leva su due memi che sembrano ancora incastonati a fuoco nelle società 
del Nord: la concezione di un continente “vuoto” di istituzioni politiche, degne di 
tale nome, e la condizione di “schiavitù naturale” – il cui abuso nel tempo e le 
pratiche, ancora vive oggi, al di là d’ogni sconfessione, ha proiettato un complesso 
di inferiorità nei popoli che l’hanno subita e da cui tentano con forza di liberarsi 
dalle prime forme di resistenza anti-coloniale. L’archetipo di quella “possibilità”, 
garantita dagli “Agenti di Dio”, sono le Bolle papali qui incriminate. 

Permane l’attitudine occidentale a rinnegare la storia del “resto da sé”. Nel nome 
della decolonizzazione dell’immaginario e della cultura, movimenti recenti, a 

                                                 
56 Opero qui un’estensione rispetto all’associazione tra concetto di ‘crimine perfetto’ di Lyotard (F. 
Lyotard, Le différend, Les Editions de Minuit, 1983) e il genocidio herero che ha azzardato M.N. 
Kaapanda-Girnus, A Third World perspective on the history of International Law. The Herero 
Genocide as the perfect crime?, in L. Arndt et AA. (a cura di), Dierk Schmidt: The division of the 
Earth. Tableaux on the Legal synopses of the Berlin Africa Conference, Verlag der Buchhandlung 
Walther König, 2010, 94-97. Si veda, in proposito, C. Fiamingo, Colonialism: The ‘perfect crime’ 
relentlessly reproducing its victims, QIL, No. 103, 2024, in corso di pubblicazione. 
57 Ad esempio, a conferma del trend, nel corso di COP26 – la XXVI Conferenza delle Parti della 
Convenzione quadro delle Nazioni Unite sui cambiamenti climatici che si è tenuta a Glasgow, sotto 
la presidenza del Regno Unito (31 ottobre - 13 novembre 2021), e che ha incorporato la XVI 
Conferenza delle Parti del Protocollo di Kyoto (CMP16) e la III Conferenza delle Parti dell’Accordo 
di Parigi (CMA3) – si è arrivati a un accordo di partenariato di transizione energetica a lungo termine 
tra Sudafrica, Francia, Germania, Regno Unito e USA che, insieme all’Unione europea intende 
sostenere gli sforzi di decarbonizzazione del Sudafrica. Si veda C. Fiamingo, L’Africa verso COP27. 
Una riflessione alla luce della Giornata della Terra, in NAD, No. 1, 2022, 136-149. 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 23 
 

partire da Black Lives Matter (#BLM), hanno avuto eco in tutto il mondo, proprio 
nell’intento di “coscientizzarlo”58  circa l’esigenza profonda di liberarsi da tale 
violento e continuo schiacciamento, se non disconoscimento, tanto in Africa che in 
Europa e in Occidente. Anche se certe definizioni siano tema di discussione, e solo 
in ristretti ambienti superati, permangono nella vulgata l’appiattimento delle 
differenziazioni fra Primo e Terzo mondo; fra (i) Nord e (i) Sud (che, a dispetto 
della trasversalità geografica, riconducono sempre alla loro rappresentazione 
geografica in cui il primo sovrasta il secondo); o le tensioni nel rapporto tra 
tradizione e modernità (dove modernità equivale a colonialismo così come a 
sviluppo, e l’inviluppo che questa contrasta sarebbe immanente alla tradizione); o 
(come accade in Italia) nel trattare della storia d’Europa e al più degli Stati Uniti 
come fosse la storia contemporanea tout court e nell’insegnare le cosiddette “storie 
d’area” – dell’Asia, dell’Africa o dell’America Latina –, per lo più come materie 
opzionali e in alternativa fra loro dal terz’anno della maggior parte degli 
ordinamenti universitari di questo paese, escludendole dagli insegnamenti di tutti 
gli standard educativi precedenti, riconoscendo legittimità e patenti d’ingresso nei 
syllabus scolastici delle generazioni più giovani, al più, alle civiltà di sumeri, egizi 
e, se si è fortunati, a quella degli inca. Questa stagnazione culturale, assieme 
all’ingiustizia cognitiva globale59, che deforma le realtà storiche nell’intento di 
riprodurre il primato occidentale, rimandando alla subordinazione dei mondi “altri” 
alla loro “scoperta” da parte dell’Europa, perfeziona il “crimine” e riproduce 
l’“abisso”. 

6. All’origine dell’«unspeakable abyssal line» 
 
Al giorno d’oggi, il mondo, sotto il profilo del diritto internazionale, è da 

considerarsi “finito”, non essendovi più alcuna terra nullius aperta all’occupazione 
di altri Stati – come ci ricorda in magistrale sintesi la Cornell Law School60 –, 
quindi, possiamo dire che la dottrina in oggetto sia decaduta “naturalmente”. Ma è 
davvero così? Non sono di questo avviso autori come David E. Stannard, che, 
nell’Epilogo, del volume che l’ha reso celebre, dimostra come addirittura tuttora gli 
autoctoni d’America soffrano un persistente “moderno Requerimiento”, riferendosi 
all’intimazione d’obbedienza e all’asservimento imposti dai conquistadores agli 
indios, nel corso dell’occupazione della Tierra Firme, e di cui diremo oltre61; o 
come Roxanne Dunbar-Ortiz che dichiara come la teoria della scoperta sia 
sopravvissuta nelle pratiche dell’imperialismo americano, che si evince dal 
trattamento delle popolazioni indigene62. Un’asserzione che vede concordi le Prime 

                                                 
58 Licenza da “consciencism” neologismo coniato da Kwame N’Krumah, uomo politico ghanese. 
59 Si veda oltre, n. 81 infra. 
60 Si veda la voce “Doctrine of discovery” sviluppata dal Legal Information Institute, Cornell Law 
School, ultimo aggiornamento nel 2022. 
61 D.E. Stannard, Olocausto americano, cit., 320. 
62 R. Dunbar-Ortiz, An Indigenous Peoples’ History of the United States, Beacon Press, 2014. 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 24 
 

Nazioni americane63, ma che va estesa ai rapporti con altri ex-Stati coloniali. Le 
recenti manifestazioni nel corso della visita di Papa Francesco in Canada lo hanno 
dimostrato chiaramente, così come il fermento di attività dello UN Permanent 
Forum for Indigenous Peoples (UNPFIP): agenzia investita del compito di 
monitorare la disparità di trattamento delle minoranze autoctone delle Nazioni 
Unite. Tali esempi dimostrano come, a partire dalla fallimentare Conferenza di 
Durban del 2001 contro il razzismo, in una contraddizione permanente, se non 
schizofrenica, alla coscienza globale corrisponda una sordità local-nazionale, 
relativamente a questi temi64.  

Se oggi, anche per il solo divieto dell’uso della forza, la dottrina della scoperta 
sia superata nel diritto internazionale, fenomeni come il land grabbing evidenziano 
come esistano delle violazioni pratiche dei diritti fondamentali riconosciuti al 
genere umano, a dispetto del superamento dottrinale di tutta una serie di abusi e 
d’inibizioni d’accesso a elementi essenziali a garantire la vita e una sua gestione 
dignitosa. A diverse coordinate geopolitiche e, con particolare voracità, nel 
continente africano e nel sud-est asiatico, ad esempio, tale fenomeno esclude dal 
primario diritto d’accesso al cibo gli occupanti effettivi di un territorio, talvolta da 
generazioni, per non dire del conseguente svilimento del principio di 
autodeterminazione dei popoli che del rapporto di integrazione col territorio han 
fatto un valore atavico. Dai primi anni 2000, gli insaziabili appetiti del capitale 
verso risorse appartenenti a stati e, in particolare, a minoranze in condizione di 
necessità cronica, spesso già vittime del patrimonialismo burocratico – ovvero, in 
competizione con i propri stessi governi nella gestione delle risorse –, si sono fatti 
particolarmente evidenti65. Il ratto di terra e relative pertinenze da parte di potenze 

                                                 
63 Con l’acronimo FNIM (First Nations, Inuit e Métis) si definiscono oggi i popoli indigeni del 
Canada e, per estensione, delle Americhe. First Nation è un termine adottato ufficialmente dal 
governo canadese dal 1980, legittimando l’identificazione operata dagli attivisti indigeni nel corso 
degli anni ‘70, che disconoscevano la definizione di “indiani”, ritenuta offensiva. L’adozione di 
questo termine, non a caso, coincide con una sensibile evoluzione della giurisprudenza canadese in 
relazione ai diritti degli indigeni e alla revisione dei trattati, a partire dalla prima istanza di 
riconoscimento da parte della Corte Suprema nel 1973, passando per la formalizzazione esplicita 
nella Costituzione del 1982, alle sentenze più recenti che hanno ampliato notevolmente 
l’applicazione dei diritti fondiari indigeni. In Canada, non solo i tribunali hanno chiaramente seguito 
la mobilitazione delle minoranze native, ma hanno guidato la sfera politica nella direzione di un 
maggiore riconoscimento dei diritti indigeni. In proposito, si veda M. Morden, ‘First nations and 
comprehensive land claims in Canada, in C. Fiamingo (ed.), Problems and Progress in Land, Water 
and Resources Rights, Altravista, 2016, 267-284. 
64 Si rimanda all’ottima introduzione alla collettanea del 2011 di V. Lavou Zoungbo, Préface à la 
seconde édition, in V. Lavou Zoungbo (dir.), Bartolomé de Las Casas: Face à l'esclavage des Noir-
e-s en Amériques/ Caraïbes. L'aberration du Onzième Remède (1516), Presses universitaires de 
Perpignan, 2011, 10-15, in http://books.openedition.org/pupvd/2903. 
65 Il fenomeno del cosiddetto land grabbing esperito in Africa va connesso alle modalità gestionali 
delle risorse da parte degli Stati africani, attraverso il patrimonialismo burocratico, strettamente 
correlato al fenomeno dei gatekeeper state, di matrice coloniale: in estrema sintesi, la 
specializzazione degli stati africani nel controllare le uscite delle materie prime, efficacemente 
dimostrata da Frederick Cooper (Si veda F. Cooper, Africa since 1940, Cambridge UP, 2019). Più 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 25 
 

mondiali e multinazionali dalle più diverse pezzature, fra grandi e medie66, grazie 
all’intermediazione dei governi, è monitorato da Land Matrix e da numerose 
associazioni, come la International Land Coalition e da centri studi, come l’Oakland 
Institute. Queste dimostrano la persistente violazione dei diritti di 
autodeterminazione di minoranze, spesso deprivate dei diritti di rappresentanza e, 
quindi di controllo, gestione e proprietà delle risorse naturali nelle aree in cui 
vivono. A nulla vale che le rivendichino richiamando al rispetto dei dispositivi 
volontari (e pertanto resi spesso inani) delle Organizzazioni internazionali, come, 
ad esempio, le FAO Voluntary Guidelines on the Responsible Governance of 
Tenure of Land, Fisheries and Forests67. 

Sicuramente, il “potere costituito” ha abusato del “diritto della scoperta” quale 
legittimazione dell’opera di colonizzazione, ma anche nel continuare ad esperire 
diritti reali su terre ancestrali altrui costruendo legittimazioni legali per via. Il 
riconoscimento di un primato, implicito nel legittimare con denominazioni quali 
“Prime nazioni”, “popoli indigeni”, “popoli autoctoni” una presenza precedente sui 
territori acquisiti dagli Europei, finisce per essere un espediente retorico, quando 
poi si continui, in modo esplicito o implicito, a esercitare diritti di controllo su terre 
in aperto contrasto ai diritti di autodeterminazione di quei popoli. Di fatto, si 
ravvivano, attraverso l’esercizio di diritti reali, diritti auto-avocati di “scoperta” di 
un luogo sebbene si disconosca formalmente che un’altra porzione di umanità (non-
cristiana) abbia “scoperto” quel luogo per prima o quantomeno prima di questi e 
nell’inibirne gli intenti di riacquisizione dei territori ancestrali anche una volta che 
quella precedenza sia stata storicamente riconosciuta attraverso l’attribuzione di 
quei nomi. Anche quando, in alternativa, si operino compensazioni in servizi e 
“social justice” latu sensu che portino a un maggior grado di integrazione nella 
cittadinanza di quelle minoranze, resterà sempre un senso di insoddisfazione e di 
giustizia mancata col corollario di un processo incompleto di acquisizione di diritti 
di cittadinanza.  

                                                 
che non un neocolonialismo esercitato dai partner investitori, spesso richiamato, viene esperito un 
colonialismo interno: un controllo serrato sull’estrazione di risorse naturali, adottato dal potere e dai 
governi sviluppisti per una politica d’esportazione atta ad attrarre investimenti. Usando delle 
pressioni economiche globali e degli strumenti del diritto, volutamente bifido – tra diritto moderno 
per le questioni commerciali e consuetudinario (comunque subordinato al primo e sistematizzato in 
epoca coloniale) nella gestione delle risorse della terra –, negli stati ricchi di risorse, ma attanagliati 
dalla povertà, si attua uno “stato biforcuto”, della cui debolezza si approfitta per operare forme di 
spossessamento sistematico. V.M. Mamdani, Citizen and subject, Princeton UP, 1996 e C. 
Fiamingo, Considerazioni sulla “tradizione” del land grabbing in Africa, in C. Fiamingo, L. 
Ciabarri e M. Van Aken (a cura di), Conflitti per la terra. Accaparramento, consumo e accesso 
indisciplinato, Altravista, 2015, 133-154. 
66 Si veda in proposito L. Bellocchio, Tutto è potenza. La competizione tra le grandi potenze nell’era 
post-bipolare, Guerini Scientifica, 2023. 
67 Per un’articolata panoramica sui fenomeni connessi al land grabbing e alle correlate violazioni 
dei diritti umani, si rimanda a C. Fiamingo (ed.), Problems and progress in land, water and 
resources rights at the beginning of the third millennium, Altravista, 2017. 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 26 
 

Un esercizio esplicito di questa aberrazione del diritto ce lo offre la celebre 
opinione scritta dalla scomparsa giudice della Corte Suprema americana Ruth 
Bader Ginsburg, a proposito del caso City of Sherrill v. Oneida Indian Nation of 
New York. Opponendosi alla richiesta di riacquisire i territori ancestrali da parte 
della nazione Oneida, nel cuore di New York, sin dalla prima nota a piè di pagina 
si fa espresso richiamo alla dottrina della scoperta, nel delegittimare quelle 
rivendicazioni68. Questa è stata l’ultima sentenza in ordine di tempo fra molte 
ravvisate, quali fondamento di una “cittadinanza secondaria”, da parte degli 
indigeni americani, dal primo riferimento alla dottrina in oggetto, occorso nel 1823, 
quando la Corte suprema degli Stati Uniti, nel caso Johnson v. McIntosh, tramite 
l’opinione del Chief of Justice John Marshall, unanimemente approvata dagli altri 
membri, sentenziò che «the principle of discovery gave European nations an 
absolute right to New World lands»69.  

Alla luce di una simile persistenza nel valutare “fonte giurisprudenziale” la 
dottrina della scoperta, capiamo bene Phil Fontaine, ex-rappresentante 
dell’Assemblea delle Prime Nazioni del Canada – il cui spossessamento sistematico 
dalle terre è derivato da tale dottrina –, quando afferma che, sebbene il ripudio 
papale delle dottrina sia una decisione “meravigliosa”, perché avrebbe risolto una 
“questione in sospeso”, ora tocchi alle autorità civili il compito di rivedere le leggi 
sulla proprietà che citano la dottrina70. Nella stessa ottica va letto l’accoglimento 
della ricusazione della dottrina della scoperta da parte del Relatore speciale ONU 
sui diritti dei popoli Indigeni, José Francisco Calí Tzay. Questi, apprezzando la 

                                                 
68 Alla lettura del caso, alla domanda: «Were land parcels once owned by the Oneida Nation, sold 
in 1807 but repurchased in the 1990s by the Nation’s descendant tribe, part of an Indian Reservation 
and thus exempt from local taxes?» la risposta fu la «8–1 Decision for city of Sherrill, New York, 
Majority Opinion by Ruth Bader Ginsburg: No». In sintesi, la Corte ha ritenuto che le norme della 
legge federale indiana e l’equità federale impedissero alla tribù di ripristinare unilateralmente 
l’antica sovranità sulla terra in questione. Sottolineando il «carattere di lunga data, distintamente 
non indiano, del centro di New York e dei suoi abitanti» e il fatto che l’autorità di regolamentazione 
sulla terra sia stata esercitata dal governo statale e locale per 200 anni. In pratica, “rinunciando” alla 
terra all’inizio del XIX secolo (senza valutare la illegittimità della sottrazione violenta e 
genocidaria), gli Oneida avrebbero ceduto le redini al governo e non potevano riconquistarle 
attraverso acquisti sul mercato dagli attuali detentori del titolo. V. City of Sherrill v. Oneida Indian 
Nation of New York, in Oyez, 2005. Quel che preme sottolineare qui è come la prima nota a piè 
pagina nell’opinione della Corte richiami esplicitamente la “doctrine of discovery”, riferendosi a 
sentenze precedenti: Footnote 1  Under the ‘doctrine of discovery’, County of Oneida v. Oneida 
Indian Nation of N. Y., 470 U. S. 226, 234 (1985) (Oneida II), «[…]fee title to the lands occupied 
by Indians when the colonists arrived became vested in the sovereign first the discovering European 
nation and later the original States and the United States» Oneida Indian Nation of N. Y. v. County 
of Oneida, 414 U. S. 661, 667 (1974) (Oneida I).  
69 Si veda ad esempio l’UNPFIP Network, A Network of Information and Exchange for the UN 
Permanent Forum for Indigenous Peoples e, in particolare, AA.VV., Framework of Dominance: 
UN Preliminary Study on the Doctrine of Discovery, 17 maggio 2011, 
https://unpfip.blogspot.com/2011/.  
70 N. Winfield, Vatican rejects doctrine that fueled centuries of colonialism, in AP News (Associated 
Press), 30 marzo 2023. 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 27 
 

ricusazione da parte del Vaticano di «una ferita aperta per molti popoli indigeni in 
tutto il mondo», ha esortato ad affrontarla come parte di un processo di 
riconciliazione tra i popoli indigeni e gli Stati coloniali, che si dirà compiuto solo 
quando tutti gli Stati che ancora abbraccino tale dottrina nelle evidenti azioni di 
accaparramento delle risorse, seguiranno l’esempio della Santa Sede e «rivedranno 
tutta la giurisprudenza e la legislazione che si basano su di essa»71. 

Il pessimismo è legittimo, considerando come siano passati trent’anni dalla 
proclamazione dell’International Decade of the World’s Indigenous People 
dall’Assemblea Generale delle Nazioni Unite (Ris. 48/163, 21 dicembre 1993) con 
pochi risultati ed estremamente localizzati. Nel testo di accompagnamento si 
esortava a rafforzare la cooperazione internazionale al fine di risolvere alcuni dei 
problemi che le popolazioni indigene dovevano affrontare in tema di diritti umani, 
di ambiente, sviluppo, educazione e sanità. Nel report espresso a conclusione della 
prima decade da tale decisione, si ammetteva ancora: «[…] further efforts are 
needed by the Member States concerned and the international community to ensure 
that all indigenous peoples everywhere enjoy full human rights and enjoy real and 
measurable improvements in their living conditions»72. 

A trent’anni di distanza le discriminazioni sono persistenti, stando alle denunce.  
Entriamo qui, tra lentezze e omissioni, nella dimensione implicita. Se Canada e 

Stati Uniti hanno fatto ricorso esplicito alla dottrina della scoperta per legittimare il 
ratto di terre sulle quali siano stati costituiti i rispettivi Stati, altrove, specie in 
Africa, il condizionamento coloniale – che ha avuto nella tratta schiavista atlantica 
la sua premessa –  è molto sofferto e ancora mal tollerato a dispetto di straordinarie 
lotte anticoloniali e delle indipendenze, soprattutto a causa di una dipendenza 
economica ancora tangibile che si definisce come neocoloniale. 

Sebbene in base alla citata Risoluzione ONU del ‘93, sia stato possibile che nel 
2000 venisse istituito lo United Nations Permanent Forum on Indigenous Issues 
(UNPFII), alla cui presidenza si sono alternati rappresentanti dai diversi continenti, 
non si può non considerare l’estrema lentezza nell’assumere una qualsiasi posizione 
ufficiale, di rilevanza globale, che ci si sarebbe potuto aspettare da tale elevato 
consesso73. Alla delicata questione dei diritti di accesso a terra e risorse da parte dei 

                                                 
71 Si veda UN expert hails Vatican rejection of ‘Doctrine of Discovery’, urges States to follow suit, 
in UNHR press releases, 6 aprile 2023. 
72 Si veda: Substantive session of 2004 New York, 28 June-23 July 2004 Agenda item 14 (h) Social 
and human rights questions: Permanent Forum on Indigenous Issues Report of the Secretary-
General on the preliminary review by the Coordinator of the International Decade of the World’s 
Indigenous People on the activities of the United Nations system in relation to the Decade, in 
Economic and Social Council Distr., General 25 June 2004 E/2004/82. 
73Al di là della legittimazione internazionale all’UNPFII, va ricordato come l’istanza da questo 
mossa nel 2017, di poter partecipare ai meeting delle Nazioni Unite ove si discutesse di qualsiasi 
decisione che avrebbe potuto avere dei riflessi sul destino dei popoli indigeni, ancora, nel 2023 pur 
se considerata, non abbia ricevuto adeguata risposta. Si vedano in proposito le tappe del processo, 
fino a quelle (ancora una volta) interlocutorie del 2023, in 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 28 
 

popoli indigeni, ancorché sostenuta da vari reports della Food and Agriculture 
Organization (FAO),74 soltanto nell’aprile del 2018 è stata finalmente destinata una 
sessione dedicata, con l’intento di sviscerare lo stato dell’arte nei rispettivi paesi75. 
In effetti, si è iniziata allora una serie di tre sessioni destinate agli informal hearings, 

ovvero alla raccolta delle lamentazioni dei vari rappresentanti delle comunità 
indigene 76 , e alla fine delle procedure di auditing sono state adottate 
Recommendations on Collective Rights to Lands, Territories and Resources77, ma 
non vi è traccia di ricezione fattiva da parte degli Stati, stando alle proiezioni di 
Land Matrix, un’agenzia che monitora il comparto del land grabbing. 

Alla luce di queste inerzie che sembrano ridurre gli strumenti e le istituzioni 
internazionali a camere di compensazione non effettive, sembra che la dottrina della 
scoperta sia l’archetipo di quella «unspeakable abyssal line» denunciata da 
Boaventura de Sousa Santos78. Proiezione del pensiero teorico del Nord globale, 
che affonda le proprie radici nella disputa di Valladolid (1550-51)79, e che riproduce 

                                                 
https://www.un.org/development/desa/indigenouspeoples/participation-of 
-indigenous-peoples-at-the-united-nations.html. 
74 Per tutti, il report FAO Policy on Indigenous and Tribal Peoples, 2010. Qui, a seguito del rapporto 
FAO, Statutory Recognition of Customary Land Rights in Africa. An Investigation into Best 
Practices for Lawmaking and Implementation, FAO Legislative study 105, 2010. La FAO si 
dichiarava impegnata nel promuovere il riconoscimento dei diritti territoriali dei popoli indigeni e il 
miglioramento dei quadri giuridici di supporto, attraverso il lavoro relativo alla delimitazione 
partecipativa, alla titolazione e alla gestione delle risorse, rispondendo alle esigenze specifiche delle 
popolazioni indigene e tenendo conto dell’importanza delle leggi consuetudinarie sulla terra e, certo, 
le Voluntary Guidelines on the Responsible Governance of Tenure of Land, Fisheries and Forests 
in the Context of National Food Security del 2012, indicano una posizione esplicita sulla legittimità 
delle rivendicazioni espresse. 
75 Permanent Forum on Indigenous Issues to Focus on Land, Resources Rights, as Seventeenth 
Session Convenes at Headquarters, 16-27 April, in Meetings Coverage and Press Releases, 
HR/5386, 13 aprile 2018. 
76 Si veda UNPFII Seventeenth Session: 16-27 April 2018 e allegati, in particolare il Programme 
and Concept note.   
77  Si veda IISD (International Institute for Sustainable Development), Recommendations on 
Collective Rights to Lands, Territories and Resources, 3 maggio 2018, in https://sdg.iisd.org/ .  
78 B. de Sousa Santos, Epistemologies from the South – Justice Against Epistemicides, Routledge, 
2016.  
79 Ricorda Ulrich Beck: «Juan Ginés de Sepúlveda, an Aristotelian philosopher, and the Dominican 
priest Bartolomé de Las Casas represented, respectively, a universalism of difference and a 
universalism of sameness. Sepúlveda argued, as Huntington does today, that human groups are 
defined hierarchically, while Las Casas, more like Fukuyama, maintained that civilizations are 
fundamentally similar. Sepúlveda emphasized the differences between Europeans and Amerindians: 
the latter went around naked, sacrificed human victims, made no use of horses or asses, were 
ignorant of money and the Christian religion. He accordingly structured the human species into 
peoples that, while living at the same time, were at different cultural stages. In his eyes, different 
meant inferior; and it followed, viewing barbaric America from civilized Spain, that man was the 
god of man - some men the gods of other men - and that subjugation could be a pedagogic 
responsibility», U. Beck, The Truth of Others: A Cosmopolitan Approach, in Common Knowledge, 
No. 3, 2004, 432. 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 29 
 

una distinzione permanente tra società metropolitane e coloniali, operando lungo le 
linee di un diritto specifico, lo ius publicum europaeum, esportato e adattato tra 
restatement e codificazioni alle esigenze d’appropriazione dei colonizzatori, ma che 
ancor oggi produce effetti80.  

Con gli ‘abissali’ Sousa Santos si riferisce esplicitamente alle linee che sono 
state delineate sulle mappe assecondando Bolle e trattati gestiti dal papato all’epoca 
delle “scoperte”81. Quelle linee cartografiche ‘abissali’ che delimitavano Vecchio e 
Nuovo Mondo in epoca coloniale, sopravvivono strutturalmente, ancora, nel 
pensiero occidentale moderno, con le loro caratteristiche escludenti, costitutive 
delle relazioni politiche e culturali, mantenute poi nel sistema mondiale 
contemporaneo. L’ingiustizia sociale globale si riproduce nell’associarsi 
strettamente all’ingiustizia cognitiva globale che deriva da quei solchi82. Le Bolle 
papali, nel sancirne la sacralità, hanno dato un’impronta a un trend, ripreso in 
diversi stadi dello sviluppo delle relazioni internazionali, apparentemente senza 
soluzione di continuità, sebbene occultato, nella costruzione egemonica della civiltà 
westphaliana83. Un tale trend si snoda dalla (a) “benedizione papale” al diritto di 
conquista sui popoli non cristiani e al potere di vita e di morte sui “soggiogandi”, 
esplicitato in talune Bolle, ma soprattutto nelle prime due dalle quali si riconosce 
derivare lo ius inventionis: la Dum diversas (1452) e la Romanus pontifex (1455); 
(b) all’assecondare la teoria delle “sfere di influenza”, parimenti delimitate 
spazialmente e benedette nel nome di Dio, tra portoghesi e spagnoli – si consideri 
come il riconoscimento di ulteriori sfere di influenza sul continente africano, in 
seguito, sia stato alla base della mutua legittimazione fra le diverse potenze europee 
dell’esercizio di diritti coloniali; (c) alla conseguente supponenza con cui, 
attraverso congressi e conferenze svolti in Europa (la Conferenza di Berlino del 
1884-5 fu l’atto culminante di una lunga serie), si è ufficialmente spartito fra gli 
Stati europei un continente senza coinvolgerne i regnanti, e costruendo norme del 
diritto internazionale per regolamentare tale spartizione (d); ma anche dopo le 

                                                 
80 Si rimanda a I. Wallerstein, European Universalism. The Rhetoric of Power, The New Press, 
2006. 
81 B. De Sousa Santos, Para além do pensamento abissal, in Novos Estudos CEBRAP, 2007, 71-94. 
82 Ibidem. 
83 Sulla questione dello “standard di civiltà” (SOC, nell’acronimo inglese) si veda D.P. Fidler, The 
Return of the Standard of Civilization, Maurerer School of Law: Indiana University Digital 
Repository, 2001 e A. Linklater, The “Standard of civilization” in World politics, in Human 
Figurations, No. 2, 2016, https://quod.lib.umich.edu/. Fidler fa una distinzione tra SOC di vecchia 
generazione e di ritorno. Mentre i primi hanno dominato tra’800 e inizi del ‘900, Fidler sostiene: 
«This embarrassing piece of international legal history has been forgotten or has remained obscure 
to many students of international law in the second half of the 20th century. The SOC is, however, 
a critical protagonist in the universal expansion of international law as part of the development of 
Westphalian civilizatio». Ripristinarli – asserisce – dimostrerebbe come il diritto internazionale 
venga utilizzato dopo la caduta del muro di Berlino per globalizzare la civiltà westphaliana. 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 30 
 

Indipendenze, lasciando che il potere del capitale, e per il tramite degli Stati, 
continuasse a spossessare quegli stessi continenti delle proprie risorse84.  

Alla luce di tutto questo, certo, il disconoscimento resta un gran passo che, come 
spiega bene il Cardinale prefetto del Dicastero per la cultura e l’educazione José 
Tolentino de Mendonça, in un’altra intervista dedicata alla Nota, nella stessa 
edizione online de L’Osservatore Romano dello scorso 30 marzo, «fa parte di quella 
che potremmo chiamare l’architettura della riconciliazione, ed è anche il prodotto 
dell’arte della riconciliazione». In effetti, la Nota congiunta è parte del corpus di 
Papa Francesco votato al suo programma di riequilibrio dei rapporti all’interno del 
genere umano, al fine di sanarne le iniquità (nonostante alcune incoerenze 
persistano nei confronti del gender, provocando ulteriori diseguaglianze e dilemmi, 
se non scissioni nell’ecumene)85 e tra il genere umano e l’ambiente.  

Se, nel medesimo senso della riconciliazione, sia da leggersi pure il richiamo a 
contestualizzare il vocabolario usato dalle Bolle nel passato, checché ne dica il 
Pontefice, tuttavia, la Chiesa non si è lasciata contagiare dall’idea che una cultura 
sia superiore alle altre, bensì ha gestito le redini della conquista avocando tale diritto 
nel nome della fonte di tale superiorità: la religione cristiana. Non ci troviamo di 
fronte a una sottigliezza lessicale, ma, ancora una volta, a una forma di 
negazionismo, pure in una delle ammissioni di responsabilità più aperte a oggi 
registrate degli orrori del passato (non di semplici “errori” si tratta, infatti), 
ancorché si punti a condannarne più le conseguenze che non l’origine (e quindi le 
responsabilità) degli stessi. Infatti, fino ad ora, non è mai stata posta in discussione 
nemmeno la specifica natura politica di quelle direttive promanate dalla Chiesa nel 
nome di Dio, neppure quando, nel maggio 2012, la “Doctrine of discovery” divenne 
tema di dibattito in seno alle Nazioni Unite.  

 

7. Le ambizioni della 11th Session of the UN Permanent Forum on Indigenous 

Issues del 2012 

 
                                                 

84 Sullo ius inventionis, si rimanda alla prima parte del volume di AA. Cassi, Ius comune tra vecchio 
e nuovo mondo. Mari, terre, oro nel diritto della conquista (1492-1680), Giuffrè, 2004. 
85 Ci si riferisce al responsum espresso dalla Congregazione per la Dottrina della Fede del 22 
febbraio del 2021 in cui si dichiara che «la Chiesa non dispone, né può disporre, del potere di 
benedire unioni di persone dello stesso sesso», laddove il Catechismo della Chiesa Cattolica lega 
poi specificatamente l’omosessualità alla castità. Tale disposizione ha provocato il “Cammino 
sinodale” da parte della Conferenza Episcopale tedesca, decisa a riformare gli orientamenti della 
Chiesa nei confronti dell’omosessualità e del ruolo delle donne, nell’apparente intento di aggiustarne 
l’incoerente declinazione dei temi della subalternità. A rettifica del responsum, in data 18 dicembre, 
con Fiducia supplicans, il Dicastero per la Dottrina della Fede, con approvazione papale, ha stabilito 
che sarà possibile ottenere la benedizione anche per coppie formate da persone dello stesso sesso, 
ma – come si precisa nello stesso occhiello della notizia data da L’Osservatore Romano –  «al di 
fuori di qualsiasi ritualizzazione e imitazione delle nozze. La dottrina sul matrimonio non cambia, 
la benedizione non significa approvazione dell’unione», Dichiarazione dottrinale apre alle 
benedizioni per coppie “irregolari”, in L’Osservatore Romano, 18 dicembre 2023. 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 31 
 

Nel corso della Eleventh session of the UN Permanent Forum on Indigenous 
Issues (7-18 maggio 2012)86, è stato proposto un dibattito attorno alla spinosa 
questione tra gli stati membri, le agenzie, i fondi e i programmi delle Nazioni Unite, 
da un lato, e le popolazioni indigene e altri attori non governativi coinvolti, 
dall’altro, col fine di far emergere le gravi implicazioni della “Doctrine of 
discovery” in termini di giustizia, riconciliazione e pace e, quindi, elaborare 
soluzioni da sottoporre ai governi e alle popolazioni indigene per proiettarli, come 
si disse allora: «verso un futuro basato su rispetto reciproco, equità e giustizia»87. 
Proclamando «il diritto di riparazione per le conquiste passate», il Forum 
permanente contestava gli effetti indelebili della dottrina della scoperta sulle 
popolazioni autoctone. Come si è esplicitato nel corso di quella sessione 
straordinaria, dalla rivendicazione dello ius inventionis da Colombo in poi, non solo 
storicamente i tribunali hanno giustificato l’annessione di terre indigene in suo 
nome88, ma occorre precisare come il diritto internazionale sia stato letteralmente 
costruito su tale assunto. Nel corso della Conferenza di Berlino del 1884-85, in 
particolare, si sono applicati all’Africa principi quali quello d’occupazione 
effettiva, dello hinterland, della notifica dei possessi rivendicati dalle potenze 
coloniali, legittimati dal silenzio-assenso delle cancellerie dell’esclusivo club degli 
Stati che si era strutturato dal Congresso di Vienna del 1815, e istituendo l’arbitrato 
internazionale laddove tale assenso non sussistesse 89 : il tutto senza il 
coinvolgimento degli autoctoni e delle loro istituzioni politiche o, meglio, di quel 
che a quel punto ne restava, salvo casi eccezionali che, a prezzo della loro identità, 

                                                 
86 Si veda UN, Eleventh session of the UN Permanent Forum on Indigenous Issues, 2012. 
87 Sebbene questo fosse l’obiettivo della United Nations Declaration on the Rights of Indigenous 
Peoples 2007, si concretizzerà per la prima volta, nel quinto anniversario di questa, la specifica 
volontà di uscire dalle mere recriminazioni storiche nei confronti della “dottrina della scoperta” e di 
evidenziarne le incessanti conseguenze. 
88 UN Permanent Forum on Indigenous Issues Report on the eleventh session (7-18 May 2012) 
Economic and Social Council Official Records, 2012, Supplement No. 23, Chapter I: Matters calling 
for action by the Economic and Social Council or brought to its attention, e le richiamate 
Recommendations of the Permanent Forum, Special theme: The Doctrine of Discovery: its enduring 
impact on indigenous peoples and the right to redress for past conquests (art. 28 & 37 of the United 
Nations Declaration on the Rights of Indigenous Peoples). 
89 Con tale assunto, si presumeva che la sfera di influenza di una potenza europea in Africa, spesso 
esperita attraverso gli interessi commerciali dei suoi sudditi, si esercitasse dalla base commerciale 
(per lo più costruita in zona costiera) fino a dove un’altra potenza non esercitasse controllo diretto e 
occupazione effettiva nella direzione opposta. Cfr. General-Akte der Berliner Konferenz, Deutsches 
Reichsgesetzblatt Band, No. 23, 1885,  215-246  (qui nella traduzione inglese: General Act of the 
Berlin Conference on West Africa), adottato il 26 febbraio 1885 ed entrato in vigore il 19 aprile 
1886. In base agli artt. 10-12, in caso di disaccordo, le Potenze si sono impegnate a ricorrere alla 
mediazione e/o all’arbitrato, tanto per la supposta condizione di neutralità dei territori, ipotizzata 
nell’atto, che per le dispute di confine che sono stati poi consolidati con una serie di trattati bilaterali 
fra gli stati europei. Per tali trattati si vedano: E. Hertslet, The map of Africa by treaty, Harrison and 
sons, 1909 e I. Brownlie, African boundaries: a legal and diplomatic encyclopaedia, C.Hurst & Co., 
1979. 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 32 
 

hanno negoziato per la propria sopravvivenza, di fatto, snaturando radicalmente le 
relazioni di potere coi propri popoli.  

Ciò che si contestava nel 2012 non era una percezione o una interpretazione, ma 
un dato di fatto. Una serie di meccanismi ufficiali è stata adottata per legge, 
surrogata da “intenzione divina”, dai paesi cristiani europei per acquisire potere e 
diritti legali sui popoli autoctoni non cristiani, negando loro qualsiasi tipo di 
personalità giuridica, quale conseguenza diretta successiva alla “scoperta”. La 
“manipolazione” denunciata ora nella Nota congiunta non sembra che far leva su 
tale beneficio sistematico che è andato riproducendosi attraverso la sua 
istituzionalizzazione nel diritto e nella politica, a livello nazionale e internazionale. 
Certamente il diritto internazionale si è evoluto, soprattutto a partire dal tardo ‘800, 
quando la natura dei rapporti con le genti dei paesi coloniali (in Congo belga in 
primis) sarà oggetto di critica90, e sebbene si fosse aperto un varco all’abolizionismo 
soltanto a seguito dei dirompenti cambiamenti richiesti dalla rivoluzione industriale 
e per l’assenza di una valida giustificazione morale allo schiavismo (nell’ipotesi di 
French)91, questo trionferà ma, come ci dimostra il caso africano, dando il via a una 
occupazione sistematica, non di rado dietro alla giustificazione di liberare il 
continente dagli schiavisti92.  

Secondo il Forum, le conseguenze della dottrina della scoperta, non rinnegata, 
ricadono ancora sui popoli indigeni, ancorché gli Stati cui appartengono siano 
ormai indipendenti e nonostante le sue basi eurocentriche, religiose e razziali siano 
da tempo tema di discussione: dalle perduranti violazioni di pratiche culturali, alla 
recidiva indifferenza rispetto a valori ed espressioni spirituali, dal mancato 

                                                 
90 J.E. Robins, Slave Cocoa and Red Rubber: E. D. Morel and the Problem of Ethical Consumption, 
in Comparative Studies in Society and History, No. 3, 2012, 592-611. 
91 H.W. French, L’Africa e la nascita del mondo moderno, cit., 185-187. 
92 Si veda ad esempio E. Augusti, Questioni d’Oriente: Europa e Impero Ottomano nel diritto 
internazionale dell’Ottocento, Edizioni scientifiche italiane, 2013. Di particolare interesse per i fini 
di questo saggio, e a sintetica dimostrazione del ricorrere delle medesime tematiche lungo tutto il 
percorso evolutivo del diritto internazionale, è anche la recensione di Antonio M. Morone al volume. 
Morone rileva come, al fine di universalizzare il diritto internazionale, si sia ricorsi a un principio 
di responsabilità internazionale attraverso la manipolazione della statualità dell’Impero ottomano 
grazie ai canoni della cosiddetta civiltà e di come si ritenesse che «Un eccesso d’ingiustizia e 
crudeltà davanti alla civiltà europea [dava] desse il diritto a un intervento legittimo» (p. 332). «Il 
processo di semplificazione e riduzione della pluralità giuridica pre-contemporanea – rimarca il 
recensore – fu infatti la premessa logica di quell’unilateralismo occidentale alla base del secolo breve 
del colonialismo che può collocarsi idealmente dal Congresso di Berlino del 1878 al 1960, il 
cosiddetto anno dell’Africa. Dall'intervento riformatore all’occupazione coloniale il passo fu breve. 
Il diritto si qualificò come uno dei principali saperi coloniali e la finzione giuridica della 
responsabilità internazionale servì più i piani coloniali che non le aspirazioni dei popoli […]. Nella 
tensione tra ingerenze esterne e riforme interne si riassume la posta in gioco del confronto tra Oriente 
ed Occidente. Le minoranze cristiane presenti nell’Impero ottomano rappresentarono attraverso il 
sistema delle capitolazioni la maggiore leva di ingerenza delle potenze europee: si passò così «dalla 
cristianità come paradigma escludente, alla civiltà come paradigma parzialmente includente […] ma 
allo stesso tempo snaturante». A.M. Morone, Questioni d'Oriente. Europa e Impero ottomano nel 
Diritto internazionale d’Ottocento di Eliana Augusti, in Il Politico, Nuova Serie, No. 1, 2014, 213. 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 33 
 

riconoscimento e risarcimento almeno morale delle sofferenze subite, alle 
espropriazioni di terre e risorse in continue, sistematiche violazioni dei diritti umani 
dei popoli indigeni, traspare l’irrisolto nodo del principio primario che ha consentito 
un continuo status di subalternità. La decadenza “naturale” di determinati principi 
superati per la pressione del nuovo che avanza, si trasforma in oblio in chi li ha 
esercitati, ma non cancella gli strascichi in chi subisce e riconosce su di sé gli effetti 
del mancato ripudio.  

Nel 2012, nel corso di quell’importante occasione, specificatamente additando 
la persistente influenza della doctrine of discovery nei Paesi del Sud del mondo, il 
discorso è esploso oltre i confini delle terre su cui si è concentrato il dibattito 
relativo alla sua liceità, ovvero, in primis, nei confronti degli autoctoni delle 
Americhe ed è stato finalmente esteso ai diritti sulla terra ovunque, Africa inclusa. 
Tra i vari relatori, si è espressa Agnes Leina, dell’Indigenous Peoples of Africa 
Coordinating Committee, che ha confermato che la sua delegazione avrebbe 
esortato tanto l’UNFPII che il Relatore speciale per i diritti umani e le libertà 
fondamentali dei popoli indigeni a tenere una sessione di dialogo speciale con la 
Commissione africana per i diritti umani e dei popoli per studiare l’importanza del 
caso costituzionale di Richtersveld e il cosiddetto problema della terra nullius che 
ha ispirato la discriminazione legale in tutta l’Africa93 . Ha inoltre confermato 
disponibilità per una collaborazione attiva al fine di identificare i problemi specifici 
affrontati dai popoli indigeni nomadi in relazione alla proprietà della terra e delle 
risorse naturali, come risultato del principio della terra nullius e dei pregiudizi 
legati a esigenze agricole e di sedentarizzazione nella legislazione e nelle 
costituzioni coloniali e post-coloniali, raccomandando che tale impegno fosse 
svolto in cooperazione con la  United Nations Educational, Scientific and Cultural 
Organization (UNESCO) e con lo United Nations Development Programme 
(UNDP). Il risultato finale di tale sessione sarebbe stato uno studio d’ampio respiro 
sulla situazione dei popoli dell’Africa, che consideri l’impatto dei principi che 
hanno portato per lungo tempo alla confisca delle terre da parte delle potenze 
coloniali.  Poiché la maggior parte delle popolazioni indigene in Africa erano utenti 
mobili della terra, non erano stati in grado di dimostrare di essere residenti 
permanenti sulle loro terre, pur avendone usato o avendole vissute per secoli, il che 
è di particolare rilevanza nel contesto di un’attitudine liberista che – irriguardosa 
delle reali possibilità dei possessori – tende a favorire processi di titolarizzazione 

                                                 
93 Richtersveld Community and Others v Alexkor Ltd and Another 2003 (6) SA 104 (SCA), 2003 
Case 488/2001. Il caso sottoposto nel 2001 alla Corte Costituzionale sudafricana, Alexkor vs 
Richtersveld Community, ha visto la comunità di Richtersveld presentare una richiesta di ripristino 
della sua terra ancestrale in base alla legge sulla restituzione dei diritti fondiari, che impegna il 
governo su mandato costituzionale. Ricorrente era la società mineraria Alexkor, che aveva un 
interesse nelle miniere diamantifere nella regione. Aspetto rilevante del caso è stata l’affermazione 
della comunità di aver utilizzato la terra in base al diritto consuetudinario, il che è stato confermato 
tanto dalla Corte Suprema d’Appello che dalla Corte Costituzionale, portando alla restituzione 
dell’area alla comunità nama. 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 34 
 

della terra. Il precedente del caso Alexkor Ltd v Richterveld, secondo Leina, 
avrebbe avvantaggiato il Forum nel rimarcare l’importanza delle tradizioni e delle 
culture indigene nel contesto dei diritti e della gestione della terra94.  

In quello stesso consesso, anche il Caucus san (popolazione discendente dai più 
antichi occupanti dell’Africa, ora concentrati nell’Africa australe), tramite il suo 
rappresentante, Job Morris, è intervenuto ricordando come, ad esempio, le comunità 
san avessero ripetutamente chiesto il riconoscimento dei propri diritti sulla terra e 
sulle risorse in ogni spazio a dispetto delle categorie ormai riconosciute in quella 
regione quali demanio, terre commerciali o comunitarie, per non dire di riserve 
naturali e aree attualmente in gestione ai Ministeri dell’ambiente a tutela della fauna 
selvatica che, per ciò stesso, ne escludeva automaticamente la richiesta95. Come 
altri, anche i san hanno sollecitato allora una consultazione da parte di un gruppo di 
studiosi, con expertise tale da permettere loro di capire gli effettivi diritti dei popoli 
indigeni violati nei loro territori e i possibili strumenti legali per una qualche 
rivendicazione anche valutando i correnti progetti di sviluppo, compresi quelli che 
comportano l’esplorazione e lo sfruttamento delle risorse estrattive.  Questo al fine 
di contestare ogni trasferimento involontario dalle aree protette, inclusi parchi 
nazionali, o riserve di caccia. Morris riportava allora come altri popoli africani 
avessero da tempo rifiutato la dottrina della scoperta, avendo vissuto nel continente 
africano per milioni di anni e occupando e utilizzando ogni habitat del continente 
prima dell’arrivo degli europei e ha quindi invitato i governi dell’Africa australe, la 
Comunità regionale Southern Africa Development Community (SADC) e l’African 
Union (AU) a riconoscerne il ruolo quali «amministratori e custodi della Terra»96. 

8. Conclusioni 
 
Secondo L’Osservatore Romano: «Senza mezzi termini, il magistero della 

Chiesa sostiene il rispetto dovuto a ogni essere umano. La Chiesa cattolica ripudia 
quindi quei concetti che non riconoscono i diritti umani intrinseci dei popoli 
indigeni, compresa quella che è diventata nota legalmente e politicamente come 
‘dottrina della scoperta’»97. 

                                                 
94 ‘Doctrine of Discovery’, Used for Centuries to Justify Seizure of Indigenous Land, Subjugate 
Peoples, Must Be Repudiated by United Nations, Permanent Forum Told, Economic and Social 
Council, Deof Public Information, Permanent Forum on Indigenous Issues, Eleventh Session, 3rd 
& 4th Meetings, in HR/5088, 8 maggio 2012. 
95 Fra i testi che ne trattano si rimanda al saggio di M. Sapignoli, The Struggle to “be San”: 
Indigenous peoples and access to land and resources in Southern Africa, in C. Fiamingo (a cura di), 
Problems and Progress in Land, Water and Resources Rights, Altravista, 2016, 209-234 e al volume 
della stessa autrice Hunting Justice: Displacement, Law, and Activism in the Kalahari, Cambridge 
University Press, 2018. 
96 ‘Doctrine of Discovery’, Used for, cit. 
97 La “dottrina della scoperta”, cit. 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 35 
 

Certo, il magistero indotto dai comportamenti della Chiesa di allora non 
corrisponde al magistero di oggi, ma questo non significa che non fosse da ritenersi 
tale, allora.  

Nello spiegarne la rilevanza, diverse testate di approfondimento culturale sono 
state brevemente alle prese con questo importante passo, che rientra in un filone di 
riconoscimento degli errori del passato, intrapreso dai Papi dall’epoca della 
decolonizzazione, dal Concilio Vaticano II in poi 98 , fino alle dichiarazioni di 
Giovanni Paolo II, dapprima nel corso del viaggio in Senegal nel 1992 e, quindi, 
nel corso del Giubileo del 2000, nel condannare la schiavitù come “intrinsecamente 
dannata”: concetto ribadito anche ai tempi della fallimentare World Conference 
Against Racism (WCAR) tenutasi a Durban nel 2001, quando ci si aspettava che 
tutti i cosiddetti “grandi della terra” avrebbero dato lo scossone necessario a 
cambiare decisamente rotta. Nonostante le speranze disattese a causa di gravi 
astensioni dalla sottoscrizione del documento finale proprio da parte dei Paesi già 
colonizzatori e degli USA, i cui stati massimamente hanno usufruito dello 
schiavismo, va ammesso come la Conferenza mondiale contro il razzismo di 
Durban del 2001 sia comunque stata il punto di partenza di un’intensa riflessione 
sulle ridotte possibilità e sul razzismo che in tutto il mondo colpiscono le cosiddette 
PAD (persone di discendenza africana/People of African Descent). La 
dichiarazione finale ricorda come queste siano state vittime di razzismo, 
discriminazione razziale e schiavitù per secoli e come nel corso della storia siano 
stati negati loro sistematicamente un gran numero di diritti, fino ad oggi99. Azioni 
del Consiglio dei diritti dell’uomo delle Nazioni Unite hanno portato alla creazione 
di un gruppo di esperti in materia che, nel 2012, ha proposto di istituire un decennio 
espressamente dedicato alle persone di discendenza africana (2015-2024). Dal 
canto suo, il CERD (Comitato ONU incaricato di vigilare sul rispetto della 
Convenzione sull’eliminazione di ogni forma di discriminazione razziale), ha 
emanato una raccomandazione generale (n. 33/2009) sull’attuazione del 
programma d’azione seguito a Durban 2001, glissata nel corso del rinnovo della 
Conferenza, edizione 2009, e quindi affrontata nell’edizione del 2011100, dove si è 

                                                 
98 Indetto il 25 dicembre 1961 e inaugurato l’11 ottobre 1962 da Giovanni XXIII, il Concilio 
Vaticano II fu continuato alla morte di questi (3 giugno 1963) da Paolo VI fino alla chiusura, occorsa 
l’8 dicembre 1965. 
99 Si consideri anche l’estrema difficoltà per cittadini di Stati dell’Africa subsahariana nell’ottenere 
un visto d’ingresso per la Svizzera o i Paesi dell’area Schengen. In merito alle perduranti 
discriminazioni in Europa si veda il report della Eu Fundamental Rights Agency / FRA: Being Black 
in the EU: Experiences of people of African descent, 2023, in https://unipd-
centrodirittiumani.it/en/news/FRA-new-report-Being-Black-in-the-EU-Experiences-of-People-of-
African-Descent/6776.  
100  Trattasi della Durban Review Conference, nome ufficiale della United Nations World 
Conference Against Racism (WCAR) del 2009, svoltasi dal 20 aprile, presso la sede dell’ONU di 
Ginevra. Ne seguiranno altre due: Durban II, del 22 settembre 2011 e Durban III, del 22 settembre 
2021, entrambe svoltesi a New York: tutte indistintamente hanno visto una serie di boicottaggi e 
proprio dai “grandi della terra” e anche dall’Italia, peraltro mai discusso apertamente. 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 36 
 

prodotta una nuova raccomandazione generale (n. 34/2011), intitolata Racial 
Discrimination against People of African descent. La situazione delle persone di 
discendenza africana è giudicata molto negativamente in questo documento, anche 
perché si è compreso come il solo fatto che colonialismo e schiavitù siano stati 
possibili continui a condizionarle. Non a caso si parla di «discriminazione 
strutturale», in quanto africani e afrodiscendenti sono discriminati ancora, 
scontando le situazioni di svantaggio accumulate dal passato che li fanno spesso 
rientrare tra i gruppi di popolazione più poveri e avere accesso limitato alla 
partecipazione pubblica e ai processi decisionali101.  

Come ogni riferimento alla disuguaglianza, alle sue origini e persistenza sia 
evitato ad arte lo dimostra anche ora la scarsa divulgazione della reiezione della 
dottrina della scoperta sotto il pontificato di Francesco, che sembra aver destato 
momentaneo scalpore ma punta eco, rispetto alla sua effettiva portata, addirittura 
da parte della Chiesa stessa. Un tale passo era atteso, dopo la visita del Papa in 
Canada e il suo atto di contrizione di fronte alle Prime Nazioni – in pieno revival 
della campagna #BLM – che, nel corso della celebrazione della Messa avevano 
esibito in prima fila lo striscione «Rescind the Doctrine». Un cedimento parziale 
quello del Vaticano, a fronte della loro pretesa del riconoscimento del 
coinvolgimento della Chiesa nel crimine di genocidio e a fronte delle esortazioni a 
dar loro soddisfazione da parte di Trudeau, Primo Ministro canadese che sminuisce 
la ricusazione della dottrina della scoperta quale punto d’inizio e non d’arrivo. Nella 
Nota congiunta non si ammette alcun crimine di genocidio, infatti, sebbene su 
questo punto insistessero proprio le comunità indigene canadesi. Non spiegato 
compiutamente, questo silenzio sarà interpretato come una ricusazione e non 
preparerà nemmeno le coscienze dell’ecumene occidentale a comprenderne la 
necessità e a capire l’urgenza di un ribaltamento di prospettiva di cui una tale 
decisione, solo apparentemente anacronistica, sembri premessa. Quella dottrina è 
alla radice della legittimazione dello sproporzionato sdoppiamento del mondo – 
mutuando Mastrojeni – tra i produttori del 70% dei beni finiti e i controllori del 
70% della terra e risorse naturali relative102. I principi latenti a sottendere questa 
biforcazione sono quelli di terra nullius e schiavitù naturale, e rivivono in quella 
dottrina matrice. Con la forza del meme che esistano popoli nati per asservirsi ad 
un mondo “primo” si persiste e si riproduce la citata unspeakable abyssal line: un 
concetto invisibile, egemonico, delineato lungo gli ultimi cinque secoli a dividere 
il Mondo sui due fronti. Gli “universalismi del Nord” sono incardinati sulle realtà 
da questo lato della frontiera, lasciando invisibile ciò e chi ci sia oltre, dall’altra 
parte. Una siffatta esclusione – afferma Sousa Santos – è tale che: «Ciò che accade 
lì non compromette l’universalità delle nostre idee, [...] perché le persone che 

                                                 
101 Si veda la pagina dedicata ai Vulnerable groups del sito delle Nazioni Unite e relative sotto-
sezioni: https://www.un.org/en/fight-racism/vulnerable-groups/people-of-african-descent.  
102  Tavola rotonda Transizione ecologica e Sud del mondo, nel corso della Giornata della 
transizione ecologica: l’Italia verso il 2030. Scelte urgenti per un domani vicino, tra sostenibilità e 
responsabilità, Università degli studi di Milano, 23 novembre 2023. 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 37 
 

vivono lì non contano come esseri umani nella moderna comprensione 
dell’umanità» 103 . O, in parole ancor più esplicite, la persistente concezione 
occidentalocentrica dell’umanità è coerente con il suo contro-concetto di sub-
umanità: «un insieme di gruppi umani che non sono pienamente umani, siano essi 
schiavi, donne, popoli indigeni, lavoratori migranti, musulmani 104 . È 
quell’«umanità di scarto» che denuncia da tempo Papa Bergoglio105. Non fosse 
vero, non potremmo tollerare di ridurre a “clandestini” o considerare degni di 
tortura e vendita per mano dei nostri alleati – non più nel nome di Cristo, ma della 
preservazione del decadente Occidente –, quanti dal Sud del mondo pretendano di 
cercare una vita migliore al Nord e nel negare loro la protezione che meriterebbero, 
spinti da condizioni climatiche, economiche, politiche e sociali improvvide. Se non 
attribuendo loro un’inferiorità naturale a vantaggio dell’utilitarismo più bieco, non 
sarebbe ammissibile che per la soddisfazione dei nostri desideri e capricci di moda 
o assecondando emergenze energetiche ed esigenze di produzione tecnologica del 
Nord globale, si stringano accordi con leadership del Sud di questo mondo che 
garantiscono lo sfruttamento delle terre e delle risorse acquifere delle rispettive 
nazioni, o cedendo il controllo su acque e fondali marini a discapito delle esigenze 
produttive e di accesso al cibo della propria popolazione; o di uomini, donne e 
bambini nell’estrazione non garantita e certificata di materie prime anche pericolose 
come l’uranio o il cobalto, per le esigenze energetiche dei Nord; o nella confezione 
di jeans sdruciti grazie a sostanze tossiche, illegali alle nostre coordinate e altre 
follie, salvo pretendere poi corporate responsibility o, in generale, certificazioni del 
rispetto di criteri di sostenibilità nelle sedi internazionali.  

È una “linea abissale” che assume forme concrete nei muri elevati a separare i 
Nord dai Sud: un processo triplice nella filosofia di denuncia di Achille Mbembe106. 
Il filosofo camerunese ravvisa tre mega processi contemporanei a concorrere a quel 

                                                 
103 B. de Sousa Santos, Epistemologies of the South and the future, in From the European South 1, 
2016, 7-29. 
104 Ibidem. 
105 Il primo riferimento esplicito alla «cultura dello scarto» risale a un discorso pronunciato da Papa 
Francesco il 16 maggio 2013. A soli due mesi dalla sua elezione al Soglio pontificio, nel rivolgersi 
ai nuovi ambasciatori di Kyrgyzstan, Antigua e Barbuda, Lussemburgo e Botswana, accreditati 
presso la Santa Sede, Papa Francesco così si esprimeva: «La crisi mondiale che tocca la finanza e 
l’economia sembra mettere in luce le loro deformità e soprattutto la grave carenza della loro 
prospettiva antropologica, che riduce l’uomo a una sola delle sue esigenze: il consumo. E peggio 
ancora, oggi l’essere umano è considerato egli stesso come un bene di consumo che si può usare e 
poi gettare. Abbiamo incominciato questa cultura dello scarto. Questa deriva si riscontra a livello 
individuale e sociale; e viene favorita!». Il discorso viene ripreso il 5 giugno di quello stesso anno 
nel corso dell’udienza generale del mercoledì: «Uomini e donne vengono sacrificati agli idoli del 
profitto e del consumo: è la “cultura dello scarto”. Se si rompe un computer è una tragedia, ma la 
povertà, i bisogni, i drammi di tante persone finiscono per entrare nella normalità. […]. Così le 
persone vengono scartate, come se fossero rifiuti. Questa “cultura dello scarto” tende a diventare 
mentalità comune, che contagia tutti». Si veda I. Piro, No alla «cultura dello scarto», in 
L’Osservatore Romano, 30 settembre 2023. 
106 A. Mbembe, Bodies as borders, in From the European South, 2019, 5-18.   



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 38 
 

che definisce un planetary entanglement e nel suo opposto fatto di recinti, 
contrazione, contenimento, accampamenti o carcerazioni 107 : I. la sovranità 
corporativa d’inizio XXI secolo 108 ; II. un pervasivo regime di velocità 
computazionale109; III. la dialettica dell’entanglement e della separazione110. Si 
erige così un sistema di fratture fisiche attraverso muri e fortificazioni, cancelli ed 
enclave al fine di preservare le identità, gestire il rischio e garantire la sicurezza. Da 
semplici linee di demarcazione che separano entità sovrane distinte, i confini danno 
il nome alla violenza organizzata che è alla base sia del capitalismo contemporaneo 
che del nostro ordine mondiale111. Non sono più una serie di punti nello spazio, ma 
funzione della divisione dello spazio, della delocalizzazione e della recinzione a 
protezione della ricchezza, garantiti dall’alleanza fra potere militare, industriale e 
tecnologico e gestiti da élite corporative. La frammentazione dei territori e degli 
spazi produce così corpi confinanti: il corpo in movimento di masse indesiderate di 
popolazione, come dimostra la tensione fra Africa ed Europa112. 

Ulteriori, coraggiosi passi e azioni concrete sono dunque necessari per estendere 
una presa di coscienza profonda della posta in gioco e pervenire a rapporti equi col 
resto del mondo, una volta decolonizzate, finalmente, le menti. Non mancano 
iniziative ufficiali e globali, e molto ci si aspetta in questo Decennio internazionale 
per le persone di discendenza africana113. Soltanto per menzionare le iniziative 
ONU più recenti, il 19 settembre 2023, l’Alto Commissario delle Nazioni Unite per 
i diritti umani, Volker Türk, ha presentato una relazione sottoscritta dal Segretario 

                                                 
107 Idem, 10. 
108 Idem, 6. 
109 Idem, 7. 
110 Idem, 8. 
111 Idem, 9. 
112 Idem, 15 e ss. 
113 Il 31 agosto viene celebrata la Giornata Internazionale per le Persone di Discendenza Africana, 
per celebrare la diversità del patrimonio e della cultura degli afrodiscendenti e il loro contributo 
nelle nostre società a dispetto del perdurante razzismo e di discriminazioni radicate e sistemiche. 
L’ONU si è fatta carico di chiedere il pieno rispetto dei loro diritti umani e delle libertà fondamentali, 
e di tutelare gli afrodiscendenti da ogni violazione di tali diritti e di pretendere scuse e risarcimenti 
formali per i gravi torti subiti a causa della schiavitù e del colonialismo. All’indomani delle 
celebrazioni del 16 aprile 2024 (Press Release / Secretary-General Statements and Messages, 
SG/SM/22192 16 April 2024, in https://press.un.org/en/2024/sgsm22192.doc.htm) ci si chiede quali 
effettivi progressi siano stati compiuti rispetto alle esortazioni del Segretario generale delle Nazioni 
Unite Guterres, nell’agosto di due anni fa. Si veda, infatti, l’agenzia di stampa in merito al discorso 
pronunciato il 21 agosto 2022, nell’introdurre la prima sessione del Forum Permanente per le 
Persone di Discendenza Africana, che sarebbe occorsa il dicembre successivo. Qui insisteva a che 
il Gruppo di lavoro intergovernativo sull’effettiva attuazione della Dichiarazione e del Programma 
d’Azione di Durban redigesse una dichiarazione delle Nazioni Unite sulla promozione e il pieno 
rispetto dei diritti umani delle persone di origine africana, per liberare tutte le società dalla piaga del 
razzismo. Press Release, Secretary-General Statements and Messages, SG/SM/21422, 23 August 
2022 “Humanity Must Continue Speaking Up Loudly to End Racial Superiority, Discrimination 
against People of African Descent, Secretary-General Urges in Observance Message”, in 
https://press.un.org/en/2022/sgsm21422.doc.htm. 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 39 
 

ONU, Guterres (A/78/317), raccomandando concrete forme di riparazione da parte 
degli ex colonizzatori, tra scuse pubbliche, piani di educazione e sensibilizzazione, 
restituzioni e risarcimenti, seguendo le indicazioni degli afrodiscendenti. 
Contemporaneamente, nella settimana dal 19 al 26 settembre scorso, si è svolto a 
New York il Dibattito generale della 78ma sessione dell’Assemblea generale nel 
corso del quale i delegati di Antigua e Barbuda, Bahamas, Barbados, Belize, Ghana, 
Giamaica, Saint Kitts e Nevis, Santa Lucia, Saint Vincent e Grenadine, Trinidad e 
Tobago e Venezuela hanno chiesto riparazioni per il colonialismo denunciando il 
genocidio degli autoctoni, la tratta atlantica, lo schiavismo, l’imperialismo e il 
neocolonialismo. Alla fine di ottobre, sempre a New York, si sono svolte le riunioni 
della Terza commissione sulle Questioni sociali, umanitarie e culturali della 78ma 
sessione dell’Assemblea generale ONU: le richieste di riparazioni a seguito della 
colonizzazione e la giustizia riparativa per le persone di discendenza africana hanno 
campeggiato tra i temi al centro del dibattito114.  

Oltre alle istanze provenienti da diverse commissioni istituite in America 
Latina115, un passaggio clamoroso, in ordine di tempo, lo si è avuto l’8 giugno 2023, 
con la presentazione alla Corte Internazionale di Giustizia (ICJ) del Rapporto sulle 
riparazioni per la schiavitù transatlantica nelle Americhe e nei Caraibi, preparato 
dal Brattle Group per l’Università delle Indie Occidentali e dall’American Society 
of International Law,  da parte di un giudice, membro della ICJ, Patrick Robinson, 
per conto dei membri della Comunità dei Caraibi (CARICOM). Nel rapporto si 
stimano i risarcimenti dovuti per la schiavitù transatlantica intorno ai 131 trilioni di 
dollari116. Tra il 14 e il 17 novembre 2023 si è tenuta la Conferenza sulle riparazioni 
di Accra, alla presenza delle massime autorità del Paese e dell’Unione Africana 
(UA), oltre che di primi ministri di alcuni stati africani, delle Barbados e, 
significativamente, del Segretario Generale della CARICOM, Carla Barnett. A 
conclusione, è stato approvato il Proclama di Accra sulle riparazioni, che prevede 
l’istituzione da parte dell’UA d’un Comitato di Esperti sulle Riparazioni, di un 
Fondo Globale per le Riparazioni e di un Inviato Speciale per le Riparazioni per gli 

                                                 
114 E. Amadasun, Group optimistic as UN advances debate on colonialism reparations, in Nigerian 
Observer News, 23 novembre 2023. Per restare aggiornati su tali iniziative, in Italia è stata istituita 
l’Associazione “Colonialism Reparation”, con sede a Torino, che mantiene focalizzati i propri 
database sulle iniziative correnti.  
115 Nell’autunno scorso, il Presidente del Venezuela Nicolás Maduro, ha chiesto alla CELAC la 
creazione di una “Commissione per la Verità Storica del Colonialismo e per la Riparazione di tutta 
l'America Latina e dei Caraibi”, e la Vice Presidente della Colombia, Francia Márquez, ha 
inaugurato la “Commissione Nazionale Intersettoriale per la Riparazione Storica”, con l'obiettivo di 
superare gli effetti del razzismo, della discriminazione razziale e del colonialismo nelle minoranze 
etniche del Paese. 
116 P. Robinson, Introduction of the Report on Reparations for Transatlantic Chattel Slavery in the 
Americas and the Caribbean, 2023, in https://www.inafricara.com/wp-
content/uploads/2023/06/Speech-at-Brattle-Report-Launch-Event.pdf. 



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 40 
 

Africani117, finalizzato alla costituzione di un partenariato transcontinentale con la 
CARICOM e la diaspora africana «per l’esplorazione di opzioni legali e giudiziarie 
per le riparazioni con la creazione di un Gruppo di Riferimento Giuridico, per il 
rimpatrio dei resti e la restituzione dei manufatti culturali africani e per lo 
svolgimento regolare della Conferenza Internazionale sulle Riparazioni»118. 

Dunque, il ripudio della dottrina della scoperta avviene mentre il dibattito su 
riparazioni e restituzioni è in atto da tempo e le temute richieste di riparazione, che 
han fatto fallire il vertice di Durban del 2001, si vanno accumulando e, a fronte di 
sporadici progetti di trasferimento di beni e reperti dai musei e dalle università agli 
stati depredati, la richiesta sembra farsi perentoria e ufficiale. Non ne va sminuita 
la portata, perché richiama un significativo cambiamento strutturale. Questo sarà 
possibile solo con un impegno maggiore da parte degli stati, non tanto nel nome di 
un “compenso produttivo” – come temuto dagli Herero, che ricusano l’ingerenza 
dello Stato che ha preteso dal governo tedesco un compenso monetario e in progetti 
di sviluppo, rispetto al genocidio coloniale del 1904-1907 – ma nel senso auspicato 
da Achille Mbembe, che sostiene: «If we don’t rehabilitate reason, we will not be 
able to fix our broken world»119. È il cambiamento strutturale invocato da quel 
«Never, never, never again» pronunciato con tono perentorio nel 1990 dal futuro 
presidente sudafricano Nelson Mandela, in mondovisione, all’indomani della sua 
scarcerazione120. La portata globale della lotta antiapartheid fa di questa asserzione, 
originata da una delle più lunghe esperienze coloniali ammesse e conclamate, un 
monito valido, e non solo limitatamente alla realtà sudafricana, ma da intendersi 
indirizzato ad ogni disegno di ispirazione coloniale che, peraltro vediamo 
incoerentemente sussistere. Non a caso, va letto in questa chiave il deferimento di 
Israele di fronte alla ICJ a rispondere di atti genocidari da parte del Sudafrica. Un 
tale coraggio, in contrasto aperto rispetto ad un Occidente che si trincera dietro 
all’insostenibile equazione tra la giusta opposizione alle prolungate forme di 
oppressione coloniale esperite da Israele e i massacri quotidiani, sproporzionati 
rispetto all’attacco del 7 ottobre, e l’anti-semitismo, nasce dall’esperienza coloniale 
e di colonialismo interno sudafricano, col suo corollario di crimini di massa sofferti 
nel corso del regime di apartheid, che ha consentito di riconoscerne la matrice 
nell’esperienza israelo-palestinese121. Peraltro, il Sudafrica è sostenuto da un ampio 

                                                 
117 Accra Proclamation on Reparations, International Conference on Building a United Front to 
Advance the Cause of Justice and Reparations to Africans, 14 to 17 November 2023, Accra, Ghana, 
https://au.int/en/decisions/accra-proclamation-reparations.  
118  Colonialism Reparation, Newsletter 01/24 - Africa and the Caribbean ask for reparations, 
inhttps://www.colonialismreparation.org/en/. 
119 A. Mbembe, If we don’t rehabilitate reason, we will not be able to fix our broken world, in Mail 
& Guardian, 9 maggio 2019. 
120 Il discorso è riprodotto sul portale SaNews: Nelson Mandela’s inauguration speech as President 
of SA (10 maggio 1994), 10 maggio 2018, https://www.sanews.gov.za/south-africa/read-nelson-
mandelas-inauguration-speech-president-sa. 
121 Application instituting proceedings in the name of the Republic of South Africa against the State 
of Israel, 28 dicembre 2023, in https://www.icj-cij.org/sites/default/files/case-related/192/192-
20231228-app-01-00-en.pdf.  



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 41 
 

numero di stati non-occidentali, sin dal deferimento di Israele alla International 
Criminal Court (ICC), di poco precedente e supportato vieppiù ora, in quest’ultima 
disperata difesa delle vittime civili palestinesi, addirittura riesumando il Movimento 
dei Paesi Non Allineati (mai morto, ma certo latente), configurando così quel 
riallineamento delle realtà colonizzate nel passato e accomunate dal fenomeno 
neocoloniale presente, che non si vedeva dai tempi della Conferenza di Bandung 
del 1955. 

Di recente, assieme all’invito a partecipare a una tavola rotonda, nel contesto del 
Progetto di rilevante interesse nazionale (PRIN), Reacting to mass violence: 
Acknowledgement, denial, narrative, redress, di cui sono parte, mi è stato chiesto 
di rispondere al quesito: «È il colonialismo rimediabile?». La risposta è un fermo 
«No», almeno fintanto che il colonialismo continuerà a essere esercitato nelle più 
diverse forme, sia attraverso occupazioni militari, sia sottraendo, con pressioni 
economiche di alterna natura, la disponibilità di risorse a chi effettivamente le 
possieda, in aperto dispregio delle istanze di autodeterminazione dei popoli e delle 
minoranze, e mentre assistiamo, poi, a una sistematica deresponsabilizzazione degli 
Stati che collaborino a tale spoliazione o ne beneficino122.  

Riparazioni monetarie e restituzione di reperti e spoglie fanno parte di un 
processo di ammenda che nulla vale se non è corroborato da profondi cambiamenti 
sociopolitici e di relazione fra le diverse realtà statuali e organizzative regionali. 
Occorre peraltro una ricostruzione e una divulgazione permanente dei processi 
storici di dominio e prevaricazione, anche coraggiosamente riscrivendo i libri di 
storia123, al fine di (in)formare le giovani generazioni a che li riconoscano e, senza 
farsi influenzare da pregiudizi ideologici di sorta, non permettano loro di riprodursi 
mai, siano esse pratiche di sottomissione diretta e di sfruttamento, ma anche di 
supporto indiretto a soggetti giuridici internazionali che pratichino colonizzazione 
e/o schiavismo in qualsiasi forma.  
 
 
Ringraziamenti 
 
L’A. desidera ringraziare per la lettura critica della prima versione e per i preziosi consigli 
di lettura Eliana Augusti, docente di Storia del diritto medievale e moderno e di Storia del 
diritto pubblico dell’Università del Salento; Roberto Cammarata, docente di filosofia 
politica e Angelica Bonfanti, docente di diritto internazionale dell’Università degli studi di 
Milano. Ringrazia, inoltre, le colleghe co-direttrici della Rivista NAD, Elisa Giunchi e 
Marzia Rosti per l’accurata review interna e, in particolare, la collega Rosti per i preziosi 
consigli di lettura in merito alla storia dell’America Latina. Desidera ringraziare inoltre i 
revisori ignoti per i preziosi consigli di lettura che hanno ancor più arricchito le direttrici 

                                                 
122 C. Fiamingo, Colonialism: The ‘perfect crime’ relentlessly reproducing its victims, in QIL, No. 
103,  2024 (in corso di pubblicazione). 
123 Un valido esempio, e d’apprezzabile tempismo, è il recente citato volume di H.W. French, 
L’Africa e la nascita del mondo moderno, cit. (n. 46 infra) che tenta con successo di spostare il 
baricentro della narrativa occidentale, in una disamina della storia coloniale e della tratta dalle sue 
premesse, quali motori della modernità.  



 
 
 

 
Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  

Diritto, Istituzioni, Società 

 

n. 1/2024                   ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/23191 | 42 
 

di ricerca. Naturalmente, l’A. s’assume la piena responsabilità delle proprie scelte, opinioni 
e di eventuali inesattezze. I link alle pubblicazioni digitali sono stati verificati nel gennaio 
2024. Questa pubblicazione è correlata a e ha beneficiato in parte dei fondi relativi al PRIN 
2017 Reacting to mass violence: Acknowledgment, denial, narrative, redress e in parte dei 
fondi del PSR 2021: La memoria pubblica contesa: conflitti, violenza organizzata e 
pratiche della memoria nello spazio pubblico. Un’analisi di caso e rientra nelle tematiche 
di entrambi i progetti. 


