
 

L’influenza delle posizioni dell’Ebraismo, dell’Induismo e 

della Chiesa Ortodossa Russa circa il fine vita sulle scelte 

normative dello Stato d’Israele, dell’Unione Indiana e 

della Federazione Russa  
[Jewish, Hindu and Russian Orthodox Church viewpoints on end-of-life 

issues and their influence on Israel, India and Russian legislative decisions] 

 

 

Caterina Filippini 
 

Abstract 
 

[It.] Nel presente articolo si intendono comparare le scelte normative dello Stato d’Israele, 

dell’Unione Indiana e della Federazione Russia relative al fine vita allo scopo di verificare 

se esse risultano influenzate dalle loro religioni maggioritarie, ovverosia rispettivamente 

dall’ebraismo, dall’induismo e dal cristianesimo ortodosso. Di conseguenza nel perseguire 

tale finalità si renderà innanzitutto necessario analizzare i principi che negli ordinamenti in 

considerazione di tali sviluppi disciplinano le relazioni tra Stato e confessioni religiose. 

Successivamente verranno riportate le posizioni dell’ebraismo, dell’induismo e della 

Chiesa ortodossa russa sul fine vita. Infine, alla luce dell’individuazione di tali posizioni, 

verrà analizzata l’evoluzione delle scelte normative degli ordinamenti statali in 

considerazione per verificare in prospettiva comparata se, e in che misura, codificano le 

posizioni delle rispettive religioni maggioritarie. 

 

[En.] In this article we intend to compare Israeli, Indian and Russian Federation legislations 

on end-of-life issues with the aim to verify whether they are influenced by their majoritarian 

religions, i.e. respectively by Judaism, Hinduism and Orthodox Christianity. Therefore, in 

order to achieve this goal, the legal principles which in each of the above-mentioned State 

regulate their relations with the different religious communities will be first of all analysed. 

Subsequently, the Jewish, the Hindu and Russian Orthodox Church viewpoints on end-of-

life issues will be briefly reported trying to take into account all their complexity. Finally, 

in light of those viewpoints, Israeli, Indian and Russian legislations will be examined to 

verify in a in a comparative perspective whether, and to what extent, they codify the 

viewpoints of their respective majoritarian religions on end-of-life issues. 

 

Parole-chiave: fine vita – religioni – legislazione – India – Israele – Russia.  

Keywords: End of life – Religions – Legislation – India – Israel – Russia. 

 

 

SOMMARIO: 1. Premessa. 2. La relazione tra Stato e religione. 2.1 In Israele. 2.2 

Nell’Unione Indiana. 2.3 Nella Federazione Russa. 3. Le posizioni delle religioni 

maggioritarie dinanzi al fine vita. 3.1 L’ebraismo in Israele. 3.2 L’induismo 

                                                 
 Professoressa associata di Diritto Pubblico Comparato, Università degli Studi di Milano. Il testo è 

stato sottoposto a doppio referaggio cieco. Responsabile del controllo editoriale: Laura Alessandra 

Nocera.  



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 2  

 

nell’Unione Indiana. 3.3 Il cristianesimo ortodosso nella Federazione Russa. 4. Le 

scelte normative sul fine vita. 4.1 In Israele. 4.2 Nell’Unione Indiana. 4.3 Nella 

Federazione Russa. 5. Conclusioni.  
 

 

1. Premessa  
 

I sistemi costituzionali dello Stato d’Israele, dell’Unione Indiana e della 

Federazione Russa presentano delle significative differenze fra loro ma operano 

tutti in contesti plurietnici in cui l’etnia maggioritaria esprime altresì la religione 

maggiormente professata nel paese. 

In tutti questi paesi le relazioni tra l’etnia culturale religiosa maggioritaria e 

quelle minoritarie sono inoltre disciplinate sia a livello costituzionale sia a livello 

legislativo. 

In merito a tale disciplina si può tuttavia osservare che essa, in alcuni casi 

(soprattutto in Israele e in Russia), privilegia esplicitamente o implicitamente la 

posizione dell’etnia culturale religiosa maggioritaria relativamente a determinati 

ambiti. 

In aggiunta non solo in Israele e in Russia ma anche in India, attraverso 

l’hindutva, le politiche di governo paiono privilegiare sempre più l’etnia culturale 

religiosa maggioritaria, seppure per perseguire finalità in parte esplicitamente o 

implicitamente diverse. 

In considerazione di tali sviluppi si vuole quindi di analizzare se tali mutamenti 

politici comportano dei cambiamenti nelle scelte normative operate dai rispettivi 

Stati anche in ambiti che presentano profili di preminente interesse per le 

confessioni religiose – ovverosia profili di carattere etico e bioetico – che è aspetto, 

relativamente poco studiato, dal punto di vista del diritto comparato in relazione a 

questi paesi1. 

Più specificatamente nel presente articolo, applicando il metodo comparativo, si 

intende verificare se le rispettive religioni maggioritarie influenzano l’evoluzione 

delle scelte normative dello Stato d’Israele, dell’Unione Indiana e della Federazione 

Russia relative al fine vita e le differenze esistenti tra tali scelte. 

Nel perseguire questa finalità si procederà analizzando innanzitutto i principi che 

negli ordinamenti in considerazione disciplinano le relazioni tra Stato e confessioni 

religiose sempre tenendo presente le importanti distinzioni esistenti tra le loro forme 

di Stato e di governo. 

Successivamente verranno riportate le posizioni delle rispettive religioni 

maggioritarie, ovverosia dell’ebraismo, dell’induismo e della Chiesa ortodossa 

russa sul fine vita. 

                                                 
1 Il caso dell’India è stato tuttavia preso in considerazione in P. Passaglia (a cura di), Decisioni di 

fine vita e ausilio al suicidio (Aggiornamento), Corte costituzionale – Servizio Studi – Area di Diritto 

Comparato, Maggio 2024, in cortecostituzionale.it/documenti/convegni_seminari/comp-326-fine-

vita_20240930145027.pdf.  



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 3  

 

Infine, alla luce dell’individuazione di tali posizioni e delle modalità attraverso 

le quali tali religioni possono eventualmente influenzare l’evoluzione del diritto 

positivo dei singoli Stati, verranno comparate per differenza le discipline sul fine 

vita operate dagli ordinamenti in considerazione. 

 

2. La relazione tra Stato e religione 

 

2.1 In Israele  

 

Per quanto riguarda le relazioni fra Stato e confessioni religiose dalla 

comparazione tra gli ordinamenti giuridici degli Stati in considerazione emerge 

innanzitutto che solo lo Stato d’Israele viene altresì qualificato secondo la 

denominazione dell’etnia culturale religiosa maggioritaria sin dalla Dichiarazione 

d’Indipendenza del 14 maggio 19482. Questa, infatti, annunciava: «la creazione di 

uno Stato ebraico nella terra d'Israele che sarà conosciuto come lo Stato d’Israele». 

A partire dal 1953 la Corte suprema d’Israele – nell’interpretare ulteriori 

formulazioni contenute nella stessa Dichiarazione – ha inoltre affermato il carattere 

democratico del nuovo Stato3. La definizione dello Stato d’Israele quale Stato 

«ebraico» e «democratico» è stata quindi sancita nella sua Costituzione 

pluritestuale4. In primis nel 1985, grazie ad un emendamento introdotto nella Legge 

fondamentale sulla Knesset, venne vietato alle liste di candidati di prendere parte 

alle elezioni qualora i loro obiettivi o azioni avessero, espressamente o 

implicitamente, comportato: «1) la negazione dell’esistenza dello Stato di Israele 

quale Stato del popolo ebraico e 2) la negazione della natura democratica dello 

Stato» (art. 7 A.1)5.  

                                                 
2 Con Dichiarazione d’Indipendenza si intende la Dichiarazione ufficialmente denominata 

«Dichiarazione sulla creazione dello Stato d’Israele». Qui per brevità, come nella letteratura 

israeliana, si preferisce usare la prima formulazione, tranne laddove vengono riportati testi ufficiali.  
3 Nello specifico la Corte suprema d’Israele ha fatto derivare la natura democratica dello Stato 

d’Israele dalla formulazione della Dichiarazione del 1948 per cui: «Lo Stato d’Israele […] assicurerà 

completa uguaglianza di diritti sociali e politici a tutti i suoi abitanti senza distinzione di religione, 

razza o sesso, garantirà libertà di religione, di coscienza, di lingua, di istruzione e di cultura […]».  

Nella Dichiarazione del 1948 i principi democratici, come sottolineato da S. Baldin, trovano tuttavia 

espressione anche laddove si fa appello «ai cittadini arabi affinché mantengano la pace e partecipino 

alla costruzione dello Stato d’Israele sulla base della piena e uguale cittadinanza e della 

rappresentanza appropriata in tutte le sue istituzioni provvisorie e permanenti». S. Baldin, Lo Stato 

nazione del popolo ebraico. Considerazioni sulla forma dello stato israeliano alla luce della Legge 

fondamentale del 2018, in Revista General de Derecho Público Comparado, No. 24, 2018, 12. 
4 G. Morbidelli, L. Pegoraro, A. Rinella, M. Volpi, Diritto pubblico comparato, Giappichelli, 2016, 

170; R. Toniatti, Israele: una Costituzione a tappe, in Riv. Trim. Dir. Pubbl., No. 2, 1977, 510-535. 
5 Nel 2002 con l’emendamento 35 tale formulazione venne ulteriormente modificata “ad immagine” 

di quella introdotta nelle Leggi fondamentali approvate nel 1992.  Di conseguenza dal 2002 l’art. 7 

A della Legge fondamentale sulla Knesset vieta alle liste di candidati/persone di prendere 

parte/candidarsi alle elezioni qualora i loro obiettivi o azioni espressamente o implicitamente, 

comportino la «negazione dell’esistenza dello Stato di Israele quale Stato ebraico e democratico» 

(art. 7 A.1).   



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 4  

 

Successivamente nella Legge fondamentale sulla dignità e libertà umana del 

1992 venne affermato che: «Lo scopo di questa Legge Fondamentale è quello di 

proteggere la dignità umana e la libertà al fine di stabilire […] i valori dello Stato 

di Israele come Stato ebraico e democratico» (art.1 A, ex art. 1)6 e, similmente, 

nella Legge fondamentale sulla libertà di occupazione del 1992 che: «Lo scopo di 

questa Legge fondamentale è quello di proteggere la libertà di occupazione, al fine 

di stabilire…i valori dello Stato di Israele come Stato ebraico e democratico» (art. 

2)7.  

Nell’applicare le Leggi fondamentali del 1992 – che rappresentano il cosiddetto 

Bill of rights di Israele8 – è stato a volte privilegiato l’elemento ebraico piuttosto 

che quello democratico giungendo comunque «ad un certo bilanciamento tra i due 

quale conseguenza non solo delle dinamiche politiche ma (spesso) anche 

dell’intervento della Corte suprema»9. La ricerca di tale equilibrio – in seguito 

all’emanazione di alcune specifiche novelle legislative10 e, soprattutto, all’adozione 

della Legge fondamentale sullo Stato Nazione del popolo ebraico del 2018 che 

qualifica lo Stato d’Israele come «ebraico» senza aggiungere «democratico»11 – si 

è invece rivelata molto più difficoltosa12. L’adozione di tale Legge fondamentale 

ha inoltre indotto la dottrina a formulare nuove proposte per qualificare la forma di 

Stato di tale paese13. Eventuali proposte in tal senso devono tuttavia tenere in 

considerazione che la Corte suprema israeliana nella sua sentenza dell’8 luglio 2021 

ha sottolineato che la Legge fondamentale del 2018 è compatibile con 

l’ordinamento costituzionale israeliano sino a che venga interpretata in modo tale 

da integrarsi con i principi espressi dalle due Leggi fondamentali del 1992 e con i 

loro corollari (principio di non discriminazione, massima espansione delle libertà 

fondamentali, pluralismo e democraticità)14. Infine la Corte suprema, con la 

sentenza del 1° gennaio 2024, ha ribadito di avere il diritto di abrogare le leggi 

                                                 
6 Nel 1994 nella Legge fondamentale sulla dignità e libertà umana del 1992 sono stati introdotti 

degli emendamenti che hanno comportato lo spostamento del contenuto dell’art. 1 all’art. 1 (a).  
7  Nel 1994 alla Legge fondamentale sulla libertà di occupazione del 1992 è subentrata la nuova 

Legge fondamentale sull’occupazione del 1994 che, all’art. 2, continua comunque a dichiarare 

quanto stabilito in quella precedente.  
8 G. Milani, Storia e diritto in Israele. Dalle leggi fondamentali alla definizione del popolo 

israeliano, in Ianus. Rivista di studi giuridici, No. 9. 2013, 71.  
9  F. Palermo, J. Woelk, Diritto costituzionale comparato dei gruppi e delle minoranze, 3ed, Wolters 

Kluwer, 2021, 236.  
10 Per una ricostruzione critica e puntuale delle stesse cfr. D.  Zecca, Israele stato-nazione del popolo 

ebraico. L’ebraicità da pretesa normativa a parametro costituzionale, in Nomos. Le attualità del 

diritto, No. 3, 2019, 15-19. 
11  E. Campelli, L’instabile equilibrio costituzionale israeliano: simboli e diavoli della Basic Law 

sullo Stato Nazione, in Nuovi Autoritarismi e Democrazie: Diritto, Istituzioni, Società (NAD-DIS), 

Vol. 1, No. 1, 2019, 94. 
12 M. L Di Marco, La Legge sullo Stato nazionale di Israele:una deterrenza preventiva politica, in 

Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, No. 2, 2019, 495.  
13 Cfr. D. Zecca Israele stato-nazione del popolo ebraico. L’ebraicità da pretesa normativa a 

parametro costituzionale, cit., 21-25. 
14 Cfr. A. Gatti, Lo Stato ebraico come mito: origini e conseguenze della legge fondamentale Natino-

State, in DPCE online, Numero speciale, 2021, 1554-1558. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 5  

 

fondamentali in contrasto con il carattere d’Israele quale Stato ebraico e 

democratico e ha individuato nella Declaration of Independence – «which charged 

the “Elected Constituent Assembly” with the task of adopting the constitution, 

defined Israel as a Jewish state and gave clear expression to its democratic character 

as a state committed to equal rights and the freedoms of the individual»15 – una 

fonte di rango superiore rispetto alle leggi fondamentali. 

Dalla comparazione tra gli ordinamenti giuridici in considerazione emerge 

inoltre che quello israeliano non è solo l’unico a qualificare lo Stato secondo la 

denominazione dell’etnia culturale religiosa maggioritaria ma anche l’unico a non 

proclamare il principio di laicità nella sua Costituzione pluritestuale. Ciò, come 

ampiamente indagato, è riconducibile al fatto che la componente ebraica laica, 

immediatamente dopo la formazione dello Stato d’Israele, al posto di sancire tale 

principio nelle Leggi fondamentali, preferì concludere un “patto sociale” con la 

componente ebraica ortodossa in base al quale le relazioni tra Stato e confessioni 

religiose sarebbero state risolte, ogniqualvolta si fosse reso necessario, ricorrendo 

ad accordi politici. La prassi ha tuttavia dimostrato che la conclusione degli stessi 

è diventata non un fatto occasionale bensì la Grundnorm per la formazione delle 

coalizioni di governo16.  

Infine, si può osservare che la formulazione della Dichiarazione di Indipendenza 

per cui: «Lo Stato d’Israele […] garantirà libertà di religione» non ha, diversamente 

da quelle che nella stessa esprimono il principio democratico, trovato accoglimento 

esplicito nelle Leggi fondamentali. Di conseguenza lo Stato d’Israele, tra i Paesi in 

considerazione, è ancora l’unico che, nella sua Costituzione pluritestuale, non 

proclama espressamente il principio della libertà religiosa. Ciononostante, la Corte 

suprema d’Israele ha affermato che esso rappresenta un corollario del diritto di 

dignità della persona, sancito dalla Legge fondamentale sulla libertà e dignità 

umana del 199217. In aggiunta dal 1994 – sia in quest’ultima corrispondentemente 

novellata (art. 1) sia in quella sulla libertà di occupazione di nuova adozione – è 

stato stabilito che i diritti umani fondamentali in Israele devono essere protetti 

«nello spirito dei principi stabiliti dalla Dichiarazione sulla creazione dello Stato 

d’Israele»18.  

Si deve inoltre tenere in considerazione che in Israele vige ancora il sistema degli 

statuti personali (personal laws) – ereditato, introducendovi qualche modifica, 

                                                 
15 Sez. 65 della sentenza della Corte suprema del 1° gennaio 2024 Movement for Quality Government 

in Israel v. The Knesset in versa.cardozo.yu.edu/opinions/movement-quality-government-israel-v-

knesset.  
16 S. Dazzetti, La qualificazione giuridica dello Stato di Israele dal punto di vista della libertà 

religiosa, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, No. 11, 2023, 37. 
17 Cfr. Lapidoth, Freedom of Religion and of Conscience in Israel, in Catholic University Law 

Review, Vol. 47, No. 2, 1998, 444.  
18 Sul significato di tale disposizione e, più ampiamente, sulla collocazione della Dichiarazione 

d’Indipendenza nell’ambito della gerarchia delle fonti dello Stato d’Israele cfr. G. Milani, Storia e 

diritto in Israele. Dalle leggi fondamentali alla definizione del popolo israeliano, in Ianus. Rivista 

di studi giuridici, No. 9, 2013, 70-72. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 6  

 

dall’amministrazione mandataria britannica19 che aveva a sua volta recepito, 

parimenti rielaborandolo, il sistema del millet20 – secondo il quale le comunità 

religiose possono disciplinare autonomamente alcune materie, quali matrimonio, 

divorzio, alimenti e mantenimento, secondo i principi del credo professato21.  

Grazie al mantenimento degli statuti personali anche l’Halachà – ovverosia il 

corpo normativo completo che, tendenzialmente, regola tutti gli aspetti della vita 

umana del popolo ebraico22 che rappresenta la maggioranza dei cittadini israeliani 

– viene dunque, seppure limitatamente alla disciplina del matrimonio e del divorzio, 

direttamente richiamata dalla Knesset (dalla Legge sulla giurisdizione dei tribunali 

rabbinici del 1953) e «diventa fonte all’interno dell’ordinamento giuridico 

israeliano per incorporazione diretta nel diritto positivo»23 . 

L’Halachà, tuttavia, influenza l’ordinamento israeliano anche al di là dei confini 

dello statuto della persona seppure attraverso modalità diverse da quello della sua 

«incorporazione diretta nel diritto positivo»24. L’Hachalà – tra le cui fonti, oltre alla 

Torah, si annoverano la Mishnà, il Talmud25, i codici e i responsa dei rabbini che 

danno vita a un sistema simile al case law inglese26 – contribuisce infatti in maniera 

rilevante alla formazione della mentalità dei giuristi israeliani in quanto in 

maggioranza appartenenti all’etnia ebraica, viene sempre presa in considerazione 

durante i lavori preparatori per la redazione delle leggi, il contenuto di alcune sue 

regole viene riprodotto, sulla base di una politica selettiva, in alcune disposizioni di 

                                                 
19 S. Dazzetti, Forme e pratiche del pluralismo religioso nello Stato di Israele. L’eredità ottomana 

e la tutela dei rapporti familiari, in Stato, Chiese e Pluralismo confessionale, No. 19, 2020, 66.  
20 Cfr.: L. Caprara, Pluralismo religioso e multiculturalismo nell’Impero ottomano: il sistema dei 

millet, in JUS, No. 3, 2018, 531-550. 
21 S. Dazzetti, La qualificazione giuridica dello Stato di Israele dal punto di vista della libertà 

religiosa, cit., 39. La competenza a risolvere eventuali controversie nelle materie che rientrano negli 

statuti personali spetta ai tribunali delle rispettive comunità religiose che sono stati fatti comunque 

ormai rientrare nel sistema giudiziario dello Stato d’Israele. In merito si veda S. Goldstein, A. 

Mordechai Rabello, L’ordinamento giudiziario, in T. Groppi, E. Ottolenghi, A. Mordechai Rabello 

(a cura di), Il sistema costituzionale dello Stato di Israele, Giappichelli, 2006, 240-243.  
22  L. De Grazia, Fonti del diritto e fattore religioso: aspetti di diritto costituzionale comparato. 

Israele, Iran, Città del Vaticano, Editoriale scientifica, 2013, 11. 
23  L. De Grazia, Il sistema costituzionale e il fattore religioso in Israele, in federalismi.it, No. 11, 

2013, 27. 
24  Ibidem. 
25

 Tra tali fonti la Torah (Pentateuco) è la legge scritta, ovverosia l’insieme dei testi biblici che 

contengono la rilevazione divina, la Mishnà è un’opera “codificatoria” che raccoglie la legge orale 

che si è sviluppata sino al II secolo mentre il Talmud (Talmud Palestinese e Talmud Babilonese) –

compilato tra il IV e VI sec. – contiene l’interpretazione della Mishnà elaborata dalla dottrina 

teologica ispirata dalla divinità. La Torah, la Mishnà e il Talmud (Palestinese e Babilonese) 

rappresentano le fonti primarie del diritto ebraico che si trovano in cima alla piramide delle fonti di 

cui si serve il decisore nel produrre i responsa. Cfr.  L. Pegoraro, A. Rinella, Sistemi costituzionali, 

II ed., Giappichelli, 2024, 143; A. Mordechai Rabello, Diritto e scuole nell’ebraismo, in A. Melloni 

(a cura di), Dizionario del sapere storico-religioso del Novecento, il Mulino, 2010, 751-755. 
26 A. Mordechai Rabello, Il diritto ebraico, in S. Ferrari (a cura di), Strumenti e percorsi di diritto 

comparato delle religioni, II ed., il Mulino, 2022, 32. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 7  

 

legge israeliane27 (ad esempio quelle che stabiliscono le prescrizioni alimentari 

relative al regime kosher o pongono il divieto di circolazione dei trasporti pubblici 

nei giorni festivi)28 e spesso si fa ricorso «all’utilizzo di termini e formule 

tradizionali»29 dando così altresì luogo alla sua «incorporazione per riferimento», 

anche se spesso si possono individuare delle contraddizioni nell’impiego delle 

stesse.  

L’Halachà rappresenta inoltre uno strumento ausiliario di interpretazione in sede 

giudiziale30 assai frequentemente utilizzato. La dottrina si è tuttavia domandata se 

l’applicazione della disposizione della Legge dello Stato d’Israele sui Fondamenti 

del diritto del 1980 – in base alla quale quando «un tribunale deve risolvere una 

questione, che non trova risposta nella legge, o in precedenti o per analogia, 

deciderà in base ai principi di libertà, giustizia equità e pace del retaggio spirituale 

di Israele» – sottenda o meno anche la possibilità, in caso di lacuna, di giungere a 

sentenza basandosi esclusivamente sul diritto ebraico. Le risposte – altresì basate 

sull’esegesi della locuzione «retaggio spirituale d’Israele»31 – sono state differenti 

come è notoriamente emerso dalle diverse posizioni dei giudici della Corte suprema 

Elon e Barak32. La letteratura più recente, dopo aver esaminato vari casi sottoposti 

all’esame della Corte suprema d’Israele, sottolinea inoltre che «while it is natural 

to attempt to resolve an issue based on a particular rule of Jewish law, one needs to 

be careful to evaluate that rule in its legal and historical context [… Jewish law 

precedents from another age will not necessarily be practical today or fit into the 

Israeli legal system»33. 

 

2.2 Nell’Unione Indiana  

 

La Costituzione unitestuale dell’Unione Indiana del 26 gennaio 1950 – 

diversamente da quanto previsto dalla Costituzione pluritestuale d’Israele – non 

                                                 
27 L. De Grazia, Fonti del diritto e fattore religioso: aspetti di diritto costituzionale comparato. 

Israele, Iran, Città del Vaticano, cit., 53-54. 
28 Cfr.  L. Saporito, La fatale attrazione tra diritto sacro e diritto secolare nel modello israeliano: 

la giurisdizione dei tribunali rabbinici in materia di matrimonio e divorzio, in Stato, Chiese e 

Pluralismo confessionale, No. 9, 2018, 16. 
29 S. Baldin, La rilevanza del diritto ebraico nello Stato di Israele, in S. Baldin (a cura di), Diritti 

tradizionali e religiosi in alcuni ordinamenti contemporanei, E.U.T., 2005, 101-102. 
30 Idem, 114. 
31 In merito all’interpretazione della locuzione «retaggio spirituale di Israele» cfr.: T. Einhorn, 

Commentaries in Israeli Law Israel Foundations and Future of a Mixed Legal System, in D. Kästle-

Lamparter, N. Jansen und R.  Zimmermann (Hrg.), Juristische Kommentare: Ein internationaler 

Vergleich, Mohr Siebeck, 2020, 358; A. Mordechai Rabello, Non Liquet: From Modern Law to 

Roman Law, in Annual Survey of International & Comparative Law, Vol. 10, No. 1, 2004, 6-8; R. 

Lapidoth, Freedom of Religion and of Conscience in Israel, cit., 444. 
32 In merito I. Rozler, Law as a Prism into National Identity: The Case of Mishpat Ivri, in U. Pa. J. 

Int'l L., 2, 2017, 744-750. 
33 S.F. Friedell, Some Observations about Jewish Law in Israel’s Supreme Court, in Washington 

University Global Studies Law Review, Vol. 8, No. 4, 2009, 699.  



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 8  

 

richiama l’etnia che pratica la religione maggioritaria per qualificare il proprio 

ordinamento statale. 

In secondo luogo, grazie al 42esimo emendamento del 3 gennaio 197734 il 

Preambolo della Costituzione dell’Unione Indiana (in seguito: India) – sempre 

differentemente da quella pluritestuale dello Stato d’Israele - ha espressamente 

accolto il principio della laicità dello Stato35 che era stato comunque già teorizzato 

come principio supremo di funzionamento36. 

In virtù di tale principio la Costituzione dell’India non accorda ad una specifica 

religione una posizione privilegiata nelle relazioni con lo Stato37 e configura una 

laicità di tipo “simmetrico”. Ciò, tuttavia, non significa che lo Stato in India si debba 

astenere dall’intervenire in qualunque questione religiosa bensì che «deve garantire 

sempre, nei rapporti con religioni diverse e con membri di comunità religiose 

diverse una fondamentale parità di trattamento»38. In aggiunta in India la laicità – 

dal momento che lo Stato, nell’assicurare il principio di uguaglianza, «non si 

disinteressa alla religione, ma garantisce alle comunità e ai singoli la libertà di 

seguire qualsiasi credo religioso, e sostiene e riconosce le varie religioni»39 – si 

caratterizza per essere “multiculturale”. Infine, essa si distingue per essere 

                                                 
34 In seguito a tale emendamento ne sono stati proposti altri due al fine di modificare la definizione 

di «secular republic» in «a Republic in which there is equal respect for all religions» e di introdurre 

il diritto del Parlamento di vietare i partiti e le associazioni che provocano disarmonia tra le religioni 

ma nessuno dei due è stato approvato. In proposito cfr.: I. K. Cheema, Constitutional and Legal 

Challenges Faced by Religious Minorities in India, U.S. Commission on International Religious 

Freedom (USCIRF), 2017, 1-2, in govinfo.gov/app/details/GOVPUB-Y3_R27-PURL-gpo189623.  
35 S. Shankar, Cross-Cutting Rifts in Constitutions and Minorities Rights. India, Pakistan, Sri Lanka, 

in A.Ü. Bâli, H. Lerner (Eds.), Constitution Writing, Religion and Democracy, Cambridge 

University Press, 2017, 221. 
36 S. Testa Bappenheim, Stato laico ed effetti civili dei matrimoni religiosi: il caso dell’India, in 

Annali della Facoltà Giuridica dell’Università di Camerino, No. 8, 2019, 88. 
37 Gli articoli sui diritti religiosi sono ricompresi negli artt. 25-28 Cost. A tale proposito basta 

ricordare l’art. 25 Cost. che, dopo aver riconosciuto a tutte le persone la libertà di coscienza e il 

diritto di  professare, praticare e propagandare la religione nel rispetto dell’ordine, della moralità e 

della salute pubblica – stabilisce che nessuna disposizione di tale articolo pregiudicherà 

l'applicazione di qualsiasi legge esistente o impedirà allo Stato di implementare o emanare qualsiasi 

legge che regolamenta o limita qualsiasi attività economica, finanziaria, politica o altra attività 

secolare che possa essere associata alla pratica religiosa, che preveda delle riforme sociali o 

l’accesso delle istituzioni religiose induiste pubbliche a tutte le classi e settori degli indù. L’art. 26 

Cost., pur sempre nel rispetto dell’ordine, della moralità e della salute pubblica, stabilisce che le 

confessioni religiose hanno il diritto di fondare istituzioni a fini religiosi e acquistare proprietà 

(mobiliari e immobiliari) nonché di amministrarle nel rispetto della legge. Infine, l’art. 28 Cost. – 

dopo l’art. 27 Cost. che vieta di prevedere l’obbligo dei fedeli di contribuire alle proprie 

organizzazioni religiose – precisa che l’insegnamento religioso non può essere previsto nelle scuole 

totalmente gestite e finanziate dallo Stato. In merito a tali articoli e alla loro interpretazione da parte 

della Corte suprema dell’India soprattutto F. Alicino, Libertà religiosa e principio di laicità in India, 

in 196-221. 
38 A. K. Sen, Laicismo Indiano, Feltrinelli, 1999, 27. 
39 D. Amirante, India, il Mulino, 2007, 106. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 9  

 

«proattiva» o, ancora, «migliorativa»40. Difatti la Corte suprema – nell’applicare «il 

principio di ragionevolezza e quello dell’essenzialità della pratica religiosa – 

interviene come custode della multireligiosità indiana»41 sforzandosi non solo di 

eliminare le discriminazioni derivanti da riti antichi che violano la dignità 

personale42 ma anche di garantire «una forma di coesistenza che mescoli i vari 

gruppi religiosi conservandoli tali, ovverosia senza imporre conversioni verso le 

confessioni di maggioranza, né il dissolvimento delle varie e molteplici identità 

storico-culturali e religiose»43.  

Sotto il profilo della disciplina inerente alle relazioni tra Stato e confessioni 

religiose la comparazione dell’Unione Indiana con Israele rivela peraltro alcune 

similitudini. Come in Israele anche in India trovano infatti applicazione gli statuti 

personali (personal laws)44 che parimenti contemplano norme diverse per le stesse 

fattispecie (matrimonio, divorzio, successioni e adozioni) a seconda 

dell’appartenenza confessionale dei soggetti coinvolti (induisti45, musulmani, 

ebrei46, parsi e cristiani). Differentemente da Israele in India, grazie alla 

codificazione operata durante il periodo coloniale britannico47, gli statuti personali 

hanno però tutti assunto la forma di leggi approvate dal Parlamento indiano. Di 

conseguenza le controversie che possono sorgere in relazione all’applicazione degli 

stessi non sono decise, come invece in Israele, da corrispondenti tribunali religiosi 

(seppure ormai incardinati nell’organizzazione giudiziaria israeliana)48 bensì 

direttamente dai tribunali statali dell’Unione Indiana. Si deve tuttavia tenere in 

                                                 
40 Cfr.  G. J. Jacobsohn, the Wheel of Law: Indias Secularism in Comparative Constitutional Context, 

Princeton University Press, 2003, 91-121. 
41 Su questi aspetti in particolare L. Colella, Fattore religioso, diritto e normazione in India, Pakistan 

e Bangladesh, in DPCE online, Numero speciale, 2022, 1680-1681. 
42 Idem, 1680. 
43  S. Testa Bappenheim, Stato laico ed effetti civili dei matrimoni religiosi: il caso dell’India, cit., 

91. 
44 Sugli statuti personali e sulle modifiche introdotte negli stessi dopo l’indipendenza: C. Correndo, 

D. Francavilla, Legislazione e diritti personali in India, in Quaderni di diritto e politica 

ecclesiastica, No. 2, 2017, 357-374; D. Francavilla, La complessità dei diritti personali e il dibattito 

sul Codice civile uniforme in India, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, No. 21, 2021, 1-14; 

F. Alicino, Dinamiche interordinamentali fra Stato e religioni. Formule, fenomeni e processi, in 

Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, Fascicolo speciale, agosto 2020, 207-208. 
45 Come direttamente stabilito in Costituzione il diritto hindu si estende altresì ai buddhisti, giainisti, 

sikh e nei confronti di altre persone che non dichiarino di essere musulmane, cristiane, ebree o parsi.  
46 A differenza di quanto previsto per gli induisti, i musulmani, i parsi e i cristiani il legislatore 

indiano né a livello federale né a livello statale ha tuttavia disciplinato i diritti degli ebrei su base 

personale. Di conseguenza lo statuto personale degli appartenenti alla comunità ebraica in India si è 

sviluppato solo per via giurisprudenziale.  
47  In merito alla configurazione degli statuti personali durante il periodo coloniale inglese, tra altri 

anche: M. Galanter, J.  Krishan, Personal Law and Human Rights in India and Israel, in Israel law 

review, Vol. 34, No. 1, 2000, 106-107. 
48 Cfr.: A. Scolnicov, Religious law, religious Courts and human rights within Israeli constitutional 

structure, in Int’l J. Con. Law, Vol. 4, No. 4, 2006, 736-737. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 10  

 

considerazione che in India a livello locale sono presenti molteplici tradizioni 

religiose, usi e costumi che sfuggono ancora ai processi di codificazione49. 

 

2.3 Nella Federazione di Russia  

 

Seppure con formulazione diversa da quella dell’India anche la Costituzione 

della Federazione di Russia del 1993 afferma il principio di laicità dello Stato 

stabilendo all’art. 14 che: «La Federazione russa è uno Stato laico. Nessuna 

religione può essere definita come religione di Stato od obbligatoria. Le 

organizzazioni religiose sono separate dallo Stato ed eguali dinanzi alla legge». 

Nonostante tale articolo riconosca l’uguaglianza di tutte le organizzazioni 

religiose il legislatore russo, grazie all’approvazione della Legge federale «Sulla 

libertà di coscienza e delle associazioni religiose» del 1° ottobre 199750, ha 

riconosciuto situazioni giuridiche soggettive differenti alle confessioni religiose 

presenti sul proprio territorio. I presupposti per un atteggiamento differenziato 

risultano già evidenti dalla lettura del Preambolo della stessa Legge che riconosce: 

a) «il particolare ruolo dell’ortodossia nella storia della Russia, nella formazione e 

nello sviluppo della sua spiritualità e cultura» mentre rispetta: b) «il cristianesimo, 

l’islam, il buddismo, il giudaismo» come pure, senza però identificarle: c) «le altre 

religioni che costituiscono parte integrante dell’eredità storica della Russia».  

Tale classificazione si ricollega a quella già prevista nella Raccolta delle Leggi 

Imperiali (Svod Zakonov) che individuava le seguenti quattro categorie: 1) la Chiesa 

ortodossa russa, «che ha il primato ed è dominante» (pervenstvujuščaja i 

gospodstvujuščaja); 2) le confessioni cristiane straniere, come le Chiese Romano 

Cattolica, Luterana, Evangelica riformata, Armeno-gregoriana, che erano 

riconosciute, tollerate e protette; 3) l’islam, il giudaismo, i Karaimy, il buddismo 

lamaista e il paganesimo che come quelle precedenti erano riconosciute e tollerate 

(terpimye) ma non godevano della stessa protezione assegnata alle religioni 

cristiane e, infine: 4) i Vecchi-credenti e le sette sorte dall’ortodossia, che non erano 

tollerate (neterpimye). 

Vi sono tuttavia delle evidenti differenze tra il Preambolo della Legge del 1997 

e lo Svod Zakonov in quanto quest’ultimo riconosceva all’islam, al giudaismo e al 

buddismo uno status inferiore non solo alla Chiesa ortodossa russa ma, in 

subordine, anche alla Chiesa romano cattolica e a quella protestante. La Legge 

federale della Russia del 1997, dopo aver menzionato il particolare ruolo 

dell’ortodossia nella storia della Russia, pone invece l’islam, il giudaismo e il 

buddismo sullo stesso piano del cristianesimo.  

Nella legislazione vigente il riferimento al cristianesimo, senza aggiungervi 

l’aggettivo ortodosso, sembra peraltro sottendere tutte le diverse espressioni dello 

stesso ma la loro posizione paritaria non è comunque riconosciuta dalla gerarchia 

                                                 
49 D. Amirante (Ed.), South Asia Constitutional Systems, Eleven, 2020, 36. 
50 Per un commento puntuale della Legge si veda G. Codevilla, Stato e Chiesa nella Federazione 

Russa. La nuova normativa nella Russia postcomunista (con un saggio di A. Krasikov), La Casa di 

Matriona, 1997, 59-129. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 11  

 

della Chiesa ortodossa russa. Questa infatti, oltre al cristianesimo ortodosso, 

identifica in via subordinata come religioni «tradizionali» solo il giudaismo, l’islam 

il buddismo51 scelta che, relativamente alle ultime due confessioni, pare dovuta 

principalmente «a motivazioni contingenti di carattere politico, al fine di evitare 

tentazioni separatiste e disaggreganti di ogni sorta»52.   

La differenziazione tra le varie confessioni religiose – “annunciata” nel 

Preambolo della Legge federale «Sulla libertà di coscienza e delle associazioni 

religiose» del 1997 – trova conferma negli articoli della stessa che, nella versione 

originale, subordinavano l’acquisizione da parte dei gruppi religiosi dello status di 

«organizzazioni religiose» dotate di personalità giuridica alla presentazione, presso 

il Ministero competente, di una documentazione comprovante la loro sussistenza 

sul territorio russo da almeno 15 anni. Tale disciplina pertanto introduceva una 

discriminazione nei confronti dei gruppi religiosi che si erano potuti formare solo 

dopo il crollo dell’Urss privandoli per un lungo periodo di tempo della personalità 

giuridica altrimenti riconosciuta alle «organizzazioni religiose» registrate. 

L’atteggiamento differenziato è stato altresì mantenuto allorché nel 2015 il 

legislatore russo, in seguito all’emanazione di una decisione della Corte di 

Strasburgo, ha da un lato eliminato il requisito temporale dei 15 anni per acquisire 

lo status di «organizzazione religiosa» mentre, dall’altro, ha contestualmente 

introdotto delle ulteriori limitazioni che impediscono alle organizzazioni religiose 

di livello locale di poter esercitare determinate funzioni per un periodo di almeno 

dieci anni dalla loro formazione, pena il loro scioglimento. 

Di conseguenza la Legge federale «Sulla libertà di coscienza e delle associazioni 

religiose» del 1997 continua a riflettere sul piano giuridico il principio teologico 

del territorio canonico fondato: 1) sull’elemento maggioritario, rappresentato 

dall’esistenza di una Chiesa ortodossa di maggioranza e 2) sull’elemento 

tradizionale che si esprime nel «legame, tra la Chiesa di maggioranza e le (poche) 

altre confessioni riconosciute, con la storia del territorio»53. In Russia infatti «le 

altre confessioni religiose possono sì operare sul medesimo territorio» in cui opera 

la Chiesa ortodossa russa ma devono comunque accettare «di essere sottoposte ad 

un rapporto di subordinazione dal momento che devono riconoscere lo status della 

Chiesa maggioritaria e il suo conseguente ruolo di preminenza e privilegio nei 

rapporti con lo Stato»54. Avvalendosi di tale posizione di privilegio la Chiesa 

ortodossa russa ha inoltre cominciato a richiamare in maniera sempre più insistente 

l’applicazione del principio della sinfonia dei poteri secondo il quale nella 

tradizione russa, erede di quella bizantina, si devono ispirare le relazioni tra potere 

spirituale e potere temporale.  

                                                 
51 G. Codevilla, La laicità dello Stato nella revisione costituzionale della Federazione di Russia, in 

Nuovi Autoritarismo e Democrazie: Diritto, Istituzioni, Società (NAD-DIS), Vol. 2, No. 1, 2020, 

235. 
52 Idem, 240. 
53 F. Batti, Bioetica e diritto nell’Est Europa ortodosso, in Biolaw Journal - Rivista di Biodiritto, 

Special Issue 2/2023, 161. 
54  Ibidem. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 12  

 

L’analisi in prospettiva diacronica della prassi di realizzazione di tale principio 

dimostra tuttavia che pochi sono stati i momenti caratterizzati da un equilibrio tra i 

due poteri55. Difatti il principio della sinfonia dei poteri, pur costantemente ribadito, 

ha avuto «una applicazione concreta solamente in periodi assai brevi» in quanto 

«l’Imperium ha progressivamente acquisito sul Sacerdotium una posizione di 

assoluto predominio»56. Ciò è stato ancor più evidente in vigenza dell’“Impero 

sovietico”57. In seguito alla dissoluzione dell’Urss la Chiesa e lo Stato hanno invece 

inizialmente viaggiato su binari paralleli mentre dal 200058 «l’antico rapporto 

sinallagmatico tra lo Stato e la Chiesa tipico dell’Assolutismo in cui il potere 

religioso si pone come fonte di legittimazione del novello Imperatore il quale, in 

contraccambio, assicura al Patriarca la massima protezione e la persecuzione degli 

infedeli […]»59 si è andato sempre più consolidando60 di pari passo con 

l’affermazione del presidenzialismo autoritario61. Secondo A. Dell’Asta si deve 

                                                 
55 Cfr. S. Benvenuti, Autocrazia, Ortodossia, Nazionalità. Le radici imperiali della Costituzione di 

Putin, in Democrazia e Sicurezza, 1, 2023, 38-45. 
56G. Codevilla, Stato e Chiesa nella tradizione ortodossa russa, in Diritto @ Storia, No. 10, 2012, 

dirittoestoria.it/10/memorie/Codevilla-Stato-Chiesa-tradizione-russa.htm.  
57  In merito soprattutto A. Roccucci, Stalin e il Patriarca. La Chiesa ortodossa e il potere sovietico 

1917-1958, Einaudi, 2011. 
58 Proprio nell’agosto di tale anno il Consiglio dei Vescovi della Chiesa ortodossa russa, a quattro 

mesi di distanza della prima elezione di V. Putin alla carica di Presidente della FR, ha inoltre 

approvato i «Fondamenti della dottrina sociale della Chiesa ortodossa russa» che contengono la sez. 

III espressamente dedicata alle relazioni tra Chiesa e Stato. Il documento è reperibile in 

patriarchia.ru/db/text/419128.html.  
59 G. Codevilla, Da Lenin a Putin. Politica e Religione (con un saggio di S. Caprio), Jaka Book, 

2024, 433. 
60  Secondo A. Ponomariov si può constatare il riconoscimento dell’applicazione di tale principio 

nei rapporti tra Stato e Chiesa alla luce dello “scambio” di dichiarazioni tra il Patriarca di Mosca 

Kirill nel 2009 e D. Medvedev nel 2018. Nel 2009 il Patriarca Kirill – proprio nel giorno della 

intronizzazione di fronte a D. Medvedev, allora Presidente della Federazione Russa – sottolineò 

infatti che: «Lo spirito della sinfonia, e non la lettera, deve trovare realizzazione nel quadro del 

campo legislativo e sulla base delle disposizioni costituzionali esistenti. Ciò apre prospettive 

meravigliose per lo sviluppo delle relazioni Stato-Chiesa in maniera tale che né lo Stato né la Chiesa 

interferiscano negli affari reciproci, rispettino reciprocamente le loro posizioni su tali questioni 

interne e allo stesso tempo costruiscano un ampio sistema di interazione, dialogo e cooperazione». 

Corrispondentemente D. Medvedev, in qualità di Presidente del Consiglio dei Ministri, nel giorno 

del IX anniversario (2018) dell’intronizzazione del Patriarca Kirill, quindi affermò che: «Vorrei 

esprimere la speranza a favore del mantenimento di quelle relazioni speciali che si sono sviluppate 

durante il periodo del vostro patriarcato, ovverosia di quelle relazioni che inizialmente avete 

designato con la parola greca “sinfonia” e che attualmente sono ancora tali».  Cfr.  A. Ponomariov, 

“In the Spirit of Symphony”: On Russian Orthodox Church’s Refinement of Secular Legal Standards 

in the Russian Federation, in Interdisciplinary Journal for Religion and Transformation in 

Contemporary Society, No. 7, 2021, 238-239.  Più ampiamente in merito ai cambiamenti e al 

rafforzamento delle relazioni tra Stato e Chiesa nel corso della Presidenza di D. Medvedev si veda 

I. Papkova, Russian Orthodox concordat? Church and state under Medvedev, in Nationalities 

Papers, Vol. 39, No. 5, 2011, 667-683.  
61 In merito all’affermazione del presidenzialismo autoritario A. Di Gregorio Il presidenzialismo in 

Russia: da un modello ibrido a un sistema apertamente autoritario, in DPCE Online, No. 1, 2023, 

1101-1127.  



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 13  

 

inoltre proprio alla Chiesa Ortodossa l’aver convinto Putin ad accogliere l’ideologia 

del Russkiij Mir (Mondo russo o Pace russa)62 fornendogli «una visione nuova, una 

nuova lingua per il progetto imperiale»63. La Chiesa ortodossa non si è peraltro 

limitata a fornire la teologia politica per il nuovo Stato russo ma – nel volere 

evidenziare la propria differenza con l’Occidente – ha contrapposto a quest’ultimo 

una propria concezione dei diritti dell’uomo64 secondo la quale la loro realizzazione 

«non può entrare in conflitto con le norme morali stabilite da Dio e con la morale 

tradizionale che si fonda sulle stesse»65. Allo stesso tempo la Chiesa ortodossa è 

diventata la “cinghia di trasmissione” dei valori tradizionali66 anche sul piano 

legislativo67. Ciò si evince – pur con la relativa eccezione della legge sull’aborto68 

– dal contenuto di diverse novelle legislative, incluse quelle del 2019 relative alla 

possibilità di disconnettere la Russia da Internet e attivare una propria rete 

informatica (cosiddetta Runet)69. In aggiunta le modifiche di legge, che in diversa 

misura recepiscono gli orientamenti manifestati dalla Chiesa ortodossa70, 

                                                 
62 Cfr. G. Codevilla, Alle origini dell’idea del Russkij mir, in Stato, Chiese e pluralismo 

confessionale, No. 17, 2023, 40-54.   
63 A. Dell’Asta, La “Pace russa”. La teologia politica di Putin, Scholé, 2023, 82.   
64 M.A. Antonov, Russian Symphonia vs. Rule of Law? in BYU Law Review, Vol. 46, No. 5, 2021, 

1192-1996; K. Stoeckl, L’insegnamento della Chiesa ortodossa russa su dignità, libertà, diritti 

umani, in Pace diritti umani, No. 1, 2011, 103-122; e, sempre di K. Stoeckl, L’appropriazione 

illiberale dei diritti umani da parte della Russia e della Chiesa Ortodossa Russa, in GenIUS, No. 2, 

2022, 35-43. 
65  Sez. III, ultimo paragrafo in grassetto de «I fondamenti della dottrina della Chiesa ortodossa russa 

sulla dignità, la libertà e i diritti dell’uomo» approvati dal Concilio dei vescovi della Chiesa 

ortodossa russa svoltosi a Mosca dal 24 al 29 giugno 2008.  Il documento in russo è consultabile in   

patriarchia.ru/db/print/428616.html.  
66 A. Agadjanian, Tradition, morality and community: elaborating Orthodox identity in Putin’s 

Russia, in Religion, State and Society, Vol. 45, No. 1, 2017, 39–60.  
67 G. Boggero, Il ruolo della Chiesa Ortodossa nella costituzionalizzazione dei “valori tradizionali 

nell’ordinamento della Federazione russa, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, No. 1, 

2024, 316.  
68  Cfr. P. Kolstø, The Russian Orthodox Church and its fight against abortion: taking on the state 

and losing, in Religion, State and Society, Vol. 51, No. 2, 153–173.  
69 Secondo quanto sostenuto da  A. Ponomariov, in  “In the Spirit of Symphony”: On Russian 

Orthodox Church’s Refinement of Secular Legal Standards in the Russian Federation, cit., 251, la  

Legge federale «Sull’introduzione di emendamenti  alla Legge federale ‘Sulle comunicazioni’ e alla 

Legge Federale ‘Sull’informazione, sulle tecnologie informatiche e sulla protezione 

dell’informazione’» del 1° maggio 2019 avrebbero infatti recepito la Comunicazione del  Santo 

Sinodo  del 2000 in cui si affermava quanto segue: «Chiediamo alle autorità della Russia e degli 

altri Stati della CSI,  con popolazione a maggioranza ortodossa,  di sollevare la questione 

dell’eliminazione dei simboli blasfemi  dai codici a barre attraverso la modifica del sistema 

internazionale  di crittografia.  Nel caso in cui ciò non sia possibile riteniamo necessario istituire un 

linguaggio elettronico nazionale alternativo». La Comunicazione del Santo Sinodo del 7 marzo 2000 

reperibile in patriarchia.ru/db/text/4898206.html.  
70 W. Lamoreaux, L. Flake, The Russian Orthodox Church, the Kremlin, and religious (il)liberalism 

in Russia, in Palgrave Communication, 4, 2018, 2-3, reperibile in nature.com/articles/s41599-018-

0169-6. Esemplificativo in merito l’articolo di H. Haft, The Russian Orthodox Church and Religious 

Legislation Reflected in Contemporary Russian Film, in A. Rojavin, H. Haft (Eds.), Modern Russian 

Cinema as a Battleground in Russia's Information War (1st ed.), Routledge, 2023, 162-188. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 14  

 

garantiscono altresì la realizzazione della biopolitica che il Cremlino persegue71 

senza volutamente ricorrere all’impiego di termini occidentali. Sotto questo profilo 

un caso esemplare è rappresentato dagli emendamenti legislativi che hanno previsto 

delle sanzioni per gli «orientamenti sessuali non tradizionali»72. La possibilità per 

la Chiesa ortodossa russa di sottoporre proposte di legge è del resto espressamente 

contemplata in molti degli accordi che dalla fine degli anni ’90 il Patriarcato di 

Mosca della Chiesa ortodossa russa ha concluso con i Ministeri federali73. Ad 

esempio nell’accordo del 1999 tra il Patriarcato di Mosca e il Ministero 

dell’Istruzione della FR si stabilisce espressamente che esso è concluso «allo scopo 

di scambiare informazioni, interagire in questioni educative e metodologiche, 

analizzare e generalizzare l'esperienza accumulata nel lavoro congiunto nel campo 

dell'educazione spirituale e morale, nonché per elaborare delle proposte fondate di 

modifica e integrazione della normativa vigente in materia di istruzione, libertà di 

coscienza e associazionismo religioso»74. Già nel 2009 i deputati della Duma del 

Partito Russia Unita, su richiesta della Chiesa ortodossa russa si erano peraltro 

impegnati a discutere preventivamente con il Patriarcato di Mosca tutti i progetti di 

legge che avessero riguardato le confessioni religiose, la cultura nonché altri 

progetti di legge particolarmente rilevanti75.  

L’influenza esercitata dalla Chiesa ortodossa, del resto, non interessa più solo le 

fonti legislative ma la stessa Costituzione come reso evidente dalla revisione 

costituzionale del 202076 che rappresenta «la “cartina di tornasole” del processo di 

risignificazione»77 dei valori costituzionali nell’ordinamento interno78. Al tempo 

stesso – nonostante la Costituzione nel 2020 abbia accolto l’invocatio Dei  e 

                                                 
71 A. Makarychev, S. Medvedev, Biopolitics and Power in Putin’s Russia, in Problems of Post-

Communism, Vol. 62, No. 1, 2013, 45–54.  
72 Cfr.: M. Antonov, Church-State Cooperation and its Impact on Freedom of Religion or Belief and 

on Gender Issues in Russia, in The Review of Faith & International Affairs, Vol. 20, No. 3,  2022, 

36-38;  J. Manson, The Orthodox Church’s role in Russia’s anti-gay laws, in NCR, August 14, 2013, 

consultato in ncronline.org/blogs/grace-margins/orthodox-church-s-role-russia-s-anti-gay-laws.  
73 Cfr. А.V. Eryomin, State-Church Interaction in Russia in the second half of the 90-s in the XX-th 

century (in russo), in Jaroslavskij Pedagogičeskij Vestnik = Yaroslavl Pedagogical Bulletin, No. 3, 

2020, 105-112, in vestnik.yspu.org/releases/2010_g2g/21.pdf.  
74L’Accordo di collaborazione tra il Ministero dell’Istruzione e il Patriarcato di Mosca della Chiesa 

Ortodossa Russa del 2 agosto 1999 è reperibile in lingua russa in r-komitet.ru/vera/39.htm.  
75 Cfr.  S.P., Kuzneztsov, Y.S. Kudashkina, Russian Orthodox Church and State: Legal Aspect of 

Interaction, in Historical, Philosophical, Political and Law Sciences, Culturology and Study of Art. 

Issues in Theory and Practice, No. 9, 2012, 93, reperibile online in 

gramota.net/eng/materials/3/2012/9-2/21.html.  
76 R. C. Blitt, “Putin-Phonia” Harnessing Russian Orthodoxy to Advance Russia’s Secular Foreign 

Policy, in P.G. Mandaville (ed.), The Geopolitics of Religious Soft Power: How States Use Religion 

in Foreign Policy, Oxford Academic, 2023, 41-60.  
77 G. Boggero, Il ruolo della Chiesa Ortodossa nella costituzionalizzazione dei “valori tradizionali 

nell’ordinamento della Federazione russa, cit., 326. 
78 Cfr. M. Antonov, The Deep Constitution of Russia and the Russian Orthodox Church, in BYU 

Law, January 12, 2023, reperibile online in talkabout.iclrs.org/2023/01/12/deep-constitution-and-

the-russian-orthodox-church/.  



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 15  

 

stabilito che il matrimonio può aver luogo solo tra un uomo e una donna79 – si può 

osservare che non è stata accolta la proposta di modifica del Preambolo che non 

solo elencava le religioni definite tradizionali dalla Chiesa ortodossa ma 

evidenziava altresì il legame tra quest’ultima e il nazionalismo russo. Tale proposta 

infatti – al posto della formulazione «Noi, popolo plurinazionale della Federazione 

di Russia (Rossijskaja Federacija), uniti dal comune destino sulla nostra terra […] 

adottiamo la Costituzione della Federazione di Russia» – affermava: «Noi, nazione 

della Russia (Nacija Rossij) – popolo russo (russkij narod) e tutti i popoli da esso 

riuniti aventi uguali diritti, uniti dal passato, dal presente e dal futuro nella nostra 

terra […] adottiamo la Costituzione della Russia» rispettando altresì «l’ortodossia 

quale fondamento della storia e della cultura russa, nonché le forme tradizionali per 

la Russia dell’islamismo, dell’ebraismo e del buddismo quali tradizioni religiose 

fondamentali dei popoli del nostro paese»80. Al mancato accoglimento di tale 

formulazione nel Preambolo ha tuttavia corrisposto l’inserimento nell’art.68 Cost. 

FR di modifiche che implicitamente individuano nel popolo russo (russkij narod) 

l’elemento propulsivo della formazione dell’ordinamento statale della Russia. 

Difatti il novellato articolo – dopo aver ribadito che: «In tutto il territorio della 

Federazione di Russia (Rossijskaja Federacija) la lingua di Stato (gosudarstvennyj 

jazyk) è la lingua russa (russkij)» – prosegue affermando che questa è «la lingua del 

popolo costitutivo dello Stato (gosudarstvoobrazujuščij narod) che fa parte 

dell’unione plurinazionale (mnogonacional’nyj sojuz) dei popoli aventi pari diritti 

della Federazione di Russia»81. Viceversa, alla mancata introduzione nel Preambolo 

del riferimento alle religioni tradizionali non ha corrisposto l’accoglimento di tale 

definizione in altri articoli della Costituzione come a voler ribadire la superiorità 

dell’Imperium sul Sacerdotium. 

 

3. Le posizioni delle religioni maggioritarie dinanzi al fine vita  

 

3.1 L’ebraismo in Israele  

 

Al fine di comprendere la posizione dell’ebraismo nei confronti delle 

problematiche del fine vita è necessario premettere che tale religione, pur essendo 

monoteista, «assume e adotta […] un’insopprimibile vocazione pluralista»82 che si 

traduce in una continua opera esegetica della Torah. L’etica ebraica, pertanto, 

                                                 
79 In merito all’influenza della Chiesa ortodossa russa sulle modifiche costituzionali K. Stoeckl, The 

End of Post-Soviet Religion. Russian Orthodoxy as a National Church, in Public Orthodoxy. 

Bridging the Ecclesial, the Academic, and the Political, July 20, 2020, in 

publicorthodoxy.org/2020/07/20/the-end-of-post-soviet-religion/.   
80 «Russkie popravki» v Konstituciju Rossiiri  [«Gli emendamenti  russi» alla Costituzione della 

Russia (a cura della redazione), in  Zavtra, Mosca, 28 gennaio 2020, 

zavtra.ru/events/russkie_popravki_v_konstitutciyu_rossii.   
81 C. Filippini, L’introduzione in Russia del procedimento di modifica della Costituzione in deroga, 

in Forum di Quaderni Costituzionali, No. 2, 2020, 898. 
82 E. Martinelli, Procreazione e biotecnologie nel pensiero ebraico e nel sistema giuridico 

israeliano, Giappichelli, 2023, 8. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 16  

 

deriva «dalla Torah» e, come tale, è «un’etica eteronoma» ma, contestualmente, si 

«fonda sulla tradizione rabbinica che quella interpreta»83. Di conseguenza tutti i 

problemi etici e bioetici nell’ebraismo – che non è solo religione né mero impianto 

normativo quanto piuttosto la loro singolare simbiosi»84 – vengono affrontati 

sistematicamente a confronto con la tradizione precedente. Tuttavia, in assenza di 

«un’autorità centrale, che sia in grado di imporre una soluzione unitaria [… può 

accadere che su determinate questioni particolari e nuove vengano espresse 

decisioni e opinioni differenti, ciascuna delle quali si giustifica per l'autorità e la 

competenza di chi l'ha formulata e per il rigore del ragionamento giuridico che la 

sostiene»85.  

La tradizione rabbinica concorda comunque nell’escludere l’eutanasia attiva 

basandosi innanzitutto sul principio della sacralità e dell’inviolabilità della vita 

umana che deriva dal precetto per cui l’uomo è fatto ad immagine di Dio86. A 

sostegno del divieto di eutanasia attiva – oltre a tale precetto e a quelli per cui solo 

Dio può causare la morte e dare la vita87 e che è proibito l’omicidio88 – viene altresì 

spesso riportato l’episodio del cap. 1 del libro 2 di Samuele in cui il re David non 

punisce Saul che, feritosi a morte, ha richiesto di essere ucciso per porre fine alle 

sue sofferenze bensì colui, che accettando la richiesta, lo ha ucciso89. Infine, tra 

molte altre fonti della Halachà, si può menzionare quanto previsto dallo Shulchan 

Aruch (XVI sec.) secondo il quale: «il moribondo è come un vivo sotto ogni 

aspetto» e «qualora il profeta venisse per avvertirci che una certa persona ha 

solamente un’ora o un momento di vita, la Torah non distingue tra colui che uccide 

una persona che potrebbe vivere molti anni e un vecchio con pochi attimi di vita»90.  

                                                 
83 M. Giuliani, Fondamenti e temi dell’etica ebraica della vita tra scienza e halakhà, in Biolaw 

Journal – Rivista di Biodiritto, Special Issue No. 2, 2023, 91, 

teseo.unitn.it/biolaw/article/view/2841/2676.  
84  E. Martinelli, Procreazione e biotecnologie nel pensiero ebraico e nel sistema giuridico 

israeliano, cit., 7. 
85 R. S. Di Segni, Ebraismo, in C. Ferrero, A. Scanni (a cura di), Il fine vita. Etiche, normative e 

religioni, Pliniana, 125; M. Giuliani: «[…] in materia di halakhà medica, per quanto unitario sia 

l’approccio e condivisi i fondamenti teologici, difficilmente si troverà una normativa assolutamente 

unitaria o senza opinioni, per così dire, di minoranza. Da qui la consapevolezza della difficoltà di 

generalizzare tesi e/o norme che riguardano questa materia» in M. Giuliani, Fondamenti e temi 

dell’etica ebraica della vita tra scienza e halakhà, in Biolaw Journal - Rivista di Biodiritto, cit. 90.  
86 Gen 1, 27 «Dio creò l’uomo a sua immagine; a immagine di Dio lo creò; maschio e femmina li 

creò». 
87 Dt 32, 39 «Ora vedete che io solo sono Dio e che non vi è altro dio accanto a me. Io faccio morire 

e faccio vivere, ferisco risano, e nessuno può liberare dalla mia mano». 
88 gen. 9, 6 «Così pure chiederò conto vostro sangue, della vostra vita; a qualsiasi animale ne 

chiederò conto. Chi versa il sangue dell’uomo nell’uomo avrà il proprio sangue versato dall’uomo, 

poiché Dio fece l’uomo ad immagine propria». 
89 Cfr.: R. Di Segni, Eutanasia e bioetica degli stadi terminali. La bioetica dei trapianti, in 

nostreradici.it/bioetica-ebraica.htm.  
90 Shulchan Aruch Yoreh De’ah, 339, 1. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 17  

 

In altre fonti halachiche non solo si afferma che non si può uccidere un 

moribondo91 ma si precisa che non si può neppure accelerarne la morte. Ciò deriva 

chiaramente dalla lettura del testo medievale Sefer Hasidim (XIII sec.) in cui si 

vieta che le persone possano piangere a dirotto nella stanza del morente in quanto 

ciò potrebbe, per l’appunto, provocare un’accelerazione del processo di morte. Nel 

precedentemente citato Shulchan Aruch (XVI) anche la rimozione del cuscino su 

cui poggia la testa del moribondo o il suo trasferimento su altro giaciglio vengono 

parimenti considerate azioni che possono affrettarne la morte.  

Gli stessi testi se, da un lato, affermano che non si può accelerare la morte di un 

moribondo, dall’altro, si pronunciano contro il prolungamento del processo naturale 

del morire che può aver luogo in conseguenza di un rumore esterno come, ad 

esempio, quello provocato da un taglialegna. Tale rumore – in quanto impedisce il 

trapasso dell’agonizzante (ovverosia di un goses che è termine ebraico che indica 

una persona che presumibilmente cesserà di vivere entro 72 ore) – deve essere 

pertanto interrotto92.  

Già solo quanto qui riportato dunque dimostra che l’Halachà fornisce gli 

strumenti in base ai quali potere identificare, attraverso la tradizione rabbinica 

applicata al caso concreto, la «linea di demarcazione, a volte minima, fra un’azione 

che può accelerare la morte (assumendo così i contorni dell’eutanasia attiva) e la 

rimozione dell’impedimento che ostacola la conclusione del processo naturale del 

morire93.  

L’individuazione di tale confine è diventata tuttavia sempre più difficoltosa 

proprio in ragione dei progressi della medicina, soprattutto in seguito 

all’introduzione degli strumenti di sostegno vitale. La riflessione rabbinica non si è 

tuttavia arresa. Anzi, la necessità «di adattare la Halachà alle nuove scoperte della 

scienza», come sottolinea B. G. Tedeschi, è «sempre stata sentita come un tema 

centrale nello sviluppo della legge ebraica, dove si sono avuti cambiamenti basati 

sulle scoperte della scienza, che hanno superato false credenze del passato»94.  

Nello specifico la tradizione rabbinica – sulla base del presupposto del divieto 

dell’eutanasia attiva come pure del suicidio assistito – si è principalmente 

interrogata 1) sul se e quando l’attivazione di apparecchi artificiali di sostegno 

vitale, al pari del rumore provocato dal taglialegna menzionato nello Sefer Hasidim, 

prolunghi solo il processo naturale del morire e pertanto ci si debba astenere 

dall’introdurli e 2) sul fatto se, qualora già attivati, la loro successiva rimozione 

rappresenti o meno esercizio di eutanasia attiva.  

                                                 
91 A. Fait e M. Beyo, In principio l’uomo creò il clone, Milano, 2005, 152, M. Caporale, Bioetica 

dal comandamento. Intorno alla riflessione ebraica sulla fecondazione assistita e l’eutanasia, in 

S§F, 2017, 170, in scienzaefilosofia.com/2018/03/06/bioetica-dal-comandamento-intorno-alla-

riflessione-ebraica-sulla-fecondazione-assistita-e-leutanasia/. 
92 C.  Efrati, Aspetti di bioetica medica alla luce della tradizione ebraica, Proedi editore, 2010, 32.  
93 Ibidem. 
94  B. Gardella Tedeschi, La morte cerebrale nel diritto ebraico: un dialogo tra scienza e Halachà, 

in Biolaw Journal - Rivista di Biodiritto, Special Issue No. 2, 2023, 103.  



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 18  

 

In merito alla prima questione le varie espressioni dell’ebraismo sostanzialmente 

concordano nell’affermare che, nei confronti di un paziente morente, non devono 

essere attivati dei nuovi trattamenti di sostegno vitale se prolungano solo il processo 

naturale di morte del paziente senza migliorare la sua salute e ridurne le sofferenze 
95. In questo caso, infatti, si porrebbero in essere dei trattamenti futili, in altre parole 

si tratterebbe di accanimento terapeutico. 

All’interno di tale orientamento sono tuttavia presenti diverse interpretazioni 

circa l’individuazione del momento in cui ci si può astenere dall’attivare degli 

strumenti di sostegno vitale. Ad esempio, il rabbino Bleich – richiamando 

strenuamente non solo l’importanza del principio della sacralità della vita ma altresì 

la mitzvah che impone di mantenersi in buona salute e curare sé stessi – sostiene 

che ci si può astenere dall’attivare trattamenti di sostegno vitale solo quando il 

paziente si configura come un goses, ovverosia quando presumibilmente morirà 

entro tre giorni. Il rabbino Feinstein – nel prendere in considerazione, oltre al 

principio della sacralità della vita umana, altresì quello della qualità della stessa – 

giunge invece a ritenere che ci si possa astenere dall’avviare tali trattamenti anche 

nei confronti di un malato terminale che ha un’aspettativa di vita di più settimane o 

persino di mesi (e quindi non sia un goses) ma le cui sofferenze siano talmente 

insopportabili da diminuire in maniera importante la sua qualità di vita. Infine, gli 

ebrei conservatori e riformisti si avvicinano principalmente alle posizioni di 

Fenstein, giungendo però ad ammettere altresì la possibilità di non attivare i 

trattamenti di sostegno vitale se un paziente si trova in stato vegetativo96. 

In merito alla seconda questione, ovverosia se sia o meno ammessa la rimozione 

dei trattamenti di sostegno vitale già avviati, si può rilevare che all’interno della 

riflessione rabbinica ortodossa prevale l’orientamento secondo il quale tale 

rimozione non può essere effettuata in quanto comporta non un atteggiamento 

omissivo (come invece nel caso della mancata attivazione degli stessi) bensì un 

intervento attivo del medico97, e cioè in un’azione che è vietata in quanto 

equiparabile all’eutanasia attiva. All’interno della corrente ortodossa si può tuttavia 

individuare anche una posizione minoritaria che – rifacendosi a quanto previsto 

nello Shulchan Aruch sulla possibilità di rimuovere il sale precedentemente 

collocato sotto la lingua del goses – ammette la rimozione dei trattamenti artificiali 

di sostegno vitale già avviati. Gli ebrei conservatori e riformisti, nell’attribuire 

maggior rilievo al principio di autonomia del paziente, tendono invece a non 

distinguere tra mancata attivazione e rimozione dei trattamenti di sostegno vitale.  

                                                 
95 K. R. Cohen, Z. G. Loewy, M. M. Rumore, End-of-Life Care: Law, Ethical Principles, and Jewish Medical Ethics, 

in Annals of Long-Term Care, August 2018, 3 e 5, in hmpgloballearningnetwork.com/site/altc/articles/end-

life-care-law-ethical-principles-and-jewish-medical-ethics. 
96 Per una visione complessiva delle posizioni delle differenti correnti dell’ebraismo sul fine vita 

cfr.: G. Baeke, J.P. Wils, B. Broeckaert, Orthodox Jewish perspectives on withholding and 

withdrawing life-sustaining treatment, in Nursing Ethics, Vol. 18, No. 6, 2011, 835-846. 
97 F.Y. Albertini, Sterbehilfe aus jüdischer Sicht: Eine Einführung, in F.Y. Albertini, C.S. Mahnkopf 

(Hrsg.), Die Vision eines anderen Judentums. Ausgewählte Schriften, Hentrich & Hentrich, 2014, 

50-58, reperibile online all’indirizzo publishup.uni-potsdam.de/opus4-

ubp/frontdoor/deliver/index/docId/1014/file/Pardes13_Art02.pdf.  



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 19  

 

 

3.2 L’induismo nell’Unione Indiana  

 

Al pari degli ebrei anche gli induisti non hanno un’autorità religiosa che dica 

cosa è giusto o sbagliato ma l’induismo, diversamente dall’ebraismo, più che una 

singola religione si configura come «un fascio di religioni che si riconoscono a 

vicenda»98 caratterizzato da «una pluralità di modelli, che possono essere anche 

molto diversi tra loro»99 ma che si basano tutti sul principio del dharma, ovverosia 

dell’ordine cosmico. 

All’interno dell’arcipelago induista in relazione al suicidio e all’eutanasia si 

possono comunque delineare due posizioni principali100 a seconda, in estrema 

sintesi, se nel valutare le conseguenze delle azioni (e cioè se “producono” un buon 

karma o un cattivo karma) si tengano o meno in considerazione anche i fattori 

culturali, le circostanze, le intenzioni e le motivazioni delle stesse.  

Gli induisti che tengono in considerazione tali aspetti infatti, da un lato, non 

ammettono il suicidio «egoista» mentre, dall’altro, ammettono sia quello definito 

«altruista» sia quello per «motivi spirituali». Più precisamente per suicidio 

«altruista» si deve intendere il suicidio commesso dal malato che vuole sollevare i 

suoi cari dalla fatica dell’assistenza nei suoi confronti o, ancora, dall’angoscia 

emotiva e dalle difficoltà economiche derivanti dalle prestazioni sanitarie 

necessarie al malato. Con suicidio «per motivi spirituali» invece si intende quello 

commesso dal malato quando i dolori fisici gli impediscono il mantenimento della 

lucidità e della consapevolezza che secondo l’induismo sono necessarie per 

garantire una buona reincarnazione101.  

Gli induisti che riconoscono il suicidio «altruista» e «per motivi spirituali» 

ammettono altresì l’eutanasia in quanto nell’aiutare una persona a porre termine a 

una vita piena di sofferenze il medico garantisce una buona morte adempiendo ai 

suoi obblighi morali102.  

Lo stesso Gandhi – pur ribadendo la priorità dell’assistenza al malato per 

garantirgli una buona morte – ha giustificato l’eventuale ricorso al suicidio assistito 

e all’eutanasia nei casi in cui a) non sia in gioco un interesse personale, b) la 

sofferenza da parte del malato in fin di vita non sia più tollerabile e c) sia possibile 

                                                 
98 D. Francavilla, Il diritto hindu, in S. Ferrari (a cura di), Strumenti e percorsi di diritto comparato 

delle religioni, cit., 2022, 52.  
99 Ibidem. 
100 N.K, Koodamara, N. Prabhu, B. Thomas, N. Afza, Euthanasia: India’s major religious points of 

views, in Indian Journal of Public Health Research and Development, Vol. 9, No. 10, 2018, 964; V. 

Aggarwal, Euthanasia in India – an analytycal study, No. 19, 2020, 638, in  

www.supremoamicus.org; V. Rochlani, The social, legal and religious perspective of indian society 

on euthanasia, in  International Journal of Social Sciences Review, Vol. 8 No. 7-9, 2020, 353.  
101 G. Grove, M. Lovell, M. Best, Perspectives of Major World Religions Regarding Euthanasia and 

Assisted Suicide: A Comparative Analysis, in Journal of religion and health, Vol. 61, No. 6, 2022, 

4774; N. Nimbalkar, Euthanasia: The Hindu Perspective, National Seminar on BIO ETHICS – 24th 

& 25th Jan. 2007, 56-57, in vpmthane.org/Publications/Bio-Ethics/Namita%20Nimbalkar.pdf.    
102 Idem, 56. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 20  

 

ottenere il consenso dello stesso. Solo in tal caso, infatti, il principio della «non 

violenza» (aihsma), la cui osservanza implica anche un atteggiamento di 

benevolenza nei confronti di tutti gli esseri, non verrebbe infatti violato in quanto 

l’atto dell’uccidere non sarebbe caratterizzato dall’intento violento ma dalla 

compassione103.   

Viceversa altro orientamento dell’induismo – nel ritenere che nel valutare le 

conseguenze delle azioni, ovverosia il karma, non si devono tenere in 

considerazione gli elementi di “contorno” – condanna tout court il suicidio104 e non 

ammette che i medici accolgano eventuali richieste di eutanasia poiché in tal modo 

ostacolerebbero il ciclo della morte e della rinascita danneggiando il karma sia del 

paziente sia del medico105. Parimenti non dovrebbero essere attivati strumenti per 

il sostegno vitale in quanto il corpo e lo spirito del malato resterebbero separati per 

un periodo innaturale mentre le cure palliative potrebbero produrre effetti negativi 

nei confronti del karma laddove rallentino la coscienza del malato poiché la morte 

ideale è la morte consapevole.  

Infine, si deve tenere presente che nell’induismo non viene assimilata né 

all’eutanasia né al suicidio la pratica del prayopavesa che consiste nell’accelerare 

la morte in maniera non violenta attraverso il digiuno. Il suicidio, secondo il 

pensiero induista, è infatti spesso associato a sentimenti di frustrazione, depressione 

o rabbia mentre la pratica del prayopavesa è associata a sentimenti di serenità106. Il 

prayopavesa può essere tuttavia praticato solo da quelle persone che presentano un 

elevato grado di spiritualità, sono soddisfatte e non hanno più desideri, ambizioni e 

responsabilità nella vita terrena.  

Una pratica simile al prayopavesa è altresì presente nel giainismo107 sotto la 

denominazione di sallekhana (o santhara)108. I giainisti parimenti affermano che il 

digiuno sino alla morte non può essere paragonato al suicidio poiché non comporta 

una morte rapida e violenta né all’eutanasia perché, differentemente da 

quest’ultima, non è indotto109. Il 10 agosto 2015 il sallekhana è stato peraltro 

dichiarato illegale dall’Alta corte del Rajastan che, in contrasto con quanto 

professato dal gianismo, ha sostenuto che la pratica del digiuno sino alla morte è 

paragonabile al suicidio volontario e pertanto violava gli artt. 306 e 309 del Codice 

                                                 
103 Cfr.  J. Gielen, Mahātmā Gandhi’s View on Euthanasia and Assisted Suicide, in Journal of 

medical ethics, Vol. 38, No. 7, 2012, 431-434; V. Srivastava, Euthanasia: a regional perspective, 

in Annals Neurosciences, Vol. 21, No. 3, 2014, 81. 
104 C. Cromwell, Hindu Bioethics, in J. F. Peppin, M. J. Cherry and A. lltis (Eds.), Religious 

Perspectives in Bioethics, Leiden, 2004, 202-203. 
105 N. Nimbalkar, Euthanasia: The Hindu Perspective, cit., 56,   
106 Idem, 57.   
107 Il gianismo è una religione indiana, riconducibile storicamente a Mahāvīra contemporaneo del 

Buddha e citato anche nel canone buddista, che mantiene vari elementi delle correnti più antiche 

della filosofia naturale in India.  
108 T. Bobbio, Chi decide per chi? Il caso di Aruna Shanbaugh e l’eutanasia nell’India di oggi, in 

Studi Tanatologici, No. 10, 2019-2020, 92. 
109 Cfr.: K. H. Shah, The Jain Concept Of Sallekhana: A Loss Or a Gain ?, National Seminar on 

BIO ETHICS,  cit., 50-54, in yumpu.com/en/document/read/35077155/the-jain-concept-of-sallekhana-a-

loss-or-a-gain-vpmthaneorg.   



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 21  

 

penale110. La Corte suprema dell’India, corrispondentemente adita, ha però 

immediatamente sospeso la decisione della prima111. 

 

3.3 Il cristianesimo ortodosso nella Federazione di Russia  

 

A differenza dell’ebraismo e dell’induismo il cristianesimo ortodosso si articola 

in Chiese autocefale che sono dotate di organi di governo centrali eletti senza alcuna 

interferenza da parte delle altre Chiese autocefale. La Chiesa ortodossa russa, 

procedendo dalle sacre scritture e dalla sacra tradizione che vietano l’omicidio e il 

suicidio112, ha sempre condannato fermamente l’eutanasia e il suicidio assistito 

come ribadito nella «Dichiarazione sulle attuali tendenze a legalizzare l'eutanasia 

in Russia» del 3 maggio 1999113. Dalla stessa denominazione di tale Dichiarazione 

si evince inoltre il chiaro intento di volere influenzare le scelte bioetiche relative al 

fine vita del legislatore russo. Difatti tale Dichiarazione – che è stato il primo 

documento ufficiale prodotto dal «Consiglio Chiesa-società di etica biomedica 

presso il Patriarcato di Mosca» istituito nel 1998 – esordisce affermando che: «[…] 

gli ecclesiastici, gli scienziati e i medici ortodossi – ritenendo l’eutanasia una forma 

particolare di omicidio (per decisione dei medici o il consenso dei parenti) o 

suicidio (su richiesta del paziente) o una combinazione di entrambi – non 

ammettono la realizzazione di qualsiasi tentativo finalizzato a legalizzare 

l’eutanasia che costituisce un omicidio volontario di persone irrimediabilmente 

malate». Infine nella parte conclusiva della stessa Dichiarazione il Consiglio 

Chiesa-società di etica biomedica – dopo aver illustrato le conseguenze negative 

che l’eventuale legalizzazione dell’eutanasia comporterebbe per la società114 – 

                                                 
110 G. Bhatia, “Essential Religious Practices” and the Rajasthan High Court’s Santhara Judgment: 

Tracking the History of a Phrase, in Constitutional Law and Philosophy. Issues in Contemporary 

Constitutional Law, with Special Focus on India and Kenya, 

indconlawphil.wordpress.com/2015/08/19/essential-religious-practices-and-the-rajasthan-high-

courts-santhara-judgment-tracking-the-history-of-a-phrase/.   
111 N. Choudhary and D. Singh, Practice & Belief of Santhara: Right to Die, in Christ University 

Law Journal, Vol. 5, No. 1, 2016, 49-62, 

journals.christuniversity.in/index.php/culj/article/view/617/464; M. Sethi, Ritual death in a secular 

state: the Jain practice of Sallekhana, in South Asian History and Culture, Vol. 10, No. 2, 2019, 

136–151.  
112 Cfr. G. Grigoriță, Aborto, eutanasia e trapianto di organi. Un punto di vista canonico ortodosso, 

in BioJournal –Rivista di BioDiritto, Special Issue 2, 2023, 150-151.  
113 La Dichiarazione è reperibile online all’indirizzo pravmir.ru/tserkovno-obshhestvennyiy-sovet-

po-biomeditsinskoy-etike-pri-moskovskom-patriarhate/.  
114 La Dichiarazione infatti prosegue affermando che: «l’eutanasia è rifiutata in ogni sua forma in 

quanto il ricorso ad essa porterà inevitabilmente: a) alla criminalizzazione della medicina e alla 

perdita di fiducia da parte della società nell'istituzione sanitaria; b) alla profanazione del dono 

inestimabile della vita umana; c)  a sminuire la dignità del medico e a distorcere il senso  del suo 

dovere professionale; d)  a rallentare lo sviluppo delle conoscenze mediche, in particolare dei metodi 

di rianimazione,  degli  antidolorifici e dei farmaci per il trattamento di malattie incurabili; ed e) alla 

diffusione nella società dei principi del cinismo e del nichilismo e, più in generale, della 

degenerazione morale che è inevitabile quando si rifiuta di osservare il comandamento ‘Non 

uccidere’ [… il medico qualificato deve tenere conto che la richiesta del paziente di accelerarne la 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 22  

 

ribadisce ulteriormente che esso «si oppone categoricamente all’esame di progetti 

di legge che tentano di riconoscerla giuridicamnte ed inculcare in questo modo nella 

coscienza pubblica che l’omicidio o il suicidio medicalmente assistiti siano 

ammissibili». 

Nell’arco di un anno da tale Dichiarazione anche il Consiglio dei Vescovi ha 

affrontato direttamente il tema bioetico dell’eutanasia nella sezione XII/8 dei 

«Fondamenti della dottrina sociale della Chiesa ortodossa russa»115 del 15 agosto 

2000116.  

In tale sezione il Consiglio dei Vescovi ribadisce innanzitutto che «la Chiesa, 

rimanendo fedele al comandamento di Dio “non uccidere” (Es 20,13), non può 

riconoscere come moralmente ammissibili i tentativi, ora ampiamente diffusi nella 

società laica, di legalizzare la cosiddetta eutanasia, cioè la deliberata uccisione di 

malati che non hanno alcuna speranza di guarire (anche per loro stessa volontà)»117.  

Dalla lettura di altri passi della stessa sezione si potrebbe però dedurre che il 

medico possa procedere all’interruzione delle cure qualora si rivelino prive di ogni 

effetto e prolunghino solo il processo di morte. Il punto 8 della sez. XII –  

ricollegandosi alla problematica dell’accertamento del decesso per effettuare i 

trapianti – afferma infatti che «La pratica dell’espianto di organi umani, utilizzabili 

                                                 
morte può essere dovuta a uno stato di depressione, privandolo della capacità di valutare 

correttamente la sua situazione. Non si devono inoltre dimenticare le caratteristiche della personalità 

umana, che fino all'ultimo minuto di vita ha libertà di scelta e diritto di cambiare una decisione».   
115 La traduzione della sez. XII/8 dei «Fondamenti della concezione sociale» di seguito impiegata è 

reperibile in M.F. Maternini, L. Scopel, La Bioetica e le Confessioni religiose, Trieste, 2013, 9-48.  
116 I lavori per la redazione di tale documento vennero tuttavia avviati già nel 1994. In merito allo 

sviluppo degli stessi sino all’approvazione del progetto finale cfr. R. Tarabrin, Russian Orthodox 

Church on Bioethical Debates: The Case of ART, in Monash bioethics review, Vol. 40, No. 1, 2022, 

575-576.  
117 Sulla base di tali presupposti nella sez. XII/8 dei «Fondamenti della dottrina sociale» si stabilisce 

inoltre che: «La richiesta da parte di un malato di accelerare la morte è talora condizionata da uno 

stato di depressione, che gli impedisce di valutare in maniera corretta la propria condizione. Il 

riconoscimento legale dell’eutanasia porterebbe allo svilimento della dignità del medico, chiamato 

a preservare la vita piuttosto che a sopprimerla, e a una deviazione rispetto alla deontologia 

professionale. Il ‘diritto alla morte’ può facilmente diventare una minaccia alla vita di pazienti la 

cura delle cui malattie richiederebbe grandi mezzi economici.  L’eutanasia, pertanto, è una forma di 

omicidio di suicidio, a seconda che il paziente vi prenda parte attiva o no. Qualora il paziente 

partecipi all’eutanasia, andranno applicate quelle norme canoniche secondo le quali il suicidio 

volontario, così come l’aiuto dato per compierlo, sono giudicati peccato grave. Ad un suicida 

consapevole, che ‘abbia commesso tale atto spinto da rancore umano o per qualche altro motivo 

dettato da pusillanimità’, non sarà concessa la sepoltura cristiana e la commemorazione liturgica 

(Timoteo Aless., can. 14)». Al tempo stesso nei «Fondamenti della dottrina sociale» si opera però 

una distinzione  tra il suicidio deliberato e il suicidio compiuto in caso di malattia mentale 

specificando ulteriormente che: «Se un suicidio è avvenuto durante un raptus di follia, quando la 

persona non era nel pieno possesso delle proprie facoltà mentali, la preghiera della Chiesa per il 

suicida è permessa dopo che un’indagine sul caso sia  stata condotta dal vescovo competente»  anche 

se va sempre ricordato «che la colpa del suicida ricade altresì sulle persone che lo circondavano e 

che  si  sono rivelate incapaci di efficace compassione efficace e di misericordia. Con l'apostolo 

Paolo, la Chiesa esorta: ‘Portate i pesi gli uni degli altri e così adempirete la legge di Cristo’ (Gal 

6,2)». 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 23  

 

per il trapianto e lo sviluppo della terapia intensiva hanno posto il problema della 

corretta constatazione del momento della morte. Prima il criterio del suo 

accertamento era considerato l’arresto irreversibile del respiro e della circolazione 

sanguigna. Tuttavia, grazie al miglioramento delle tecnologie di rianimazione, 

queste importanti funzioni vitali possono essere mantenute artificialmente per 

lungo tempo. L’evento della morte in tal modo si trasforma in un processo del 

morire che dipende dalla decisione del medico ed impone alla medicina 

contemporanea una responsabilità qualitativamente nuova. Nella Sacra Scrittura la 

morte rappresenta la separazione dell’anima dal corpo (Sal 146, 4; Lc 2, 20). 

Pertanto, si può parlare di continuazione della vita fino a quando l’organismo 

funziona in tutta la sua integralità. Il prolungamento della vita con strumenti 

artificiali, dove di fatto solo singoli organi continuano a funzionare, non può essere 

considerato un compito vincolante della medicina e in nessun caso auspicabile. I 

tentativi di allontanare il momento della morte talora non fanno che prolungare le 

sofferenze del malato, privando la persona del diritto a una morte dignitosa ‘non 

avvilente e in pace’ che i cristiani ortodossi chiedono al Signore durante la liturgia. 

Quando la terapia intensiva diventa impossibile, dovrebbero subentrare le cure 

palliative (anestetici, assistenza infermieristica, sostegno sociale e psicologico) e 

l’assistenza pastorale. Tutto questo per assicurare una fine dell’esistenza terrena 

veramente umana, riscaldata dalla misericordia e dall’amore»118.  

Al tempo stesso però la dottrina evidenzia che il punto 8 della sez. XII – laddove 

afferma che: «Il prolungamento della vita con mezzi artificiali, dove di fatto solo 

singoli organi continuano a funzionare, non può essere considerato un compito 

vincolante della medicina e in nessun caso auspicabile» – entra in contraddizione 

con il precedente punto 7 della stessa sez. XII nel quale si stabilisce che: «è 

inaccettabile accorciare la vita di qualcuno rifiutando un trattamento di sostegno 

vitale»119. La dottrina inoltre sottolinea che nella sez. XII/8 non viene operata la 

distinzione tra eutanasia attiva e passiva e non vengono forniti chiarimenti in merito 

                                                 
118  Infine, nei «Fondamenti della dottrina sociale» si sottolinea che: «La concezione ortodossa di 

una morte dignitosa comprende la riparazione al momento terminale della vita, considerato una 

tappa spiritualmente importante nell’esistenza di una persona. Negli ultimi giorni della sua vita 

terrena un ammalato circondato dalla sollecitudine cristiana può sperimentare in sé un cambiamento 

operato dalla grazia di Dio, in una comprensione nuova del senso del suo viaggio ormai compiuto e 

nell’anticipazione penitente dell’eternità. Per i parenti di un morente e per gli operatori sanitari la 

paziente assistenza al malato diventa un’opportunità di servire il Signore stesso, secondo le parole 

del Salvatore: “Ogni volta che avete fatto queste cose a uno solo di questi miei fratelli più piccoli, 

l’avete fatto a me”. Il tentativo di nascondere al paziente la verità sulla gravità delle sue condizioni 

con il pretesto di preservare la sua tranquillità spirituale e psicologica spesso priva il morente della 

possibilità di prepararsi consapevolmente alla morte e di trovare una consolazione spirituale nella 

partecipazione ai sacramenti della Chiesa, e getta un’ombra di sfiducia sui suoi rapporti con i parenti 

e con i medici. Le sofferenze fisiche che precedono la morte non sempre possono essere alleviate 

efficacemente con l’impiego di anestetici. Consapevole di questo, la Chiesa in tali casi rivolge a Dio 

la preghiera: «Libera il tuo servo da queste intollerabili sofferenze e dalle sue amare infermità e 

donagli conforto, o anima dei giusti» (Messale, orazione per coloro che soffrono di lunghe 

malattie)». 
119 R. Tarabrin, Russian Orthodox Church on Bioethical Debates: The Case of ART, cit., 580.  



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 24  

 

al fatto se i medici possono non solo astenersi dall’attivare bensì altresì 

interrompere le procedure di sostegno vitale già avviate. Tutte lacune che, sempre 

secondo la stessa dottrina, derivano dall’aver svolto i lavori preparatori del 

documento in oggetto nell’ambito di gruppi ristretti, dal tentativo di conciliare 

differenti posizioni e dall’aver preso in prestito quanto già elaborato dalla Chiesa 

romana e dalla Chiesa protestante cercando di adattarlo alle esigenze della Chiesa 

ortodossa120. 

Pur in presenza di tali criticità la Sez. XII/8 dei «Fondamenti della dottrina 

sociale della Chiesa ortodossa russa è comunque interamente confluita, senza 

modifiche, nella raccolta «Bioetica. Documenti guida della Chiesa Ortodossa 

Russa»121.  

Dal 2021 nell’ambito della Chiesa Ortodossa Russa i temi bioetici non sono 

peraltro più specificatamente trattati dal Consiglio Chiesa-società di etica 

biomedica presso il Patriarcato di Mosca bensì dalla Commissione sinodale sulla 

bioetica122 il cui documento istitutivo prevede espressamente che questa possa 

inviare proposte, materiali informativi e rivolgersi direttamente non solo alle 

istituzioni sinodali e altre istituzioni della Chiesa ma anche agli organi del potere 

statale, agli organi dell’autogoverno locale, ai funzionari, alle persone giuridiche e 

fisiche.  

 

4. Le scelte normative sul fine vita  

 

4.1 In Israele  

 

Lo Stato d’Israele è l’unico, tra quelli in considerazione, che riconosce 

esplicitamente nella sua Costituzione pluritestuale il principio della santità della 

vita da quando nel 1994 è stato modificato il primo articolo della Legge 

fondamentale sulla dignità umana e sulla libertà secondo la seguente formulazione: 

«Fundamental human rights in Israel are founded upon recognition of the value of 

the human being, the sanctity of human life […]». A sua volta l’art. 2 della stessa 

Legge, intitolato «Preservation of Life, body and dignity», continua ad affermare 

che «There shall be no violation of the life, body or dignity of any person as such». 

Il Codice penale israeliano123 all’art.302 vieta inoltre espressamente l’istigazione 

e l’assistenza al suicidio124 mentre all’art.309 punisce le azioni e le omissioni delle 

persone che hanno accelerato la morte di una persona che soffriva per una malattia 

                                                 
120 Ibidem. 
121 La Raccolta è reperibile nel sito scbioethics.ru/documents.  
122 Il sito della Commissione sinodale sulla bioetica all’indirizzo scbioethics.ru.  
123 Il Codice penale d’Israele è reperibile all’indirizzo icj.org/wp-content/uploads/2013/05/Israel-

Penal-Law-5737-1977-eng.pdf.  
124 Art. 302 Codice penale Israele: «If a person causes a person to kill himself by inducement or 

advice or if he assists a person in killing himself, then he is liable to twenty years imprisonment».    



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 25  

 

o per una lesione che – indipendentemente da queste – ne avrebbe comunque 

determinato la morte125.  

Nonostante tali disposizioni i tribunali israeliani sono stati comunque chiamati a 

pronunciarsi in merito ad alcune istanze nelle quali i pazienti malati, o i loro 

rappresentanti, chiedevano di riconoscere il loro diritto a rinunciare ai trattamenti 

di sostegno vitale.  

Ad esempio, già nel 1988 Talila Shefer, madre di Yael Shefer di 2 anni, affetta 

dalla malattia di Tay Sachs, chiese alla Corte distrettuale di Tel Aviv di dichiarare 

che la figlia aveva il diritto – qualora la sua malattia fosse peggiorata a causa di una 

polmonite o di altra malattia che avrebbe richiesto un sostegno per respirare o cure 

mediche da somministrare per via endovenosa o in altro modo – di rifiutare tali 

trattamenti, ad eccezione di quelli per ridurre le sofferenze». Tale istanza non venne 

tuttavia accolta dalla Corte distrettuale adducendo che «la richiedente, quale 

genitore di Yael (pur esercitando la potestà genitoriale) non aveva il diritto di 

rappresentare la figlia in assenza della partecipazione del padre alla medesima 

causa»126.  

Successivamente a livello di corti distrettuali sono state invece emanate delle 

decisioni che, scritte essenzialmente da una prospettiva laica, promuovevano il 

principio dell’autonomia personale nel quadro dell’avvio della cosiddetta 

“rivoluzione costituzionale”. Tra tali decisioni si ricorda innanzitutto quella con cui 

la stessa Corte distrettuale di Tel Aviv nel 1990 ha accolto l’istanza di Benyamin 

Eyal che – malato di SLA e prossimo alla fase finale della malattia – aveva chiesto 

di non essere collegato alla ventilazione artificiale. A sostegno di tale decisione il 

giudice Goren specificava che vi sono, da un lato, dei casi in cui il principio della 

sacralità della vita obbliga il medico a non tenere in considerazione i desideri del 

paziente e ad attivare i trattamenti di sostegno vitale anche contro la volontà di 

quest’ultimo127. In altri casi, invece, ovverosia quando il paziente prova enormi 

sofferenze ed è iniziato il processo naturale di morte, è ammesso rispettare la sua 

volontà128. Lo stesso giudice Goren però precisava che la decisione di non attivare 

i trattamenti di sostegno vitale poteva essere assunta solo da un medico senior e, 

                                                 
125 Art. 309, comma  1.4 del Codice penale d’Israele: «In each of the following cases a person shall 

be deemed to have caused the death of another person, even though his act or omission was not the 

immediate cause or the sole cause of the other person's death: [… by his deed or by omission he 

hastened the death of a person who suffered from a disease or injury, which would have caused 

death even without that deed or omission». 
126 La Corte giungeva  a tale  conclusione dopo essersi  domandata 1) se  un adulto di per sé ha il 

diritto di rivolgere la  richiesta  corrispondentemente sollevata nei confronti dell’ospedale in cui è 

curato o del  medico che lo cura, 2) se tale richiesta, qualora ammessa,  possa essere  avanzata in 

nome di un minore  da parte di coloro che esercitano la  responsabilità genitoriale nei suoi confronti, 

e 3) se tale richiesta,  nel caso  in cui anche la seconda risposta fosse affermativa, possa essere 

sollevata da un  solo genitore. 
127  R. Cohen-Almagor, A Circumscribed Plea for Voluntary Physician-Assisted Suicide, in Annals 

of the New York Academy of Sciences, Vol. 913, No. 1, 2000, 128. 
128 Y. Neeman, E. Sacks, Jewish Medical Ethics: Euthanasia: The Approach of the Courts in Israel 

& the Application of Jewish Law, in jewishvirtuallibrary.org/euthanasia-the-approach-of-the-courts-

in-israel-and-the-application-of-jewish-law#C1.  



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 26  

 

per l’appunto, non prima dell’avvio del processo naturale di morte, ovverosia solo 

nella fase finale della malattia129. Altro caso importante che ha dovuto affrontare la 

Corte distrettuale di Tel Aviv è stato quello in cui si chiedeva di riconoscere il diritto 

della sig.ra Tzadok a non essere collegata a strumenti di sostegno vitale sulla base 

di quanto stabilito nelle disposizioni di trattamento dalla stessa dettate prima di 

essere affetta dal morbo di Alzheimer. Anche in questo caso la Corte distrettuale 

accolse l’istanza ponendo però sempre delle condizioni poiché puntualizzò che i 

medici – pur dovendosi astenere dall’avviare dei trattamenti artificiali di sostegno 

vitale – avrebbero comunque dovuto continuare a somministrare liquidi e ossigeno 

alla paziente130.  

Tra tali casi solo il mancato riconoscimento del diritto di Yael Shefer a non 

essere collegata a strumenti di sostegno vitale giunse alla Corte suprema che nel 

1993 (pur avendo confermato la decisione della Corte distrettuale di Tel Aviv già 

nel 1988) decise di esporre le proprie motivazioni in una lunga sentenza.  

Nella sentenza Shefer v. State of Israel la Corte – in considerazione di quanto 

stabilito dalla Legge fondamentale sulla dignità umana e sulle libertà del 1992 – 

procedeva innanzitutto a identificare i principi e i valori che, nello spirito della 

tradizione ebraica, sono rilevanti per la soluzione concreta della questione posta. 

Più specificatamente la Corte suprema da un lato – in base al valore supremo della 

santità della vita, al precetto di dover amare il prossimo come se stessi, all’obbligo 

di mantenere l’integrità fisica e morale, all’obbligo del malato di farsi curare e a 

quello del medico di curare un malato e di alleviarne le sofferenze131 – giungeva ad 

affermare che l’eutanasia attiva, dal punto di vista della tradizione ebraica, è del 

tutto vietata. Dall’altro, invece, sottolineava che: «The situation is different with 

regard to passive euthanasia, the non-prolongation of life, known in Jewish law as 

the “removal of the impediment.” Passive euthanasia is permissible, and according 

to some authorities mandatory, after taking into account the value of minimizing 

the patient’s physical and mental pain and suffering, the desire of the patient, the 

effects of treating the patient against his will, the types of treatment, whether 

ordinary or extraordinary, natural or artificial, and the like». (sez. 38).  

Successivamente la Corte suprema passava quindi ad individuare e ad analizzare 

i valori democratici che vengono presi in considerazione nelle questioni del fine 

vita basandosi su alcune esperienze straniere, principalmente quella degli Stati Uniti 

e quella dell’Olanda.  

                                                 
129 R. Cohen-Almagor, Reflections on the Intriguing Issues of the Right to Die in Dignity, in Israel 

Law Review, Vol. 29, No. 4, 1995, 689-690. 
130  M. E. Bentwich, Advance Directives in Israel, in D. Cheung, M. Dunn, Advance directives across 

Asia: a comparative sociolegal analysis, Cambridge University Press, 2023, 21-22. 
131 Alla sez. 26 Della sentenza si affermava infatti che: «The need to take cognizance of a person’s 

suffering and the goal of alleviating and preventing it act as a guiding principle in connection with 

various issues of medicine and halacha. In recent times, the duty to prevent pain and suffering has 

served as a factor in reaching balanced decisions in difficult and complex cases where the 

circumstances call for a deviation from the absolute application of the principle of the supreme value 

of human life».   



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 27  

 

Infine, la Corte – dopo aver altresì passato in rassegna alcuni casi relativi al fine 

vita già decisi dai tribunali israeliani132 – effettuava la sintesi tra il sistema dei valori 

ebraici e quello dei valori democratici, ovverosia individuava gli elementi in 

comune o passibili di integrazione tra loro. 

Secondo la Corte nelle questioni relative al fine vita tale sintesi doveva essere 

però realizzata sotto la guida della Hachalà poiché: «The values of a Jewish state, 

whose roots are planted in the basic concepts of the dignity of the human being 

created in the image of God, the sanctity of life, and the prevention of pain and 

suffering – concepts which have stood the test of generations and which have 

nurtured and sustained the rest of the world – are the true guidelines for achieving 

the correct synthesis of the values of a Jewish and democratic state» (sez. 57). 

Sulla base di tale presupposto la Corte, presieduta dal giudice Elon, giungeva 

pertanto innanzitutto ad escludere l’ammissibilità dell’eutanasia attiva 

nell’ordinamento israeliano affermando che – anche qualora la maggioranza dei 

sistemi democratici ammettesse l’eutanasia in specifiche circostanze – la sintesi tra 

i due concetti espressi nella definizione “Stato ebraico e democratico” doveva 

essere individuata tra i valori ebraici e quel singolo ordinamento che vieta 

l’eutanasia attiva. Nello spingersi ancora oltre la Corte specificava altresì che – 

anche qualora nessun ordinamento democratico vietasse l’eutanasia attiva – poiché 

quest’ultima nega l’essenza di Israele come Stato ebraico, la sintesi tra i valori di 

Israele come Stato ebraico e democratico richiederebbe di cercare la conclusione in 

base a quelli dello Stato ebraico «as interpreted according to Jewish law»133. 

D’altro lato la Corte, al pari di quanto enucleato nell’interpretare i valori della 

tradizione ebraica, giungeva invece ad ammettere la presenza nell’ordinamento 

giuridico israeliano dell’eutanasia passiva134 nella forma del riconoscimento del 

diritto di un paziente terminale, afflitto da grandi sofferenze, di rifiutare le terapie 

invasive se non migliorano la sua malattia principale135.  

Ciononostante, la Corte non individuava tale diritto in capo a Yael Shefer 

sostenendo che la stessa nel 1988, pur trovandosi nello stadio terminale della sua 

malattia, non mostrava segni di sofferenza136. In assenza di tali segni di sofferenza 

doveva infatti prevalere il principio della santità della vita e non quello 

dell’autonomia del paziente137.  

A tre anni di distanza da tale sentenza vennero pubblicate le Linee guida del 

Ministero della Sanità sul trattamento del paziente morente del 31 gennaio 1996. 

                                                 
132 D.B. Sinclair, Patient Autonomy in Modern Jewish Law, in iIsrael Yearbook on Human Rights, 

29, 1999, 51-52. 
133 L. De Grazia, Il sistema costituzionale e il fattore religioso in Israele, cit., 9.  
134 M. Wygoda, La Place du droit juif dans l’État juif, in Pardès, Vol. 65, No. 2, 2022, 165. 
135 S. M. Glick, Unlimited Human Autonomy – A Cultural Bias? in The New England Journal of 

Medicine, Vol. 336, No. 13), 1997, 955.  
136 C. Shalev, Paternalism and Autonomy in End-of-Life Decision-Making: The Israeli Normative 

Ambivalence, in Israel Yearbook on Human Rights, cit., 124.    
137  S. Kaplan, The Right of a Minor in Israel to Participate in the Decision-Making Process 

Concerning His or Her Medical Treatment, in Fordham International Law Journal, Vol. 25, No. 5, 

2002, 1125.  



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 28  

 

Come anticipato dalla sentenza della Corte suprema del 1993 tali Linee guida, da 

un lato, stabilivano che qualsiasi azione, diretta ad accelerare la morte, si configura 

come eutanasia attiva vietata dall’art. 309 (4) del Codice penale, dall’etica medica 

e dalla Halachà. Dall’altro, invece, affermavano che i trattamenti non devono 

essere imposti ai pazienti terminali che li rifiutano consapevolmente laddove 

prolungano solo artificialmente il processo naturale della morte. Le Linee guida, 

tuttavia, non specificavano se i medici potevano rimuovere i trattamenti di sostegno 

vitale una volta azionati138.  

Una disposizione che sembrava ammettere tale rimozione venne però inserita 

nel progetto iniziale (presentato alla Knesset già nel 1992) della Legge sui diritti del 

paziente. In base alla sua formulazione si stabiliva infatti che: «Un paziente 

terminale ha il diritto di morire dignitosamente secondo la propria visione del 

mondo e la propria fede e, nella misura in cui sia possibile, in presenza di una 

persona che desidera. Il medico che lo cura e l’istituzione medica devono assistere 

il paziente nel realizzare tale diritto e prevenire tutto ciò che può ledere la sua 

dignità».  

Tale disposizione venne tuttavia espunta già dopo la prima lettura139. Nonostante 

ciò, la Legge sui diritti del paziente – promulgata il 1° maggio 1996140 – ha 

comunque rappresentato un passo importante per lo sviluppo della successiva 

disciplina sul fine vita poiché, grazie all’introduzione dell’obbligo del consenso 

informato141, ha trasformato la relazione medico-paziente da paternalista in una 

relazione fondata sul riconoscimento dell’autonomia di quest’ultimo142. Si trattava 

tuttavia di un’autonomia ancora limitata143 come reso evidente dall’assenza di un 

articolo dedicato al diritto del paziente di rifiutare il trattamento al posto del quale 

la stessa legge contiene un articolo denominato «Trattamento medico senza 

consenso» (art. 15)144.  

                                                 
138 Ibidem. 
139 Y. Barilan, Revisiting the Problem of Jewisch Bioethics: The Case of Therminal Care, in Kennedy 

Institute of Ethics Journal, Vol. 13, No. 2), 2003, 141. 
140 Il testo in inglese della Legge sui diritti del paziente del 1° maggio 1996 è reperibile online 

all’indirizzo hamoked.org/files/2013/155880_eng.pdf.  
141 Art. 13 della Legge sui diritti del paziente del 1° maggio 1992: «Nessuna cura medica può 

essere somministrata sino a che il paziente abbia dato il proprio consenso informato in conformità 

con le disposizioni del presente capitolo». 
142 C. Shalev, End-of-Life Care in Israel– The Dying Patient Law, 2005, in Israel Law Review, Vol. 

42, No. 2, 2009, 281. 
143 M.L. Gross, Autonomy and Paternalism in Communitarian Society Patient Rights in Israel, in The 

Hastings Center Report, Vol. 29, No. 4, 1999, 14–15.  
144 In base al comma 1 dell’art. 15 della Legge sui diritti del paziente  il medico può  intervenire (pur 

rimanendo esclusi alcuni trattamenti indicati nell’allegato alla Legge) in assenza del consenso del 

paziente nel caso in cui: 1) il paziente si trovi in uno stato fisico e mentale tale da non potere 

ottenerne il consenso,  2) il medico non sia stato informato del fatto che il  paziente o il suo tutore 

siano contrari al trattamento o  3) sia impossibile ottenere l’opinione del rappresentante, autorizzato 

ad esprimere il consenso al posto del paziente o del tutore del paziente se quest’ultimo è un minore 

o un incapace.  In  base al comma 2  dell’art. 15 i medici - nel caso di  «serio pericolo» per il paziente 

che ha rifiutato un trattamento - possono  comunque avviarlo  se ritenuto essenziale per la sua  vita  

a condizione che il  comitato competente (composto da una persona nominata dalla corte distrettuale, 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 29  

 

Il riconoscimento di tale limitata autonomia e l’eliminazione dalla Legge sui 

diritti del paziente della disposizione che prevedeva che i medici dovevano 

garantire il diritto del paziente di morire dignitosamente secondo la propria visione 

del mondo e la propria fede non hanno tuttavia impedito alle corti distrettuali di 

emanare, soprattutto dalla metà degli anni ’90, delle decisioni che ammettevano la 

rimozione degli strumenti di sostegno vitale già avviati.  

Un caso assai noto è quello sollevato da Itai Arad, ex pilota affetto da SLA, in 

capo al quale nel 1993 la Corte distrettuale di Tel Aviv aveva riconosciuto non solo 

il diritto di non essere collegato a dei dispositivi per la ventilazione o la 

rianimazione ma anche, qualora fossero stati collegati, il diritto di essere 

disconnesso dagli stessi non appena fosse risultato evidente che non aveva altra 

possibilità per vivere se non grazie al loro continuo sostegno. Nonostante ciò, la 

commissione medica dell’ospedale, dietro corrispondente richiesta, si rifiutò di 

rimuovere il dispositivo per la ventilazione artificiale al quale Itai Arad era stato nel 

frattempo collegato. La Corte distrettuale di Tel Aviv, nuovamente adita in merito 

nel 1998, ribadì però l’obbligo di ottemperare alla sua precedente sentenza come 

successivamente avvenne145. Nello stesso anno sempre la Corte distrettuale di Tel 

Aviv nella causa Meir – che parimenti riguardava un malato di SLA – affermò 

altresì la validità delle disposizioni anticipate di trattamento precedentemente 

dettate dal paziente e, in base alle stesse, ammise la rimozione della ventilazione e 

della nutrizione artificiale. Infine, nel 1999 sempre la Corte distrettuale di Tel Aviv 

ha accolto l’istanza sulla rimozione della ventilazione artificiale e del sondino 

gastrico che erano stati applicati ad una anziana di 91 anni in stato vegetativo 

permanente senza che questa, come sostenuto dal figlio, avesse espresso una tale 

volontà. Il Procuratore della Repubblica decise però di impugnare il provvedimento 

presso la Corte suprema che, da un lato, non confermò la decisione della corte 

distrettuale146 per motivi procedurali (inclusa l’impossibilità di determinare la 

volontà dell’anziana donna)147 ma che, dall’altro, nella stessa sentenza invitò la 

Knesset ad intervenire tramite legge allo scopo di chiarire la distinzione tra 

                                                 
da due medici, da uno psicologo o assistente sociale e da un rappresentante della società o da una 

persona di un’autorità religiosa)  dopo aver sentito il paziente, abbia verificato che: 1) il paziente 

abbia ricevuto le informazioni necessarie per esprimere una scelta informata, 2) vi sia l’aspettativa 

che il trattamento possa sensibilmente migliorare le condizioni di vita del paziente e, infine 3) via 

sia l’aspettativa ragionevole che il paziente, a seguito del trattamento, presti il proprio consenso 

informato Infine in base al comma 3 dell’art. 15  il medico in presenza di una «situazione 

d’emergenza medica» può intervenire senza il consenso informato del paziente  nel caso in cui non 

sia possibile ottenerlo  proprio  a causa delle circostanze di emergenza  (incluso  lo stato  fisico e  

mentale). In tali circostanze se il medico deve effettuare dei trattamenti specifici (indicati 

nell’allegato alla legge) deve però richiedere il consenso di almeno tre medici nella misura in cui le 

stesse lo permettano. 
145 Cfr. C. Shalev, Paternalism and Autonomy in End-of-Life Decision-Making: The Israeli 

Normative Ambivalence, in Israel Yearbook on Human Rights, cit., 131-133. 
146  C. Shalev, Health Rights, in Israel Affairs, Vol. 11, No. 1, 2005, 69. 
147 S. Brody, How To Build Consensus on Divisive Issues: Four Lessons from the Terminally Ill 

Patient Law, in mizrachi.org/hamizrachi/how-to-build-consensus-on-divisive-issues-four-lessons-

from-the-terminally-ill-patient-law.  



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 30  

 

astensione e rimozione dei trattamenti vitali e per disciplinare le disposizioni 

anticipate di trattamento148.  

Proposte in tal senso erano state peraltro intanto già avanzate come dimostra la 

presentazione nel 1999 alla Commissione «Diritto e Giustizia» della Knesset di due 

distinti progetti di legge («Diritto a morire con dignità» e «Diritto di decidere del 

prolungamento della vita») che, pur essendo stati uniti in un unico progetto dal 

nome «Astensione dal prolungamento della vita – testamento biologico, 2001», si 

arenarono in prima lettura149. Viceversa, fu più “fortunata” l’iniziativa del 

Ministero della salute che nel 2000 istituì una Commissione di 59 componenti la 

quale – sotto la presidenza dell’ortodosso A. Steinberg – si sarebbe dovuta 

complessivamente occupare degli aspetti connessi con il fine vita allo scopo di 

presentare un progetto ampiamente condiviso. Di conseguenza tale Commissione 

risultava formata da 26 medici, da 13 esperti di diritto, da 12 filosofi/esperti in etica 

e da 7 esperti di Halachà. Tra questi 45 erano uomini mentre 14 erano donne. Per 

quanto riguarda l’appartenenza religiosa un rappresentante era druso, uno cristiano 

e uno musulmano mentre i restanti 56 erano ebrei di cui 34 laici, 17 nazional 

religiosi, tre ortodossi, un conservatore e un riformista. I lavori della Commissione, 

suddivisa ulteriormente per materia in 4 sottocommissioni di cui una sull’Halachà, 

si prolungarono per ben due anni prima che un corrispondente progetto di legge – 

che manteneva «un equilibrio tra […] il principio valoriale della sacralità della vita, 

[…] l’importanza della qualità della vita, […] il valore morale di prevenire un 

grande dolore […] la sofferenza, […] il principio valoriale della dignità della 

persona e il suo diritto ad affermare la propria autonomia» – potesse essere 

sottoposto al Ministero della Salute150. Infine, nella primavera del 2004 tale 

progetto, dopo essere stato discusso dal Governo, venne presentato alla Knesset che 

lo approvò il 6 dicembre 2005 con il titolo di «Legge sul paziente morente»151.  

Tale legge, nel riconoscere la tensione tra i principi laici e religiosi152, dichiara 

innanzitutto che il suo scopo è quello di disciplinare il trattamento medico dei 

pazienti terminali sulla base del bilanciamento tra il valore della santità della vita 

umana, il valore della volontà autonoma dell’individuo e l’importanza della qualità 

della vita (art. 1, lett. a)153. Subito dopo nello stesso articolo però si afferma che la 

                                                 
148  C. Shalev, End-of-Life Care in Israele – The Dying Patient Law, 2005, cit., 285. 
149 Cfr. M. Figdor, Halacha und Fragen am Ende des Lebens Anwendung der traditionellen 

jüdischen Lehre auf modern Fragestellungen am Beispiel des terminalen Patienten, in Justiz und 

Legislative im Staat Israel, Dissertation zum Erwerb des Doktorgrades der Medizin an der 

Medizinischen Fakultät der Ludwig-Maximilians-Universität zu München, 2015, 95, in edoc.ub.uni-

muenchen.de/18969/1/Figdor_Moritz.pdf.  
150 A. Steinberg, C.L. Sprung, The dying patient: new israeli legislation, in Intensive Care Med, 32, 

2006, 1235. 
151 The Dying Patient Law, 2005, Translated by Vardit Ravitsky, Ph.D. and Adv. Michal Prawer 

reperibile in medethics.org.il/wp-content/uploads/2022/01/02_The-Dying-Patient-Law_13-29.pdf.  
152 M.E. Bentwich, Advance Directives in Israel, in D. Cheung, M. Dunn, Advance directives across 

Asia: a comparative sociolegal analysis, cit., 25. 
153 A. Jotkowitz and A. Steinberg, Multiculturalism and End-of-Life Care: The New Israeli Law for 

the Terminally Ill Patient, in American Journal of Bioethics, Vol. 6, No. 5, September/October 2006, 

18. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 31  

 

legge non si basa solo sui valori d’Israele quale Stato ebraico e democratico ma 

altresì sui principi della morale, dell’etica e della religione (art. 1, lett. b). In 

aggiunta «nella legge si pone l’accento più sulla centralità dei doveri dei medici 

rispetto al riconoscimento del diritto dei pazienti, anche questo frutto dell’influenza 

del diritto religioso ebraico»154. 

Di seguito la legge – dopo aver definito «malato terminale» la persona le cui 

aspettative di vita, nell’opinione del medico responsabile, sono al massimo di sei 

mesi pur somministrando la cura appropriata e, invece, «malato terminale nelle fasi 

finali della sua vita» chi, secondo l’opinione del medico responsabile, ha 

un’aspettativa di vita di due settimane pur somministrando la cura appropriata – 

provvede a disciplinare alcuni aspetti del fine vita partendo dalla presunzione per 

cui tutte le persone desiderano continuare a vivere sino a che sia dimostrato 

l’opposto.  

Secondo la stessa legge la presunzione della volontà di vivere viene infatti meno 

solo in una delle seguenti condizioni: 1) se il malato terminale è capace di intendere 

e di volere sulla base dei desideri espressi più di recente mentre 2) se il malato 

terminale non è capace di intendere e di volere sulla base: 2a) delle sue direttive 

anticipate di trattamento formulate secondo quanto stabilito dalla stessa legge, 

oppure 2b) sulla base di una decisione del suo rappresentate a ciò delegato o di una 

decisione del competente comitato istituzionale dell’ospedale/Comitato nazionale 

oppure, in assenza di queste, di una decisione del medico responsabile, assunta 

tenendo in considerazione le dichiarazioni dei soggetti indicati nella stessa legge. 

Ulteriori disposizioni sono previste per i minori.  

La volontà del malato terminale, che è capace di intendere e di volere e che non 

intende prolungare la sua vita, deve essere rispettata e non devono essere pertanto 

avviati i trattamenti medici dallo stesso rifiutati. Il personale, che si prende cura del 

paziente, deve tuttavia comunque effettuare ogni sforzo per persuaderlo a ricevere 

l’ossigeno, la nutrizione e l’idratazione nonché curare le comorbilità e fornire cure 

palliative.  

La volontà del malato terminale non capace di intendere e di volere – che si trova 

in uno stato di sofferenza estrema e la cui volontà di non prolungare la vita è stata 

correttamente accertata – deve essere parimenti rispettata astenendosi dall’avviare 

i trattamenti medici relativi alla sua malattia incurabile. Al tempo stesso però si 

devono comunque somministrare le cure ancillari tranne nel caso in cui il paziente, 

sempre secondo quando dallo stesso precedentemente espresso o dal suo 

rappresentante, si trovi nella fase finale della sua malattia terminale (mantenendo 

però sempre l’idratazione ad esclusione del caso in cui anche ciò provochi 

sofferenza).  

Indipendentemente dalla circostanza per cui i malati terminali siano capaci o 

incapaci di intendere e di volere la legge in esame – così come già, del resto, 

affermato dalla Corte suprema nella sentenza che aveva capovolto la decisione della 

Corte distrettuale di Tel Aviv – continua dunque ad ammettere solo la possibilità di 

                                                 
154 L. De Grazia, Il sistema costituzionale e il fattore religioso in Israele, cit., 9, nota 32. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 32  

 

astenersi dall’attivare i trattamenti di sostegno vitale. In tale prospettiva nella legge 

è stata pertanto prevista anche la possibilità di trasformare i trattamenti di sostegno 

vitale artificiale da continuativi in ciclici grazie, ad esempio, alla introduzione di 

respiratori artificiale dotati di timer che permettono, alla fine di un ogni ciclo, di 

decidere di non riattivarli cosa che implica un’omissione e non il compimento di 

un’azione da parte dell’operatore sanitario155.   

La legge comunque non impone al medico curante l’obbligo di avviare dei 

trattamenti o di astenersi dall’avviare gli stessi se ciò è contrario ai suoi valori, alla 

sua coscienza e alle sue valutazioni mediche ma in questo caso deve trasferire il 

paziente malato terminale ad un altro medico secondo quanto stabilito in un accordo 

con l’istituto ospedaliero ove presta servizio.  

In aggiunta qualora vi sia un dubbio circa la volontà del paziente di prolungare 

o meno la vita deve comunque prevalere l’opzione favorevole ad essa anche se in 

base alla legge il medico – in una situazione d’emergenza in cui è coinvolto un 

paziente malato terminale nelle fasi finali della sua vita, del quale non può essere 

accertata la volontà a causa della situazione d’emergenza o perché incapace di 

intendere e di volere – è autorizzato ad astenersi dal somministrare cure salvavita.  

Si tratta comunque di un’eccezione in quanto la legge ribadisce in maniera chiara 

che non è ammessa l’eutanasia attiva, il suicidio medicalmente assistito e qualsiasi 

altra azione che intenzionalmente e in maniera attiva accorci la vita di un paziente. 

Anzi, in base alla stessa, il medico è obbligato a rispettare la volontà del malato 

terminale che vuole prolungare la sua vita156 e deve altresì fornire, in conformità 

con le altre leggi e le condizioni del sistema sanitario israeliano, il trattamento 

medico richiesto anche se, in considerazione delle circostanze lo ritiene 

ingiustificato, tranne nel caso in cui non prolunghi la vita del paziente o arrechi un 

danno significativo allo stesso o ad altri.  

Infine la stessa legge prevede la formazione presso gli istituti di cura di un 

comitato istituzionale composto da quattro medici, da un’infermiera, da un 

assistente sociale o da uno psicologo clinico, da un avvocato e da un religioso al 

quale si possono rivolgere il paziente, il rappresentante di un paziente, un parente o 

il tutore del paziente non capace di intendere e di volere, il medico curante o il 

medico personale del paziente oppure un assistente sociale con la richiesta di 

pronunciarsi in caso di dubbio o di conflitto fra le parti in merito alla definizione 

del paziente quale malato terminale, al desiderio del paziente di continuare a vivere, 

alla capacità del paziente di intendere e di volere e qualora, nel caso di un minore, 

                                                 
155 V. Ravitsky, A, Steinberg, Withholding and Withdrawing: A Religious-Cultural Path Toward a 

Practical Resolution, in The American Journal of Bioethics, Vol. 19, No. 39, 2019, 49-50. 
156  In tale caso la volontà di volere attivare dei  trattamenti  straordinari, specularmente  a quella di 

non volerli attivare, si ritiene manifestata nel caso del malato terminale capace di intendere e di 

volere sulla base del suo desiderio espressamente manifestato mentre, nel caso del malato terminale 

che non è in grado di intendere e  di volere  e di un ragazzo di 17 anni, sulla base  delle direttive di 

trattamento anticipato, di una  decisione  del suo rappresentante secondo la procura affidatagli, di 

una decisione della commissione istituzionale o della Commissione nazionale e, in subordine, di una 

dichiarazione esplicita di una persona a lei vicina o, infine anche in assenza di una tale dichiarazione, 

in accordo con il suo tutore o la persona a lui vicina. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 33  

 

vi sia un conflitto tra i genitori, un conflitto fra i genitori e il paziente, un conflitto 

tra la famiglia e i medici curanti, un conflitto tra il rappresentante del paziente e 

qualcuno che ritiene che il primo non agisca secondo le volontà del paziente, un 

conflitto relativo alle direttive anticipate di trattamento o derivante dalla 

discrepanza tra queste e le direttive stabilite dal sostituto del paziente. Il comitato 

istituzionale può decidere direttamente la questione a lui sottoposta, coadiuvare le 

parti al conflitto nell’assumere esse stesse una decisione o trasmetterla al comitato 

etico nazionale che può altresì intervenire in casi eccezionali in cui siano messi in 

gioco principi rilevanti. Il Comitato etico nazionale formula, inoltre, 

raccomandazioni di carattere generale concernenti la cura in Israele dei pazienti 

malati terminali, stabilisce un sistema per migliorare la cura dei pazienti malati 

terminali e riconosce le cure palliative come una specialità medica157.  

Nonostante tale Legge chiaramente manifesti un orientamento differente rispetto 

a quello delle corti distrettuali – che avevano precedentemente ammesso altresì la 

possibilità, seppure solo in presenza di determinate condizioni, di rimuovere dei 

trattamenti medici già avviati il 23 novembre 2014 la Corte distrettuale di Tel Aviv 

ha emanato una decisione che non trova precedenti in quanto, con il consenso del 

Procuratore generale, ha per la prima volta autorizzato l’interruzione del 

trattamento di sostegno vitale collegato a una persona malata di SLA da molti anni 

ma che non era ancora sul punto di morte bensì era sulla soglia di perdere le proprie 

capacità cognitive quando gli è stata concessa l’autorizzazione158. Tale decisione è 

stata ampiamente contestata dal “Movimento per lo Stato ebraico” che l’ha definita 

un’importante violazione della Legge sul paziente morente del 2005. 

 

4.2 Nell’Unione Indiana 

 

A differenza di quanto previsto dalla Costituzione pluritestuale di Israele, che 

riconosce espressamente il principio della sacralità della vita, quella dell’Unione 

Indiana all’art.21, nel riflettere la diversa impostazione giuridico-culturale, 

stabilisce che: «nessuna persona può essere privata della vita o della libertà 

personale se non secondo la procedura stabilita per legge». Il Codice penale inoltre 

considera come crimini non solo l’istigazione al suicidio (art. 306)  ma anche il 

tentato suicidio (art. 309)159 non più sanzionato in Israele.  

Per quanto riguarda il ruolo della giurisprudenza si può tuttavia osservare che 

anche i tribunali indiani, al pari di quelli israeliani, sono stati frequentemente aditi 

in relazione a questioni che riguardano il fine vita. Parimenti anche dalla 

giurisprudenza delle corti indiane, inclusa quella della Corte suprema, sono emersi 

orientamenti diversi, che hanno dato luogo a decisioni differenti nel tempo. 

                                                 
157 Per il contenuto della Legge cfr.:  A.B. Jotkowitz, S. Glick, The Israeli Terminally Ill Patient 

Law of 2005, in J. Pall. Care, Vol. 25, No. 4, 2009, 284-286. 
158 R. Levush, Euthanasia under Israeli Law, January 29, 2015, in 

blogs.loc.gov/law/2015/01/euthanasia-under-israeli-law/.  
159  S.  Petikam, Euthanasia in India – Legislative Perspective, in Revista de Drept Constituțional, 

No. 1, 2021, 46-47. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 34  

 

Ad esempio, l’Alta Corte di Bombay nel caso State of Maharashtra vs. Maruti 

Sripati Dubal del 1986 – partendo dal presupposto che il diritto alla vita, 

contemplato all’art. 21 Cost., implica anche il diritto alla morte – aveva affermato 

che l’art.309 del Codice penale, che punisce il tentato suicidio, era ultra vires. 

Viceversa l’Alta Corte dell’Annah Pradesh nel caso Chenna Jagadesswar vs. State 

of Andhra Pradesh del 1988, ha sostenuto che il diritto alla morte non è ricompreso 

nel diritto alla vita («Right to die is not a fondamental right under article 21 of the 

Constitution»)160. Infine, non sono stati rari i casi in cui le Alte Corti degli Stati si 

sono solo limitate a rifiutare istanze concernenti richieste di eutanasia senza entrare 

nel merito161.  

In relazione alla Corte suprema si può invece osservare che essa ha inizialmente 

accolto quanto anticipato dall’Alta Corte di Bombay nel caso State of Maharashtra 

vs. Maruti Sripati Dubal del 1986162. Nella sentenza Rathinam v. Union del 1994 

la Corte suprema, applicando il ragionamento analogico, ha infatti sostenuto che – 

come il diritto di espressione sancito all’art.19 Cost. non comporta solo la libertà di 

parola ma anche la libertà di non parlare – analogamente il diritto alla vita, sancito 

all’art.21 Cost., non comporta solo il diritto di vivere ma anche il diritto di non 

vivere e, quindi, il diritto di morire. Sulla base di tale presupposto la Corte suprema 

dichiarava pertanto l’incostituzionalità dell’art.309 del Codice penale, che 

configura il tentato suicidio come un crimine, in quanto in contrasto non solo con 

l’art.21 Cost., che presuppone il riconoscimento del diritto alla morte ma altresì con 

l’art. 14 Cost. relativo al principio di uguaglianza. Infine, la Corte nella stessa 

sentenza dichiarava parimenti incostituzionale l’art.306 del Codice penale 

sull’istigazione al suicidio per violazione del solo art.14 Cost. 

A due anni di distanza da tale pronuncia la Sezione costituzionale della Corte 

suprema, nella sentenza Gian Kaur vs. State of Punjab del 1996, ha viceversa 

sostenuto che il ragionamento analogico non può, anche in considerazione del 

principio della sanctity of life, essere applicato ai fini dell’interpretazione dell’art. 

21 sul diritto alla vita163. Di conseguenza – nell’esercitare l’overruling nei confronti 

della sentenza Rathinam vs. Union del 1994 – giungeva a stabilire che: «right to life 

does not include right to die. Extinction of life is not included in Protection of Life» 

e, corrispondentemente, riaffermava la conformità dell’art.309 del Codice penale, 

che punisce il tentato suicidio, agli artt. 21 e 14 Cost. e la conformità dell’art.306 

del Codice penale, che punisce l’istigazione al suicidio, all’art.14 Cost. D’altro lato 

nella stessa sentenza la Corte suprema – partendo dal presupposto (sviluppato sin 

                                                 
160  S. Pandey, Position Of Euthanasia In India: Legal Perspective, in Indian Journal of Integrated 

Research in Law, Vol. 2, No. 1, 2022, 12, reperibile in ijirl.com/volume-ii-issue-i/.  
161 S. Kanniyakonil, New Developments in India Concerning the Policy of Passive Euthanasia, in 

Developing world bioethics, Vol. 18, No. 2, 2018, 192. 
162 G. Bhagyamma, Dr. Ramesh, Legal and Ethical Perspectives on Euthanasia: A Comparative 

Study of India and Canada, in International Journal of Law Management and Humanities, Vol. 6, 

No. 2, 2023, 3020, reperibile in ijlmh.com/paper/legal-and-ethical-perspectives-on-euthanasia-a-

comparative-study-of-india-and-canada/.  
163   S. Rao, India and Euthanasia: The Poignant Case of Aruna Shanbaug, in Medical law review, 

Vol. 19, No. 4, 2011, 648. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 35  

 

dal 1981 nella sua giurisprudenza) per cui l’art.21 Cost. ricomprende non solo il 

diritto alla vita ma anche il diritto ad una vita dignitosa – giungeva a riconoscere 

che quest’ultimo presuppone a sua volta il diritto ad una morte dignitosa allorché il 

processo di morte naturale sia già iniziato. Nella stessa sentenza la Sezione 

costituzionale della Corte suprema indiana, pur senza menzionare ancora 

espressamente l’eutanasia passiva, sottolineava inoltre che, nel caso di una persona 

morente, malata terminale o in stato vegetativo permanente, sarebbe potuta altresì 

sorgere la questione circa l’ammissibilità di porre, in tali condizioni, 

anticipatamente fine alla propria vita. Essa infatti affermava che: «A question may 

arise, in the context of a dying man, who is, terminally ill or in a persistent 

vegetative state that he may be permitted to terminate it by a premature extinction 

of his life in those circumstances [….This category of cases may fall within the 

ambit of the ‘right to die’ with dignity as a part of right to live with dignity, when 

death due to termination of natural life is certain and imminent and the process of 

natural death has commenced»164.  

Tale ragionamento è stato ripreso dalla stessa Corte suprema allorché, nel caso 

Aruna Shanbaug vs. Union del 2011, è stata chiamata a pronunciarsi su istanza della 

giornalista, P. Virani, che chiedeva l’eutanasia passiva involontaria per la signora 

Aruna Shanbaug in stato vegetativo permanente da ben 42 anni presso un ospedale 

di Mombay165. In tale lunga sentenza la Corte suprema – ricollegandosi, al 

precedente caso Gian Kaur (secondo un’interpretazione poi dimostratasi non del 

tutto corretta) – affermava infatti che: «[…] in the case of a dying person who is 

terminally ill or in a permanent vegetative state he may be permitted to terminate it 

by a premature extinction of his life in these circumstances and it is not a crime vide 

Gian Kaur's case» (sez. 30). In secondo luogo, in tale sentenza la Corte suprema 

operava la distinzione tra suicidio assistito, eutanasia attiva ed eutanasia passiva166. 

Nello specifico, secondo la Corte suprema, quest’ultima consiste: «nel rifiuto dei 

trattamenti medici finalizzati a mantenere in vita il paziente» quali «la non 

somministrazione di antibiotici senza i quali il paziente probabilmente morirebbe o 

la rimozione del polmone artificiale di un paziente in coma». Nel fornire tale 

definizione la Corte suprema – differentemente dalla legislazione israeliana – 

faceva dunque rientrare nella definizione di eutanasia passiva anche la rimozione 

                                                 
164 La Sezione costituzionale della Corte suprema proseguiva affermando che «The debate even in 

such cases to permit physician assisted termination of life is inconclusive. It is sufficient to reiterate 

that the argument to support the view of permitting termination of life in such cases to reduce the 

period of suffering during the process of certain natural death is not available to interpret Article 21 

to include therein the right to curtail the natural span of life». 
165  Si trattava dello stesso ospedale in cui era stata precedentemente assunta in qualità di infermiera 

e dove, la sera del 27 novembre 1973, al termine della sua attività lavorativa, aveva subito una 

violenza che l’aveva condotta in tale stato. 
166 T. Maheshwari, Case analysis of Aruna Ramchandra Shanbaug vs Union of India, in Manupatra, 

Jul 14, 2022, consultato all’indirizzo articles.manupatra.com/article-details/Case-analysis-of-

Aruna-Ramchandra-Shanbaug-vs-Union-of.  



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 36  

 

dei trattamenti di sostegno vitale167. In terzo luogo, nella stessa sentenza la Corte 

suprema precisava che – nel caso in cui un paziente moribondo in coma o in stato 

vegetativo permanente non fosse stato in grado di manifestare la propria volontà – 

la decisione sarebbe spettata ai familiari o, in assenza di questi, al next friend e ai 

medici che lo avevano in cura. In considerazione del «low ethical levels prevailing 

in our society today and the rampant commercialization and corruption […]» una 

tale decisione doveva tuttavia essere necessariamente sottoposta all’approvazione 

dell’Alta Corte dello Stato interessato dell’Unione che poteva esprimersi in merito 

sulla base dell’art.226 Cost168. L’Alta Corte, investita della questione dagli aventi 

diritto sopra ricordati, avrebbe quindi dovuto formare una commissione di tre 

medici169 che – dopo aver esaminato il paziente, analizzato tutta la relativa 

documentazione medica e raccolto le opinioni dello staff ospedaliero – doveva 

redigere un report da sottoporre alla prima. Infine, sulla base di tale di tale report170 

l’Alta Corte, in qualità di parens patriae, si sarebbe dovuta pronunciare in merito 

alla rimozione degli strumenti di sostegno vitale applicando «the principle of ‘best 

interest of the patient’ laid down by the House of Lords in Airedale’s case». Tale 

procedura, secondo quanto stabilito nella stessa sentenza, si sarebbe dovuta 

applicare in tutta l’India sino all’adozione di una corrispondente legge da parte del 

Parlamento171 che veniva contemporaneamente invitato a depenalizzare il tentativo 

di suicidio contemplato dall’art.309 del Codice penale Indiano.  

Nella sentenza K.S. Puttaswamy and Another vs. Union of India and Others del 

2017 la Corte suprema ha ulteriormente affermato che il diritto di rifiutare i 

trattamenti medici di sostegno vitale rientra nel diritto alla privacy parimenti 

tutelato dall’art.21 Cost. In tale sentenza infatti – dopo aver riconosciuto che in 

India il diritto alla privacy è un diritto fondamentale protetto dall’art.21 – si 

stabiliva che: «An individual’s right to refuse the lifeprolonging medical treatment 

or terminate life is another freedom which falls within the zone of right of privacy».  

                                                 
167 R.  Shukla, Passive Euthanasia in India: A Critique, in Indian journal of medical ethics, Vol. 1, 

No. 1, 2016, 35–38, ijme.in/wp-content/uploads/2016/11/2098-5.pdf.  
168 La Corte suprema giungeva peraltro a tali conclusioni dopo aver effettuato un’ampia disanima 

delle sentenze straniere concernenti l’eutanasia ma è evidente il preminente rilievo che assumeva il 

riferimento al formante giurisprudenziale inglese laddove nella sentenza in esame si affermava che: 

«We agree with the decision of the Lord Keith in Airedale's case (supra) that the approval of the 

High Court should be taken in this connection. This is in the interest of the protection of the patient, 

protection of the doctors, relative and next friend, and for reassurance of the patient's family as well 

as the public. This is also in consonance with the doctrine of parens patriae which is a well known 

principle of law». 
169 L’Alta corte dello Stato interessato avrebbe inoltre dovuto selezionare i componenti della 

Commissione medica, preferibilmente composta dal medico curante, da un neurologo e da uno 

psichiatra, tra un panel di medici  che tutte le Alte corti degli  Stati  avrebbero dovuto predisporre a 

tal fine in accordo con i governi  dei rispettivi Stati statali o Territori. 
170 Da trasmettere contestualmente ad altri organi statali, ai parenti del paziente morente o, in assenza 

di questi, al suo next friend.  
171 S.  Shekhar, G. Ashish, Euthanasia: India’s Position in the Global Scenario, in American Journal 

of Hospice and Palliative Medicine, Vol. 30, No. 7, 2013, 630. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 37  

 

Ad un anno di distanza la Sezione costituzionale della Corte suprema172 ha 

quindi emanato la sentenza Common Cause vs. Union of India del 2018173 nella 

quale ha innanzitutto ribadito quanto già affermato dalla Sezione costituzionale 

nella sentenza Gian Kaur vs. State of Punjab, ovverosia che il diritto a una morte 

dignitosa è ricompreso nell’art.21 Cost.174. In secondo luogo, con la Common Cause 

vs. Union la Corte suprema non solo riaffermava la distinzione, operata nella 

sentenza Aruna Shanbaug vs. Union, tra eutanasia attiva ed eutanasia passiva bensì 

precisava che con quest’ultima si deve intendere la richiesta di interrompere 

trattamenti di sostegno vitale mentre il rifiuto di avviarli rientra nel diritto di 

prestare o meno consenso alle cure mediche. Infine, nella stessa sentenza la Corte 

suprema introduceva le «Disposizioni anticipate di trattamento medico»175 grazie 

alle quali una persona adulta, allorché capace di intendere e di volere, può 

specificare quando un trattamento medico – che ha l’unico effetto di posticipare il 

processo di morte che può causare dolore, agonia e sofferenza e di creare per lo 

stesso una situazione non dignitosa – non deve essere avviato o deve essere 

rimosso176. L’esecuzione delle disposizioni anticipate di trattamento – quali 

espressione del diritto all’autodeterminazione e all’integrità del corpo nella sua 

interezza – veniva tuttavia subordinata all’osservanza di una procedura assai 

complessa e “garantista” puntualmente definita nella stessa sentenza177. D’altro lato 

                                                 
172 Inizialmente la Corte suprema non era stata convocata nella sua veste di sezione costituzionale 

che si è resa tuttavia necessaria perché ha dovuto dichiarare che la Corte suprema nel caso Aruna 

Shabaung aveva erroneamente interpretato quanto affermato nella sentenza Gian Kaur, nello 

specifico che l’eutanasia doveva essere legalizzata tramite legge. 
173 Per un’analisi puntuale di tale sentenza si rinvia a M. Bisi, La Corte Suprema indiana legalizza 

l’eutanasia passiva e fornisce le linee guida aggiornate per le advance directives sul fine vita, in 

DPCE online, Vol. 62, No. 1, 2024, 3-24. 
174 D. Srivastava, The Right to Die with Dignity: The Indian Supreme Court Allows Passive 

Euthanasia and Living Wills, in OxHRH Blog, 11 April 2018, consultabile online all’indirizzo 

ohrh.law.ox.ac.uk/right-to-die-with-dignity-a-fundamental-right-indian-supreme-court-allows-

passive-euthanasia-and-living-wills.  
175 S.V.S. Bandewar,  L. Chaudhuri, L. Duggal,  S. Nagral (on behalf of the Managing Committee, 

FMES), The Supreme Court of India on euthanasia: Too little, too late,  in  Indian J Med Ethics, 

Vol. 3, No. 2, 2018, 91, consultabile online al link ijme.in/wp-

content/uploads/2018/04/262ed91_the_supreme_court.pdf.  
176 In base a quanto stabilito dalla Corte suprema le direttive dovevano essere firmate dall’esecutore 

in presenza di due testimoni e controfirmate dal competente Magistrato di Prima classe che, 

corrispondentemente designato dal giudice di Distretto, doveva tenere copia del documento anche 

in formato digitale con contemporaneo invio di un’ulteriore copia all’ufficio competente 

dell’aggregazione di municipi, della municipalità o del Panchayat rispettivamente interessati  come 

pure al medico di famiglia. Le direttive potevano comunque essere sempre revocate in qualsiasi 

momento mentre se esistevano più versioni avrebbero fatto fede le ultime. 
177 Difatti in base alla Legge il medico curante - che era al corrente che un malato terminale 

sottoposto a trattamento medico prolungato con nessuna aspettativa di guarigione aveva dettato delle 

direttive mediche anticipate – doveva innanzitutto verificare l’autenticità delle stesse presso un 

Magistrato di primo grado e informare l’esecutore/tutore e i suoi familiari sulle conseguenze della 

loro attuazione. Di seguito l’ospedale doveva formare una commissione medica incaricata di fornire 

un parere preliminare sul fatto se certificare o meno l’attuazione delle direttive mediche anticipate. 

Tale parere preliminare, se favorevole, doveva essere quindi inviato al Magistrato di livello 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 38  

 

la Corte suprema sottolineava che l’assenza di Disposizioni anticipate di 

trattamento non precludeva l’interruzione degli strumenti di sostegno vitale di un 

malato terminale e in merito delineava una procedura ad hoc, nel corso della cui 

applicazione, si sarebbe dovuto tenere sempre in considerazione il principio del best 

interest del paziente.  

Le procedure introdotte erano tuttavia talmente complesse che, successivamente 

alla sentenza Common Cause, nessuna richiesta per procedere all’eutanasia passiva 

è pervenuta alle Alti Corti degli Stati dell’Unione Indiana. Di conseguenza nel 2023 

la Corte suprema – in seguito ad una writ petition dell’Indian Society of Critical 

Care Medicine – ha emanato, sulla base dell’art. 142 Cost., l’Order del 24 gennaio 

2023178 con il quale ha semplificato il procedimento precedentemente previsto. 

Grazie a tale intervento il procedimento per dar esecuzione alle disposizioni 

anticipate di trattamento è stato abbreviato da tre a due fasi ed è stato eliminato 

l’intervento del tribunale (tranne nel caso di ricorso contro le decisioni della 

commissione medica di secondo grado). Con la stessa sentenza è stata inoltre 

semplificata la procedura per autenticare le Disposizioni anticipate di 

trattamento179. 

Quanto stabilito dalla Corte suprema non ha trovato tuttavia ancora 

accoglimento in leggi del Parlamento anche se delle proposte in tal senso sono state 

già sollevate. Ad esempio, la relazione n. 146 del 2006 del Comitato legislativo 

della Camera bassa180 – dopo avere lungamente analizzato la giurisprudenza 

straniera e interna – nelle conclusioni proponeva un progetto di legge intitolato: 

«The Medical Treatment of Terminally-ill Patients (Protection of Patients and 

Medical Practitioners) Act»181. Il Comitato legislativo, successivamente 

all’emanazione della sentenza Aruna Shanbaug vs. Union of India del 2011, 

reiterava tale progetto nella sua relazione n. 241 del 2012 con alcune modifiche che, 

                                                 
distrettuale che doveva costituire un’ulteriore commissione medica che, dopo aver visitato 

l’ospedale in cui si trovava il malato terminale, poteva (se d’accordo con la prima commissione) 

certificare il ricorso alle Direttive mediche anticipate. Infine, il certificato doveva essere indirizzato 

al Magistrato di primo grado che, dopo aver visitato il malato terminale ed analizzato i documenti, 

poteva (sempre se d’accordo con le due commissioni) autorizzare l’astensione dalla 

somministrazione o la rimozione dei trattamenti medici. Nel caso in cui i pareri delle commissioni 

fossero stati negativi l’esecutore delle Direttive mediche anticipate, i suoi familiari o il medico 

curante dell’ospedale ex art. 226 Cost. avrebbero potuto comunque presentare ricorso dinanzi 

all’Alta Corte dello Stato interessato che – dopo aver eventualmente a sua volta formato una 

commissione medica – doveva pronunciarsi il prima possibile nel best interest di quest’ultimo. 
178 L’Order del 24 gennaio 2023 reperibile all’indirizzo livelaw.in/pdf_upload/79-common-cause-

v-union-of-india-24-jan-2023-457290.pdf  
179 Cfr. E. Pivato, India – Supreme Court – Common Cause v. Union of India: Advance Medical 

Directive e trattamenti di sostegno vitale, 23 gennaio 2023, consultabile online all’indirizzo 

biodiritto.org/Biolaw-pedia/Giurisprudenza/India-Supreme-Court-Common-Cause-v.-Union-of-

India-Advance-Medical-Directive-e-trattamenti-di-sostegno-vitale.  
 180 A. Gera, B. Sharma, J.  Sood, Legal issues in end-of-life care: Current status in India and the 

road ahead, in Curr. Med. Res. Pract., Vol. 13, No. 1, 2023, 34. 
181 Il Report n.  196 – intitolato «Medical Treatment to Terminally Ill Patients (Protection of Patients 

and Medical Practitioners)» – è interamente disponibile all’indirizzo 

indiankanoon.org/doc/161101318/.  



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 39  

 

in parte, riproducevano quanto affermato in tale sentenza182. Infine, nel 2016 il 

Ministero per la salute e per il benessere della famiglia ha deciso di sottoporre lo 

stesso progetto alla discussione pubblica183 che non è stata tuttavia accompagnata 

dalla sua approvazione definitiva. Di conseguenza in India le questioni relative al 

fine vita sono ancora essenzialmente disciplinate sulla base di quanto stabilito della 

Corte suprema.  

 

4.3 Nella Federazione di Russia  

 

La Costituzione della Russia stabilisce esplicitamente all’art.21 che «Ognuno ha 

diritto alla vita». Tale diritto non era stato peraltro mai espressamente riconosciuto 

non solo nel corso dell’Impero zarista ma neppure in vigenza dello Stato socialista. 

In Unione Sovietica esso venne infatti proclamato per la prima volta all’art.13 della 

Dichiarazione dei diritti e delle libertà dell’uomo del 5 settembre 1991, è stato 

quindi accolto per imitazione nella Dichiarazione dei diritti e delle libertà dell’uomo 

e del cittadino della RSFSR del 22 novembre 1991 (art.7), inserito con la revisione 

del 21 aprile 1992 nell’ultima Costituzione socialista della RSFSR del 1978 e, 

infine, proclamato nel precedentemente citato art. 21 della vigente Costituzione 

della FR del 1993. In tale articolo si prevede inoltre che: «La dignità della persona 

è tutelata dallo Stato. Nulla può giustificare la sua diminuzione. Nessuno deve 

essere sottoposto a torture, violenza e ad altro trattamento o punizione crudele o che 

mortifichi la dignità umana. Nessuno può essere sottoposto senza volontario 

consenso ad esperimenti scientifici o ad altri esperimenti». 

Sin dall’approvazione del nuovo Codice penale dell’Impero russo del 1903 è 

stato invece previsto il reato di omicidio su richiesta della vittima. Tale Codice 

all’art.460 stabiliva infatti che: «Chiunque sia colpevole di omicidio commesso su 

insistenza della vittima per compassione nei suoi confronti è punito con la 

reclusione nella fortezza per un periodo non superiore a tre anni», mentre per 

l’omicidio semplice, senza attenuanti, la condanna non poteva essere inferiore agli 

8 anni (art.453)184. 

Successivamente alla Rivoluzione d’ottobre l’omicidio commesso su richiesta 

della vittima per compassione venne persino del tutto depenalizzato stabilendo 

esplicitamente all’art.143 del Codice penale della Repubblica Socialista Federativa 

Sovietica Russa (RSFSR) – approvato il 1° giugno 1922 prima della formazione 

                                                 
182 Il Report n. 241 – intitolato «Passive Euthanasia – A Relook» – è interamente disponibile online 

in cdnbbsr.s3waas.gov.in/s3ca0daec69b5adc880fb464895726dbdf/uploads/2022/08/2022081061-

1.pdf.  
183 S. Kanniyakonil, New Developments in India Concerning the Policy of Passive Euthanasia, in 

Developing world bioethics, Vol. 18, No. 2, 2018, 193–195; A. Mathew, M.R. Rajagopal, Care of 

the Terminally Ill Patient in India: Comments on the Proposed Legislation, in Journal of global 

oncology, Vol. 3, No. 3, 2017, 278–279.  
184 N. E. Alionkin, Ugolovnaja otvetstvennost’ za ubijstvo po pros’be poterpevšego [La 

responsabilità penale per omicidio su richiesta della vittima,  in Vestnik Moskovskogo Universiteta, 

Serija 11, Pravo No. 2, 2014, 76, consultato in cyberleninka.ru/article/n/ugolovnaya-otvetstvennost-

za-ubiystvo-po-prosbe-poterpevshego.  



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 40  

 

dell’URSS – che: «L’omicidio commesso su insistenza della vittima per sentimento 

di compassione non è punibile».  

Tale disposizione venne tuttavia subito eliminata nel novembre 1922 né 

reinserita nel nuovo Codice penale della RSFSR del 1926 né in quello successivo 

del 1960 in base ai quali l’omicidio, su richiesta della vittima, fu parificato 

all’omicidio doloso semplice, pur venendo nella prassi sempre applicata la pena 

inferiore prevista per tale reato.   

In seguito alla dissoluzione dell’URSS vennero quindi avviati i lavori per la 

redazione di un nuovo Codice penale della FR durante i quali venne altresì proposto 

di introdurre all’art.106 una disposizione che – nel riprendere chiaramente la 

formulazione dell’art. 460 del Codice penale russo del 1903 – recitava: «La 

privazione della vita per compassione nei confronti della vittima (eutanasia) – 

correlata ad una grave malattia incurabile e (o) a dolori fisici insopportabili della 

stessa e a condizione della sua libera manifestazione di volontà – è punita con 

l’arresto da quattro a sei mesi o con la privazione della libertà sino a tre anni»185. 

Tale proposta, tuttavia, non trovò definitivo accoglimento.  

Di conseguenza il nuovo Codice penale della FR del 13 giugno 1996 continua, 

come già i codici penali sovietici dalla fine del 1922, a prevedere l’omicidio su 

richiesta della vittima (del consenziente) facendolo rientrare nella categoria 

dell’«omicidio doloso semplice». Allo stesso tempo rispetto a quello sovietico del 

1960 il Codice penale della FR del 1996 individua espressamente nel sentimento di 

compassione un motivo di attenuazione della pena186. Il nuovo Codice al comma 1, 

lett. e dell’art.61 sulle «Circostanze attenuanti della pena» infatti stabilisce che tra 

queste rientra quella: «della commissione di un crimine per una combinazione di 

circostanze di vita difficili o per compassione». In aggiunta al comma 2 dello stesso 

articolo si afferma che: «Nell’irrogare la pena il giudice può tener conto di altre 

circostanze attenuanti non previste dalla prima parte del presente articolo».  

L’ordinamento russo non si limita tuttavia a prevedere la punibilità del reato su 

richiesta della vittima ma, a differenza degli altri ordinamenti oggetto di 

comparazione, pone un divieto esplicito di ricorso all’eutanasia. Poco prima 

dell’adozione della nuova Costituzione del 1993 venne infatti approvata la Legge 

della FR «Sui principi di tutela della salute dei cittadini della FR» del 22 luglio 

1993 che – a differenza della precedente Legge della RSFSR «Sulla tutela della 

salute» del 1971 – introduceva l’art.45 sul «Divieto di eutanasia». In esso si 

affermava che: «Al personale medico è vietato l’esercizio dell’eutanasia, ovverosia 

                                                 
185E.F. Vachtel’, V.V. Sevrjukov, Ugolovno-pravovaja charakteristica èvtanazii, [L’aspetto di 

diritto penale dell’eutanasia in Interaktivnaja nauka, Vol. 9, No. 64, 2021, 82, consultabile in online 

in cyberleninka.ru/article/n/ugolovno-pravovaya-harakteristika-evtanazii-pravovaya-harakteristika-

evtanazii.  
186 F.S. Fortuna, R. Todini, La riforma del diritto penale e penitenziario della Federazione Russa. 

Cenni comparatistici al progetto italiano di riforma del Codice penale, in Rassegna Penale e 

Criminologica, Vol. 1, No. 3, 2001, 64; M.M. Rybalnnik, K voprosu ugolovno-pravovoj ocenki 

evtanazii [The issue of criminal and legal estimation of euthanasia], in Vestnik Burijatskova 

Gosuniversiteta, No. 2, 2012, 265, reperito in cyberleninka.ru/article/n/k-voprosu-ugolovno-

pravovoy-otsenki-evtanazii.  



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 41  

 

l’accelerazione, su richiesta del paziente, della sua morte attraverso qualsiasi tipo 

di azione o strumenti, inclusa l’interruzione dei trattamenti artificiali di sostegno 

vitale» e che «La persona, che consapevolmente induce il malato all’eutanasia e (o) 

pratica l’eutanasia, è responsabile secondo quanto previsto dalla legislazione della 

FR».  

Nonostante tale divieto esplicito anche in Russia sono state comunque avviate 

iniziative volte a legalizzare l’eutanasia, inclusa la presentazione nel 2007 di un 

disegno di legge «Sull’eutanasia» di iniziativa della senatrice Valentina Petrenko, 

presidente del comitato per la politica sociale del Consiglio della Federazione 

dell’Assemblea Federale della FR187.  

Dinanzi a tale proposta è persino intervenuto il Comitato bioetico presso la 

Commissione della FR per le questioni dell’Unesco che il 1° giugno 2007 ha 

emanato una dichiarazione188 in cui sottolineava che: «[…] le persistenti proposte 

per legalizzare l'eutanasia non sono casuali. Sono generate dalla moderna situazione 

demografica, che è caratterizzata da uno spostamento verso l’invecchiamento della 

popolazione, che aggrava notevolmente la severità dei problemi irrisolti 

dell’assistenza sanitaria nazionale» e che, pertanto, da un lato «è necessario mettere 

in guardia contro azioni affrettate per legalizzare l’eutanasia che possono avere 

conseguenze sociali, giuridiche e morali profondamente negative» mentre, 

dall’altro: «risulta inaccettabile nascondere il problema e tentare di risolverlo dietro 

le quinte basandosi sull’opinione di un ristretto gruppo di esperti». Di conseguenza, 

concludeva il Comitato: «qualsiasi regolamentazione in questo settore può essere 

adottata solo se viene compresa e accettata dalla società russa» sulla base di 

un’ampia discussione pubblica sia sul problema dell’eutanasia sia sull’intera 

gamma dei problemi che i malati terminali e i loro parenti devono affrontare189.  

La nuova Legge della FR «Sui principi di tutela della salute dei cittadini della 

FR» del 21 novembre 2011, nel subentrare a quella precedente, tuttavia non solo 

non provvede a modificare l’impostazione di quest’ultima bensì amplia persino le 

ipotesi attraverso le quali può configurarsi l’esercizio di eutanasia, nello specifico 

estendendole anche all’omissione. All’art. 45 della nuova Legge – sempre intitolato 

«Divieto di eutanasia» – si afferma infatti che: «Ai medici è vietato l’esercizio 

dell’eutanasia, ovverosia l’accelerazione, su richiesta del paziente, della sua morte 

attraverso qualsiasi tipo di azione (omissione) o strumenti, inclusa l’interruzione 

dei trattamenti artificiali di sostegno vitale al paziente». In aggiunta in base 

all’art.71 della stessa Legge colui che si avvia all’esercizio della professione di 

medico deve prestare il seguente giuramento: «nel ricevere l’alto titolo di medico e 

                                                 
187 Sovet Federacii zanjalsja problemoj evtanazii [Il Consiglio della Federazione si è occupato del 

problema dell’eutanasia], 17 aprile 2007, consultabile online in 

rbc.ru/society/17/04/2007/5703c76c9a79470eaf76568e.  
188 O. Kubar, B. Yudin, Bioethics in Russia: History and Present-day Problems, in Asian Bioethics 

Review, Vol. 7, No. 5, 2015, Special Issue, 489. 
189 La Dichiarazione «Sulla questione della possibilità di autorizzare l’eutanasia in Russia» del 

Comitato bioetico presso la Commissione della FR per le questioni dell’Unesco in 

ras.ru/news/shownews.aspx?id=78e00fcc-08ea-41a2-9a67-d811d87b0b5c.     



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 42  

 

cominciando ad esercitare l’attività professionale giuro solennemente di non 

ricorrere mai all’eutanasia». Infine, il Codice etico del medico della FR all’art.42 

ribadisce nuovamente che: «Ai medici è vietato l’esercizio dell’eutanasia, 

ovverosia l’accelerazione, su richiesta del paziente, della sua morte attraverso 

qualsiasi tipo di azione (omissione) o strumenti, inclusa l’interruzione dei 

trattamenti artificiali di sostegno vitale al paziente».  

Parte della dottrina ritiene che dalla lettura del contenuto dell’art.45 della Legge 

della FR «Sui principi di tutela della salute dei cittadini della FR» – che vieta 

l’accelerazione della morte provocata non solo da un’azione ma anche da una 

omissione – giunge a concludere che l’ordinamento russo vieta l’eutanasia attiva e 

quella passiva190 sia nella forma della interruzione dei meccanismi di sostegno 

vitale sia in quella della loro mancata attivazione. Altri invece sottolineano che la 

Legge della FR «Sui principi di tutela della salute dei cittadini della FR» presenta 

contraddizioni tra gli stessi suoi articoli191 poiché, ad esempio, da un lato all’art.45 

pone il divieto di eutanasia attiva e passiva mentre, dall’altro, pare ammettere 

quest’ultima laddove all’art. 20, comma 3 stabilisce che: «Il cittadino, uno dei suoi 

genitori o altro rappresentante legittimo, indicato al comma 2 del presente articolo, 

ha il diritto di rifiutare l’intervento medico o di chiedere la sua interruzione […]», 

ad esclusione dei casi previsti dalla stessa legge al comma 9 dello stesso art.20192. 

La questione del divieto dell’eutanasia passiva – così come già rilevato analizzando 

i «Fondamenti della dottrina sociale» della Chiesa Russa Ortodossa» – rappresenta 

quindi anche nell’ordinamento giuridico russo una zona grigia nella quale parimenti 

si riflette l’influenza della Chiesa Ortodossa Russa. 

Nella dottrina russa il dibattito è comunque ancora aperto potendosi distinguere 

altresì posizioni a favore dell’introduzione nel Codice penale russo della fattispecie 

dell’omicidio per compassione e per sofferenza su richiesta della vittima e altre a 

favore della legalizzazione dell’eutanasia in quanto sostengono che all’art.21 Cost. 

                                                 
190 G.V. Elisseva, Euthanasia: Domestic and Foreign Experience of Legal Regulation, in Siberian 

Law Review, Vol. 19, No. 1, 2022, 26 (in russo), consultabile online in 

siberianlawreview.ru/jour/article/view/1707?locale=en_US.  
191  M.S. Sirik, Euthanasia in Criminal Law of Russia, in Gaps in Russian Legislation, No. 4, 2015, 

176, consultabile online in cyberleninka.ru/article/n/evtanaziya-v-ugolovnom-prave-rossii.  
192 L’art.20, comma 9 della Legge «Sui principi di tutela della salute dei cittadini della FR»  precisa 

che l’intervento medico non può essere rifiutato da persone affette da malattie che costituiscono 

pericolo per gli altri, da persone affette da gravi disturbi mentali, da persone che hanno commesso 

atti socialmente pericolosi (reati), durante lo svolgimento di una visita medica forense e (o) una 

visita psichiatrica forense e, secondo quanto più recentemente stabilito, nel caso della prestazione di 

cure mediche palliative ad un cittadino le cui condizioni non gli consentono di esprimere la propria 

volontà e non esiste un rappresentante legale (novelle del 2019) e, infine, anche nel caso di cure 

mediche di emergenza fornite al di fuori di un'organizzazione  sanitaria se l'intervento medico è 

necessario per eliminare una minaccia per la vita di una persona e non vi è alcun rifiuto del cittadino 

(o del suo rappresentante legale) espresso nei confronti dell’intervento medico prima dell'inizio dello 

stesso.  



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 43  

 

FR il riconoscimento del diritto alla vita comporti anche il diritto di scegliere 

quando e come morire193. 

In Russia, rispetto ai Paesi precedentemente esaminati, resta invece assai limitato 

il ruolo della giurisprudenza anche se si registrano alcune sentenze emanate da 

tribunali ordinari relative a omicidi su richiesta della vittima nelle quali il motivo 

della compassione è stato (sempre che la vittima fosse affetto da malattia incurabile 

e non avesse promesso un compenso) sempre richiamato al fine della riduzione 

della pena. Un caso recente, particolarmente interessante per gli esiti, è quello 

sollevato dall’avvocato A.A. Nagaev che aveva rivolto un’istanza al Ministero della 

Salute del Territorio di Stavropol chiedendogli di confermare il suo diritto di 

ricorrere all’eutanasia nel caso in cui fosse stato colpito da una malattia incurabile 

che avrebbe comportato gravi sofferenze fisiche e morali. Il Ministero della Salute 

del Territorio (Kraj) di Stavropol ha tuttavia risposto che nessuno ha il diritto di 

togliere la vita a una persona in qualsiasi forma, anche su richiesta del cittadino 

stesso, poiché ciò è illegale e viola i diritti costituzionali. Tale decisione del 

Ministero è stata quindi impugnata dallo stesso A.A. Nagaev presso il tribunale di 

prima istanza, poi presso il tribunale di seconda istanza e, non avendo ottenuto 

soddisfazione in tali sedi, anche presso la Corte Suprema della FR che ha rifiutato 

il ricorso in cassazione presso il proprio Collegio giudiziario per le cause 

amministrative. Avendo esaurito tutti i gradi di giudizio A.A. Nagaev si è quindi 

rivolto alla Corte costituzionale sostenendo che l’art.45 della Legge della FR «Sui 

principi di tutela della salute dei cittadini nella Federazione di Russia» nel vietare 

l’eutanasia non è conforme agli articoli 19 (Parte 2), 20 (Parte 1), 21 e 28 della 

Costituzione della Federazione Russa.  

Il 27 giugno 2023 la Corte costituzionale della FR ha tuttavia emanato 

un’ordinanza194 nella quale ha affermato che il diritto di ricorrere ad essa con un 

reclamo individuale o collettivo, secondo la Legge costituzionale federale «Sulla 

Corte Costituzionale della Federazione Russa», spetta ai cittadini solo quando la 

violazione dei diritti e delle libertà del ricorrente consegue all’applicazione di un 

atto normativo in una causa concreta di cui è parte (articoli 96 e 97 della Legge 

costituzionale federale sulla Corte costituzionale). Dagli atti giudiziari, allegati al 

reclamo, invece derivava che il ricorrente alla Corte non sulla base di una violazione 

di un suo diritto derivante dall’applicazione di un atto normativo bensì allo scopo 

di ottenere un chiarimento della legislazione. Pertanto, secondo la Corte, non si 

individuavano i presupposti per ritenere che i diritti costituzionali del ricorrente 

                                                 
193 Cfr. A.  Rifflel Modern problems of euthanasia in the Russian Federation, in Advances in Social 

Science and Humanities Research, No. 374, 2019, 233-238, consultabile online in atlantis-

press.com/proceedings/mplg-ia-19/125925313.  
194 Opredelenie Konstitucionnogo Suda RF ot 27 ijunja 2023 g. N 1459-O «Ob otkaze v prinjatii k 

rassmotreniju žaloby graždanina Nagaeva Aleksandra Aleksandroviča na narušenie ego 

konstitucionnych prav stat’ej 45 Federal’nogo zakona “Ob osnovach ochrany zdorov’ja graždan v 

Rossijskoj Federacii”» [Ordinanza della Corte costituzionale del  27 giugno 2013 «Sul rifiuto  di 

presa in esame del reclamo del cittadino A.A. Nagaev  concernente la violazione dei suoi diritti  

costituzionali da parte della Legge federale “Sui principi fondamentali della salute dei cittadini della 

FR”» reperibile online in garant.ru/products/ipo/prime/doc/407325558/.  



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 44  

 

fossero stati violati dalla legge in un caso concreto e pertanto il reclamo, non 

soddisfacendo i criteri di ammissibilità previsti per i ricorsi dei cittadini alla Corte 

costituzionale, non poteva essere preso in esame dalla stessa. In caso contrario la 

Corte costituzionale avrebbe «valutato la costituzionalità della norma impugnata 

senza tener conto della sua applicazione nel caso concreto, vale a dire nell'ambito 

del controllo normativo astratto, cosa che, su reclamo di un cittadino, la Corte 

costituzionale della Federazione Russa – in base all’art.125 (comma 2, lett. a e 

comma 4, lett. a) Cost. FR e dell’art.3 (comma 1, sottocomma 1, lett. a e 

sottocomma 3) della Legge costituzionale federale «Sulla Corte costituzionale della 

Federazione Russa» – non ha il diritto di fare».  

 

5. Conclusioni 

 

Sulla base dell’analisi effettuata in prospettiva comparata si può dunque 

osservare che tra gli Stati in considerazione vi sono delle ampie differenze sia sotto 

il profilo dei principi che disciplinano le relazioni tra Stato e confessioni religiose 

sia dal punto di vista delle modalità attraverso le quali le posizioni delle religioni 

maggioritarie praticate negli stessi influenzano l’evoluzione della disciplina sul fine 

vita sia in relazione alle fonti che sanciscono le scelte normative dei singoli Stati. 

Sotto quest’ultimo profilo si può tuttavia operare una distinzione tra i casi 

d’Israele e dell’India da un lato e quello della Russia dall’altro.  

Solo le Corti supreme dei primi due Stati, attraverso la loro giurisprudenza hanno 

infatti contribuito in maniera determinante a definire la disciplina concernente 

alcuni aspetti del fine vita. Nelle loro sentenze esse hanno altresì spesso effettuato 

dei richiami nei confronti delle loro religioni maggioritarie. Tali richiami sono stati 

più frequenti nella giurisprudenza della Corte suprema d’Israele che in quella della 

Corte suprema dell’India. Si può tuttavia osservare che quest’ultima nelle sue 

sentenze ha anche fatto riferimento alle pratiche di digiuno che, secondo la religione 

induista, possono essere poste in atto, in specifiche circostanze, per rinunciare alla 

vita. Infine, nelle sentenze della Corte suprema dell’India sul fine vita vengono, 

seppur limitatamente, riportate le posizioni delle religioni minoritarie. 

Allo stesso tempo sia la Corte suprema d’Israele sia quella dell’India – sempre 

nelle sentenze che riguardano aspetti del fine vita – hanno preso spesso in 

considerazione la giurisprudenza straniera. Invero esse rientrano nel gruppo di 

quelle corti maggiormente aperte al dialogo transnazionale195, anche se tale dialogo 

                                                 
195  T. Groppi, Bottom up globalization? Il ricorso a precedenti stranieri da parte delle Corti 

costituzionali, in  Quaderni costituzionali, No. 1, 2011, 201-202;  S. Navot, Israel: Creating a 

Constitution – The Use of Foreign Precedents by the Supreme Court (1994-2010), in T Groppi, M 

Ponthoreau (Eds.), The Use of Foreign Precedents by Constitutional Judges, Hart Publishing, 2013, 

129-153;  S. Navot,  The Israeli Supreme Court,  in J. András, A. Dyevre, G. Itzcovich (Eds.), 

Comparative Constitutional Reasoning, Cambridge University Press, 2017, 498-499, 69-80; A.K. 

Thiruvengadam, In pursuit of the common illumination of our house: Trans-judicial influence and 

the origins of PIL jurisprudence in South Asia, in Indian J. Const.L., No. 2, 2008, 69-80; B. Majid, 

Persuasive Role of Foreign Judgements: An Indian Context, consultabile online in 

jklaws.in/admin_panel/files/9201711035450.pdf.  



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 45  

 

si sviluppa spesso unicamente in senso unidirezionale tanto che, parte della dottrina, 

preferisce parlare di (cross) fertilization. Nel riferirsi alla giurisprudenza straniera 

la Corte suprema d’Israele e quella dell’India non si sono peraltro limitate ad 

utilizzare i casi stranieri come «argomento comparativo» ma hanno effettuato una 

valutazione degli stessi (o una parte di essi) attraverso il «giudizio comparativo»196. 

La Corte suprema dell’India – pur sottolineando che le sentenze straniere hanno 

solo persuasive value197 – ha tuttavia preso in considerazione un numero più ampio 

di esperienze straniere rispetto a quelle prese in esame dalla Corte suprema 

d’Israele. In aggiunta, proprio dalla comparazione diacronica tra le sentenze della 

Corte suprema dell’India sul fine vita, emerge che la sua Sezione costituzionale 

interviene altresì per correggere l’eventuale interpretazione errata di suoi precedenti 

richiami alla giurisprudenza straniera. Nello specifico la Sezione costituzionale 

della Corte suprema dell’India nella sentenza Common Cause vs. Union of India 

del 2018 ha dichiarato che nel caso Aruna Shanbaug del 2011 (deciso dalla Corte 

suprema) i giudici si erano basati sul falso assunto secondo il quale con il caso Gian 

Kaur del 1996 (deciso dalla Sezione costituzionale della Corte suprema) fosse stata 

avallata in India la giurisprudenza di Airedale nonché stabilito che l’eutanasia 

potesse essere legalizzata in India esclusivamente mediante legge del 

Parlamento198. Nel rifiutare tale interpretazione la Sezione costituzionale della 

Corte suprema dell’India ha invece sottolineato che: «The Court has neither 

expressed any independent opinion nor has it approved the said part or the ratio as 

stated in Airedale. There has been only a reference to Airedale’s case and the view 

expressed therein as regards legislation. Therefore, the perception in Aruna 

Shanbaug that the Constitution Bench has approved the decision in Airedale is not 

correct»199. Anche tali interventi “correttivi” confermano comunque l’attivismo 

della Corte suprema dell’India nell’enucleare – facendo altresì riferimento alla 

giurisprudenza straniera200 – diritti non espressamente previsti dalla Costituzione 

facendoli rientrare nell’art.21 Cost. come, nel caso concreto, il diritto ad una morte 

dignitosa. 

Del resto, il richiamo alla giurisprudenza straniera da parte dei giudici che si 

trovano, in assenza di interventi del legislatore, a doversi pronunciare in tema di 

fine vita è ravvisabile anche in paesi in cui le corti apicali o le corti costituzionali 

non sono state inizialmente così aperte al dialogo con quelle straniere. In Italia 

l’aumentato interesse verso la giurisprudenza straniera trova peraltro testimonianza 

proprio in alcune delle decisioni connesse con le tematiche del fine vita. Importanti 

                                                 
196 In merito a tale distinzione G. De Vergottini, Comparazione e diritto costituzionale, in Nomos. 

Le attualità del diritto, No. 2, 2018, 16-20.   
197  M. Cappelletti, Verso la legittimazione dell’eutanasia passiva in India: The Aruna Case, 7, 

consultabile online in biodiritto.org/content/download/2104/20556/file/Cappelletti.pdf.     
198 M. Bisi, La Corte Suprema indiana legalizza l’eutanasia passiva e fornisce le linee guida 

aggiornate per le advance directives sul fine vita, in DPCE online, 1, 2004, 7. 
199 Sez.  42 della sentenza Common Cause vs. Union of India del 9 marzo 2018 
200 V. Rita Scotti, La Corte suprema dell’Unione Indiana e l’utilizzo del precedente straniero, in P. 

Martino (a cura di), I giudici di common law e la (cross) fertilization: i casi di Stati Uniti d’America, 

Canada, Unione Indiana e Regno Unito, Maggioli, 2014,78. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 46  

 

richiami si ritrovano innanzitutto nella sentenza della Corte di cassazione del 16 

ottobre 2007 (caso Englaro) in cui «la comparazione è servita alla Corte per colmare 

n vuoto normativo nell’ordinamento italiano»201 e, successivamente nell’Ordinanza 

della Corte costituzionale 207/2018202 come pure nella sentenza della Corte 

costituzionale 135/2024.  

Rimane però evidente la peculiarità dello Stato d’Israele in cui il giudizio 

comparativo tra le sentenze straniere è, come dimostrato dal caso Shefer vs. State 

of Israel, altresì funzionale alla successiva individuazione dei valori dello Stato 

d’Israele come democratico da raffrontare con quelli dello Stato d’Israele come 

ebraico allo scopo di trovare una sintesi tra gli stessi, oltremodo difficile allorché si 

tratta di questioni etiche/bioetiche. Ad esempio, nella stessa sentenza, secondo 

quanto già sopra ricordato, si afferma che: «even if a majority of democratic legal 

systems were to allow, in certain circumstances, active euthanasia, i.e., hastening 

death ‘with one’s own hands’, finding a synthesis would be done by finding what 

is common to the Jewish legal system and the only legal system in whatever 

democratic country there is the prohibits actively hastening death» (sez. 57).  

D’altro lato però solo in Israele le sentenze e gli inviti rivolti dalla Corte suprema 

alla Knesset sono stati coronati dall’approvazione nel 2005 di una legge che 

interviene nel disciplinare le disposizioni anticipate di trattamento e le condizioni 

in base alle quali possono essere rifiutati i trattamenti di sostegno vitale. In India la 

disciplina sulle disposizioni anticipate di trattamento, come la possibilità di rifiutare 

i trattamenti di sostegno vitale, trovano invece la loro disciplina ancora 

essenzialmente a livello di giurisprudenza, ovverosia principalmente nella sentenza 

della Corte suprema Common Cause vs. Union of India del 9 marzo 2018 come 

modificata dall’Order della stessa Corte del 24 gennaio 2023.  

Dalla comparazione tra le scelte normative operate da Israele e Unione Indiana 

si può comunque concludere che, da un lato, entrambe condannano l’eutanasia 

attiva mentre, dall’altro, sussistono profonde differenze in relazione alla definizione 

dell’eutanasia passiva. Nello Stato d’Israele per eutanasia passiva, secondo una 

scelta normativa che riflette prevalentemente la posizione degli ebrei ortodossi, si 

deve infatti intendere esclusivamente la mancata attivazione di trattamenti di 

sostegno vitale in quanto la rimozione degli stessi, qualora già avviati, 

comporterebbe l’esercizio di eutanasia attiva. Viceversa in India il rifiuto nei 

confronti dell’attivazione di nuovi trattamenti di sostegno vitale viene ricondotta al 

diritto del paziente di esprimere o meno il proprio consenso alle cure mentre la 

rimozione di sostegni vitali già avviati rappresenta esercizio di eutanasia passiva 

(volontaria o non volontaria).  

                                                 
201 G. De Vergottini, Oltre il dialogo, dialogo tra le Corti. Giudici, diritto straniero, comparazione, 

il Mulino, 2010, 122. 
202 Sull’impiego della giurisprudenza straniera in tale sentenza si veda D. De Lungo, Comparazione 

e legittimazione. Considerazioni sull’uso dell’argomento comparatistico nella giurisprudenza 

costituzionale recente, a partire dal caso Cappato, in federalismi.it, No. 17, 2019, 1-23. 

 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 47  

 

Infine il caso della Russia presenta dei contorni differenti rispetto ad entrambi 

questi paesi poiché, sotto l’evidente influenza della Chiesa ortodossa russa, è 

l’unico che pone un esplicito divieto all’eutanasia senza neppure soffermarsi sulla 

distinzione tra eutanasia attiva e passiva, oltre a non prevedere una disciplina ad 

hoc sulle disposizioni anticipate di trattamento in campo medico. 

 

 

 

 

 

 

 

 


