ND

L’influenza delle posizioni dell’Ebraismo, dell’Induismo e
della Chiesa Ortodossa Russa circa il fine vita sulle scelte
normative dello Stato d’Israele, dell’Unione Indiana e

della Federazione Russa
[Jewish, Hindu and Russian Orthodox Church viewpoints on end-of-life
issues and their influence on Israel, India and Russian legislative decisions]

Caterina Filippini*
Abstract

[It.] Nel presente articolo si intendono comparare le scelte normative dello Stato d’Israele,
dell’Unione Indiana e della Federazione Russia relative al fine vita allo scopo di verificare
se esse risultano influenzate dalle loro religioni maggioritarie, ovverosia rispettivamente
dall’ebraismo, dall’induismo e dal cristianesimo ortodosso. Di conseguenza nel perseguire
tale finalita si rendera innanzitutto necessario analizzare i principi che negli ordinamenti in
considerazione di tali sviluppi disciplinano le relazioni tra Stato e confessioni religiose.
Successivamente verranno riportate le posizioni dell’ebraismo, dell’induismo e della
Chiesa ortodossa russa sul fine vita. Infine, alla luce dell’individuazione di tali posizioni,
verra analizzata 1’evoluzione delle scelte normative degli ordinamenti statali in
considerazione per verificare in prospettiva comparata se, e in che misura, codificano le
posizioni delle rispettive religioni maggioritarie.

[En.] In this article we intend to compare Israeli, Indian and Russian Federation legislations
on end-of-life issues with the aim to verify whether they are influenced by their majoritarian
religions, i.e. respectively by Judaism, Hinduism and Orthodox Christianity. Therefore, in
order to achieve this goal, the legal principles which in each of the above-mentioned State
regulate their relations with the different religious communities will be first of all analysed.
Subsequently, the Jewish, the Hindu and Russian Orthodox Church viewpoints on end-of-
life issues will be briefly reported trying to take into account all their complexity. Finally,
in light of those viewpoints, Israeli, Indian and Russian legislations will be examined to
verify in a in a comparative perspective whether, and to what extent, they codify the
viewpoints of their respective majoritarian religions on end-of-life issues.

Parole-chiave: fine vita — religioni — legislazione — India — Israele — Russia.
Keywords: End of life — Religions — Legislation — India — Israel — Russia.

SOMMARIO: 1. Premessa. 2. La relazione tra Stato e religione. 2.1 In Israele. 2.2
Nell’Unione Indiana. 2.3 Nella Federazione Russa. 3. Le posizioni delle religioni
maggioritarie dinanzi al fine vita. 3.1 L’ebraismo in Israele. 3.2 L’induismo

* Professoressa associata di Diritto Pubblico Comparato, Universita degli Studi di Milano. Il testo ¢
stato sottoposto a doppio referaggio cieco. Responsabile del controllo editoriale: Laura Alessandra
Nocera.



nell’Unione Indiana. 3.3 1l cristianesimo ortodosso nella Federazione Russa. 4. Le
scelte normative sul fine vita. 4.1 In Israele. 4.2 Nell’Unione Indiana. 4.3 Nella
Federazione Russa. 5. Conclusioni.

1. Premessa

I sistemi costituzionali dello Stato d’Israele, dell’Unione Indiana e della
Federazione Russa presentano delle significative differenze fra loro ma operano
tutti in contesti plurietnici in cui I’etnia maggioritaria esprime altresi la religione
maggiormente professata nel paese.

In tutti questi paesi le relazioni tra ’etnia culturale religiosa maggioritaria e
quelle minoritarie sono inoltre disciplinate sia a livello costituzionale sia a livello
legislativo.

In merito a tale disciplina si pud tuttavia osservare che essa, in alcuni casi
(soprattutto in Israele e in Russia), privilegia esplicitamente o implicitamente la
posizione dell’etnia culturale religiosa maggioritaria relativamente a determinati
ambiti.

In aggiunta non solo in Israele e in Russia ma anche in India, attraverso
I’ hindutva, le politiche di governo paiono privilegiare sempre piu 1’etnia culturale
religiosa maggioritaria, seppure per perseguire finalita in parte esplicitamente o
implicitamente diverse.

In considerazione di tali sviluppi si vuole quindi di analizzare se tali mutamenti
politici comportano dei cambiamenti nelle scelte normative operate dai rispettivi
Stati anche in ambiti che presentano profili di preminente interesse per le
confessioni religiose — ovverosia profili di carattere etico e bioetico — che ¢ aspetto,
relativamente poco studiato, dal punto di vista del diritto comparato in relazione a
questi paesi'.

Piu specificatamente nel presente articolo, applicando il metodo comparativo, si
intende verificare se le rispettive religioni maggioritarie influenzano 1’evoluzione
delle scelte normative dello Stato d’Israele, dell’Unione Indiana e della Federazione
Russia relative al fine vita e le differenze esistenti tra tali scelte.

Nel perseguire questa finalita si procedera analizzando innanzitutto 1 principi che
negli ordinamenti in considerazione disciplinano le relazioni tra Stato e confessioni
religiose sempre tenendo presente le importanti distinzioni esistenti tra le loro forme
di Stato e di governo.

Successivamente verranno riportate le posizioni delle rispettive religioni
maggioritarie, ovverosia dell’ebraismo, dell’induismo e della Chiesa ortodossa
russa sul fine vita.

'11 caso dell’India ¢ stato tuttavia preso in considerazione in P. Passaglia (a cura di), Decisioni di
fine vita e ausilio al suicidio (Aggiornamento), Corte costituzionale — Servizio Studi — Area di Diritto
Comparato, Maggio 2024, in cortecostituzionale.it/documenti/convegni_seminari/comp-326-fine-
vita 20240930145027.pdf.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |2



Infine, alla luce dell’individuazione di tali posizioni e delle modalita attraverso
le quali tali religioni possono eventualmente influenzare 1’evoluzione del diritto
positivo dei singoli Stati, verranno comparate per differenza le discipline sul fine
vita operate dagli ordinamenti in considerazione.

2. La relazione tra Stato e religione
2.1 In Israele

Per quanto riguarda le relazioni fra Stato e confessioni religiose dalla
comparazione tra gli ordinamenti giuridici degli Stati in considerazione emerge
innanzitutto che solo lo Stato d’Israele viene altresi qualificato secondo la
denominazione dell’etnia culturale religiosa maggioritaria sin dalla Dichiarazione
d’Indipendenza del 14 maggio 19482. Questa, infatti, annunciava: «la creazione di
uno Stato ebraico nella terra d'Israele che sara conosciuto come lo Stato d’Israele».
A partire dal 1953 la Corte suprema d’Isracle — nell’interpretare ulteriori
formulazioni contenute nella stessa Dichiarazione — ha inoltre affermato il carattere
democratico del nuovo Stato’. La definizione dello Stato d’Israele quale Stato
«ebraico» e «democratico» ¢ stata quindi sancita nella sua Costituzione
pluritestuale®. In primis nel 1985, grazie ad un emendamento introdotto nella Legge
fondamentale sulla Knesset, venne vietato alle liste di candidati di prendere parte
alle elezioni qualora i loro obiettivi o azioni avessero, espressamente o
implicitamente, comportato: «1) la negazione dell’esistenza dello Stato di Israele
quale Stato del popolo ebraico e 2) la negazione della natura democratica dello
Stato» (art. 7 A.1)°.

2 Con Dichiarazione d’Indipendenza si intende la Dichiarazione ufficialmente denominata
«Dichiarazione sulla creazione dello Stato d’Israele». Qui per brevita, come nella letteratura
israeliana, si preferisce usare la prima formulazione, tranne laddove vengono riportati testi ufficiali.
3 Nello specifico la Corte suprema d’Israele ha fatto derivare la natura democratica dello Stato
d’Israele dalla formulazione della Dichiarazione del 1948 per cui: «Lo Stato d’Israele [...] assicurera
completa uguaglianza di diritti sociali e politici a tutti i suoi abitanti senza distinzione di religione,
razza o sesso, garantira liberta di religione, di coscienza, di lingua, di istruzione e di cultura [...]».
Nella Dichiarazione del 1948 i principi democratici, come sottolineato da S. Baldin, trovano tuttavia
espressione anche laddove si fa appello «ai cittadini arabi affinché mantengano la pace e partecipino
alla costruzione dello Stato d’Israele sulla base della piena e uguale cittadinanza e della
rappresentanza appropriata in tutte le sue istituzioni provvisorie e permanenti». S. Baldin, Lo Stato
nazione del popolo ebraico. Considerazioni sulla forma dello stato israeliano alla luce della Legge
fondamentale del 2018, in Revista General de Derecho Publico Comparado, No. 24, 2018, 12.

4 G. Morbidelli, L. Pegoraro, A. Rinella, M. Volpi, Diritto pubblico comparato, Giappichelli, 2016,
170; R. Toniatti, Israele: una Costituzione a tappe, in Riv. Trim. Dir. Pubbl., No. 2, 1977, 510-535.
5 Nel 2002 con I’emendamento 35 tale formulazione venne ulteriormente modificata “ad immagine”
di quella introdotta nelle Leggi fondamentali approvate nel 1992. Di conseguenza dal 2002 ’art. 7
A della Legge fondamentale sulla Knesset vieta alle liste di candidati/persone di prendere
parte/candidarsi alle elezioni qualora i loro obiettivi o azioni espressamente o implicitamente,
comportino la «negazione dell’esistenza dello Stato di Israele quale Stato ebraico e democratico»
(art. 7 A.1).

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |3



Successivamente nella Legge fondamentale sulla dignitad e liberta umana del
1992 venne affermato che: «Lo scopo di questa Legge Fondamentale ¢ quello di
proteggere la dignita umana e la liberta al fine di stabilire [...] 1 valori dello Stato
di Israele come Stato ebraico e democratico» (art.1 A, ex art. 1)° e, similmente,
nella Legge fondamentale sulla liberta di occupazione del 1992 che: «Lo scopo di
questa Legge fondamentale ¢ quello di proteggere la liberta di occupazione, al fine
di stabilire...i valori dello Stato di Isracle come Stato ebraico e democratico» (art.
2)’.

Nell’applicare le Leggi fondamentali del 1992 — che rappresentano il cosiddetto
Bill of rights di Israele® — & stato a volte privilegiato ’elemento ebraico piuttosto
che quello democratico giungendo comunque «ad un certo bilanciamento tra i due
quale conseguenza non solo delle dinamiche politiche ma (spesso) anche
dell’intervento della Corte suprema»’. La ricerca di tale equilibrio — in seguito
all’emanazione di alcune specifiche novelle legislative'® e, soprattutto, all’adozione
della Legge fondamentale sullo Stato Nazione del popolo ebraico del 2018 che
qualifica lo Stato d’Israele come «ebraico» senza aggiungere «democratico»!! — si
¢ invece rivelata molto piu difficoltosa'?. L’adozione di tale Legge fondamentale
ha inoltre indotto la dottrina a formulare nuove proposte per qualificare la forma di
Stato di tale paese'’. Eventuali proposte in tal senso devono tuttavia tenere in
considerazione che la Corte suprema israeliana nella sua sentenza dell’8 luglio 2021
ha sottolineato che la Legge fondamentale del 2018 ¢ compatibile con
I’ordinamento costituzionale israeliano sino a che venga interpretata in modo tale
da integrarsi con 1 principi espressi dalle due Leggi fondamentali del 1992 e con 1
loro corollari (principio di non discriminazione, massima espansione delle liberta
fondamentali, pluralismo e democraticitd)!. Infine la Corte suprema, con la
sentenza del 1° gennaio 2024, ha ribadito di avere il diritto di abrogare le leggi

 Nel 1994 nella Legge fondamentale sulla dignita e libertd umana del 1992 sono stati introdotti
degli emendamenti che hanno comportato lo spostamento del contenuto dell’art. 1 all’art. 1 (a).

7 Nel 1994 alla Legge fondamentale sulla liberta di occupazione del 1992 & subentrata la nuova
Legge fondamentale sull’occupazione del 1994 che, all’art. 2, continua comunque a dichiarare
quanto stabilito in quella precedente.

8 G. Milani, Storia e diritto in Israele. Dalle leggi fondamentali alla definizione del popolo
israeliano, in lanus. Rivista di studi giuridici, No. 9. 2013, 71.

% F. Palermo, J. Woelk, Diritto costituzionale comparato dei gruppi e delle minoranze, 3ed, Wolters
Kluwer, 2021, 236.

10 Per una ricostruzione critica e puntuale delle stesse cfr. D. Zecca, Israele stato-nazione del popolo
ebraico. L’ebraicita da pretesa normativa a parametro costituzionale, in Nomos. Le attualita del
diritto, No. 3, 2019, 15-19.

"' E. Campelli, L instabile equilibrio costituzionale israeliano: simboli e diavoli della Basic Law
sullo Stato Nazione, in Nuovi Autoritarismi e Democrazie: Diritto, Istituzioni, Societa (NAD-DIS),
Vol. 1, No. 1, 2019, 94.

2M. L Di Marco, La Legge sullo Stato nazionale di Israele:una deterrenza preventiva politica, in
Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, No. 2, 2019, 495.

13 Cfr. D. Zecca Israele stato-nazione del popolo ebraico. L’ebraicita da pretesa normativa a
parametro costituzionale, cit., 21-25.

14 Cfr. A. Gatti, Lo Stato ebraico come mito: origini e conseguenze della legge fondamentale Natino-
State, in DPCE online, Numero speciale, 2021, 1554-1558.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |4



fondamentali in contrasto con il carattere d’Israele quale Stato ebraico e
democratico e ha individuato nella Declaration of Independence — «which charged
the “Elected Constituent Assembly” with the task of adopting the constitution,
defined Israel as a Jewish state and gave clear expression to its democratic character
as a state committed to equal rights and the freedoms of the individual»!® — una
fonte di rango superiore rispetto alle leggi fondamentali.

Dalla comparazione tra gli ordinamenti giuridici in considerazione emerge
inoltre che quello israeliano non ¢ solo 1’unico a qualificare lo Stato secondo la
denominazione dell’etnia culturale religiosa maggioritaria ma anche 1’unico a non
proclamare il principio di laicita nella sua Costituzione pluritestuale. Cio, come
ampiamente indagato, ¢ riconducibile al fatto che la componente ebraica laica,
immediatamente dopo la formazione dello Stato d’Israele, al posto di sancire tale
principio nelle Leggi fondamentali, preferi concludere un “patto sociale” con la
componente ebraica ortodossa in base al quale le relazioni tra Stato e confessioni
religiose sarebbero state risolte, ogniqualvolta si fosse reso necessario, ricorrendo
ad accordi politici. La prassi ha tuttavia dimostrato che la conclusione degli stessi
¢ diventata non un fatto occasionale bensi la Grundnorm per la formazione delle
coalizioni di governo'®.

Infine, si pud osservare che la formulazione della Dichiarazione di Indipendenza
per cui: «Lo Stato d’Israele [...] garantira liberta di religione» non ha, diversamente
da quelle che nella stessa esprimono il principio democratico, trovato accoglimento
esplicito nelle Leggi fondamentali. Di conseguenza lo Stato d’Israele, tra i Paesi in
considerazione, ¢ ancora 1’unico che, nella sua Costituzione pluritestuale, non
proclama espressamente il principio della liberta religiosa. Ciononostante, la Corte
suprema d’Israele ha affermato che esso rappresenta un corollario del diritto di
dignita della persona, sancito dalla Legge fondamentale sulla liberta e dignita
umana del 1992'7. In aggiunta dal 1994 — sia in quest’ultima corrispondentemente
novellata (art. 1) sia in quella sulla liberta di occupazione di nuova adozione — ¢
stato stabilito che 1 diritti umani fondamentali in Israele devono essere protetti
«nello spirito dei principi stabiliti dalla Dichiarazione sulla creazione dello Stato
d’Israele»'®.

Si deve inoltre tenere in considerazione che in Israele vige ancora il sistema degli
statuti personali (personal laws) — ereditato, introducendovi qualche modifica,

15 Sez. 65 della sentenza della Corte suprema del 1° gennaio 2024 Movement for Quality Government
in Israel v. The Knesset in versa.cardozo.yu.edu/opinions/movement-quality-government-israel-v-
knesset.

16 S. Dazzetti, La qualificazione giuridica dello Stato di Israele dal punto di vista della liberta
religiosa, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, No. 11,2023, 37.

17 Cfr. Lapidoth, Freedom of Religion and of Conscience in Israel, in Catholic University Law
Review, Vol. 47, No. 2, 1998, 444.

18 Sul significato di tale disposizione e, pit ampiamente, sulla collocazione della Dichiarazione
d’Indipendenza nell’ambito della gerarchia delle fonti dello Stato d’Israele cfr. G. Milani, Storia e
diritto in Israele. Dalle leggi fondamentali alla definizione del popolo israeliano, in lanus. Rivista
di studi giuridici, No. 9, 2013, 70-72.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |5



dall’amministrazione mandataria britannica'® che aveva a sua volta recepito,
parimenti rielaborandolo, il sistema del mille’® — secondo il quale le comunita
religiose possono disciplinare autonomamente alcune materie, quali matrimonio,
divorzio, alimenti e mantenimento, secondo i principi del credo professato®!.

Grazie al mantenimento degli statuti personali anche 1I’Halacha — ovverosia il
corpo normativo completo che, tendenzialmente, regola tutti gli aspetti della vita
umana del popolo ebraico?? che rappresenta la maggioranza dei cittadini israeliani
—viene dunque, seppure limitatamente alla disciplina del matrimonio e del divorzio,
direttamente richiamata dalla Knesset (dalla Legge sulla giurisdizione dei tribunali
rabbinici del 1953) e «diventa fonte all’interno dell’ordinamento giuridico
israeliano per incorporazione diretta nel diritto positivo»* .

L’Halacha, tuttavia, influenza I’ordinamento israeliano anche al di la dei confini
dello statuto della persona seppure attraverso modalita diverse da quello della sua
«incorporazione diretta nel diritto positivon?*. L’ Hachala — tra le cui fonti, oltre alla
Torah, si annoverano la Mishna, il Talmud®, i codici e i responsa dei rabbini che
danno vita a un sistema simile al case law inglese® — contribuisce infatti in maniera
rilevante alla formazione della mentalitd dei giuristi israeliani in quanto in
maggioranza appartenenti all’etnia ebraica, viene sempre presa in considerazione
durante i lavori preparatori per la redazione delle leggi, il contenuto di alcune sue
regole viene riprodotto, sulla base di una politica selettiva, in alcune disposizioni di

19°S. Dazzetti, Forme e pratiche del pluralismo religioso nello Stato di Israele. L eredita ottomana
e la tutela dei rapporti familiari, in Stato, Chiese e Pluralismo confessionale, No. 19, 2020, 66.

20 Cft.: L. Caprara, Pluralismo religioso e multiculturalismo nell’Impero ottomano: il sistema dei
millet, in JUS, No. 3, 2018, 531-550.

21 S. Dazzetti, La qualificazione giuridica dello Stato di Israele dal punto di vista della liberta
religiosa, cit., 39. La competenza a risolvere eventuali controversie nelle materie che rientrano negli
statuti personali spetta ai tribunali delle rispettive comunita religiose che sono stati fatti comunque
ormai rientrare nel sistema giudiziario dello Stato d’Israele. In merito si veda S. Goldstein, A.
Mordechai Rabello, L ‘ordinamento giudiziario, in T. Groppi, E. Ottolenghi, A. Mordechai Rabello
(a cura di), 1l sistema costituzionale dello Stato di Israele, Giappichelli, 2006, 240-243.

22 L. De Grazia, Fonti del diritto e fattore religioso: aspetti di diritto costituzionale comparato.
Israele, Iran, Citta del Vaticano, Editoriale scientifica, 2013, 11.

23 L. De Grazia, Il sistema costituzionale e il fattore religioso in Israele, in federalismi.it, No. 11,
2013, 27.

2 [bidem.

25 Tra tali fonti la Torah (Pentateuco) ¢ la legge scritta, ovverosia I’insieme dei testi biblici che
contengono la rilevazione divina, la Mishna ¢ un’opera “codificatoria” che raccoglie la legge orale
che si ¢ sviluppata sino al II secolo mentre il Ta/mud (Talmud Palestinese e Talmud Babilonese) —
compilato tra il IV e VI sec. — contiene I’interpretazione della Mishna elaborata dalla dottrina
teologica ispirata dalla divinitd. La Torah, la Mishna e il Talmud (Palestinese e Babilonese)
rappresentano le fonti primarie del diritto ebraico che si trovano in cima alla piramide delle fonti di
cui si serve il decisore nel produrre i responsa. Cfr. L. Pegoraro, A. Rinella, Sistemi costituzionali,
II ed., Giappichelli, 2024, 143; A. Mordechai Rabello, Diritto e scuole nell ebraismo, in A. Melloni
(a cura di), Dizionario del sapere storico-religioso del Novecento, il Mulino, 2010, 751-755.

26 A. Mordechai Rabello, /I diritto ebraico, in S. Ferrari (a cura di), Strumenti e percorsi di diritto
comparato delle religioni, 11 ed., il Mulino, 2022, 32.

(=}
n. 2/2024 @EI:?I; ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |6



legge israeliane®’ (ad esempio quelle che stabiliscono le prescrizioni alimentari
relative al regime kosher o pongono il divieto di circolazione dei trasporti pubblici
nei giorni festivi)®® e spesso si fa ricorso «all’utilizzo di termini e formule
tradizionali»*® dando cosi altresi luogo alla sua «incorporazione per riferimento»,
anche se spesso si possono individuare delle contraddizioni nell’impiego delle
stesse.

L’Halacha rappresenta inoltre uno strumento ausiliario di interpretazione in sede
giudiziale®® assai frequentemente utilizzato. La dottrina si ¢ tuttavia domandata se
I’applicazione della disposizione della Legge dello Stato d’Israele sui Fondamenti
del diritto del 1980 — in base alla quale quando «un tribunale deve risolvere una
questione, che non trova risposta nella legge, o in precedenti o per analogia,
decidera in base ai principi di liberta, giustizia equita e pace del retaggio spirituale
di Israele» — sottenda o meno anche la possibilita, in caso di lacuna, di giungere a
sentenza basandosi esclusivamente sul diritto ebraico. Le risposte — altresi basate
sull’esegesi della locuzione «retaggio spirituale d’Israele»’! — sono state differenti
come ¢ notoriamente emerso dalle diverse posizioni dei giudici della Corte suprema
Elon e Barak™. La letteratura piu recente, dopo aver esaminato vari casi sottoposti
all’esame della Corte suprema d’Israele, sottolinea inoltre che «while it is natural
to attempt to resolve an issue based on a particular rule of Jewish law, one needs to
be careful to evaluate that rule in its legal and historical context [...] Jewish law
precedents from another age will not necessarily be practical today or fit into the
Israeli legal system»™3.

2.2 Nell’Unione Indiana

La Costituzione unitestuale dell’Unione Indiana del 26 gennaio 1950 —
diversamente da quanto previsto dalla Costituzione pluritestuale d’Israele — non

27 L. De Grazia, Fonti del diritto e fattore religioso: aspetti di diritto costituzionale comparato.
Israele, Iran, Citta del Vaticano, cit., 53-54.

B Cfr. L. Saporito, La fatale attrazione tra diritto sacro e diritto secolare nel modello israeliano:
la giurisdizione dei tribunali rabbinici in materia di matrimonio e divorzio, in Stato, Chiese e
Pluralismo confessionale, No. 9, 2018, 16.

2 S. Baldin, La rilevanza del diritto ebraico nello Stato di Israele, in S. Baldin (a cura di), Diritti
tradizionali e religiosi in alcuni ordinamenti contemporanei, E.U.T., 2005, 101-102.

30 Idem., 114.

31 In merito all’interpretazione della locuzione «retaggio spirituale di Israele» cfr.: T. Einhorn,
Commentaries in Israeli Law Israel Foundations and Future of a Mixed Legal System, in D. Kéistle-
Lamparter, N. Jansen und R. Zimmermann (Hrg.), Juristische Kommentare: Ein internationaler
Vergleich, Mohr Siebeck, 2020, 358; A. Mordechai Rabello, Non Liquet: From Modern Law to
Roman Law, in Annual Survey of International & Comparative Law, Vol. 10, No. 1, 2004, 6-8; R.
Lapidoth, Freedom of Religion and of Conscience in Israel, cit., 444.

32 In merito 1. Rozler, Law as a Prism into National Identity: The Case of Mishpat Ivri, in U. Pa. J.
Int'lL.,2,2017, 744-750.

33 S.F. Friedell, Some Observations about Jewish Law in Israel’s Supreme Court, in Washington
University Global Studies Law Review, Vol. 8, No. 4, 2009, 699.

(=}
n. 2/2024 @EI?I—HJ ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |7



richiama I’etnia che pratica la religione maggioritaria per qualificare il proprio
ordinamento statale.

In secondo luogo, grazie al 42esimo emendamento del 3 gennaio 19773* il
Preambolo della Costituzione dell’Unione Indiana (in seguito: India) — sempre
differentemente da quella pluritestuale dello Stato d’Israele - ha espressamente
accolto il principio della laicita dello Stato® che era stato comunque gia teorizzato
come principio supremo di funzionamento?®.

In virtu di tale principio la Costituzione dell’India non accorda ad una specifica
religione una posizione privilegiata nelle relazioni con lo Stato®’ e configura una
laicita di tipo “simmetrico”. Ci0, tuttavia, non significa che lo Stato in India si debba
astenere dall’intervenire in qualunque questione religiosa bensi che «deve garantire
sempre, nei rapporti con religioni diverse e con membri di comunita religiose
diverse una fondamentale parita di trattamento»’®. In aggiunta in India la laicita —
dal momento che lo Stato, nell’assicurare il principio di uguaglianza, «non si
disinteressa alla religione, ma garantisce alle comunita e ai singoli la liberta di
seguire qualsiasi credo religioso, € sostiene e riconosce le varie religioni»>® — si
caratterizza per essere “multiculturale”. Infine, essa si distingue per essere

3% In seguito a tale emendamento ne sono stati proposti altri due al fine di modificare la definizione
di «secular republic» in «a Republic in which there is equal respect for all religions» e di introdurre
il diritto del Parlamento di vietare i partiti e le associazioni che provocano disarmonia tra le religioni
ma nessuno dei due ¢ stato approvato. In proposito cfr.: I. K. Cheema, Constitutional and Legal
Challenges Faced by Religious Minorities in India, U.S. Commission on International Religious
Freedom (USCIRF), 2017, 1-2, in govinfo.gov/app/details/§GOVPUB-Y3 R27-PURL-gpo189623.

35 S. Shankar, Cross-Cutting Rifis in Constitutions and Minorities Rights. India, Pakistan, Sri Lanka,
in A.U. Bali, H. Lerner (Eds.), Constitution Writing, Religion and Democracy, Cambridge
University Press, 2017, 221.

36 S. Testa Bappenheim, Stato laico ed effetti civili dei matrimoni religiosi: il caso dell’India, in
Annali della Facolta Giuridica dell’Universita di Camerino, No. §, 2019, 88.

37 Gli articoli sui diritti religiosi sono ricompresi negli artt. 25-28 Cost. A tale proposito basta
ricordare I’art. 25 Cost. che, dopo aver riconosciuto a tutte le persone la liberta di coscienza e il
diritto di professare, praticare e propagandare la religione nel rispetto dell’ordine, della moralita e
della salute pubblica — stabilisce che nessuna disposizione di tale articolo pregiudichera
l'applicazione di qualsiasi legge esistente o impedira allo Stato di implementare o emanare qualsiasi
legge che regolamenta o limita qualsiasi attivita economica, finanziaria, politica o altra attivita
secolare che possa essere associata alla pratica religiosa, che preveda delle riforme sociali o
I’accesso delle istituzioni religiose induiste pubbliche a tutte le classi e settori degli indu. L’art. 26
Cost., pur sempre nel rispetto dell’ordine, della moralita e della salute pubblica, stabilisce che le
confessioni religiose hanno il diritto di fondare istituzioni a fini religiosi e acquistare proprieta
(mobiliari e immobiliari) nonché di amministrarle nel rispetto della legge. Infine, ’art. 28 Cost. —
dopo T’art. 27 Cost. che vieta di prevedere 1’obbligo dei fedeli di contribuire alle proprie
organizzazioni religiose — precisa che 1’insegnamento religioso non puo essere previsto nelle scuole
totalmente gestite e finanziate dallo Stato. In merito a tali articoli e alla loro interpretazione da parte
della Corte suprema dell’India soprattutto F. Alicino, Liberta religiosa e principio di laicita in India,
in 196-221.

3 A. K. Sen, Laicismo Indiano, Feltrinelli, 1999, 27.

3 D. Amirante, India, il Mulino, 2007, 106.

(=}
n. 2/2024 @EI:?I; ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |8



«proattivay o, ancora, «migliorativa»*’. Difatti la Corte suprema — nell’applicare «il
principio di ragionevolezza e quello dell’essenzialita della pratica religiosa —
interviene come custode della multireligiosita indiana»*' sforzandosi non solo di
eliminare le discriminazioni derivanti da riti antichi che violano la dignita
personale*” ma anche di garantire «una forma di coesistenza che mescoli i vari
gruppi religiosi conservandoli tali, ovverosia senza imporre conversioni verso le
confessioni di maggioranza, né il dissolvimento delle varie e molteplici identita
storico-culturali e religiose»™®.

Sotto il profilo della disciplina inerente alle relazioni tra Stato e confessioni
religiose la comparazione dell’Unione Indiana con Israele rivela peraltro alcune
similitudini. Come in Israele anche in India trovano infatti applicazione gli statuti
personali (personal laws)** che parimenti contemplano norme diverse per le stesse
fattispecie  (matrimonio, divorzio, successioni e adozioni) a seconda
dell’appartenenza confessionale dei soggetti coinvolti (induisti*>, musulmani,
ebrei*S, parsi e cristiani). Differentemente da Israecle in India, grazie alla
codificazione operata durante il periodo coloniale britannico®’, gli statuti personali
hanno pero tutti assunto la forma di leggi approvate dal Parlamento indiano. Di
conseguenza le controversie che possono sorgere in relazione all’applicazione degli
stessi non sono decise, come invece in Israele, da corrispondenti tribunali religiosi
(seppure ormai incardinati nell’organizzazione giudiziaria israeliana)*® bensi
direttamente dai tribunali statali dell’Unione Indiana. Si deve tuttavia tenere in

40 Cfr. G.J. Jacobsohn, the Wheel of Law: Indias Secularism in Comparative Constitutional Context,
Princeton University Press, 2003, 91-121.

41 Su questi aspetti in particolare L. Colella, Fattore religioso, diritto e normazione in India, Pakistan
e Bangladesh, in DPCE online, Numero speciale, 2022, 1680-1681.

4 Idem, 1680.

43S, Testa Bappenheim, Stato laico ed effetti civili dei matrimoni religiosi: il caso dell’India, cit.,
91.

# Sugli statuti personali e sulle modifiche introdotte negli stessi dopo I’indipendenza: C. Correndo,
D. Francavilla, Legislazione e diritti personali in India, in Quaderni di diritto e politica
ecclesiastica, No. 2,2017,357-374; D. Francavilla, La complessita dei diritti personali e il dibattito
sul Codice civile uniforme in India, in Stato, Chiese e pluralismo confessionale, No. 21,2021, 1-14;
F. Alicino, Dinamiche interordinamentali fra Stato e religioni. Formule, fenomeni e processi, in
Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, Fascicolo speciale, agosto 2020, 207-208.

45 Come direttamente stabilito in Costituzione il diritto hindu si estende altresi ai buddhisti, giainisti,
sikh e nei confronti di altre persone che non dichiarino di essere musulmane, cristiane, ebree o parsi.
4 A differenza di quanto previsto per gli induisti, i musulmani, i parsi e i cristiani il legislatore
indiano né a livello federale né a livello statale ha tuttavia disciplinato i diritti degli ebrei su base
personale. Di conseguenza lo statuto personale degli appartenenti alla comunita ebraica in India si &
sviluppato solo per via giurisprudenziale.

47 In merito alla configurazione degli statuti personali durante il periodo coloniale inglese, tra altri
anche: M. Galanter, J. Krishan, Personal Law and Human Rights in India and Israel, in Israel law
review, Vol. 34, No. 1, 2000, 106-107.

4 Cfr.: A. Scolnicov, Religious law, religious Courts and human rights within Israeli constitutional
structure, in Int’l J. Con. Law, Vol. 4, No. 4, 2006, 736-737.

n. 2/2024

m ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |9



considerazione che in India a livello locale sono presenti molteplici tradizioni
religiose, usi e costumi che sfuggono ancora ai processi di codificazione®.

2.3 Nella Federazione di Russia

Seppure con formulazione diversa da quella dell’India anche la Costituzione
della Federazione di Russia del 1993 afferma il principio di laicita dello Stato
stabilendo all’art. 14 che: «La Federazione russa ¢ uno Stato laico. Nessuna
religione puo essere definita come religione di Stato od obbligatoria. Le
organizzazioni religiose sono separate dallo Stato ed eguali dinanzi alla legge».

Nonostante tale articolo riconosca 1’'uguaglianza di tutte le organizzazioni
religiose il legislatore russo, grazie all’approvazione della Legge federale «Sulla
libertd di coscienza e delle associazioni religiose» del 1° ottobre 1997°°, ha
riconosciuto situazioni giuridiche soggettive differenti alle confessioni religiose
presenti sul proprio territorio. I presupposti per un atteggiamento differenziato
risultano gia evidenti dalla lettura del Preambolo della stessa Legge che riconosce:
a) «il particolare ruolo dell’ortodossia nella storia della Russia, nella formazione e
nello sviluppo della sua spiritualita e cultura» mentre rispetta: b) «il cristianesimo,
I’islam, il buddismo, il giudaismo» come pure, senza pero identificarle: ¢) «le altre
religioni che costituiscono parte integrante dell’eredita storica della Russia».

Tale classificazione si ricollega a quella gia prevista nella Raccolta delle Leggi
Imperiali (Svod Zakonov) che individuava le seguenti quattro categorie: 1) la Chiesa
ortodossa russa, «che ha il primato ed ¢ dominante» (pervenstvujuscaja 1
gospodstvujuscaja); 2) le confessioni cristiane straniere, come le Chiese Romano
Cattolica, Luterana, Evangelica riformata, Armeno-gregoriana, che erano
riconosciute, tollerate e protette; 3) 1’islam, il giudaismo, i Karaimy, il buddismo
lamaista e il paganesimo che come quelle precedenti erano riconosciute e tollerate
(terpimye) ma non godevano della stessa protezione assegnata alle religioni
cristiane e, infine: 4) 1 Vecchi-credenti e le sette sorte dall’ortodossia, che non erano
tollerate (neterpimye).

Vi sono tuttavia delle evidenti differenze tra il Preambolo della Legge del 1997
e lo Svod Zakonov in quanto quest’ultimo riconosceva all’islam, al giudaismo e al
buddismo uno status inferiore non solo alla Chiesa ortodossa russa ma, in
subordine, anche alla Chiesa romano cattolica e a quella protestante. La Legge
federale della Russia del 1997, dopo aver menzionato il particolare ruolo
dell’ortodossia nella storia della Russia, pone invece I’islam, il giudaismo e il
buddismo sullo stesso piano del cristianesimo.

Nella legislazione vigente il riferimento al cristianesimo, senza aggiungervi
I’aggettivo ortodosso, sembra peraltro sottendere tutte le diverse espressioni dello
stesso ma la loro posizione paritaria non ¢ comunque riconosciuta dalla gerarchia

4 D. Amirante (Ed.), South Asia Constitutional Systems, Eleven, 2020, 36.

50 Per un commento puntuale della Legge si veda G. Codevilla, Stato e Chiesa nella Federazione
Russa. La nuova normativa nella Russia postcomunista (con un saggio di A. Krasikov), La Casa di
Matriona, 1997, 59-129.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 10



della Chiesa ortodossa russa. Questa infatti, oltre al cristianesimo ortodosso,
identifica in via subordinata come religioni «tradizionali» solo il giudaismo, I’islam
il buddismo’! scelta che, relativamente alle ultime due confessioni, pare dovuta
principalmente «a motivazioni contingenti di carattere politico, al fine di evitare
tentazioni separatiste e disaggreganti di ogni sorta»>2.

La differenziazione tra le varie confessioni religiose — “annunciata” nel
Preambolo della Legge federale «Sulla liberta di coscienza e delle associazioni
religiose» del 1997 — trova conferma negli articoli della stessa che, nella versione
originale, subordinavano I’acquisizione da parte dei gruppi religiosi dello status di
«organizzazioni religiose» dotate di personalita giuridica alla presentazione, presso
il Ministero competente, di una documentazione comprovante la loro sussistenza
sul territorio russo da almeno 15 anni. Tale disciplina pertanto introduceva una
discriminazione nei confronti dei gruppi religiosi che si erano potuti formare solo
dopo il crollo dell’Urss privandoli per un lungo periodo di tempo della personalita
giuridica altrimenti riconosciuta alle «organizzazioni religiose» registrate.
L’atteggiamento differenziato ¢ stato altresi mantenuto allorché nel 2015 il
legislatore russo, in seguito all’emanazione di una decisione della Corte di
Strasburgo, ha da un lato eliminato il requisito temporale dei 15 anni per acquisire
lo status di «organizzazione religiosa» mentre, dall’altro, ha contestualmente
introdotto delle ulteriori limitazioni che impediscono alle organizzazioni religiose
di livello locale di poter esercitare determinate funzioni per un periodo di almeno
dieci anni dalla loro formazione, pena il loro scioglimento.

Di conseguenza la Legge federale «Sulla liberta di coscienza e delle associazioni
religiose» del 1997 continua a riflettere sul piano giuridico il principio teologico
del territorio canonico fondato: 1) sull’elemento maggioritario, rappresentato
dall’esistenza di una Chiesa ortodossa di maggioranza e 2) sull’elemento
tradizionale che si esprime nel «legame, tra la Chiesa di maggioranza e le (poche)
altre confessioni riconosciute, con la storia del territorio»”>. In Russia infatti «le
altre confessioni religiose possono si operare sul medesimo territorio» in cui opera
la Chiesa ortodossa russa ma devono comunque accettare «di essere sottoposte ad
un rapporto di subordinazione dal momento che devono riconoscere lo status della
Chiesa maggioritaria e il suo conseguente ruolo di preminenza e privilegio nei
rapporti con lo Stato»**. Avvalendosi di tale posizione di privilegio la Chiesa
ortodossa russa ha inoltre cominciato a richiamare in maniera sempre piu insistente
I’applicazione del principio della sinfonia dei poteri secondo il quale nella
tradizione russa, erede di quella bizantina, si devono ispirare le relazioni tra potere
spirituale e potere temporale.

31 G. Codevilla, La laicita dello Stato nella revisione costituzionale della Federazione di Russia, in
Nuovi Autoritarismo e Democrazie: Diritto, Istituzioni, Societa (NAD-DIS), Vol. 2, No. 1, 2020,
235.

52 Idem, 240.

53 F. Batti, Bioetica e diritto nell’Est Europa ortodosso, in Biolaw Journal - Rivista di Biodiritto,
Special Issue 2/2023, 161.

* Ibidem.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |11



L’analisi in prospettiva diacronica della prassi di realizzazione di tale principio
dimostra tuttavia che pochi sono stati i momenti caratterizzati da un equilibrio tra 1
due poteri®®. Difatti il principio della sinfonia dei poteri, pur costantemente ribadito,
ha avuto «una applicazione concreta solamente in periodi assai brevi» in quanto
«’Imperium ha progressivamente acquisito sul Sacerdotium una posizione di
assoluto predominio»®®. Cid & stato ancor piu evidente in vigenza dell’“Impero
sovietico™’. In seguito alla dissoluzione dell’Urss la Chiesa e lo Stato hanno invece
inizialmente viaggiato su binari paralleli mentre dal 2000°% «l’antico rapporto
sinallagmatico tra lo Stato e la Chiesa tipico dell’Assolutismo in cui il potere
religioso si pone come fonte di legittimazione del novello Imperatore il quale, in
contraccambio, assicura al Patriarca la massima protezione e la persecuzione degli
infedeli [...]»° si & andato sempre piu consolidando® di pari passo con
I’affermazione del presidenzialismo autoritario®!. Secondo A. Dell’Asta si deve

55 Cfr. S. Benvenuti, Autocrazia, Ortodossia, Nazionalitd. Le radici imperiali della Costituzione di
Putin, in Democrazia e Sicurezza, 1, 2023, 38-45.

36G. Codevilla, Stato e Chiesa nella tradizione ortodossa russa, in Diritto @ Storia, No. 10, 2012,
dirittoestoria.it/10/memorie/Codevilla-Stato-Chiesa-tradizione-russa.htm.

57 In merito soprattutto A. Roccucci, Stalin e il Patriarca. La Chiesa ortodossa e il potere sovietico
1917-1958, Einaudi, 2011.

58 Proprio nell’agosto di tale anno il Consiglio dei Vescovi della Chiesa ortodossa russa, a quattro
mesi di distanza della prima elezione di V. Putin alla carica di Presidente della FR, ha inoltre
approvato i «Fondamenti della dottrina sociale della Chiesa ortodossa russa» che contengono la sez.
IIT espressamente dedicata alle relazioni tra Chiesa e Stato. Il documento ¢ reperibile in
patriarchia.ru/db/text/419128 . html.

3 G. Codevilla, Da Lenin a Putin. Politica e Religione (con un saggio di S. Caprio), Jaka Book,
2024, 433,

60 Secondo A. Ponomariov si pud constatare il riconoscimento dell’applicazione di tale principio
nei rapporti tra Stato e Chiesa alla luce dello “scambio” di dichiarazioni tra il Patriarca di Mosca
Kirill nel 2009 ¢ D. Medvedev nel 2018. Nel 2009 il Patriarca Kirill — proprio nel giorno della
intronizzazione di fronte a D. Medvedev, allora Presidente della Federazione Russa — sottolined
infatti che: «Lo spirito della sinfonia, e non la lettera, deve trovare realizzazione nel quadro del
campo legislativo e sulla base delle disposizioni costituzionali esistenti. Ci0 apre prospettive
meravigliose per lo sviluppo delle relazioni Stato-Chiesa in maniera tale che né lo Stato né la Chiesa
interferiscano negli affari reciproci, rispettino reciprocamente le loro posizioni su tali questioni
interne e allo stesso tempo costruiscano un ampio sistema di interazione, dialogo e cooperazioney.
Corrispondentemente D. Medvedev, in qualita di Presidente del Consiglio dei Ministri, nel giorno
del IX anniversario (2018) dell’intronizzazione del Patriarca Kirill, quindi affermo che: «Vorrei
esprimere la speranza a favore del mantenimento di quelle relazioni speciali che si sono sviluppate
durante il periodo del vostro patriarcato, ovverosia di quelle relazioni che inizialmente avete
designato con la parola greca “sinfonia” e che attualmente sono ancora tali». Cfr. A. Ponomariov,
“In the Spirit of Symphony ”: On Russian Orthodox Church’s Refinement of Secular Legal Standards
in the Russian Federation, in Interdisciplinary Journal for Religion and Transformation in
Contemporary Society, No. 7, 2021, 238-239. Piu ampiamente in merito ai cambiamenti e al
rafforzamento delle relazioni tra Stato e Chiesa nel corso della Presidenza di D. Medvedev si veda
I. Papkova, Russian Orthodox concordat? Church and state under Medvedev, in Nationalities
Papers, Vol. 39, No. 5, 2011, 667-683.

6! In merito all’affermazione del presidenzialismo autoritario A. Di Gregorio Il presidenzialismo in
Russia: da un modello ibrido a un sistema apertamente autoritario, in DPCE Online, No. 1, 2023,

1101-1127.

(=}
n. 2/2024 @EI:?I; ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |12



inoltre proprio alla Chiesa Ortodossa 1’aver convinto Putin ad accogliere I’ideologia
del Russkiij Mir (Mondo russo o Pace russa)® fornendogli «una visione nuova, una
nuova lingua per il progetto imperiale»®. La Chiesa ortodossa non si & peraltro
limitata a fornire la teologia politica per il nuovo Stato russo ma — nel volere
evidenziare la propria differenza con I’Occidente — ha contrapposto a quest’ultimo
una propria concezione dei diritti dell’uomo® secondo la quale la loro realizzazione
«non puo entrare in conflitto con le norme morali stabilite da Dio e con la morale
tradizionale che si fonda sulle stesse»®®. Allo stesso tempo la Chiesa ortodossa &
diventata la “cinghia di trasmissione” dei valori tradizionali®® anche sul piano
legislativo®’. Cio si evince — pur con la relativa eccezione della legge sull’aborto®
— dal contenuto di diverse novelle legislative, incluse quelle del 2019 relative alla
possibilita di disconnettere la Russia da [Internet e attivare una propria rete
informatica (cosiddetta Runet)®. In aggiunta le modifiche di legge, che in diversa
misura recepiscono gli orientamenti manifestati dalla Chiesa ortodossa’,

82 Cfr. G. Codevilla, Alle origini dell’idea del Russkij mir, in Stato, Chiese e pluralismo
confessionale, No. 17,2023, 40-54.

9 A. Dell’Asta, La “Pace russa”. La teologia politica di Putin, Scholé, 2023, 82.

% M.A. Antonov, Russian Symphonia vs. Rule of Law? in BYU Law Review, Vol. 46, No. 5, 2021,
1192-1996; K. Stoeckl, L’insegnamento della Chiesa ortodossa russa su dignita, liberta, diritti
umani, in Pace diritti umani, No. 1, 2011, 103-122; e, sempre di K. Stoeckl, L ‘appropriazione
illiberale dei diritti umani da parte della Russia e della Chiesa Ortodossa Russa, in GenlUS, No. 2,
2022, 35-43.

65 Sez. 111, ultimo paragrafo in grassetto de «I fondamenti della dottrina della Chiesa ortodossa russa
sulla dignita, la liberta e i diritti dell’'uomo» approvati dal Concilio dei vescovi della Chiesa
ortodossa russa svoltosi a Mosca dal 24 al 29 giugno 2008. Il documento in russo ¢ consultabile in
patriarchia.ru/db/print/428616.html.

% A. Agadjanian, Tradition, morality and community: elaborating Orthodox identity in Putin’s
Russia, in Religion, State and Society, Vol. 45, No. 1, 2017, 39-60.

7 G. Boggero, Il ruolo della Chiesa Ortodossa nella costituzionalizzazione dei “valori tradizionali
nell’ordinamento della Federazione russa, in Quaderni di diritto e politica ecclesiastica, No. 1,
2024, 316.

8 Cfr. P. Kolsto, The Russian Orthodox Church and its fight against abortion: taking on the state
and losing, in Religion, State and Society, Vol. 51, No. 2, 153-173.

% Secondo quanto sostenuto da A. Ponomariov, in “In the Spirit of Symphony”: On Russian
Orthodox Church’s Refinement of Secular Legal Standards in the Russian Federation, cit., 251, la
Legge federale «Sull’introduzione di emendamenti alla Legge federale ‘Sulle comunicazioni’ e alla
Legge Federale ‘Sull’informazione, sulle tecnologie informatiche e sulla protezione
dell’informazione’» del 1° maggio 2019 avrebbero infatti recepito la Comunicazione del Santo
Sinodo del 2000 in cui si affermava quanto segue: «Chiediamo alle autorita della Russia e degli
altri Stati della CSI, con popolazione a maggioranza ortodossa, di sollevare la questione
dell’eliminazione dei simboli blasfemi dai codici a barre attraverso la modifica del sistema
internazionale di crittografia. Nel caso in cui cio non sia possibile riteniamo necessario istituire un
linguaggio elettronico nazionale alternativo». La Comunicazione del Santo Sinodo del 7 marzo 2000
reperibile in patriarchia.ru/db/text/4898206.html.

0'W. Lamoreaux, L. Flake, The Russian Orthodox Church, the Kremlin, and religious (il)liberalism
in Russia, in Palgrave Communication, 4, 2018, 2-3, reperibile in nature.com/articles/s41599-018-
0169-6. Esemplificativo in merito 1’articolo di H. Haft, The Russian Orthodox Church and Religious
Legislation Reflected in Contemporary Russian Film, in A. Rojavin, H. Haft (Eds.), Modern Russian
Cinema as a Battleground in Russia's Information War (1st ed.), Routledge, 2023, 162-188.

(=}
n. 2/2024 @EI:?I; ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |13



garantiscono altresi la realizzazione della biopolitica che il Cremlino persegue’!
senza volutamente ricorrere all’impiego di termini occidentali. Sotto questo profilo
un caso esemplare ¢ rappresentato dagli emendamenti legislativi che hanno previsto
delle sanzioni per gli «orientamenti sessuali non tradizionali»’?. La possibilita per
la Chiesa ortodossa russa di sottoporre proposte di legge ¢ del resto espressamente
contemplata in molti degli accordi che dalla fine degli anni *90 il Patriarcato di
Mosca della Chiesa ortodossa russa ha concluso con i Ministeri federali’®. Ad
esempio nell’accordo del 1999 tra il Patriarcato di Mosca e il Ministero
dell’Istruzione della FR si stabilisce espressamente che esso ¢ concluso «allo scopo
di scambiare informazioni, interagire in questioni educative e metodologiche,
analizzare e generalizzare 1'esperienza accumulata nel lavoro congiunto nel campo
dell'educazione spirituale e morale, nonché per elaborare delle proposte fondate di
modifica e integrazione della normativa vigente in materia di istruzione, liberta di
coscienza e associazionismo religioso»’*. Gia nel 2009 i deputati della Duma del
Partito Russia Unita, su richiesta della Chiesa ortodossa russa si erano peraltro
impegnati a discutere preventivamente con il Patriarcato di Mosca tutti i progetti di
legge che avessero riguardato le confessioni religiose, la cultura nonché altri
progetti di legge particolarmente rilevanti’>.

L’influenza esercitata dalla Chiesa ortodossa, del resto, non interessa piu solo le
fonti legislative ma la stessa Costituzione come reso evidente dalla revisione
costituzionale del 20207° che rappresenta «la “cartina di tornasole” del processo di
risignificazione»’’ dei valori costituzionali nell’ordinamento interno’®. Al tempo
stesso — nonostante la Costituzione nel 2020 abbia accolto I’invocatio Dei e

"I A. Makarychev, S. Medvedev, Biopolitics and Power in Putin’s Russia, in Problems of Post-
Communism, Vol. 62, No. 1, 2013, 45-54.

2 Cfr.: M. Antonov, Church-State Cooperation and its Impact on Freedom of Religion or Belief and
on Gender Issues in Russia, in The Review of Faith & International Affairs, Vol. 20, No. 3, 2022,
36-38; J. Manson, The Orthodox Church’s role in Russia’s anti-gay laws, in NCR, August 14,2013,
consultato in ncronline.org/blogs/grace-margins/orthodox-church-s-role-russia-s-anti-gay-laws.

3 Cfr. A.V. Eryomin, State-Church Interaction in Russia in the second half of the 90-s in the XX-th
century (in russo), in Jaroslavskij Pedagogiceskij Vestnik = Yaroslavl Pedagogical Bulletin, No. 3,
2020, 105-112, in vestnik.yspu.org/releases/2010_g2g/21.pdf.

41> Accordo di collaborazione tra il Ministero dell’Istruzione e il Patriarcato di Mosca della Chiesa
Ortodossa Russa del 2 agosto 1999 ¢ reperibile in lingua russa in r-komitet.ru/vera/39.htm.

5 Cfr. S.P., Kuzneztsov, Y.S. Kudashkina, Russian Orthodox Church and State: Legal Aspect of
Interaction, in Historical, Philosophical, Political and Law Sciences, Culturology and Study of Art.
Issues in  Theory and  Practice, No. 9, 2012, 93, reperibile online in
gramota.net/eng/materials/3/2012/9-2/21.html.

6 R. C. Blitt, “Putin-Phonia” Harnessing Russian Orthodoxy to Advance Russia’s Secular Foreign
Policy, in P.G. Mandaville (ed.), The Geopolitics of Religious Soft Power: How States Use Religion
in Foreign Policy, Oxford Academic, 2023, 41-60.

7 G. Boggero, Il ruolo della Chiesa Ortodossa nella costituzionalizzazione dei “valori tradizionali
nell’ordinamento della Federazione russa, cit., 326.

8 Cfr. M. Antonov, The Deep Constitution of Russia and the Russian Orthodox Church, in BYU
Law, January 12, 2023, reperibile online in talkabout.iclrs.org/2023/01/12/deep-constitution-and-
the-russian-orthodox-church/.

(=}
n. 2/2024 @EI:?I; ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 14



stabilito che il matrimonio pud aver luogo solo tra un uomo e una donna’® — si pud
osservare che non ¢ stata accolta la proposta di modifica del Preambolo che non
solo elencava le religioni definite tradizionali dalla Chiesa ortodossa ma
evidenziava altresi il legame tra quest’ultima e il nazionalismo russo. Tale proposta
infatti — al posto della formulazione «Noi, popolo plurinazionale della Federazione
di Russia (Rossijskaja Federacija), uniti dal comune destino sulla nostra terra |[...]
adottiamo la Costituzione della Federazione di Russia» — affermava: «Noi, nazione
della Russia (Nacija Rossij) — popolo russo (russkij narod) e tutti i popoli da esso
riuniti aventi uguali diritti, uniti dal passato, dal presente e dal futuro nella nostra
terra [...] adottiamo la Costituzione della Russia» rispettando altresi «I’ortodossia
quale fondamento della storia e della cultura russa, nonché le forme tradizionali per
la Russia dell’islamismo, dell’ebraismo e del buddismo quali tradizioni religiose
fondamentali dei popoli del nostro paese»®’. Al mancato accoglimento di tale
formulazione nel Preambolo ha tuttavia corrisposto I’inserimento nell’art.68 Cost.
FR di modifiche che implicitamente individuano nel popolo russo (russkij narod)
I’elemento propulsivo della formazione dell’ordinamento statale della Russia.
Difatti il novellato articolo — dopo aver ribadito che: «In tutto il territorio della
Federazione di Russia (Rossijskaja Federacija) la lingua di Stato (gosudarstvennyj
Jjazyk) ¢ la lingua russa (russkij)» — prosegue affermando che questa ¢ «la lingua del
popolo costitutivo dello Stato (gosudarstvoobrazujuscij narod) che fa parte
dell’unione plurinazionale (mnogonacional 'nyj sojuz) dei popoli aventi pari diritti
della Federazione di Russia»®!. Viceversa, alla mancata introduzione nel Preambolo
del riferimento alle religioni tradizionali non ha corrisposto 1’accoglimento di tale
definizione in altri articoli della Costituzione come a voler ribadire la superiorita
dell’ Imperium sul Sacerdotium.

3. Le posizioni delle religioni maggioritarie dinanzi al fine vita
3.1 L’ebraismo in Israele

Al fine di comprendere la posizione dell’ebraismo nei confronti delle
problematiche del fine vita € necessario premettere che tale religione, pur essendo

monoteista, «assume e adotta [...] un’insopprimibile vocazione pluralista»®? che si
traduce in una continua opera esegetica della Torah. L’etica ebraica, pertanto,

7 In merito all’influenza della Chiesa ortodossa russa sulle modifiche costituzionali K. Stoeckl, The
End of Post-Soviet Religion. Russian Orthodoxy as a National Church, in Public Orthodoxy.
Bridging the Ecclesial, the Academic, and the Political, July 20, 2020, in
publicorthodoxy.org/2020/07/20/the-end-of-post-soviet-religion/.

80 «Russkie popravki» v Konstituciju Rossiiri [«Gli emendamenti russi» alla Costituzione della
Russia] (a cura della redazione), in Zavtra, Mosca, 28 gennaio 2020,
zavtra.ru/events/russkie popravki v_konstitutciyu rossii.

81 C. Filippini, L 'introduzione in Russia del procedimento di modifica della Costituzione in deroga,
in Forum di Quaderni Costituzionali, No. 2, 2020, 898.

82 E. Martinelli, Procreazione e biotecnologie nel pensiero ebraico e nel sistema giuridico
israeliano, Giappichelli, 2023, 8.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |15



deriva «dalla Torahy» e, come tale, € «un’ctica eteronomay ma, contestualmente, si
«fonda sulla tradizione rabbinica che quella interpreta»®. Di conseguenza tutti i
problemi etici e bioetici nell’ebraismo — che non ¢ solo religione né mero impianto
normativo quanto piuttosto la loro singolare simbiosi»®* — vengono affrontati
sistematicamente a confronto con la tradizione precedente. Tuttavia, in assenza di
«un’autorita centrale, che sia in grado di imporre una soluzione unitaria [...] puo
accadere che su determinate questioni particolari € nuove vengano espresse
decisioni e opinioni differenti, ciascuna delle quali si giustifica per l'autorita e la
competenza di chi I'ha formulata e per il rigore del ragionamento giuridico che la
sostiene»®.

La tradizione rabbinica concorda comunque nell’escludere 1’eutanasia attiva
basandosi innanzitutto sul principio della sacralita e dell’inviolabilita della vita
umana che deriva dal precetto per cui I’'uomo ¢ fatto ad immagine di Dio%. A
sostegno del divieto di eutanasia attiva — oltre a tale precetto e a quelli per cui solo
Dio puod causare la morte e dare la vita®’ e che & proibito I’omicidio®® — viene altresi
spesso riportato I’episodio del cap. 1 del libro 2 di Samuele in cui il re David non
punisce Saul che, feritosi a morte, ha richiesto di essere ucciso per porre fine alle
sue sofferenze bensi colui, che accettando la richiesta, lo ha ucciso®. Infine, tra
molte altre fonti della Halacha, si pud menzionare quanto previsto dallo Shulchan
Aruch (XVI sec.) secondo il quale: «il moribondo ¢ come un vivo sotto ogni
aspetto» e «qualora il profeta venisse per avvertirci che una certa persona ha
solamente un’ora o un momento di vita, la Torah non distingue tra colui che uccide
una persona che potrebbe vivere molti anni e un vecchio con pochi attimi di vita»®.

8 M. Giuliani, Fondamenti e temi dell’etica ebraica della vita tra scienza e halakha, in Biolaw
Journal - Rivista di Biodiritto, Special Issue No. 2, 2023, 91,
teseo.unitn.it/biolaw/article/view/2841/2676.

8 E. Martinelli, Procreazione e biotecnologie nel pensiero ebraico e nel sistema giuridico
israeliano, cit., 7.

8 R. S. Di Segni, Ebraismo, in C. Ferrero, A. Scanni (a cura di), /I fine vita. Etiche, normative e
religioni, Pliniana, 125; M. Giuliani: «[...] in materia di halakha medica, per quanto unitario sia
I’approccio e condivisi i fondamenti teologici, difficilmente si trovera una normativa assolutamente
unitaria o senza opinioni, per cosi dire, di minoranza. Da qui la consapevolezza della difficolta di
generalizzare tesi e/o norme che riguardano questa materia» in M. Giuliani, Fondamenti e temi
dell’etica ebraica della vita tra scienza e halakha, in Biolaw Journal - Rivista di Biodiritto, cit. 90.
8 Gen 1, 27 «Dio cred I'uomo a sua immagine; a immagine di Dio lo cred; maschio e femmina li
creom.

87 Dt 32, 39 «Ora vedete che io solo sono Dio e che non vi ¢ altro dio accanto a me. Io faccio morire
e faccio vivere, ferisco risano, e nessuno puo liberare dalla mia manoy.

8 gen. 9, 6 «Cosi pure chiederd conto vostro sangue, della vostra vita; a qualsiasi animale ne
chiedero conto. Chi versa il sangue dell’uomo nell’uomo avra il proprio sangue versato dall’uomo,
poiché Dio fece 'uomo ad immagine propria».

8 Cfr.: R. Di Segni, Eutanasia e bioetica degli stadi terminali. La bioetica dei trapianti, in
nostreradici.it/bioetica-ebraica.htm.

% Shulchan Aruch Yoreh De’ah, 339, 1.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |16



In altre fonti halachiche non solo si afferma che non si pud uccidere un
moribondo®! ma si precisa che non si pud neppure accelerarne la morte. Cio deriva
chiaramente dalla lettura del testo medievale Sefer Hasidim (XIII sec.) in cui si
vieta che le persone possano piangere a dirotto nella stanza del morente in quanto
cio0 potrebbe, per I’appunto, provocare un’accelerazione del processo di morte. Nel
precedentemente citato Shulchan Aruch (XVI) anche la rimozione del cuscino su
cui poggia la testa del moribondo o il suo trasferimento su altro giaciglio vengono
parimenti considerate azioni che possono affrettarne la morte.

Gli stessi testi se, da un lato, affermano che non si puo accelerare la morte di un
moribondo, dall’altro, si pronunciano contro il prolungamento del processo naturale
del morire che pud aver luogo in conseguenza di un rumore esterno come, ad
esempio, quello provocato da un taglialegna. Tale rumore — in quanto impedisce il
trapasso dell’agonizzante (ovverosia di un goses che ¢ termine ebraico che indica
una persona che presumibilmente cessera di vivere entro 72 ore) — deve essere
pertanto interrotto®?.

Gia solo quanto qui riportato dunque dimostra che 1I’Halacha fornisce gli
strumenti in base ai quali potere identificare, attraverso la tradizione rabbinica
applicata al caso concreto, la «linea di demarcazione, a volte minima, fra un’azione
che puo accelerare la morte (assumendo cosi 1 contorni dell’eutanasia attiva) e la
rimozione dell’impedimento che ostacola la conclusione del processo naturale del
morire®’.

L’individuazione di tale confine ¢ diventata tuttavia sempre piu difficoltosa
proprio in ragione dei progressi della medicina, soprattutto in seguito
all’introduzione degli strumenti di sostegno vitale. La riflessione rabbinica non si €
tuttavia arresa. Anzi, la necessita «di adattare la Halacha alle nuove scoperte della
scienzay, come sottolinea B. G. Tedeschi, ¢ «sempre stata sentita come un tema
centrale nello sviluppo della legge ebraica, dove si sono avuti cambiamenti basati
sulle scoperte della scienza, che hanno superato false credenze del passato»®.

Nello specifico la tradizione rabbinica — sulla base del presupposto del divieto
dell’eutanasia attiva come pure del suicidio assistito — si ¢ principalmente
interrogata 1) sul se e quando D’attivazione di apparecchi artificiali di sostegno
vitale, al pari del rumore provocato dal taglialegna menzionato nello Sefer Hasidim,
prolunghi solo il processo naturale del morire e pertanto ci si debba astenere
dall’introdurli e 2) sul fatto se, qualora gia attivati, la loro successiva rimozione
rappresenti 0 meno esercizio di eutanasia attiva.

o1 A. Fait e M. Beyo, In principio I'uomo creo il clone, Milano, 2005, 152, M. Caporale, Bioetica
dal comandamento. Intorno alla riflessione ebraica sulla fecondazione assistita e [’eutanasia, in
S§F, 2017, 170, in scienzaefilosofia.com/2018/03/06/bioetica-dal-comandamento-intorno-alla-
riflessione-ebraica-sulla-fecondazione-assistita-e-leutanasia/.

%2 C. Efrati, Aspetti di bioetica medica alla luce della tradizione ebraica, Proedi editore, 2010, 32.
93 Ibidem.

%% B. Gardella Tedeschi, La morte cerebrale nel diritto ebraico: un dialogo tra scienza e Halacha,
in Biolaw Journal - Rivista di Biodiritto, Special Issue No. 2, 2023, 103.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 [17



In merito alla prima questione le varie espressioni dell’ebraismo sostanzialmente
concordano nell’affermare che, nei confronti di un paziente morente, non devono
essere attivati dei nuovi trattamenti di sostegno vitale se prolungano solo il processo
naturale di morte del paziente senza migliorare la sua salute e ridurne le sofferenze
%5, In questo caso, infatti, si porrebbero in essere dei trattamenti futili, in altre parole
si tratterebbe di accanimento terapeutico.

All’interno di tale orientamento sono tuttavia presenti diverse interpretazioni
circa I’individuazione del momento in cui ci si puo astenere dall’attivare degli
strumenti di sostegno vitale. Ad esempio, il rabbino Bleich — richiamando
strenuamente non solo I’importanza del principio della sacralita della vita ma altresi
la mitzvah che impone di mantenersi in buona salute e curare sé stessi — sostiene
che ci si puo astenere dall’attivare trattamenti di sostegno vitale solo quando il
paziente si configura come un goses, ovverosia quando presumibilmente morira
entro tre giorni. Il rabbino Feinstein — nel prendere in considerazione, oltre al
principio della sacralita della vita umana, altresi quello della qualita della stessa —
giunge invece a ritenere che ci si possa astenere dall’avviare tali trattamenti anche
nei confronti di un malato terminale che ha un’aspettativa di vita di piu settimane o
persino di mesi (e quindi non sia un goses) ma le cui sofferenze siano talmente
insopportabili da diminuire in maniera importante la sua qualita di vita. Infine, gli
ebrei conservatori e riformisti si avvicinano principalmente alle posizioni di
Fenstein, giungendo perdo ad ammettere altresi la possibilita di non attivare i
trattamenti di sostegno vitale se un paziente si trova in stato vegetativo’®.

In merito alla seconda questione, ovverosia se sia 0 meno ammessa la rimozione
dei trattamenti di sostegno vitale gia avviati, si puo rilevare che all’interno della
riflessione rabbinica ortodossa prevale 1’orientamento secondo il quale tale
rimozione non pud essere effettuata in quanto comporta non un atteggiamento
omissivo (come invece nel caso della mancata attivazione degli stessi) bensi un
intervento attivo del medico’’, e cioé¢ in un’azione che ¢ vietata in quanto
equiparabile all’eutanasia attiva. All’interno della corrente ortodossa si puo tuttavia
individuare anche una posizione minoritaria che — rifacendosi a quanto previsto
nello Shulchan Aruch sulla possibilita di rimuovere il sale precedentemente
collocato sotto la lingua del goses — ammette la rimozione dei trattamenti artificiali
di sostegno vitale gia avviati. Gli ebrei conservatori e riformisti, nell’attribuire
maggior rilievo al principio di autonomia del paziente, tendono invece a non
distinguere tra mancata attivazione e rimozione dei trattamenti di sostegno vitale.

%5 K. R. Cohen, Z. G. Loewy, M. M. Rumore, End-of-Life Care: Law, Ethical Principles, and Jewish Medical Ethics,
in Annals of Long-Term Care, August 2018, 3 e 5,in hmpgloballearningnetwork.com/site/altc/articles/end-
life-care-law-ethical-principles-and-jewish-medical-ethics.

% Per una visione complessiva delle posizioni delle differenti correnti dell’ebraismo sul fine vita
cfr.: G. Baeke, J.P. Wils, B. Broeckaert, Orthodox Jewish perspectives on withholding and
withdrawing life-sustaining treatment, in Nursing Ethics, Vol. 18, No. 6, 2011, 835-846.

97F.Y. Albertini, Sterbehilfe aus jiidischer Sicht: Eine Einfiihrung, in F.Y. Albertini, C.S. Mahnkopf
(Hrsg.), Die Vision eines anderen Judentums. Ausgewdhite Schriften, Hentrich & Hentrich, 2014,
50-58, reperibile online all’indirizzo publishup.uni-potsdam.de/opus4-
ubp/frontdoor/deliver/index/docld/1014/file/Pardes13 Art02.pdf.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 18



3.2 L’induismo nell’Unione Indiana

Al pari degli ebrei anche gli induisti non hanno un’autorita religiosa che dica
cosa ¢ giusto o sbagliato ma 1’induismo, diversamente dall’ebraismo, piu che una
singola religione si configura come «un fascio di religioni che si riconoscono a
vicenda»’® caratterizzato da «una pluralita di modelli, che possono essere anche
molto diversi tra loro»®” ma che si basano tutti sul principio del dharma, ovverosia
dell’ordine cosmico.

All’interno dell’arcipelago induista in relazione al suicidio e all’eutanasia si
possono comunque delineare due posizioni principali'® a seconda, in estrema
sintesi, se nel valutare le conseguenze delle azioni (e cioe¢ se “producono” un buon
karma o un cattivo karma) si tengano o meno in considerazione anche i fattori
culturali, le circostanze, le intenzioni e le motivazioni delle stesse.

Gli induisti che tengono in considerazione tali aspetti infatti, da un lato, non
ammettono il suicidio «egoista» mentre, dall’altro, ammettono sia quello definito
«altruistay sia quello per «motivi spirituali». Piu precisamente per suicidio
«altruista» si deve intendere il suicidio commesso dal malato che vuole sollevare 1
suoi cari dalla fatica dell’assistenza nei suoi confronti o, ancora, dall’angoscia
emotiva e dalle difficolta economiche derivanti dalle prestazioni sanitarie
necessarie al malato. Con suicidio «per motivi spirituali» invece si intende quello
commesso dal malato quando i dolori fisici gli impediscono il mantenimento della
lucidita e della consapevolezza che secondo I’induismo sono necessarie per
garantire una buona reincarnazione'°!.

Gli induisti che riconoscono il suicidio «altruista» e «per motivi spirituali»
ammettono altresi I’eutanasia in quanto nell’aiutare una persona a porre termine a
una vita piena di sofferenze il medico garantisce una buona morte adempiendo ai
suoi obblighi morali'®2,

Lo stesso Gandhi — pur ribadendo la priorita dell’assistenza al malato per
garantirgli una buona morte — ha giustificato I’eventuale ricorso al suicidio assistito
e all’eutanasia nei casi in cui @) non sia in gioco un interesse personale, b) la
sofferenza da parte del malato in fin di vita non sia piu tollerabile e c) sia possibile

%8 D. Francavilla, I/ diritto hindu, in S. Ferrari (a cura di), Strumenti e percorsi di diritto comparato
delle religioni, cit., 2022, 52.

% Ibidem.

100N K, Koodamara, N. Prabhu, B. Thomas, N. Afza, Euthanasia: India’s major religious points of
views, in Indian Journal of Public Health Research and Development, Vol. 9, No. 10,2018, 964; V.
Aggarwal, Euthanasia in India — an analytycal study, No. 19, 2020, 638, in
www.supremoamicus.org; V. Rochlani, The social, legal and religious perspective of indian society
on euthanasia, in International Journal of Social Sciences Review, Vol. 8 No. 7-9, 2020, 353.

1 G. Grove, M. Lovell, M. Best, Perspectives of Major World Religions Regarding Euthanasia and
Assisted Suicide: A Comparative Analysis, in Journal of religion and health, Vol. 61, No. 6, 2022,
4774; N. Nimbalkar, Euthanasia: The Hindu Perspective, National Seminar on BIO ETHICS — 24th
& 25th Jan. 2007, 56-57, in vpmthane.org/Publications/Bio-Ethics/Namita%20Nimbalkar.pdf.

102 1dem, 56.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 19



ottenere il consenso dello stesso. Solo in tal caso, infatti, il principio della «non
violenzay» (aihsma), la cui osservanza implica anche un atteggiamento di
benevolenza nei confronti di tutti gli esseri, non verrebbe infatti violato in quanto
I’atto dell’uccidere non sarebbe caratterizzato dall’intento violento ma dalla
compassione!®.

Viceversa altro orientamento dell’induismo — nel ritenere che nel valutare le
conseguenze delle azioni, ovverosia il karma, non si devono tenere in
considerazione gli elementi di “contorno” — condanna tout court il suicidio!** e non
ammette che 1 medici accolgano eventuali richieste di eutanasia poiché in tal modo
ostacolerebbero il ciclo della morte e della rinascita danneggiando il karma sia del
paziente sia del medico!%. Parimenti non dovrebbero essere attivati strumenti per
il sostegno vitale in quanto il corpo e lo spirito del malato resterebbero separati per
un periodo innaturale mentre le cure palliative potrebbero produrre effetti negativi
nei confronti del karma laddove rallentino la coscienza del malato poiché la morte
ideale ¢ la morte consapevole.

Infine, si deve tenere presente che nell’induismo non viene assimilata né
all’eutanasia né al suicidio la pratica del prayopavesa che consiste nell’accelerare
la morte in maniera non violenta attraverso il digiuno. Il suicidio, secondo il
pensiero induista, ¢ infatti spesso associato a sentimenti di frustrazione, depressione
o rabbia mentre la pratica del prayopavesa ¢ associata a sentimenti di serenita!%. Il
prayopavesa puo essere tuttavia praticato solo da quelle persone che presentano un
elevato grado di spiritualita, sono soddisfatte e non hanno piu desideri, ambizioni e
responsabilita nella vita terrena.

Una pratica simile al prayopavesa ¢& altresi presente nel giainismo'®’ sotto la
denominazione di sallekhana (o santhara)'®®. 1 giainisti parimenti affermano che il
digiuno sino alla morte non puo essere paragonato al suicidio poiché non comporta
una morte rapida e violenta né all’eutanasia perché, differentemente da
quest’ultima, non ¢ indotto'®. Il 10 agosto 2015 il sallekhana ¢ stato peraltro
dichiarato illegale dall’Alta corte del Rajastan che, in contrasto con quanto
professato dal gianismo, ha sostenuto che la pratica del digiuno sino alla morte ¢
paragonabile al suicidio volontario e pertanto violava gli artt. 306 e 309 del Codice

103 Cfr. J. Gielen, Mahatma Gandhi’s View on Euthanasia and Assisted Suicide, in Journal of
medical ethics, Vol. 38, No. 7, 2012, 431-434; V. Srivastava, Euthanasia: a regional perspective,
in Annals Neurosciences, Vol. 21, No. 3, 2014, 81.

104 C. Cromwell, Hindu Bioethics, in J. F. Peppin, M. J. Cherry and A. litis (Eds.), Religious
Perspectives in Bioethics, Leiden, 2004, 202-203.

105 N. Nimbalkar, Euthanasia: The Hindu Perspective, cit., 56,

106 1dem, 57.

107 1] gianismo ¢ una religione indiana, riconducibile storicamente a Mahavira contemporaneo del
Buddha e citato anche nel canone buddista, che mantiene vari elementi delle correnti piu antiche
della filosofia naturale in India.

198 T Bobbio, Chi decide per chi? Il caso di Aruna Shanbaugh e I’eutanasia nell’India di oggi, in
Studi Tanatologici, No. 10, 2019-2020, 92.

109 Cfr.: K. H. Shah, The Jain Concept Of Sallekhana: A Loss Or a Gain ?, National Seminar on
BIO ETHICS, cit., 50-54, in yumpu.com/en/document/read/35077155/the-jain-concept-of-sallekhana-a-
loss-or-a-gain-vpmthaneorg.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |20



penale''’. La Corte suprema dell’India, corrispondentemente adita, ha perd

immediatamente sospeso la decisione della prima'!!.

3.3 1l cristianesimo ortodosso nella Federazione di Russia

A differenza dell’ebraismo e dell’induismo il cristianesimo ortodosso si articola
in Chiese autocefale che sono dotate di organi di governo centrali eletti senza alcuna
interferenza da parte delle altre Chiese autocefale. La Chiesa ortodossa russa,
procedendo dalle sacre scritture e dalla sacra tradizione che vietano 1’omicidio e il
suicidio'!?, ha sempre condannato fermamente 1’eutanasia e il suicidio assistito
come ribadito nella «Dichiarazione sulle attuali tendenze a legalizzare 1'eutanasia
in Russia» del 3 maggio 1999'!3. Dalla stessa denominazione di tale Dichiarazione
si evince inoltre il chiaro intento di volere influenzare le scelte bioetiche relative al
fine vita del legislatore russo. Difatti tale Dichiarazione — che ¢ stato il primo
documento ufficiale prodotto dal «Consiglio Chiesa-societa di etica biomedica
presso il Patriarcato di Moscay istituito nel 1998 — esordisce affermando che: «[...]
gli ecclesiastici, gli scienziati e i medici ortodossi — ritenendo 1’eutanasia una forma
particolare di omicidio (per decisione dei medici o il consenso dei parenti) o
suicidio (su richiesta del paziente) o una combinazione di entrambi — non
ammettono la realizzazione di qualsiasi tentativo finalizzato a legalizzare
I’eutanasia che costituisce un omicidio volontario di persone irrimediabilmente
malate». Infine nella parte conclusiva della stessa Dichiarazione il Consiglio
Chiesa-societa di etica biomedica — dopo aver illustrato le conseguenze negative

che I’eventuale legalizzazione dell’eutanasia comporterebbe per la societa!'* —

110 G. Bhatia, “Essential Religious Practices” and the Rajasthan High Court’s Santhara Judgment:
Tracking the History of a Phrase, in Constitutional Law and Philosophy. Issues in Contemporary
Constitutional Law, with Special Focus on India and Kenya,
indconlawphil. wordpress.com/2015/08/19/essential-religious-practices-and-the-rajasthan-high-
courts-santhara-judgment-tracking-the-history-of-a-phrase/.

I'N. Choudhary and D. Singh, Practice & Belief of Santhara: Right to Die, in Christ University
Law Journal, Vol. 5, No. 1, 2016, 49-62,
journals.christuniversity.in/index.php/culj/article/view/617/464; M. Sethi, Ritual death in a secular
state: the Jain practice of Sallekhana, in South Asian History and Culture, Vol. 10, No. 2, 2019,
136-151.

12 Cfr. G. Grigoritd, Aborto, eutanasia e trapianto di organi. Un punto di vista canonico ortodosso,
in BioJournal —Rivista di BioDiritto, Special Issue 2, 2023, 150-151.

113 Ta Dichiarazione ¢ reperibile online all’indirizzo pravmir.ru/tserkovno-obshhestvennyiy-sovet-
po-biomeditsinskoy-etike-pri-moskovskom-patriarhate/.

!4 La Dichiarazione infatti prosegue affermando che: «’eutanasia ¢ rifiutata in ogni sua forma in
quanto il ricorso ad essa portera inevitabilmente: a) alla criminalizzazione della medicina e alla
perdita di fiducia da parte della societa nell'istituzione sanitaria; b) alla profanazione del dono
inestimabile della vita umana; c) a sminuire la dignita del medico e a distorcere il senso del suo
dovere professionale; d) a rallentare lo sviluppo delle conoscenze mediche, in particolare dei metodi
di rianimazione, degli antidolorifici e dei farmaci per il trattamento di malattie incurabili; ed e) alla
diffusione nella societa dei principi del cinismo e del nichilismo e, piu in generale, della
degenerazione morale che ¢ inevitabile quando si rifiuta di osservare il comandamento ‘Non
uccidere’ [...] il medico qualificato deve tenere conto che la richiesta del paziente di accelerarne la

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |21



ribadisce ulteriormente che esso «si oppone categoricamente all’esame di progetti
di legge che tentano di riconoscerla giuridicamnte ed inculcare in questo modo nella
coscienza pubblica che omicidio o il suicidio medicalmente assistiti siano
ammissibili».

Nell’arco di un anno da tale Dichiarazione anche il Consiglio dei Vescovi ha
affrontato direttamente il tema bioetico dell’eutanasia nella sezione XII/8 dei
«Fondamenti della dottrina sociale della Chiesa ortodossa russa»'!'> del 15 agosto
200016,

In tale sezione il Consiglio dei Vescovi ribadisce innanzitutto che «la Chiesa,
rimanendo fedele al comandamento di Dio “non uccidere” (Es 20,13), non puo
riconoscere come moralmente ammissibili i1 tentativi, ora ampiamente diffusi nella
societa laica, di legalizzare la cosiddetta eutanasia, cio¢ la deliberata uccisione di
malati che non hanno alcuna speranza di guarire (anche per loro stessa volonta)»!!”.

Dalla lettura di altri passi della stessa sezione si potrebbe perd dedurre che il
medico possa procedere all’interruzione delle cure qualora si rivelino prive di ogni
effetto e prolunghino solo il processo di morte. Il punto 8 della sez. XII —
ricollegandosi alla problematica dell’accertamento del decesso per effettuare i
trapianti — afferma infatti che «La pratica dell’espianto di organi umani, utilizzabili

morte pud essere dovuta a uno stato di depressione, privandolo della capacita di valutare
correttamente la sua situazione. Non si devono inoltre dimenticare le caratteristiche della personalita
umana, che fino all'ultimo minuto di vita ha liberta di scelta e diritto di cambiare una decisione».
115 La traduzione della sez. XII/8 dei «Fondamenti della concezione sociale» di seguito impiegata &
reperibile in M.F. Maternini, L. Scopel, La Bioetica e le Confessioni religiose, Trieste, 2013, 9-48.
116 T lavori per la redazione di tale documento vennero tuttavia avviati gia nel 1994. In merito allo
sviluppo degli stessi sino all’approvazione del progetto finale cfr. R. Tarabrin, Russian Orthodox
Church on Bioethical Debates: The Case of ART, in Monash bioethics review, Vol. 40, No. 1, 2022,
575-576.

17 Sulla base di tali presupposti nella sez. XII/8 dei «Fondamenti della dottrina sociale» si stabilisce
inoltre che: «La richiesta da parte di un malato di accelerare la morte ¢ talora condizionata da uno
stato di depressione, che gli impedisce di valutare in maniera corretta la propria condizione. Il
riconoscimento legale dell’eutanasia porterebbe allo svilimento della dignita del medico, chiamato
a preservare la vita piuttosto che a sopprimerla, ¢ a una deviazione rispetto alla deontologia
professionale. Il ‘diritto alla morte’ pud facilmente diventare una minaccia alla vita di pazienti la
cura delle cui malattie richiederebbe grandi mezzi economici. L’eutanasia, pertanto, ¢ una forma di
omicidio di suicidio, a seconda che il paziente vi prenda parte attiva o no. Qualora il paziente
partecipi all’eutanasia, andranno applicate quelle norme canoniche secondo le quali il suicidio
volontario, cosi come ’aiuto dato per compierlo, sono giudicati peccato grave. Ad un suicida
consapevole, che ‘abbia commesso tale atto spinto da rancore umano o per qualche altro motivo
dettato da pusillanimita’, non sard concessa la sepoltura cristiana e la commemorazione liturgica
(Timoteo Aless., can. 14)». Al tempo stesso nei «Fondamenti della dottrina sociale» si opera perd
una distinzione tra il suicidio deliberato e il suicidio compiuto in caso di malattia mentale
specificando ulteriormente che: «Se un suicidio ¢ avvenuto durante un raptus di follia, quando la
persona non era nel pieno possesso delle proprie facolta mentali, la preghiera della Chiesa per il
suicida ¢ permessa dopo che un’indagine sul caso sia stata condotta dal vescovo competente» anche
se va sempre ricordato «che la colpa del suicida ricade altresi sulle persone che lo circondavano e
che si sono rivelate incapaci di efficace compassione efficace e di misericordia. Con I'apostolo
Paolo, la Chiesa esorta: ‘Portate i pesi gli uni degli altri e cosi adempirete la legge di Cristo’ (Gal
6,2)».

n. 2/2024 m ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |22



per il trapianto e lo sviluppo della terapia intensiva hanno posto il problema della
corretta constatazione del momento della morte. Prima il criterio del suo
accertamento era considerato 1’arresto irreversibile del respiro e della circolazione
sanguigna. Tuttavia, grazie al miglioramento delle tecnologie di rianimazione,
queste importanti funzioni vitali possono essere mantenute artificialmente per
lungo tempo. L’evento della morte in tal modo si trasforma in un processo del
morire che dipende dalla decisione del medico ed impone alla medicina
contemporanea una responsabilita qualitativamente nuova. Nella Sacra Scrittura la
morte rappresenta la separazione dell’anima dal corpo (Sal 146, 4; Lc 2, 20).
Pertanto, si pud parlare di continuazione della vita fino a quando 1’organismo
funziona in tutta la sua integralita. Il prolungamento della vita con strumenti
artificiali, dove di fatto solo singoli organi continuano a funzionare, non puo essere
considerato un compito vincolante della medicina e in nessun caso auspicabile. I
tentativi di allontanare il momento della morte talora non fanno che prolungare le
sofferenze del malato, privando la persona del diritto a una morte dignitosa ‘non
avvilente e in pace’ che 1 cristiani ortodossi chiedono al Signore durante la liturgia.
Quando la terapia intensiva diventa impossibile, dovrebbero subentrare le cure
palliative (anestetici, assistenza infermieristica, sostegno sociale e psicologico) e
I’assistenza pastorale. Tutto questo per assicurare una fine dell’esistenza terrena
veramente umana, riscaldata dalla misericordia e dall’amorex»''®.

Al tempo stesso pero la dottrina evidenzia che il punto 8 della sez. XII —laddove
afferma che: «Il prolungamento della vita con mezzi artificiali, dove di fatto solo
singoli organi continuano a funzionare, non puo essere considerato un compito
vincolante della medicina e in nessun caso auspicabile» — entra in contraddizione
con il precedente punto 7 della stessa sez. XII nel quale si stabilisce che: «e
inaccettabile accorciare la vita di qualcuno rifiutando un trattamento di sostegno
vitale»!!"”. La dottrina inoltre sottolinea che nella sez. XII/8 non viene operata la
distinzione tra eutanasia attiva e passiva e non vengono forniti chiarimenti in merito

18 Infine, nei «Fondamenti della dottrina sociale» si sottolinea che: «La concezione ortodossa di

una morte dignitosa comprende la riparazione al momento terminale della vita, considerato una
tappa spiritualmente importante nell’esistenza di una persona. Negli ultimi giorni della sua vita
terrena un ammalato circondato dalla sollecitudine cristiana puo sperimentare in sé un cambiamento
operato dalla grazia di Dio, in una comprensione nuova del senso del suo viaggio ormai compiuto e
nell’anticipazione penitente dell’eternita. Per 1 parenti di un morente e per gli operatori sanitari la
paziente assistenza al malato diventa un’opportunita di servire il Signore stesso, secondo le parole
del Salvatore: “Ogni volta che avete fatto queste cose a uno solo di questi miei fratelli piu piccoli,
I’avete fatto a me”. Il tentativo di nascondere al paziente la verita sulla gravita delle sue condizioni
con il pretesto di preservare la sua tranquillita spirituale e psicologica spesso priva il morente della
possibilita di prepararsi consapevolmente alla morte e di trovare una consolazione spirituale nella
partecipazione ai sacramenti della Chiesa, e getta un’ombra di sfiducia sui suoi rapporti con i parenti
e con i medici. Le sofferenze fisiche che precedono la morte non sempre possono essere alleviate
efficacemente con I’impiego di anestetici. Consapevole di questo, la Chiesa in tali casi rivolge a Dio
la preghiera: «Libera il tuo servo da queste intollerabili sofferenze e dalle sue amare infermita e
donagli conforto, o anima dei giusti» (Messale, orazione per coloro che soffrono di lunghe
malattie)».

19 R, Tarabrin, Russian Orthodox Church on Bioethical Debates: The Case of ART, cit., 580.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |23



al fatto se 1 medici possono non solo astenersi dall’attivare bensi altresi
interrompere le procedure di sostegno vitale gia avviate. Tutte lacune che, sempre
secondo la stessa dottrina, derivano dall’aver svolto i lavori preparatori del
documento in oggetto nell’ambito di gruppi ristretti, dal tentativo di conciliare
differenti posizioni e dall’aver preso in prestito quanto gia elaborato dalla Chiesa
romana ¢ dalla Chiesa protestante cercando di adattarlo alle esigenze della Chiesa
ortodossa'?’.

Pur in presenza di tali criticita la Sez. XII/8 dei «Fondamenti della dottrina
sociale della Chiesa ortodossa russa ¢ comunque interamente confluita, senza
modifiche, nella raccolta «Bioetica. Documenti guida della Chiesa Ortodossa
Russa»'?!,

Dal 2021 nell’ambito della Chiesa Ortodossa Russa i1 temi bioetici non sono
peraltro piu specificatamente trattati dal Consiglio Chiesa-societa di etica
biomedica presso il Patriarcato di Mosca bensi dalla Commissione sinodale sulla
bioetica!?? il cui documento istitutivo prevede espressamente che questa possa
inviare proposte, materiali informativi e rivolgersi direttamente non solo alle
istituzioni sinodali e altre istituzioni della Chiesa ma anche agli organi del potere
statale, agli organi dell’autogoverno locale, ai funzionari, alle persone giuridiche e
fisiche.

4. Le scelte normative sul fine vita
4.1 In Israele

Lo Stato d’Israele ¢ 1’unico, tra quelli in considerazione, che riconosce
esplicitamente nella sua Costituzione pluritestuale il principio della santita della
vita da quando nel 1994 ¢ stato modificato il primo articolo della Legge
fondamentale sulla dignita umana e sulla liberta secondo la seguente formulazione:
«Fundamental human rights in Israel are founded upon recognition of the value of
the human being, the sanctity of human life [...]». A sua volta I’art. 2 della stessa
Legge, intitolato «Preservation of Life, body and dignity», continua ad affermare
che «There shall be no violation of the life, body or dignity of any person as such».

Il Codice penale israeliano'?? all’art.302 vieta inoltre espressamente ’istigazione
e I’assistenza al suicidio'** mentre all’art.309 punisce le azioni e le omissioni delle
persone che hanno accelerato la morte di una persona che soffriva per una malattia

120 Ibidem.

121 L a Raccolta ¢ reperibile nel sito scbioethics.ru/documents.

12211 sito della Commissione sinodale sulla bioetica all’indirizzo scbioethics.ru.

122 11 Codice penale d’Israele ¢ reperibile all’indirizzo icj.org/wp-content/uploads/2013/05/Israel-
Penal-Law-5737-1977-eng.pdf.

124 Art. 302 Codice penale Israele: «If a person causes a person to kill himself by inducement or
advice or if he assists a person in killing himself, then he is liable to twenty years imprisonment».

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |24



o per una lesione che — indipendentemente da queste — ne avrebbe comunque
determinato la morte!%.

Nonostante tali disposizioni i tribunali israeliani sono stati comunque chiamati a
pronunciarsi in merito ad alcune istanze nelle quali 1 pazienti malati, o 1 loro
rappresentanti, chiedevano di riconoscere il loro diritto a rinunciare ai trattamenti
di sostegno vitale.

Ad esempio, gia nel 1988 Talila Shefer, madre di Yael Shefer di 2 anni, affetta
dalla malattia di Tay Sachs, chiese alla Corte distrettuale di Tel Aviv di dichiarare
che la figlia aveva il diritto — qualora la sua malattia fosse peggiorata a causa di una
polmonite o di altra malattia che avrebbe richiesto un sostegno per respirare o cure
mediche da somministrare per via endovenosa o in altro modo — di rifiutare tali
trattamenti, ad eccezione di quelli per ridurre le sofferenze». Tale istanza non venne
tuttavia accolta dalla Corte distrettuale adducendo che «la richiedente, quale
genitore di Yael (pur esercitando la potesta genitoriale) non aveva il diritto di
rappresentare la figlia in assenza della partecipazione del padre alla medesima
causa»'?S,

Successivamente a livello di corti distrettuali sono state invece emanate delle
decisioni che, scritte essenzialmente da una prospettiva laica, promuovevano il
principio dell’autonomia personale nel quadro dell’avvio della cosiddetta
“rivoluzione costituzionale”. Tra tali decisioni si ricorda innanzitutto quella con cui
la stessa Corte distrettuale di Tel Aviv nel 1990 ha accolto I’istanza di Benyamin
Eyal che — malato di SLA e prossimo alla fase finale della malattia — aveva chiesto
di non essere collegato alla ventilazione artificiale. A sostegno di tale decisione il
giudice Goren specificava che vi sono, da un lato, dei casi in cui il principio della
sacralita della vita obbliga il medico a non tenere in considerazione i desideri del
paziente e ad attivare i trattamenti di sostegno vitale anche contro la volonta di
quest’ultimo'®’. In altri casi, invece, ovverosia quando il paziente prova enormi
sofferenze ed ¢ iniziato il processo naturale di morte, ¢ ammesso rispettare la sua
volonta!?®, Lo stesso giudice Goren perd precisava che la decisione di non attivare
1 trattamenti di sostegno vitale poteva essere assunta solo da un medico senior e,

125 Art. 309, comma 1.4 del Codice penale d’Israele: «In each of the following cases a person shall
be deemed to have caused the death of another person, even though his act or omission was not the
immediate cause or the sole cause of the other person's death: [...] by his deed or by omission he
hastened the death of a person who suffered from a disease or injury, which would have caused
death even without that deed or omission».

126 La Corte giungeva a tale conclusione dopo essersi domandata 1) se un adulto di per sé ha il
diritto di rivolgere la richiesta corrispondentemente sollevata nei confronti dell’ospedale in cui €
curato o del medico che lo cura, 2) se tale richiesta, qualora ammessa, possa essere avanzata in
nome di un minore da parte di coloro che esercitano la responsabilita genitoriale nei suoi confronti,
e 3) se tale richiesta, nel caso in cui anche la seconda risposta fosse affermativa, possa essere
sollevata da un solo genitore.

127 R. Cohen-Almagor, A Circumscribed Plea for Voluntary Physician-Assisted Suicide, in Annals
of the New York Academy of Sciences, Vol. 913, No. 1, 2000, 128.

128'Y. Neeman, E. Sacks, Jewish Medical Ethics: Euthanasia: The Approach of the Courts in Israel
& the Application of Jewish Law, in jewishvirtuallibrary.org/euthanasia-the-approach-of-the-courts-
in-israel-and-the-application-of-jewish-law#Cl1.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |25



per I’appunto, non prima dell’avvio del processo naturale di morte, ovverosia solo
nella fase finale della malattia'?®. Altro caso importante che ha dovuto affrontare la
Corte distrettuale di Tel Aviv ¢ stato quello in cui si chiedeva di riconoscere il diritto
della sig.ra Tzadok a non essere collegata a strumenti di sostegno vitale sulla base
di quanto stabilito nelle disposizioni di trattamento dalla stessa dettate prima di
essere affetta dal morbo di Alzheimer. Anche in questo caso la Corte distrettuale
accolse I’istanza ponendo perd sempre delle condizioni poiché puntualizzo che i
medici — pur dovendosi astenere dall’avviare dei trattamenti artificiali di sostegno
vitale — avrebbero comunque dovuto continuare a somministrare liquidi e ossigeno
alla paziente!°.

Tra tali casi solo il mancato riconoscimento del diritto di Yael Shefer a non
essere collegata a strumenti di sostegno vitale giunse alla Corte suprema che nel
1993 (pur avendo confermato la decisione della Corte distrettuale di Tel Aviv gia
nel 1988) decise di esporre le proprie motivazioni in una lunga sentenza.

Nella sentenza Shefer v. State of Israel 1la Corte — in considerazione di quanto
stabilito dalla Legge fondamentale sulla dignita umana e sulle liberta del 1992 —
procedeva innanzitutto a identificare i principi e i valori che, nello spirito della
tradizione ebraica, sono rilevanti per la soluzione concreta della questione posta.
Piu specificatamente la Corte suprema da un lato — in base al valore supremo della
santita della vita, al precetto di dover amare il prossimo come se stessi, all’obbligo
di mantenere 1’integrita fisica e morale, all’obbligo del malato di farsi curare e a
quello del medico di curare un malato e di alleviarne le sofferenze'®! — giungeva ad
affermare che I’eutanasia attiva, dal punto di vista della tradizione ebraica, ¢ del
tutto vietata. Dall’altro, invece, sottolineava che: «The situation is different with
regard to passive euthanasia, the non-prolongation of life, known in Jewish law as
the “removal of the impediment.” Passive euthanasia is permissible, and according
to some authorities mandatory, after taking into account the value of minimizing
the patient’s physical and mental pain and suffering, the desire of the patient, the
effects of treating the patient against his will, the types of treatment, whether
ordinary or extraordinary, natural or artificial, and the like». (sez. 38).

Successivamente la Corte suprema passava quindi ad individuare e ad analizzare
1 valori democratici che vengono presi in considerazione nelle questioni del fine
vita basandosi su alcune esperienze straniere, principalmente quella degli Stati Uniti
e quella dell’Olanda.

129 R. Cohen-Almagor, Reflections on the Intriguing Issues of the Right to Die in Dignity, in Israel
Law Review, Vol. 29, No. 4, 1995, 689-690.

130 M. E. Bentwich, Advance Directives in Israel, in D. Cheung, M. Dunn, Advance directives across
Asia: a comparative sociolegal analysis, Cambridge University Press, 2023, 21-22.

131 Alla sez. 26 Della sentenza si affermava infatti che: «The need to take cognizance of a person’s
suffering and the goal of alleviating and preventing it act as a guiding principle in connection with
various issues of medicine and halacha. In recent times, the duty to prevent pain and suffering has
served as a factor in reaching balanced decisions in difficult and complex cases where the
circumstances call for a deviation from the absolute application of the principle of the supreme value
of human life».

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 [26



Infine, la Corte — dopo aver altresi passato in rassegna alcuni casi relativi al fine
vita gia decisi dai tribunali israeliani'*? — effettuava la sintesi tra il sistema dei valori
ebraici e quello dei valori democratici, ovverosia individuava gli elementi in
comune o passibili di integrazione tra loro.

Secondo la Corte nelle questioni relative al fine vita tale sintesi doveva essere
pero realizzata sotto la guida della Hachala poiché: «The values of a Jewish state,
whose roots are planted in the basic concepts of the dignity of the human being
created in the image of God, the sanctity of life, and the prevention of pain and
suffering — concepts which have stood the test of generations and which have
nurtured and sustained the rest of the world — are the true guidelines for achieving
the correct synthesis of the values of a Jewish and democratic state» (sez. 57).

Sulla base di tale presupposto la Corte, presieduta dal giudice Elon, giungeva
pertanto innanzitutto ad escludere 1’ammissibilita dell’eutanasia attiva
nell’ordinamento israeliano affermando che — anche qualora la maggioranza dei
sistemi democratici ammettesse I’eutanasia in specifiche circostanze — la sintesi tra
1 due concetti espressi nella definizione “Stato ebraico e democratico” doveva
essere individuata tra i valori ebraici e quel singolo ordinamento che vieta
I’eutanasia attiva. Nello spingersi ancora oltre la Corte specificava altresi che —
anche qualora nessun ordinamento democratico vietasse 1’eutanasia attiva — poiché
quest’ultima nega I’essenza di Israele come Stato ebraico, la sintesi tra i valori di
Israele come Stato ebraico e democratico richiederebbe di cercare la conclusione in
base a quelli dello Stato ebraico «as interpreted according to Jewish law»!?3,

Dr’altro lato la Corte, al pari di quanto enucleato nell’interpretare 1 valori della
tradizione ebraica, giungeva invece ad ammettere la presenza nell’ordinamento
giuridico israeliano dell’eutanasia passiva'** nella forma del riconoscimento del
diritto di un paziente terminale, afflitto da grandi sofferenze, di rifiutare le terapie
invasive se non migliorano la sua malattia principale'.

Ciononostante, la Corte non individuava tale diritto in capo a Yael Shefer
sostenendo che la stessa nel 1988, pur trovandosi nello stadio terminale della sua
malattia, non mostrava segni di sofferenza'*®. In assenza di tali segni di sofferenza
doveva infatti prevalere il principio della santita della vita e non quello
dell’autonomia del paziente!3’.

A tre anni di distanza da tale sentenza vennero pubblicate le Linee guida del
Ministero della Sanita sul trattamento del paziente morente del 31 gennaio 1996.

132D.B. Sinclair, Patient Autonomy in Modern Jewish Law, in ilsrael Yearbook on Human Rights,

29, 1999, 51-52.

133 L. De Grazia, Il sistema costituzionale e il fattore religioso in Israele, cit., 9.

134 M. Wygoda, La Place du droit juif dans I'Etat juif, in Pardeés, Vol. 65, No. 2, 2022, 165.

135S, M. Glick, Unlimited Human Autonomy — A Cultural Bias? in The New England Journal of
Medicine, Vol. 336, No. 13), 1997, 955.

136 C. Shalev, Paternalism and Autonomy in End-of-Life Decision-Making: The Israeli Normative
Ambivalence, in Israel Yearbook on Human Rights, cit., 124.

137 S. Kaplan, The Right of a Minor in Israel to Participate in the Decision-Making Process
Concerning His or Her Medical Treatment, in Fordham International Law Journal, Vol. 25, No. 5,
2002, 1125.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 [27



Come anticipato dalla sentenza della Corte suprema del 1993 tali Linee guida, da
un lato, stabilivano che qualsiasi azione, diretta ad accelerare la morte, si configura
come eutanasia attiva vietata dall’art. 309 (4) del Codice penale, dall’etica medica
e dalla Halacha. Dall’altro, invece, affermavano che i trattamenti non devono
essere imposti ai pazienti terminali che li rifiutano consapevolmente laddove
prolungano solo artificialmente il processo naturale della morte. Le Linee guida,
tuttavia, non specificavano se i medici potevano rimuovere i trattamenti di sostegno
vitale una volta azionati'®,

Una disposizione che sembrava ammettere tale rimozione venne pero inserita
nel progetto iniziale (presentato alla Knesset gia nel 1992) della Legge sui diritti del
paziente. In base alla sua formulazione si stabiliva infatti che: «Un paziente
terminale ha il diritto di morire dignitosamente secondo la propria visione del
mondo e la propria fede e, nella misura in cui sia possibile, in presenza di una
persona che desidera. Il medico che lo cura e I’istituzione medica devono assistere
il paziente nel realizzare tale diritto e prevenire tutto cid che puod ledere la sua
dignitay.

Tale disposizione venne tuttavia espunta gia dopo la prima lettura'>”. Nonostante
cio, la Legge sui diritti del paziente — promulgata il 1° maggio 1996'*° — ha
comunque rappresentato un passo importante per lo sviluppo della successiva
disciplina sul fine vita poiché, grazie all’introduzione dell’obbligo del consenso
informato'#!, ha trasformato la relazione medico-paziente da paternalista in una
relazione fondata sul riconoscimento dell’autonomia di quest’ultimo'#?. Si trattava
tuttavia di un’autonomia ancora limitata'** come reso evidente dall’assenza di un
articolo dedicato al diritto del paziente di rifiutare il trattamento al posto del quale
la stessa legge contiene un articolo denominato «Trattamento medico senza
consensoy (art. 15)144,

139

138 Ibidem.

139y . Barilan, Revisiting the Problem of Jewisch Bioethics: The Case of Therminal Care, in Kennedy
Institute of Ethics Journal, Vol. 13, No. 2), 2003, 141.

140 11 testo in inglese della Legge sui diritti del paziente del 1° maggio 1996 ¢ reperibile online
all’indirizzo hamoked.org/files/2013/155880 eng.pdf.

41 Art. 13 della Legge sui diritti del paziente del 1° maggio 1992: «Nessuna cura medica pud
essere somministrata sino a che il paziente abbia dato il proprio consenso informato in conformita
con le disposizioni del presente capitolo».

142 C. Shalev, End-of-Life Care in Israel- The Dying Patient Law, 20035, in Israel Law Review, Vol.
42, No. 2, 2009, 281.

193 M.L. Gross, Autonomy and Paternalism in Communitarian Society Patient Rights in Israel, in The
Hastings Center Report, Vol. 29, No. 4, 1999, 14-15.

144 In base al comma 1 dell’art. 15 della Legge sui diritti del paziente il medico pud intervenire (pur
rimanendo esclusi alcuni trattamenti indicati nell’allegato alla Legge) in assenza del consenso del
paziente nel caso in cui: 1) il paziente si trovi in uno stato fisico e mentale tale da non potere
ottenerne il consenso, 2) il medico non sia stato informato del fatto che il paziente o il suo tutore
siano contrari al trattamento o 3) sia impossibile ottenere 1’opinione del rappresentante, autorizzato
ad esprimere il consenso al posto del paziente o del tutore del paziente se quest’ultimo ¢ un minore
o un incapace. In base al comma 2 dell’art. 15 i medici - nel caso di «serio pericolo» per il paziente
che ha rifiutato un trattamento - possono comunque avviarlo se ritenuto essenziale per la sua vita
acondizione che il comitato competente (composto da una persona nominata dalla corte distrettuale,

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |28



I1 riconoscimento di tale limitata autonomia e 1’eliminazione dalla Legge sui
diritti del paziente della disposizione che prevedeva che i medici dovevano
garantire il diritto del paziente di morire dignitosamente secondo la propria visione
del mondo e la propria fede non hanno tuttavia impedito alle corti distrettuali di
emanare, soprattutto dalla meta degli anni 90, delle decisioni che ammettevano la
rimozione degli strumenti di sostegno vitale gia avviati.

Un caso assai noto ¢ quello sollevato da Itai Arad, ex pilota affetto da SLA, in
capo al quale nel 1993 la Corte distrettuale di Tel Aviv aveva riconosciuto non solo
il diritto di non essere collegato a dei dispositivi per la ventilazione o la
rianimazione ma anche, qualora fossero stati collegati, il diritto di essere
disconnesso dagli stessi non appena fosse risultato evidente che non aveva altra
possibilita per vivere se non grazie al loro continuo sostegno. Nonostante cio, la
commissione medica dell’ospedale, dietro corrispondente richiesta, si rifiuto di
rimuovere il dispositivo per la ventilazione artificiale al quale Itai Arad era stato nel
frattempo collegato. La Corte distrettuale di Tel Aviv, nuovamente adita in merito
nel 1998, ribadi pero 1’obbligo di ottemperare alla sua precedente sentenza come
successivamente avvenne'®. Nello stesso anno sempre la Corte distrettuale di Tel
Aviv nella causa Meir — che parimenti riguardava un malato di SLA — affermo
altresi la validita delle disposizioni anticipate di trattamento precedentemente
dettate dal paziente e, in base alle stesse, ammise la rimozione della ventilazione e
della nutrizione artificiale. Infine, nel 1999 sempre la Corte distrettuale di Tel Aviv
ha accolto I’istanza sulla rimozione della ventilazione artificiale e del sondino
gastrico che erano stati applicati ad una anziana di 91 anni in stato vegetativo
permanente senza che questa, come sostenuto dal figlio, avesse espresso una tale
volonta. Il Procuratore della Repubblica decise pero di impugnare il provvedimento
presso la Corte suprema che, da un lato, non confermo la decisione della corte
distrettuale'*® per motivi procedurali (inclusa I’impossibilita di determinare la
volonta dell’anziana donna)'*” ma che, dall’altro, nella stessa sentenza invito la
Knesset ad intervenire tramite legge allo scopo di chiarire la distinzione tra

da due medici, da uno psicologo o assistente sociale e da un rappresentante della societa o da una
persona di un’autorita religiosa) dopo aver sentito il paziente, abbia verificato che: 1) il paziente
abbia ricevuto le informazioni necessarie per esprimere una scelta informata, 2) vi sia I’aspettativa
che il trattamento possa sensibilmente migliorare le condizioni di vita del paziente e, infine 3) via
sia I’aspettativa ragionevole che il paziente, a seguito del trattamento, presti il proprio consenso
informato Infine in base al comma 3 dell’art. 15 il medico in presenza di una «situazione
d’emergenza medica» puo intervenire senza il consenso informato del paziente nel caso in cui non
sia possibile ottenerlo proprio a causa delle circostanze di emergenza (incluso lo stato fisico e
mentale). In tali circostanze se il medico deve effettuare dei trattamenti specifici (indicati
nell’allegato alla legge) deve pero richiedere il consenso di almeno tre medici nella misura in cui le
stesse lo permettano.

145 Cfr. C. Shalev, Paternalism and Autonomy in End-of-Life Decision-Making: The Israeli
Normative Ambivalence, in Israel Yearbook on Human Rights, cit., 131-133.

146 C. Shalev, Health Rights, in Israel Affairs, Vol. 11, No. 1, 2005, 69.

147'S. Brody, How To Build Consensus on Divisive Issues: Four Lessons from the Terminally il
Patient Law, in mizrachi.org/hamizrachi/how-to-build-consensus-on-divisive-issues-four-lessons-
from-the-terminally-ill-patient-law.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |29



astensione e rimozione dei trattamenti vitali e per disciplinare le disposizioni
anticipate di trattamento'®,

Proposte in tal senso erano state peraltro intanto gia avanzate come dimostra la
presentazione nel 1999 alla Commissione «Diritto e Giustizia» della Knesset di due
distinti progetti di legge («Diritto a morire con dignita» e «Diritto di decidere del
prolungamento della vita») che, pur essendo stati uniti in un unico progetto dal
nome «Astensione dal prolungamento della vita — testamento biologico, 2001», si
arenarono in prima lettura'®. Viceversa, fu piu “fortunata” 1’iniziativa del
Ministero della salute che nel 2000 istitui una Commissione di 59 componenti la
quale — sotto la presidenza dell’ortodosso A. Steinberg — si sarebbe dovuta
complessivamente occupare degli aspetti connessi con il fine vita allo scopo di
presentare un progetto ampiamente condiviso. Di conseguenza tale Commissione
risultava formata da 26 medici, da 13 esperti di diritto, da 12 filosofi/esperti in etica
e da 7 esperti di Halacha. Tra questi 45 erano uomini mentre 14 erano donne. Per
quanto riguarda 1’appartenenza religiosa un rappresentante era druso, uno cristiano
e uno musulmano mentre i restanti 56 erano ebrei di cui 34 laici, 17 nazional
religiosi, tre ortodossi, un conservatore ¢ un riformista. I lavori della Commissione,
suddivisa ulteriormente per materia in 4 sottocommissioni di cui una sull’Halacha,
si prolungarono per ben due anni prima che un corrispondente progetto di legge —
che manteneva «un equilibrio tra [...] il principio valoriale della sacralita della vita,
[...] Pimportanza della qualita della vita, [...] il valore morale di prevenire un
grande dolore [...] la sofferenza, [...] il principio valoriale della dignita della
persona e il suo diritto ad affermare la propria autonomia» — potesse essere
sottoposto al Ministero della Salute!®. Infine, nella primavera del 2004 tale
progetto, dopo essere stato discusso dal Governo, venne presentato alla Knesset che
lo approvo il 6 dicembre 2005 con il titolo di «Legge sul paziente morente»!>!.

Tale legge, nel riconoscere la tensione tra i principi laici e religiosi'*?, dichiara
innanzitutto che il suo scopo ¢ quello di disciplinare il trattamento medico dei
pazienti terminali sulla base del bilanciamento tra il valore della santita della vita
umana, il valore della volonta autonoma dell’individuo e I’importanza della qualita
della vita (art. 1, lett. a)'**. Subito dopo nello stesso articolo perd si afferma che la

148 C. Shalev, End-of-Life Care in Israele — The Dying Patient Law, 2005, cit., 285.

199 Cfr. M. Figdor, Halacha und Fragen am Ende des Lebens Anwendung der traditionellen
Jiidischen Lehre auf modern Fragestellungen am Beispiel des terminalen Patienten, in Justiz und
Legislative im Staat Israel, Dissertation zum Erwerb des Doktorgrades der Medizin an der
Medizinischen Fakultit der Ludwig-Maximilians-Universitit zu Miinchen, 2015, 95, in edoc.ub.uni-
muenchen.de/18969/1/Figdor Moritz.pdf.

150 A Steinberg, C.L. Sprung, The dying patient: new israeli legislation, in Intensive Care Med, 32,
2006, 1235.

51 The Dying Patient Law, 2005, Translated by Vardit Ravitsky, Ph.D. and Adv. Michal Prawer
reperibile in medethics.org.il/wp-content/uploads/2022/01/02_The-Dying-Patient-Law_13-29.pdf.
152 ML.E. Bentwich, Advance Directives in Israel, in D. Cheung, M. Dunn, Advance directives across
Asia: a comparative sociolegal analysis, cit., 25.

153 A. Jotkowitz and A. Steinberg, Multiculturalism and End-of-Life Care: The New Israeli Law for
the Terminally 11l Patient, in American Journal of Bioethics, Vol. 6, No. 5, September/October 2006,
18.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 [30



legge non si basa solo sui valori d’Israele quale Stato ebraico e democratico ma
altresi sui principi della morale, dell’etica e della religione (art. 1, lett. b). In
aggiunta «nella legge si pone I’accento piu sulla centralita dei doveri dei medici
rispetto al riconoscimento del diritto dei pazienti, anche questo frutto dell’influenza
del diritto religioso ebraico»!'>*,

Di seguito la legge — dopo aver definito «malato terminale» la persona le cui
aspettative di vita, nell’opinione del medico responsabile, sono al massimo di sei
mesi pur somministrando la cura appropriata e, invece, «malato terminale nelle fasi
finali della sua vita» chi, secondo 1’opinione del medico responsabile, ha
un’aspettativa di vita di due settimane pur somministrando la cura appropriata —
provvede a disciplinare alcuni aspetti del fine vita partendo dalla presunzione per
cui tutte le persone desiderano continuare a vivere sino a che sia dimostrato
I’opposto.

Secondo la stessa legge la presunzione della volonta di vivere viene infatti meno
solo in una delle seguenti condizioni: 1) se il malato terminale ¢ capace di intendere
e di volere sulla base dei desideri espressi piu di recente mentre 2) se il malato
terminale non ¢ capace di intendere e di volere sulla base: 2a) delle sue direttive
anticipate di trattamento formulate secondo quanto stabilito dalla stessa legge,
oppure 2b) sulla base di una decisione del suo rappresentate a cio delegato o di una
decisione del competente comitato istituzionale dell’ospedale/Comitato nazionale
oppure, in assenza di queste, di una decisione del medico responsabile, assunta
tenendo in considerazione le dichiarazioni dei soggetti indicati nella stessa legge.
Ulteriori disposizioni sono previste per i minori.

La volonta del malato terminale, che ¢ capace di intendere e di volere e che non
intende prolungare la sua vita, deve essere rispettata e non devono essere pertanto
avviati 1 trattamenti medici dallo stesso rifiutati. Il personale, che si prende cura del
paziente, deve tuttavia comunque effettuare ogni sforzo per persuaderlo a ricevere
’ossigeno, la nutrizione e 1’idratazione nonché curare le comorbilita e fornire cure
palliative.

La volonta del malato terminale non capace di intendere e di volere — che si trova
in uno stato di sofferenza estrema e la cui volonta di non prolungare la vita ¢ stata
correttamente accertata — deve essere parimenti rispettata astenendosi dall’avviare
1 trattamenti medici relativi alla sua malattia incurabile. Al tempo stesso pero si
devono comunque somministrare le cure ancillari tranne nel caso in cui il paziente,
sempre secondo quando dallo stesso precedentemente espresso o dal suo
rappresentante, si trovi nella fase finale della sua malattia terminale (mantenendo
perd sempre 1’idratazione ad esclusione del caso in cui anche cid provochi
sofferenza).

Indipendentemente dalla circostanza per cui 1 malati terminali siano capaci o
incapaci di intendere e di volere la legge in esame — cosi come gia, del resto,
affermato dalla Corte suprema nella sentenza che aveva capovolto la decisione della
Corte distrettuale di Tel Aviv — continua dunque ad ammettere solo la possibilita di

154 1. De Grazia, Il sistema costituzionale e il fattore religioso in Israele, cit., 9, nota 32.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |31



astenersi dall’attivare i trattamenti di sostegno vitale. In tale prospettiva nella legge
¢ stata pertanto prevista anche la possibilita di trasformare i trattamenti di sostegno
vitale artificiale da continuativi in ciclici grazie, ad esempio, alla introduzione di
respiratori artificiale dotati di timer che permettono, alla fine di un ogni ciclo, di
decidere di non riattivarli cosa che implica un’omissione e non il compimento di
un’azione da parte dell’operatore sanitario'>>.

La legge comunque non impone al medico curante 1’obbligo di avviare dei
trattamenti o di astenersi dall’avviare gli stessi se ci0 € contrario ai suoi valori, alla
sua coscienza e alle sue valutazioni mediche ma in questo caso deve trasferire il
paziente malato terminale ad un altro medico secondo quanto stabilito in un accordo
con I’istituto ospedaliero ove presta servizio.

In aggiunta qualora vi sia un dubbio circa la volonta del paziente di prolungare
0 meno la vita deve comunque prevalere 1’opzione favorevole ad essa anche se in
base alla legge il medico — in una situazione d’emergenza in cui ¢ coinvolto un
paziente malato terminale nelle fasi finali della sua vita, del quale non puo essere
accertata la volonta a causa della situazione d’emergenza o perché incapace di
intendere e di volere — ¢ autorizzato ad astenersi dal somministrare cure salvavita.

Si tratta comunque di un’eccezione in quanto la legge ribadisce in maniera chiara
che non ¢ ammessa I’eutanasia attiva, il suicidio medicalmente assistito e qualsiasi
altra azione che intenzionalmente e in maniera attiva accorci la vita di un paziente.
Anzi, in base alla stessa, il medico ¢ obbligato a rispettare la volonta del malato
terminale che vuole prolungare la sua vita'*® e deve altresi fornire, in conformita
con le altre leggi e le condizioni del sistema sanitario israeliano, il trattamento
medico richiesto anche se, in considerazione delle circostanze lo ritiene
ingiustificato, tranne nel caso in cui non prolunghi la vita del paziente o arrechi un
danno significativo allo stesso o ad altri.

Infine la stessa legge prevede la formazione presso gli istituti di cura di un
comitato istituzionale composto da quattro medici, da un’infermiera, da un
assistente sociale o da uno psicologo clinico, da un avvocato e da un religioso al
quale si possono rivolgere il paziente, il rappresentante di un paziente, un parente o
il tutore del paziente non capace di intendere e di volere, il medico curante o il
medico personale del paziente oppure un assistente sociale con la richiesta di
pronunciarsi in caso di dubbio o di conflitto fra le parti in merito alla definizione
del paziente quale malato terminale, al desiderio del paziente di continuare a vivere,
alla capacita del paziente di intendere e di volere e qualora, nel caso di un minore,

155V, Ravitsky, A, Steinberg, Withholding and Withdrawing: A Religious-Cultural Path Toward a
Practical Resolution, in The American Journal of Bioethics, Vol. 19, No. 39, 2019, 49-50.

156 In tale caso la volonta di volere attivare dei trattamenti straordinari, specularmente a quella di
non volerli attivare, si ritiene manifestata nel caso del malato terminale capace di intendere e di
volere sulla base del suo desiderio espressamente manifestato mentre, nel caso del malato terminale
che non ¢ in grado di intendere e di volere e di un ragazzo di 17 anni, sulla base delle direttive di
trattamento anticipato, di una decisione del suo rappresentante secondo la procura affidatagli, di
una decisione della commissione istituzionale o della Commissione nazionale e, in subordine, di una
dichiarazione esplicita di una persona a lei vicina o, infine anche in assenza di una tale dichiarazione,
in accordo con il suo tutore o la persona a lui vicina.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |32



vi sia un conflitto tra i genitori, un conflitto fra i genitori e il paziente, un conflitto
tra la famiglia e 1 medici curanti, un conflitto tra il rappresentante del paziente e
qualcuno che ritiene che il primo non agisca secondo le volonta del paziente, un
conflitto relativo alle direttive anticipate di trattamento o derivante dalla
discrepanza tra queste e le direttive stabilite dal sostituto del paziente. Il comitato
istituzionale puo decidere direttamente la questione a lui sottoposta, coadiuvare le
parti al conflitto nell’assumere esse stesse una decisione o trasmetterla al comitato
etico nazionale che puo altresi intervenire in casi eccezionali in cui siano messi in
gioco principi rilevanti. II Comitato etico nazionale formula, inoltre,
raccomandazioni di carattere generale concernenti la cura in Israele dei pazienti
malati terminali, stabilisce un sistema per migliorare la cura dei pazienti malati
terminali e riconosce le cure palliative come una specialita medica'®’.

Nonostante tale Legge chiaramente manifesti un orientamento differente rispetto
a quello delle corti distrettuali — che avevano precedentemente ammesso altresi la
possibilita, seppure solo in presenza di determinate condizioni, di rimuovere dei
trattamenti medici gia avviati il 23 novembre 2014 la Corte distrettuale di Tel Aviv
ha emanato una decisione che non trova precedenti in quanto, con il consenso del
Procuratore generale, ha per la prima volta autorizzato [’interruzione del
trattamento di sostegno vitale collegato a una persona malata di SLA da molti anni
ma che non era ancora sul punto di morte bensi era sulla soglia di perdere le proprie
capacita cognitive quando gli & stata concessa 1’autorizzazione'*8. Tale decisione ¢
stata ampiamente contestata dal “Movimento per lo Stato ebraico” che I’ha definita
un’importante violazione della Legge sul paziente morente del 2005.

4.2 Nell’Unione Indiana

A differenza di quanto previsto dalla Costituzione pluritestuale di Israele, che
riconosce espressamente il principio della sacralita della vita, quella dell’Unione
Indiana all’art.21, nel riflettere la diversa impostazione giuridico-culturale,
stabilisce che: «nessuna persona puod essere privata della vita o della liberta
personale se non secondo la procedura stabilita per legge». 1l Codice penale inoltre
considera come crimini non solo ’istigazione al suicidio (art. 306) ma anche il
tentato suicidio (art. 309)'>° non piu sanzionato in Israele.

Per quanto riguarda il ruolo della giurisprudenza si puo tuttavia osservare che
anche 1 tribunali indiani, al pari di quelli israeliani, sono stati frequentemente aditi
in relazione a questioni che riguardano il fine vita. Parimenti anche dalla
giurisprudenza delle corti indiane, inclusa quella della Corte suprema, sono emersi
orientamenti diversi, che hanno dato luogo a decisioni differenti nel tempo.

157 Per il contenuto della Legge cfr.: A.B. Jotkowitz, S. Glick, The Israeli Terminally Ill Patient

Law of 2005, in J. Pall. Care, Vol. 25, No. 4, 2009, 284-286.

58 R. Levush, FEuthanasia under  Israeli ~Law, January 29, 2015, in
blogs.loc.gov/law/2015/01/euthanasia-under-israeli-law/.

159°S. Petikam, Euthanasia in India — Legislative Perspective, in Revista de Drept Constitutional,
No. 1, 2021, 46-47.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |33



Ad esempio, 1I’Alta Corte di Bombay nel caso State of Maharashtra vs. Maruti
Sripati Dubal del 1986 — partendo dal presupposto che il diritto alla vita,
contemplato all’art. 21 Cost., implica anche il diritto alla morte — aveva affermato
che I’art.309 del Codice penale, che punisce il tentato suicidio, era ultra vires.
Viceversa I’ Alta Corte dell’ Annah Pradesh nel caso Chenna Jagadesswar vs. State
of Andhra Pradesh del 1988, ha sostenuto che il diritto alla morte non € ricompreso
nel diritto alla vita («Right to die is not a fondamental right under article 21 of the
Constitution»)'®. Infine, non sono stati rari i casi in cui le Alte Corti degli Stati si
sono solo limitate a rifiutare istanze concernenti richieste di eutanasia senza entrare
nel merito!®!.

In relazione alla Corte suprema si pud invece osservare che essa ha inizialmente
accolto quanto anticipato dall’Alta Corte di Bombay nel caso State of Maharashtra
vs. Maruti Sripati Dubal del 1986'%?. Nella sentenza Rathinam v. Union del 1994
la Corte suprema, applicando il ragionamento analogico, ha infatti sostenuto che —
come il diritto di espressione sancito all’art.19 Cost. non comporta solo la liberta di
parola ma anche la liberta di non parlare — analogamente il diritto alla vita, sancito
all’art.21 Cost., non comporta solo il diritto di vivere ma anche il diritto di non
vivere e, quindi, il diritto di morire. Sulla base di tale presupposto la Corte suprema
dichiarava pertanto l’incostituzionalita dell’art.309 del Codice penale, che
configura il tentato suicidio come un crimine, in quanto in contrasto non solo con
I’art.21 Cost., che presuppone il riconoscimento del diritto alla morte ma altresi con
I’art. 14 Cost. relativo al principio di uguaglianza. Infine, la Corte nella stessa
sentenza dichiarava parimenti incostituzionale I’art.306 del Codice penale
sull’istigazione al suicidio per violazione del solo art.14 Cost.

A due anni di distanza da tale pronuncia la Sezione costituzionale della Corte
suprema, nella sentenza Gian Kaur vs. State of Punjab del 1996, ha viceversa
sostenuto che il ragionamento analogico non puo, anche in considerazione del
principio della sanctity of life, essere applicato ai fini dell’interpretazione dell’art.
21 sul diritto alla vita'®. Di conseguenza — nell’esercitare I’ overruling nei confronti
della sentenza Rathinam vs. Union del 1994 — giungeva a stabilire che: «right to life
does not include right to die. Extinction of life is not included in Protection of Life»
e, corrispondentemente, riaffermava la conformita dell’art.309 del Codice penale,
che punisce il tentato suicidio, agli artt. 21 e 14 Cost. e la conformita dell’art.306
del Codice penale, che punisce I’istigazione al suicidio, all’art.14 Cost. D’altro lato
nella stessa sentenza la Corte suprema — partendo dal presupposto (sviluppato sin

160 S Pandey, Position Of Euthanasia In India: Legal Perspective, in Indian Journal of Integrated
Research in Law, Vol. 2, No. 1, 2022, 12, reperibile in ijirl.com/volume-ii-issue-i/.

161 S, Kanniyakonil, New Developments in India Concerning the Policy of Passive Euthanasia, in
Developing world bioethics, Vol. 18, No. 2, 2018, 192.

162 G. Bhagyamma, Dr. Ramesh, Legal and Ethical Perspectives on Euthanasia: A Comparative
Study of India and Canada, in International Journal of Law Management and Humanities, Vol. 6,
No. 2, 2023, 3020, reperibile in ijlmh.com/paper/legal-and-ethical-perspectives-on-euthanasia-a-
comparative-study-of-india-and-canada/.

163 S, Rao, India and Euthanasia: The Poignant Case of Aruna Shanbaug, in Medical law review,
Vol. 19, No. 4, 2011, 648.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 34



dal 1981 nella sua giurisprudenza) per cui I’art.21 Cost. ricomprende non solo il
diritto alla vita ma anche il diritto ad una vita dignitosa — giungeva a riconoscere
che quest’ultimo presuppone a sua volta il diritto ad una morte dignitosa allorché il
processo di morte naturale sia gia iniziato. Nella stessa sentenza la Sezione
costituzionale della Corte suprema indiana, pur senza menzionare ancora
espressamente 1’eutanasia passiva, sottolineava inoltre che, nel caso di una persona
morente, malata terminale o in stato vegetativo permanente, sarebbe potuta altresi
sorgere la questione circa 1’ammissibilita di porre, in tali condizioni,
anticipatamente fine alla propria vita. Essa infatti affermava che: «A question may
arise, in the context of a dying man, who is, terminally ill or in a persistent
vegetative state that he may be permitted to terminate it by a premature extinction
of his life in those circumstances [...].This category of cases may fall within the
ambit of the ‘right to die’ with dignity as a part of right to live with dignity, when
death due to termination of natural life is certain and imminent and the process of
natural death has commenced»!®*.

Tale ragionamento ¢ stato ripreso dalla stessa Corte suprema allorché, nel caso
Aruna Shanbaug vs. Union del 2011, ¢ stata chiamata a pronunciarsi su istanza della
giornalista, P. Virani, che chiedeva I’eutanasia passiva involontaria per la signora
Aruna Shanbaug in stato vegetativo permanente da ben 42 anni presso un ospedale
di Mombay'®. In tale lunga sentenza la Corte suprema — ricollegandosi, al
precedente caso Gian Kaur (secondo un’interpretazione poi dimostratasi non del
tutto corretta) — affermava infatti che: «[...] in the case of a dying person who is
terminally ill or in a permanent vegetative state he may be permitted to terminate it
by a premature extinction of his life in these circumstances and it is not a crime vide
Gian Kaur's case» (sez. 30). In secondo luogo, in tale sentenza la Corte suprema
operava la distinzione tra suicidio assistito, eutanasia attiva ed eutanasia passiva'¢®.
Nello specifico, secondo la Corte suprema, quest’ultima consiste: «nel rifiuto dei
trattamenti medici finalizzati a mantenere in vita il paziente» quali «la non
somministrazione di antibiotici senza i quali il paziente probabilmente morirebbe o
la rimozione del polmone artificiale di un paziente in coma». Nel fornire tale
definizione la Corte suprema — differentemente dalla legislazione israeliana —
faceva dunque rientrare nella definizione di eutanasia passiva anche la rimozione

164 La Sezione costituzionale della Corte suprema proseguiva affermando che «The debate even in

such cases to permit physician assisted termination of life is inconclusive. It is sufficient to reiterate
that the argument to support the view of permitting termination of life in such cases to reduce the
period of suffering during the process of certain natural death is not available to interpret Article 21
to include therein the right to curtail the natural span of life».

165 Si trattava dello stesso ospedale in cui era stata precedentemente assunta in qualita di infermiera
e dove, la sera del 27 novembre 1973, al termine della sua attivita lavorativa, aveva subito una
violenza che 1’aveva condotta in tale stato.

166 T, Maheshwari, Case analysis of Aruna Ramchandra Shanbaug vs Union of India, in Manupatra,
Jul 14, 2022, consultato all’indirizzo articles.manupatra.com/article-details/Case-analysis-of-
Aruna-Ramchandra-Shanbaug-vs-Union-of.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |35



dei trattamenti di sostegno vitale'®’. In terzo luogo, nella stessa sentenza la Corte
suprema precisava che — nel caso in cui un paziente moribondo in coma o in stato
vegetativo permanente non fosse stato in grado di manifestare la propria volonta —
la decisione sarebbe spettata ai familiari o, in assenza di questi, al next friend e ai
medici che lo avevano in cura. In considerazione del «low ethical levels prevailing
in our society today and the rampant commercialization and corruption [...]» una
tale decisione doveva tuttavia essere necessariamente sottoposta all’approvazione
dell’Alta Corte dello Stato interessato dell’Unione che poteva esprimersi in merito
sulla base dell’art.226 Cost!'%®. L’Alta Corte, investita della questione dagli aventi
diritto sopra ricordati, avrebbe quindi dovuto formare una commissione di tre
medici'® che — dopo aver esaminato il paziente, analizzato tutta la relativa
documentazione medica e raccolto le opinioni dello staff ospedaliero — doveva
redigere un report da sottoporre alla prima. Infine, sulla base di tale di tale report'
I’Alta Corte, in qualita di parens patriae, si sarebbe dovuta pronunciare in merito
alla rimozione degli strumenti di sostegno vitale applicando «the principle of ‘best
interest of the patient’ laid down by the House of Lords in Airedale’s case». Tale
procedura, secondo quanto stabilito nella stessa sentenza, si sarebbe dovuta
applicare in tutta 1’India sino all’adozione di una corrispondente legge da parte del
Parlamento'”! che veniva contemporaneamente invitato a depenalizzare il tentativo
di suicidio contemplato dall’art.309 del Codice penale Indiano.

Nella sentenza K.S. Puttaswamy and Another vs. Union of India and Others del
2017 la Corte suprema ha ulteriormente affermato che il diritto di rifiutare i
trattamenti medici di sostegno vitale rientra nel diritto alla privacy parimenti
tutelato dall’art.21 Cost. In tale sentenza infatti — dopo aver riconosciuto che in
India il diritto alla privacy ¢ un diritto fondamentale protetto dall’art.21 — si
stabiliva che: «An individual’s right to refuse the lifeprolonging medical treatment
or terminate life is another freedom which falls within the zone of right of privacy».

167 R. Shukla, Passive Euthanasia in India: A Critique, in Indian journal of medical ethics, Vol. 1,

No. 1, 2016, 35-38, ijme.in/wp-content/uploads/2016/11/2098-5.pdf.

168 La Corte suprema giungeva peraltro a tali conclusioni dopo aver effettuato un’ampia disanima
delle sentenze straniere concernenti 1’eutanasia ma ¢ evidente il preminente rilievo che assumeva il
riferimento al formante giurisprudenziale inglese laddove nella sentenza in esame si affermava che:
«We agree with the decision of the Lord Keith in Airedale's case (supra) that the approval of the
High Court should be taken in this connection. This is in the interest of the protection of the patient,
protection of the doctors, relative and next friend, and for reassurance of the patient's family as well
as the public. This is also in consonance with the doctrine of parens patriae which is a well known
principle of law».

169 1’ Alta corte dello Stato interessato avrebbe inoltre dovuto selezionare i componenti della
Commissione medica, preferibilmente composta dal medico curante, da un neurologo e da uno
psichiatra, tra un panel di medici che tutte le Alte corti degli Stati avrebbero dovuto predisporre a
tal fine in accordo con i governi dei rispettivi Stati statali o Territori.

170 Da trasmettere contestualmente ad altri organi statali, ai parenti del paziente morente o, in assenza
di questi, al suo next friend.

71'S. Shekhar, G. Ashish, Euthanasia: India’s Position in the Global Scenario, in American Journal
of Hospice and Palliative Medicine, Vol. 30, No. 7, 2013, 630.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |36



Ad un anno di distanza la Sezione costituzionale della Corte suprema'’? ha
quindi emanato la sentenza Common Cause vs. Union of India del 2018'7 nella
quale ha innanzitutto ribadito quanto gia affermato dalla Sezione costituzionale
nella sentenza Gian Kaur vs. State of Punjab, ovverosia che il diritto a una morte
dignitosa ¢ ricompreso nell’art.21 Cost.!™. In secondo luogo, con la Common Cause
vs. Union la Corte suprema non solo riaffermava la distinzione, operata nella
sentenza Aruna Shanbaug vs. Union, tra eutanasia attiva ed eutanasia passiva bensi
precisava che con quest’ultima si deve intendere la richiesta di interrompere
trattamenti di sostegno vitale mentre il rifiuto di avviarli rientra nel diritto di
prestare o0 meno consenso alle cure mediche. Infine, nella stessa sentenza la Corte
suprema introduceva le «Disposizioni anticipate di trattamento medico»!”” grazie
alle quali una persona adulta, allorché¢ capace di intendere e di volere, puo
specificare quando un trattamento medico — che ha 1’unico effetto di posticipare il
processo di morte che puo causare dolore, agonia e sofferenza e di creare per lo
stesso una situazione non dignitosa — non deve essere avviato o deve essere
rimosso!’®. L’esecuzione delle disposizioni anticipate di trattamento — quali
espressione del diritto all’autodeterminazione e all’integrita del corpo nella sua
interezza — veniva tuttavia subordinata all’osservanza di una procedura assai
complessa e “garantista” puntualmente definita nella stessa sentenza'’’. D’altro lato

172 Inizialmente la Corte suprema non era stata convocata nella sua veste di sezione costituzionale
che si ¢ resa tuttavia necessaria perché ha dovuto dichiarare che la Corte suprema nel caso Aruna
Shabaung aveva erroneamente interpretato quanto affermato nella sentenza Gian Kaur, nello
specifico che I’eutanasia doveva essere legalizzata tramite legge.

173 Per un’analisi puntuale di tale sentenza si rinvia a M. Bisi, La Corte Suprema indiana legalizza
l’eutanasia passiva e fornisce le linee guida aggiornate per le advance directives sul fine vita, in
DPCE online, Vol. 62, No. 1, 2024, 3-24.

174 D. Srivastava, The Right to Die with Dignity: The Indian Supreme Court Allows Passive
Euthanasia and Living Wills, in OxHRH Blog, 11 April 2018, consultabile online all’indirizzo
ohrh.law.ox.ac.uk/right-to-die-with-dignity-a-fundamental-right-indian-supreme-court-allows-
passive-euthanasia-and-living-wills.

175 S V.S. Bandewar, L. Chaudhuri, L. Duggal, S. Nagral (on behalf of the Managing Committee,
FMES), The Supreme Court of India on euthanasia: Too little, too late, in Indian J Med Ethics,
Vol. 3, No. 2, 2018, 91, consultabile online al link jjme.in/wp-
content/uploads/2018/04/262ed91 the supreme court.pdf.

176 Tn base a quanto stabilito dalla Corte suprema le direttive dovevano essere firmate dall’esecutore
in presenza di due testimoni e controfirmate dal competente Magistrato di Prima classe che,
corrispondentemente designato dal giudice di Distretto, doveva tenere copia del documento anche
in formato digitale con contemporaneo invio di un’ulteriore copia all’ufficio competente
dell’aggregazione di municipi, della municipalita o del Panchayat rispettivamente interessati come
pure al medico di famiglia. Le direttive potevano comunque essere sempre revocate in qualsiasi
momento mentre se esistevano piu versioni avrebbero fatto fede le ultime.

177 Difatti in base alla Legge il medico curante - che era al corrente che un malato terminale
sottoposto a trattamento medico prolungato con nessuna aspettativa di guarigione aveva dettato delle
direttive mediche anticipate — doveva innanzitutto verificare 1’autenticita delle stesse presso un
Magistrato di primo grado e informare 1’esecutore/tutore e i suoi familiari sulle conseguenze della
loro attuazione. Di seguito 1’ospedale doveva formare una commissione medica incaricata di fornire
un parere preliminare sul fatto se certificare o meno ’attuazione delle direttive mediche anticipate.
Tale parere preliminare, se favorevole, doveva essere quindi inviato al Magistrato di livello

n. 2/2024 m ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |37



la Corte suprema sottolineava che I’assenza di Disposizioni anticipate di
trattamento non precludeva I’interruzione degli strumenti di sostegno vitale di un
malato terminale e in merito delineava una procedura ad hoc, nel corso della cui
applicazione, si sarebbe dovuto tenere sempre in considerazione il principio del best
interest del paziente.

Le procedure introdotte erano tuttavia talmente complesse che, successivamente
alla sentenza Common Cause, nessuna richiesta per procedere all’eutanasia passiva
¢ pervenuta alle Alti Corti degli Stati dell’Unione Indiana. Di conseguenza nel 2023
la Corte suprema — in seguito ad una writ petition dell’Indian Society of Critical
Care Medicine — ha emanato, sulla base dell’art. 142 Cost., I’Order del 24 gennaio
2023'7® con il quale ha semplificato il procedimento precedentemente previsto.
Grazie a tale intervento il procedimento per dar esecuzione alle disposizioni
anticipate di trattamento ¢ stato abbreviato da tre a due fasi ed ¢ stato eliminato
I’intervento del tribunale (tranne nel caso di ricorso contro le decisioni della
commissione medica di secondo grado). Con la stessa sentenza ¢ stata inoltre
semplificata la procedura per autenticare le Disposizioni anticipate di
trattamento!”.

Quanto stabilito dalla Corte suprema non ha trovato tuttavia ancora
accoglimento in leggi del Parlamento anche se delle proposte in tal senso sono state
gia sollevate. Ad esempio, la relazione n. 146 del 2006 del Comitato legislativo
della Camera bassa'®® — dopo avere lungamente analizzato la giurisprudenza
straniera e interna — nelle conclusioni proponeva un progetto di legge intitolato:
«The Medical Treatment of Terminally-ill Patients (Protection of Patients and
Medical Practitioners) Act»'®!. 1l Comitato legislativo, successivamente
all’emanazione della sentenza Aruna Shanbaug vs. Union of India del 2011,
reiterava tale progetto nella sua relazione n. 241 del 2012 con alcune modifiche che,

distrettuale che doveva costituire un’ulteriore commissione medica che, dopo aver visitato
I’ospedale in cui si trovava il malato terminale, poteva (se d’accordo con la prima commissione)
certificare il ricorso alle Direttive mediche anticipate. Infine, il certificato doveva essere indirizzato
al Magistrato di primo grado che, dopo aver visitato il malato terminale ed analizzato i documenti,
poteva (sempre se d’accordo con le due commissioni) autorizzare 1’astensione dalla
somministrazione o la rimozione dei trattamenti medici. Nel caso in cui i pareri delle commissioni
fossero stati negativi 1’esecutore delle Direttive mediche anticipate, i suoi familiari o il medico
curante dell’ospedale ex art. 226 Cost. avrebbero potuto comunque presentare ricorso dinanzi
all’Alta Corte dello Stato interessato che — dopo aver eventualmente a sua volta formato una
commissione medica — doveva pronunciarsi il prima possibile nel best interest di quest’ultimo.

178 L Order del 24 gennaio 2023 reperibile all’indirizzo livelaw.in/pdf upload/79-common-cause-
v-union-of-india-24-jan-2023-457290.pdf

179 Cfr. E. Pivato, India — Supreme Court — Common Cause v. Union of India: Advance Medical
Directive e trattamenti di sostegno vitale, 23 gennaio 2023, consultabile online all’indirizzo
biodiritto.org/Biolaw-pedia/Giurisprudenza/India-Supreme-Court-Common-Cause-v.-Union-of-
India-Advance-Medical-Directive-e-trattamenti-di-sostegno-vitale.

180 A, Gera, B. Sharma, J. Sood, Legal issues in end-of-life care: Current status in India and the
road ahead, in Curr. Med. Res. Pract., Vol. 13, No. 1, 2023, 34.

8111 Reportn. 196 — intitolato «Medical Treatment to Terminally 111 Patients (Protection of Patients
and Medical Practitioners)» - ¢ interamente disponibile all’indirizzo
indiankanoon.org/doc/161101318/.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |38



in parte, riproducevano quanto affermato in tale sentenza'®?. Infine, nel 2016 il
Ministero per la salute e per il benessere della famiglia ha deciso di sottoporre lo
stesso progetto alla discussione pubblica!®® che non ¢ stata tuttavia accompagnata
dalla sua approvazione definitiva. Di conseguenza in India le questioni relative al
fine vita sono ancora essenzialmente disciplinate sulla base di quanto stabilito della
Corte suprema.

4.3 Nella Federazione di Russia

La Costituzione della Russia stabilisce esplicitamente all’art.21 che «Ognuno ha
diritto alla vita». Tale diritto non era stato peraltro mai espressamente riconosciuto
non solo nel corso dell’Impero zarista ma neppure in vigenza dello Stato socialista.
In Unione Sovietica esso venne infatti proclamato per la prima volta all’art.13 della
Dichiarazione dei diritti e delle liberta dell’uomo del 5 settembre 1991, ¢ stato
quindi accolto per imitazione nella Dichiarazione dei diritti e delle liberta dell’uomo
e del cittadino della RSFSR del 22 novembre 1991 (art.7), inserito con la revisione
del 21 aprile 1992 nell’ultima Costituzione socialista della RSFSR del 1978 e,
infine, proclamato nel precedentemente citato art. 21 della vigente Costituzione
della FR del 1993. In tale articolo si prevede inoltre che: «La dignita della persona
¢ tutelata dallo Stato. Nulla puo giustificare la sua diminuzione. Nessuno deve
essere sottoposto a torture, violenza e ad altro trattamento o punizione crudele o che
mortifichi la dignita umana. Nessuno pud essere sottoposto senza volontario
consenso ad esperimenti scientifici o ad altri esperimenti».

Sin dall’approvazione del nuovo Codice penale dell’Impero russo del 1903 ¢
stato invece previsto il reato di omicidio su richiesta della vittima. Tale Codice
all’art.460 stabiliva infatti che: «Chiunque sia colpevole di omicidio commesso su
insistenza della vittima per compassione nei suoi confronti € punito con la
reclusione nella fortezza per un periodo non superiore a tre anni», mentre per
I’omicidio semplice, senza attenuanti, la condanna non poteva essere inferiore agli
8 anni (art.453)!%,

Successivamente alla Rivoluzione d’ottobre I’omicidio commesso su richiesta
della vittima per compassione venne persino del tutto depenalizzato stabilendo
esplicitamente all’art.143 del Codice penale della Repubblica Socialista Federativa
Sovietica Russa (RSFSR) — approvato il 1° giugno 1922 prima della formazione

182 11 Report n. 241 — intitolato «Passive Euthanasia — A Relook» — ¢ interamente disponibile online
in cdnbbsr.s3waas.gov.in/s3ca0daec69b5adc880fb464895726dbdf/uploads/2022/08/2022081061 -
1.pdf.

183 S, Kanniyakonil, New Developments in India Concerning the Policy of Passive Euthanasia, in
Developing world bioethics, Vol. 18, No. 2, 2018, 193-195; A. Mathew, M.R. Rajagopal, Care of
the Terminally Il Patient in India: Comments on the Proposed Legislation, in Journal of global
oncology, Vol. 3, No. 3, 2017, 278-279.

13 N. E. Alionkin, Ugolovnaja otvetstvennost’ za ubijstvo po pros’be poterpeviego [La
responsabilita penale per omicidio su richiesta della vittima], in Vestnik Moskovskogo Universiteta,
Serija 11, Pravo No. 2, 2014, 76, consultato in cyberleninka.ru/article/n/ugolovnaya-otvetstvennost-
za-ubiystvo-po-prosbe-poterpevshego.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 [39



dell’URSS — che: «L.’omicidio commesso su insistenza della vittima per sentimento
di compassione non ¢ punibiley.

Tale disposizione venne tuttavia subito eliminata nel novembre 1922 né
reinserita nel nuovo Codice penale della RSFSR del 1926 né in quello successivo
del 1960 in base ai quali I’omicidio, su richiesta della vittima, fu parificato
all’omicidio doloso semplice, pur venendo nella prassi sempre applicata la pena
inferiore prevista per tale reato.

In seguito alla dissoluzione dell’URSS vennero quindi avviati i lavori per la
redazione di un nuovo Codice penale della FR durante 1 quali venne altresi proposto
di introdurre all’art.106 una disposizione che — nel riprendere chiaramente la
formulazione dell’art. 460 del Codice penale russo del 1903 — recitava: «La
privazione della vita per compassione nei confronti della vittima (eutanasia) —
correlata ad una grave malattia incurabile e (0) a dolori fisici insopportabili della
stessa ¢ a condizione della sua libera manifestazione di volonta — ¢ punita con
I’arresto da quattro a sei mesi o con la privazione della liberta sino a tre anni»'®,
Tale proposta, tuttavia, non trovo definitivo accoglimento.

Di conseguenza il nuovo Codice penale della FR del 13 giugno 1996 continua,
come gia i codici penali sovietici dalla fine del 1922, a prevedere 1’omicidio su
richiesta della vittima (del consenziente) facendolo rientrare nella categoria
dell’ «omicidio doloso semplice». Allo stesso tempo rispetto a quello sovietico del
1960 il Codice penale della FR del 1996 individua espressamente nel sentimento di
compassione un motivo di attenuazione della pena'®¢. Il nuovo Codice al comma 1,
lett. e dell’art.61 sulle «Circostanze attenuanti della penay infatti stabilisce che tra
queste rientra quella: «della commissione di un crimine per una combinazione di
circostanze di vita difficili o per compassione». In aggiunta al comma 2 dello stesso
articolo si afferma che: «Nell’irrogare la pena il giudice puo tener conto di altre
circostanze attenuanti non previste dalla prima parte del presente articolo».

L’ordinamento russo non si limita tuttavia a prevedere la punibilita del reato su
richiesta della vittima ma, a differenza degli altri ordinamenti oggetto di
comparazione, pone un divieto esplicito di ricorso all’eutanasia. Poco prima
dell’adozione della nuova Costituzione del 1993 venne infatti approvata la Legge
della FR «Sui principi di tutela della salute dei cittadini della FR» del 22 luglio
1993 che — a differenza della precedente Legge della RSFSR «Sulla tutela della
salute» del 1971 — introduceva I’art.45 sul «Divieto di eutanasia». In esso si
affermava che: «Al personale medico ¢ vietato I’esercizio dell’eutanasia, ovverosia

I8E.F. Vachtel’, V.V. Sevrjukov, Ugolovno-pravovaja charakteristica évtanazii, [L’aspetto di
diritto penale dell’eutanasia] in Interaktivnaja nauka, Vol. 9, No. 64, 2021, 82, consultabile in online
in cyberleninka.ru/article/n/ugolovno-pravovaya-harakteristika-evtanazii-pravovaya-harakteristika-
evtanazii.

18 F.S. Fortuna, R. Todini, La riforma del diritto penale e penitenziario della Federazione Russa.
Cenni comparatistici al progetto italiano di riforma del Codice penale, in Rassegna Penale e
Criminologica, Vol. 1, No. 3, 2001, 64; M.M. Rybalnnik, K voprosu ugolovno-pravovoj ocenki
evtanazii [The issue of criminal and legal estimation of euthanasial, in Vestnik Burijatskova
Gosuniversiteta, No. 2, 2012, 265, reperito in cyberleninka.ru/article/n/k-voprosu-ugolovno-
pravovoy-otsenki-evtanazii.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |40



I’accelerazione, su richiesta del paziente, della sua morte attraverso qualsiasi tipo
di azione o strumenti, inclusa I’interruzione dei trattamenti artificiali di sostegno
vitale» e che «La persona, che consapevolmente induce il malato all’eutanasia e (0)
pratica 1’eutanasia, € responsabile secondo quanto previsto dalla legislazione della
FR».

Nonostante tale divieto esplicito anche in Russia sono state comunque avviate
iniziative volte a legalizzare 1’eutanasia, inclusa la presentazione nel 2007 di un
disegno di legge «Sull’eutanasia» di iniziativa della senatrice Valentina Petrenko,
presidente del comitato per la politica sociale del Consiglio della Federazione
dell’ Assemblea Federale della FR'¥'.

Dinanzi a tale proposta ¢ persino intervenuto il Comitato bioetico presso la
Commissione della FR per le questioni dell’Unesco che il 1° giugno 2007 ha
emanato una dichiarazione'®® in cui sottolineava che: «[...] le persistenti proposte
per legalizzare |'eutanasia non sono casuali. Sono generate dalla moderna situazione
demografica, che ¢ caratterizzata da uno spostamento verso 1’invecchiamento della
popolazione, che aggrava notevolmente la severita dei problemi irrisolti
dell’assistenza sanitaria nazionale» e che, pertanto, da un lato «¢ necessario mettere
in guardia contro azioni affrettate per legalizzare 1’eutanasia che possono avere
conseguenze sociali, giuridiche e morali profondamente negative» mentre,
dall’altro: «risulta inaccettabile nascondere il problema e tentare di risolverlo dietro
le quinte basandosi sull’opinione di un ristretto gruppo di esperti». Di conseguenza,
concludeva il Comitato: «qualsiasi regolamentazione in questo settore puod essere
adottata solo se viene compresa e accettata dalla societa russa» sulla base di
un’ampia discussione pubblica sia sul problema dell’eutanasia sia sull’intera
gamma dei problemi che i malati terminali e i loro parenti devono affrontare'®’.

La nuova Legge della FR «Sui principi di tutela della salute dei cittadini della
FR» del 21 novembre 2011, nel subentrare a quella precedente, tuttavia non solo
non provvede a modificare I’impostazione di quest’ultima bensi amplia persino le
ipotesi attraverso le quali puo configurarsi I’esercizio di eutanasia, nello specifico
estendendole anche all’omissione. All’art. 45 della nuova Legge — sempre intitolato
«Divieto di eutanasia» — si afferma infatti che: «A1 medici ¢ vietato 1’esercizio
dell’eutanasia, ovverosia 1’accelerazione, su richiesta del paziente, della sua morte
attraverso qualsiasi tipo di azione (omissione) o strumenti, inclusa I’interruzione
dei trattamenti artificiali di sostegno vitale al paziente». In aggiunta in base
all’art.71 della stessa Legge colui che si avvia all’esercizio della professione di
medico deve prestare il seguente giuramento: «nel ricevere 1’alto titolo di medico e

187 Sovet Federacii zanjalsja problemoj evtanazii [1l Consiglio della Federazione si ¢ occupato del
problema dell’eutanasia], 17 aprile 2007, consultabile online in
rbe.ru/society/17/04/2007/5703¢76¢9a79470eaf76568e.

188 0. Kubar, B. Yudin, Bioethics in Russia: History and Present-day Problems, in Asian Bioethics
Review, Vol. 7, No. 5, 2015, Special Issue, 489.

139 La Dichiarazione «Sulla questione della possibilita di autorizzare ’eutanasia in Russia» del
Comitato bioetico presso la Commissione della FR per le questioni dell’Unesco in
ras.ru/news/shownews.aspx?id=78e00fcc-08ea-41a2-9a67-d811d87b0b5c.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |41



cominciando ad esercitare 1’attivita professionale giuro solennemente di non
ricorrere mai all’eutanasia». Infine, il Codice etico del medico della FR all’art.42
ribadisce nuovamente che: «Ai medici ¢ vietato 1’esercizio dell’eutanasia,
ovverosia ’accelerazione, su richiesta del paziente, della sua morte attraverso
qualsiasi tipo di azione (omissione) o strumenti, inclusa 1’interruzione dei
trattamenti artificiali di sostegno vitale al pazientey.

Parte della dottrina ritiene che dalla lettura del contenuto dell’art.45 della Legge
della FR «Sui principi di tutela della salute dei cittadini della FR» — che vieta
I’accelerazione della morte provocata non solo da un’azione ma anche da una
omissione — giunge a concludere che 1I’ordinamento russo vieta 1’eutanasia attiva e
quella passiva'®® sia nella forma della interruzione dei meccanismi di sostegno
vitale sia in quella della loro mancata attivazione. Altri invece sottolineano che la
Legge della FR «Sui principi di tutela della salute dei cittadini della FR» presenta
contraddizioni tra gli stessi suoi articoli'®! poiché, ad esempio, da un lato all’art.45
pone il divieto di eutanasia attiva e passiva mentre, dall’altro, pare ammettere
quest’ultima laddove all’art. 20, comma 3 stabilisce che: «ll cittadino, uno dei suoi
genitori o altro rappresentante legittimo, indicato al comma 2 del presente articolo,
ha il diritto di rifiutare I’intervento medico o di chiedere la sua interruzione [...]»,
ad esclusione dei casi previsti dalla stessa legge al comma 9 dello stesso art.20'%2.
La questione del divieto dell’eutanasia passiva — cosi come gia rilevato analizzando
i «Fondamenti della dottrina sociale» della Chiesa Russa Ortodossa» — rappresenta
quindi anche nell’ordinamento giuridico russo una zona grigia nella quale parimenti
st riflette ’influenza della Chiesa Ortodossa Russa.

Nella dottrina russa il dibattito ¢ comunque ancora aperto potendosi distinguere
altresi posizioni a favore dell’introduzione nel Codice penale russo della fattispecie
dell’omicidio per compassione e per sofferenza su richiesta della vittima e altre a
favore della legalizzazione dell’eutanasia in quanto sostengono che all’art.21 Cost.

190 G.V. Elisseva, Euthanasia: Domestic and Foreign Experience of Legal Regulation, in Siberian
Law Review, Vol. 19, No. 1, 2022, 26 (in russo), consultabile online in
siberianlawreview.ru/jour/article/view/1707?locale=en US.

Y1 M.S. Sirik, Euthanasia in Criminal Law of Russia, in Gaps in Russian Legislation, No. 4, 2015,
176, consultabile online in cyberleninka.ru/article/n/evtanaziya-v-ugolovnom-prave-rossii.

192 1, art.20, comma 9 della Legge «Sui principi di tutela della salute dei cittadini della FR» precisa
che I’intervento medico non puo essere rifiutato da persone affette da malattie che costituiscono
pericolo per gli altri, da persone affette da gravi disturbi mentali, da persone che hanno commesso
atti socialmente pericolosi (reati), durante lo svolgimento di una visita medica forense e (o) una
visita psichiatrica forense e, secondo quanto piu recentemente stabilito, nel caso della prestazione di
cure mediche palliative ad un cittadino le cui condizioni non gli consentono di esprimere la propria
volonta e non esiste un rappresentante legale (novelle del 2019) e, infine, anche nel caso di cure
mediche di emergenza fornite al di fuori di un'organizzazione sanitaria se l'intervento medico ¢
necessario per eliminare una minaccia per la vita di una persona e non vi € alcun rifiuto del cittadino
(o del suo rappresentante legale) espresso nei confronti dell’intervento medico prima dell'inizio dello
stesso.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |42



FR il riconoscimento del diritto alla vita comporti anche il diritto di scegliere
quando e come morire'*>.

In Russia, rispetto ai Paesi precedentemente esaminati, resta invece assai limitato
il ruolo della giurisprudenza anche se si registrano alcune sentenze emanate da
tribunali ordinari relative a omicidi su richiesta della vittima nelle quali il motivo
della compassione ¢ stato (sempre che la vittima fosse affetto da malattia incurabile
€ non avesse promesso un compenso) sempre richiamato al fine della riduzione
della pena. Un caso recente, particolarmente interessante per gli esiti, ¢ quello
sollevato dall’avvocato A.A. Nagaev che aveva rivolto un’istanza al Ministero della
Salute del Territorio di Stavropol chiedendogli di confermare il suo diritto di
ricorrere all’eutanasia nel caso in cui fosse stato colpito da una malattia incurabile
che avrebbe comportato gravi sofferenze fisiche e morali. Il Ministero della Salute
del Territorio (Kraj) di Stavropol ha tuttavia risposto che nessuno ha il diritto di
togliere la vita a una persona in qualsiasi forma, anche su richiesta del cittadino
stesso, poiché cio ¢ illegale e viola i diritti costituzionali. Tale decisione del
Ministero ¢ stata quindi impugnata dallo stesso A.A. Nagaev presso il tribunale di
prima istanza, poi presso il tribunale di seconda istanza e, non avendo ottenuto
soddisfazione in tali sedi, anche presso la Corte Suprema della FR che ha rifiutato
il ricorso in cassazione presso il proprio Collegio giudiziario per le cause
amministrative. Avendo esaurito tutti 1 gradi di giudizio A.A. Nagaev si ¢ quindi
rivolto alla Corte costituzionale sostenendo che 1’art.45 della Legge della FR «Sui
principi di tutela della salute dei cittadini nella Federazione di Russia» nel vietare
I’eutanasia non ¢ conforme agli articoli 19 (Parte 2), 20 (Parte 1), 21 e 28 della
Costituzione della Federazione Russa.

I1 27 giugno 2023 la Corte costituzionale della FR ha tuttavia emanato
un’ordinanza'®* nella quale ha affermato che il diritto di ricorrere ad essa con un
reclamo individuale o collettivo, secondo la Legge costituzionale federale «Sulla
Corte Costituzionale della Federazione Russa», spetta ai cittadini solo quando la
violazione dei diritti e delle liberta del ricorrente consegue all’applicazione di un
atto normativo in una causa concreta di cui ¢ parte (articoli 96 e 97 della Legge
costituzionale federale sulla Corte costituzionale). Dagli atti giudiziari, allegati al
reclamo, invece derivava che il ricorrente alla Corte non sulla base di una violazione
di un suo diritto derivante dall’applicazione di un atto normativo bensi allo scopo
di ottenere un chiarimento della legislazione. Pertanto, secondo la Corte, non si
individuavano 1 presupposti per ritenere che 1 diritti costituzionali del ricorrente

193 Cfr. A. Rifflel Modern problems of euthanasia in the Russian Federation, in Advances in Social
Science and Humanities Research, No. 374, 2019, 233-238, consultabile online in atlantis-
press.com/proceedings/mplg-ia-19/125925313.

194 Opredelenie Konstitucionnogo Suda RF ot 27 ijunja 2023 g. N 1459-O «Ob otkaze v prinjatii k
rassmotreniju Zaloby grazdanina Nagaeva Aleksandra Aleksandrovia na naruSenie ego
konstitucionnych prav stat’ej 45 Federal’nogo zakona “Ob osnovach ochrany zdorov’ja grazdan v
Rossijskoj Federacii”» [Ordinanza della Corte costituzionale del 27 giugno 2013 «Sul rifiuto di
presa in esame del reclamo del cittadino A.A. Nagaev concernente la violazione dei suoi diritti
costituzionali da parte della Legge federale “Sui principi fondamentali della salute dei cittadini della
FR”»] reperibile online in garant.ru/products/ipo/prime/doc/407325558/.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |43



fossero stati violati dalla legge in un caso concreto e pertanto il reclamo, non
soddisfacendo 1 criteri di ammissibilita previsti per 1 ricorsi dei cittadini alla Corte
costituzionale, non poteva essere preso in esame dalla stessa. In caso contrario la
Corte costituzionale avrebbe «valutato la costituzionalita della norma impugnata
senza tener conto della sua applicazione nel caso concreto, vale a dire nell'ambito
del controllo normativo astratto, cosa che, su reclamo di un cittadino, la Corte
costituzionale della Federazione Russa — in base all’art.125 (comma 2, lett. a ¢
comma 4, lett. a) Cost. FR e dell’art.3 (comma 1, sottocomma 1, lett. a ¢
sottocomma 3) della Legge costituzionale federale «Sulla Corte costituzionale della
Federazione Russa» — non ha il diritto di fare».

5. Conclusioni

Sulla base dell’analisi effettuata in prospettiva comparata si pud dunque
osservare che tra gli Stati in considerazione vi sono delle ampie differenze sia sotto
il profilo dei principi che disciplinano le relazioni tra Stato e confessioni religiose
sia dal punto di vista delle modalita attraverso le quali le posizioni delle religioni
maggioritarie praticate negli stessi influenzano I’evoluzione della disciplina sul fine
vita sia in relazione alle fonti che sanciscono le scelte normative dei singoli Stati.

Sotto quest’ultimo profilo si pud tuttavia operare una distinzione tra i casi
d’Israele e dell’India da un lato e quello della Russia dall’altro.

Solo le Corti supreme dei primi due Stati, attraverso la loro giurisprudenza hanno
infatti contribuito in maniera determinante a definire la disciplina concernente
alcuni aspetti del fine vita. Nelle loro sentenze esse hanno altresi spesso effettuato
dei richiami nei confronti delle loro religioni maggioritarie. Tali richiami sono stati
piu frequenti nella giurisprudenza della Corte suprema d’Israele che in quella della
Corte suprema dell’India. Si puo tuttavia osservare che quest’ultima nelle sue
sentenze ha anche fatto riferimento alle pratiche di digiuno che, secondo la religione
induista, possono essere poste in atto, in specifiche circostanze, per rinunciare alla
vita. Infine, nelle sentenze della Corte suprema dell’India sul fine vita vengono,
seppur limitatamente, riportate le posizioni delle religioni minoritarie.

Allo stesso tempo sia la Corte suprema d’Israele sia quella dell’India — sempre
nelle sentenze che riguardano aspetti del fine vita — hanno preso spesso in
considerazione la giurisprudenza straniera. Invero esse rientrano nel gruppo di
quelle corti maggiormente aperte al dialogo transnazionale!®”, anche se tale dialogo

195 T. Groppi, Bottom up globalization? Il ricorso a precedenti stranieri da parte delle Corti

costituzionali, in Quaderni costituzionali, No. 1, 2011, 201-202; S. Navot, Israel: Creating a
Constitution — The Use of Foreign Precedents by the Supreme Court (1994-2010), in T Groppi, M
Ponthoreau (Eds.), The Use of Foreign Precedents by Constitutional Judges, Hart Publishing, 2013,
129-153; S. Navot, The Israeli Supreme Court, in J. Andrés, A. Dyevre, G. Itzcovich (Eds.),
Comparative Constitutional Reasoning, Cambridge University Press, 2017, 498-499, 69-80; A.K.
Thiruvengadam, /n pursuit of the common illumination of our house: Trans-judicial influence and
the origins of PIL jurisprudence in South Asia, in Indian J. Const.L., No. 2, 2008, 69-80; B. Majid,
Persuasive Role of Foreign Judgements: An Indian Context, consultabile online in
jklaws.in/admin_panel/files/9201711035450.pdf.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |44



si sviluppa spesso unicamente in senso unidirezionale tanto che, parte della dottrina,
preferisce parlare di (cross) fertilization. Nel riferirsi alla giurisprudenza straniera
la Corte suprema d’Isracle e quella dell’India non si sono peraltro limitate ad
utilizzare 1 casi stranieri come «argomento comparativo» ma hanno effettuato una
valutazione degli stessi (o una parte di essi) attraverso il «giudizio comparativo» 'S,
La Corte suprema dell’India — pur sottolineando che le sentenze straniere hanno
solo persuasive value'®” — ha tuttavia preso in considerazione un numero pitt ampio
di esperienze straniere rispetto a quelle prese in esame dalla Corte suprema
d’Israele. In aggiunta, proprio dalla comparazione diacronica tra le sentenze della
Corte suprema dell’India sul fine vita, emerge che la sua Sezione costituzionale
interviene altresi per correggere 1’eventuale interpretazione errata di suoi precedenti
richiami alla giurisprudenza straniera. Nello specifico la Sezione costituzionale
della Corte suprema dell’India nella sentenza Common Cause vs. Union of India
del 2018 ha dichiarato che nel caso Aruna Shanbaug del 2011 (deciso dalla Corte
suprema) i giudici si erano basati sul falso assunto secondo il quale con il caso Gian
Kaur del 1996 (deciso dalla Sezione costituzionale della Corte suprema) fosse stata
avallata in India la giurisprudenza di Airedale nonché stabilito che I’eutanasia
potesse essere legalizzata in India esclusivamente mediante legge del
Parlamento'*®. Nel rifiutare tale interpretazione la Sezione costituzionale della
Corte suprema dell’India ha invece sottolineato che: «The Court has neither
expressed any independent opinion nor has it approved the said part or the ratio as
stated in Airedale. There has been only a reference to Airedale’s case and the view
expressed therein as regards legislation. Therefore, the perception in Aruna
Shanbaug that the Constitution Bench has approved the decision in Airedale is not
correct»'”®. Anche tali interventi “correttivi” confermano comunque 1’attivismo
della Corte suprema dell’India nell’enucleare — facendo altresi riferimento alla
giurisprudenza straniera®”® — diritti non espressamente previsti dalla Costituzione
facendoli rientrare nell’art.21 Cost. come, nel caso concreto, il diritto ad una morte
dignitosa.

Del resto, il richiamo alla giurisprudenza straniera da parte dei giudici che si
trovano, in assenza di interventi del legislatore, a doversi pronunciare in tema di
fine vita € ravvisabile anche in paesi in cui le corti apicali o le corti costituzionali
non sono state inizialmente cosi aperte al dialogo con quelle straniere. In Italia
I’aumentato interesse verso la giurisprudenza straniera trova peraltro testimonianza
proprio in alcune delle decisioni connesse con le tematiche del fine vita. Importanti

196 In merito a tale distinzione G. De Vergottini, Comparazione e diritto costituzionale, in Nomos.
Le attualita del diritto, No. 2, 2018, 16-20.

197 M. Cappelletti, Verso la legittimazione dell’eutanasia passiva in India: The Aruna Case, 7,
consultabile online in biodiritto.org/content/download/2104/20556/file/Cappelletti.pdf.

198 M. Bisi, La Corte Suprema indiana legalizza I’eutanasia passiva e fornisce le linee guida
aggiornate per le advance directives sul fine vita, in DPCE online, 1, 2004, 7.

199 Sez. 42 della sentenza Common Cause vs. Union of India del 9 marzo 2018

200y, Rita Scotti, La Corte suprema dell’Unione Indiana e ['utilizzo del precedente straniero, in P.
Martino (a cura di), I giudici di common law e la (cross) fertilization: i casi di Stati Uniti d’America,
Canada, Unione Indiana e Regno Unito, Maggioli, 2014,78.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 | 45



richiami si ritrovano innanzitutto nella sentenza della Corte di cassazione del 16
ottobre 2007 (caso Englaro) in cui «la comparazione ¢ servita alla Corte per colmare
n vuoto normativo nell’ordinamento italiano»?’! e, successivamente nell’Ordinanza
della Corte costituzionale 207/20182° come pure nella sentenza della Corte
costituzionale 135/2024.

Rimane pero evidente la peculiarita dello Stato d’Israele in cui il giudizio
comparativo tra le sentenze straniere ¢, come dimostrato dal caso Shefer vs. State
of Israel, altresi funzionale alla successiva individuazione dei valori dello Stato
d’Israele come democratico da raffrontare con quelli dello Stato d’Isracle come
ebraico allo scopo di trovare una sintesi tra gli stessi, oltremodo difficile allorché si
tratta di questioni etiche/bioetiche. Ad esempio, nella stessa sentenza, secondo
quanto gia sopra ricordato, si afferma che: «even if a majority of democratic legal
systems were to allow, in certain circumstances, active euthanasia, i.e., hastening
death ‘with one’s own hands’, finding a synthesis would be done by finding what
is common to the Jewish legal system and the only legal system in whatever
democratic country there is the prohibits actively hastening death» (sez. 57).

Dr’altro lato pero solo in Israele le sentenze e gli inviti rivolti dalla Corte suprema
alla Knesset sono stati coronati dall’approvazione nel 2005 di una legge che
interviene nel disciplinare le disposizioni anticipate di trattamento e le condizioni
in base alle quali possono essere rifiutati i trattamenti di sostegno vitale. In India la
disciplina sulle disposizioni anticipate di trattamento, come la possibilita di rifiutare
1 trattamenti di sostegno vitale, trovano invece la loro disciplina ancora
essenzialmente a livello di giurisprudenza, ovverosia principalmente nella sentenza
della Corte suprema Common Cause vs. Union of India del 9 marzo 2018 come
modificata dall’Order della stessa Corte del 24 gennaio 2023.

Dalla comparazione tra le scelte normative operate da Israele e Unione Indiana
st puo comunque concludere che, da un lato, entrambe condannano 1’eutanasia
attiva mentre, dall’altro, sussistono profonde differenze in relazione alla definizione
dell’eutanasia passiva. Nello Stato d’Israele per eutanasia passiva, secondo una
scelta normativa che riflette prevalentemente la posizione degli ebrei ortodossi, si
deve infatti intendere esclusivamente la mancata attivazione di trattamenti di
sostegno vitale in quanto la rimozione degli stessi, qualora gia avviati,
comporterebbe I’esercizio di eutanasia attiva. Viceversa in India il rifiuto nei
confronti dell’attivazione di nuovi trattamenti di sostegno vitale viene ricondotta al
diritto del paziente di esprimere o meno il proprio consenso alle cure mentre la
rimozione di sostegni vitali gid avviati rappresenta esercizio di eutanasia passiva
(volontaria o non volontaria).

201 G. De Vergottini, Oltre il dialogo, dialogo tra le Corti. Giudici, diritto straniero, comparazione,
il Mulino, 2010, 122.

202 Qull’impiego della giurisprudenza straniera in tale sentenza si veda D. De Lungo, Comparazione
e legittimazione. Considerazioni sull’uso dell’argomento comparatistico nella giurisprudenza
costituzionale recente, a partire dal caso Cappato, in federalismi.it, No. 17,2019, 1-23.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |46



Infine il caso della Russia presenta dei contorni differenti rispetto ad entrambi
questi paesi poiché, sotto I’evidente influenza della Chiesa ortodossa russa, ¢
I’unico che pone un esplicito divieto all’eutanasia senza neppure soffermarsi sulla
distinzione tra eutanasia attiva e passiva, oltre a non prevedere una disciplina ad
hoc sulle disposizioni anticipate di trattamento in campo medico.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27084 |47



