ND

Ritorno alle origini? Il genocidio culturale fra dibattito

politico ed evoluzione delle istituzioni internazionali
eturn to the Origins? Cultural Genocide between Political Debate and the
[Ret to the Origins? Cultural G ide bet Political Debate and th
Evolution of International Institutions]

Giuseppe Motta”

Abstract

[It.] L articolo analizza i dibattiti che hanno accompagnato la definizione del concetto di
genocidio culturale e i tentativi di introdurre tale fattispecie nella sua specificita a livello di
diritto internazionale. Nonostante la protezione dei beni culturali sia contemplata in
numerosi trattati e sia stata inoltre sottoposta all’attenzione dei tribunali internazionali, la
mancanza di una specifica identificazione del genocidio culturale come crimine
internazionale continua a rappresentare motivo di confronto fra studiosi e giuristi. Si
cerchera pertanto di riprendere in mano I’opera di Raphael Lemkin e il suo impatto negli
anni successivi, fino a considerare I’attivita piu recente dei tribunali internazionali che si
sono occupati di casi di distruzione del patrimonio culturale. Il ritorno all’idea di genocidio
culturale ¢ oggi visto come una possibile risposta alla diffusa necessita di prevenire ogni
minaccia a diversita e multiculturalismo e 1’analisi della sua evoluzione storica puo risultare
quindi essenziale per comprenderne la rilevanza politica e giuridica.

[En.] This article describes the historical debates regarding the definition of cultural
genocide and the failed attempts to introduce it as a distinct crime under international law.
Though the protection of cultural heritage has been included in several international
regulations and it is now under the jurisdiction of international courts, the lack of a specific
identification of cultural genocide as a crime against humanity still represents a subject of
interest for jurists. The aim of this study is to rediscuss Raphael Lemkin’s work and its
impact in the following years, including the activity of international tribunals when dealing
with the destruction of cultural heritage. Cultural genocide is today discussed as a possible
solution to the widespread necessity to prevent all threats posed to diversity and
multiculturalism, and a critical analysis of its historical evolution is essential to understand
its relevance both under a political and a legal point of view.

Parole-chiave: Genocidio culturale — Cultural heritage — Diritto internazionale —
Protezione delle minoranze

Keywords: Cultural genocide — Cultural heritage — International law — Protection of
minorities

* Professore associato di Storia delle relazioni internazionali presso il Dipartimento di Lettere e
culture moderne, La Sapienza Universita di Roma, abilitato in prima fascia nel settore concorsuale
14/B2. 1l testo ¢ stato sottoposto a doppio referaggio cieco. Responsabile del controllo editoriale:
Sara Zanotta.



SOMMARIOQO: 1. Introduzione. 2. Genesi storica. 3. Evoluzione del dibattito. 4.
Giurisprudenza internazionale. 5. Conclusioni. Un ritorno alle origini?

1. Introduzione

I termine genocidio ¢ oggi entrato pienamente nel linguaggio comune come il
crimine di tutti 1 crimini, divenendo in occasione di molti conflitti armati una
costante del dibattito pubblico e della propaganda politica'. Il concetto venne
definito per la prima volta durante la Seconda guerra mondiale e nel corso degli
anni si ¢ andato evolvendo, venendo applicato anche in maniera controversa a
numerosi eventi storici. Nel tempo il dibattito politico e accademico si ¢ arricchito
notevolmente, proponendo nuove interpretazioni e una serie di categorie concettuali
e giuridiche che hanno messo in discussione la Convenzione sulla prevenzione e la
repressione del crimine di genocidio del 1948, cercando di ampliarne la portata, a
livello filosofico-interpretativo e soprattutto politico e giuridico. Si € cosi assistito
allo sviluppo di lavori che sono ripartiti da tipologie e scenari ideali su cui
ragionare, tenendo per esempio conto delle differenze fra Occidente e Terzo Mondo
o definendo diverse varianti (cultural, retributive, ideological, developmental)z.
Negli anni Ottanta, Barbara Harff e Ted Gurr cominciarono a compilare una sorta
di database per un’analisi comparativa e sistematica, dimostrando che gli episodi
ascrivibili a una dimensione piu ampia di genocidio fossero stati dal 1945 piuttosto
numerosi®. Sulla scia di questi dibattiti sono stati creati neologismi come etnocidio,
politicidio, ecocidio, genericidio, democidio, culturicidio, indigenicidio, urbicidio
e sono emerse nuove formule come pulizia etnica, chirurgia demografica, sicurezza
permanente, eliminazione dei nativi®.

! «The very worst thing imaginable». M. Levene, Genocide in the Age of the Nation-State, Vol. 1,
I.B. Tauris, 2005, 38.

2 V.N. Dadrian, 4 Typology of Genocide, in International Review of Modern Sociology, No. 2, 1975, 201-
212; 1.L. Horowitz Genocide: State Power and Mass Murder, Transaction Books, 1976; H. Fein,
Scenarios of Genocide: Models of Genocide and Critical Responses, in .W. Charny (Ed.), Toward
the Understanding and Prevention of Genocide: Proceedings of the International Conference on the
Holocaust and Genocide, Westview Press, 1984; K. Jonassohn, F. Chalk, 4 Typology of Genocide
and Some Implications for the Human Rights Agenda, in M.N. Dobkowski, I. Walliman (Eds.),
Genocide and the Modern Age: Etiology and Other Case Studies of Mass Death, Greenwood Press,
1987.

3 B. Harff, T.R. Gurr, Toward Empirical Theory of Genocides and Politicides: Identification and
Measurement of Cases Since 1945, in International Studies Quarterly, No. 3, 1988, 359-371; B.
Harff, Recognizing Genocides and Politicides, in H. Fein (Ed.), Genocide Watch, Yale University
Press, 1992, 27-42.

4 J.H.E. Fried, War by ecocide: some legal observations, in Bulletin of Peace Proposals, No. 1,
1973, 43-44; J.L. Kuper, Genocide: Its Political Use in the Twentieth Century, Yale University
Press, 1981; M.A. Warren, Gendercide: The Implications of Sex Selection, Rowman & Allanheld,
1985; V. Fenelon, Culturicide, Resistance, and Survival of the Lakota (Sioux Nation), Garland,
1998; P. Wolfe, Settler Colonialism and the Elimination of the Native, in Journal of Genocide
Research, No. 4, 2006, 387-409; R. Evans, Crime without a Name: Colonialism and the Case for
Indigenocide, in A. Dirk Moses (Ed.), Empire, Colony, Genocide: Conquest, Occupation, and

(=}
n. 2/2024 @EI?I—HJ ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 148



Il tema del genocidio culturale, in particolare, si ¢ riproposto in epoca di
decolonizzazione o nel contesto della Guerra Fredda, in riferimento ai diritti delle
popolazioni indigene, ma anche a diritti umani e tutela delle minoranze, in campo
politico, antropologico o in senso giuridico, offrendo infine interessanti spunti di
sviluppo per la giurisprudenza delle corti internazionali sorte negli anni Novanta.
Al di la della definizione piu comune, che pone I’enfasi sulla distruzione della
cultura di una comunita nel senso piu ampio del termine — «the destruction by the
State or State organs of the culture of a community in its broad sense of the term»
—, il genocidio culturale ¢ stato visto come un’intrinseca caratteristica di ogni
genocidio, un genocidio sottile o un genocidio dei poveri che le potenze rifiutano
di riconoscere’. Tutte queste diverse prospettive sono costantemente riemerse e
hanno contribuito a rendere particolarmente complessa la lettura di una tematica di
grande attualita, spesso poco esplorata a livello storiografico, ma divenuta ormai un
elemento centrale nel quadro del sistema di relazioni internazionali. Si cerchera
pertanto di ripercorrere le principali tappe del travagliato percorso storico dell’idea
di genocidio culturale, tornando al momento della sua genesi e muovendosi fra
riflessioni accademiche, scenari politici ed evoluzione del quadro internazionale.
La contemporaneita torna infatti a riproporre in chiave globale questioni e problemi
manifestatisi nella loro drammaticitd durante quella che ¢ stata chiamata la
“Seconda Guerra dei Trent’ Anni”, imponendo alla comunita internazionale di dare
nuove risposte alle odierne crisi umanitarie e riprendere in mano i nodi irrisolti del
XX secolo®.

2. Genesi storica

Il termine genocidio venne coniato da un giurista polacco di origine ebraica,
Raphael Lemkin, nella sua opera Axis Rule in Occupied Europe (1944), scritta dopo
essere fuggito dalla Polonia occupata dai nazisti, anche grazie alla documentazione
che riusci a raccogliere attraverso 1 numerosi contatti mantenuti con la propria
patria’. Lemkin comincio a interessarsi a tale tema in seguito agli omicidi di due
leader politici, Talat Pascia e Symon Petljura, nel 1921 e nel 1926, 1 quali vennero
puniti per il ruolo avuto nei massacri degli armeni dell’Impero ottomano e degli

Subaltern Resistance, Berghahn, 2008, 133-147; M. Coward, Urbicide: The Politics of Urban
Destruction, Routledge, 2009; A. Ferrara, Beyond Genocide and Ethnic Cleansing: Demographic
Surgery as a New Way to Understand Mass Violence, in Journal of Genocide Research,No. 1,2015,
1-20.

3Y. Donders, Old Cultures Never Die? Cultural Genocide in International Law, in 1. Boerefin et al.
(Eds.), Human rights and conflicts: essays in honour of Bas de Gaay Fortman Intersentia, 287-303,
qui 290-91; E. Novic, The Concept of Cultural Genocide, Oxford University Press, 2016, 4; B.
Clavero, Genocide or Ethnocide, 1933-2007. How to make, unmake, and remake law with words,
Giuffre, 2008, 8.

8 1. Kershaw, 4ll'inferno e ritorno. Europa 1914-1949, Laterza, 2016; E. Traverso, 4 ferro e fuoco.
La guerra civile europea 1914-1945, 11 Mulino, 2008.

" M. Klamberg, Raphaél Lemkin in Stockholm - Significance for his Work on “Axis Rule in Occupied
Europe” , in Genocide Studies and Prevention, No. 1, 2019, 64-87.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 149



ebrei in Ucraina durante la guerra civile russa®. Se 1’omicidio di un singolo era
generalmente proibito in tutti i paesi del mondo, come poteva I’uccisione di migliaia
di persone rimanere impunita? Tali riflessioni si inserivano in un contesto in cui
I’entusiasmo per la nascita della Societa delle Nazioni e I’introduzione di nuovi
strumenti di diritto internazionale come la protezione delle minoranze sembravano
avviare le neonate istituzioni ginevrine verso ulteriori sviluppi, in nome di finalita
umanitarie, pace e sicurezza globale’.

Nel 1933, Lemkin preparo per la conferenza per I’unificazione del diritto penale
che si sarebbe tenuta a Madrid (14-20 ottobre) un contributo dedicato al tema del
terrorismo, su cui si stava dibattendo da alcuni anni cercando di stabilire strumenti
comuni per contrastarlo e punirlo come un crimine internazionale. Contrariamente
a quanto discusso nelle precedenti conferenze di Varsavia (1927) e Bruxelles
(1930), Lemkin riteneva che il terrorismo, cosi come inteso fino a quel momento,
non fosse necessariamente un reato internazionale, in quanto era gia punibile
secondo le diverse normative nazionali. Non rientrava quindi pienamente nella
categoria dei delicta juris gentium, che dovevano invece essere definiti
allontanandosi da una prospettiva politica per concentrarsi su casi specifici come
attentati contro telegrafo, telefono e posta. A queste fattispecie, su cui gia si era
lavorato nei precedenti incontri, il giurista polacco aggiunse gli atti di barbarie e il
c.d. vandalismo, termine che era stato originariamente coniato da Henri Grégoire al
tempo della Rivoluzione francese e che Lemkin uso per definire giuridicamente la
distruzione di opere d’arte e cultura'®. Si trattava cioé¢ di sanzionare quello che
rappresentava un danno irreparabile non solo per uno Stato o la sua popolazione,
ma per ’'umanita e I’intera comunita internazionale. A titolo di esempio Lemkin
menzionava la distruzione di una biblioteca, che avrebbe reso impossibile la ricerca
scientifica a tutta la comunita accademica. Arte e cultura, in sostanza, dovevano
considerarsi quali beni internazionali. Il polacco defini inoltre il reato di barbarie,
citando massacri, pogrom e atti di violenza commessi con organizzazione e
sistematicita ai danni di un gruppo determinato di cittadini indifesi. Fu sulla base di
queste prime considerazioni che alcuni anni piu tardi venne coniato lo specifico
termine di genocidio, combinando la parola greca genos con il suffisso latino

8 D.L. Frieze, Introduction. The “Insistent Prophet” , in D.L. Frieze (Ed.), Totally Unofficial. The
Autobiography of Raphael Lemkin, Yale University Press, 2013, xii; P. Balakian, Lemkin, Cultural
Destruction, and the Armenian Genocide, in Holocaust and Genocide Studies, No. 1, 2013, 57-89;
S.L. Jacobs, The Complicated Cases of Soghomon Tehlirian and Sholem Schwartzbard and Their
Influences on Raphaél Lemkin’s Thinking About Genocide, in Genocide Studies and Prevention, No.
1,2019, 33-41.

® M. Mazower, No Enchanted Palace: The End of Empire and the Idological Origins of the United
Nations, Princeton University Press 2013; O.A. Hathaway, S.J. Shapiro, Gli internazionalisti. Come
il progetto di bandire la guerra ha cambiato il mondo, Neri Pozza 2008; G. Motta, Less than
Nations. Central-Eastern European Minorities after World War 1, Cambridge Scholars Publishing,
2013.

10 Terrorisme. Rapport spécial présenté par M. Raphael Lemkin, Imprenta de Galo Saez, 1933, 15-
16; R. Lemkin, Les actes constituant un danger general considereés comme delites des droits de
gens, Pedone 1933.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 150



cidium"'. Approfondendo la sua proposta iniziale, nel 1944 Lemkin concepi il
genocidio come un attacco finalizzato all’eliminazione di un popolo a livello
politico, sociale, economico, biologico, fisico, religioso, culturale e morale.

Nations are essential elements of the world community. The world represents only
so much culture and intellectual vigor as are created by its component national
groups. Essentially, the idea of a nation signifies constructive cooperation and
original contributions, based upon genuine traditions, genuine culture, and a well-
developed national psychology. The destruction of a nation, therefore, results in the
loss of its future contributions to the world'.

Nella sua opera, Lemkin uso anche il termine etnocidio e specifico che la
distruzione di un gruppo implica anche il suo annichilimento culturale e puo¢ quindi
essere perseguita attraverso politiche di denazionalizzazione, proibendo la lingua,
distruggendo monumenti, archivi e musei, o vietando istituzioni e altre forme di
espressione. L’utilizzo della violenza fisica era in tal senso un’ultima risorsa cui lo
Stato poteva sempre ricorrere in una seconda fase: «genocide is a new technique of
occupation aimed at winning the peace even though the war itself is lost»'*.

Successivamente, quando Lemkin cerco sostegno per la stesura della
Convenzione sul genocidio incontrando giuristi e politici di paesi di tutto il mondo,
i due aspetti — fisico e culturale — continuarono a essere messi bene in evidenza.
La stipula di un trattato internazionale derivava non solo dalla volonta di proteggere
1 popoli dalla distruzione fisica, ma anche dalla necessita di salvaguardare la loro
esistenza culturale, «the collective minds of nations»'*.

La bozza della convenzione sul genocidio includeva inizialmente diverse
fattispecie: genocidio fisico o biologico (sterilizzazione, segregazione sessuale,
divieti di matrimonio) e culturale (trasferimento forzato di bambini o popolazione,
esilio forzato, proibizione dell’uso della lingua, distruzione sistematica di libri o
testi religiosi, di monumenti storici o religiosi, documenti e oggetti di valore storico,
artistico o religioso)'>. Durante i lavori all’interno delle commissioni dell’ONU
preposte alla redazione dei nuovi trattati internazionali, tuttavia, emersero diverse
difficolta di natura politica'®. Si trattava in sostanza di decidere se il genocidio
dovesse intendersi come un omicidio di massa o se andasse invece considerato in

"' R. Lemkin, 4xis Rule in Occupied Europe: Laws of Occupation, Analysis of Government, and
Proposals for Redress, Carnegie Endowment for International Peace, 1944. Fra le numerose opere
su Lemkin, si segnalano D. Irvin-Erickson, Raphael Lemkin and the Concept of Genocide,
University of Philadelphia Press, 2017; J. Cooper, Raphael Lemkin and the Struggle for the
Genocide Convention, Palgrave Macmillan, 2008; W. Korey, An Epitaph for Raphael Lemkin, Jacob
Blaustein Institute, 2001.

12 Lemkin, Axis Rule, cit., 91.

B Idem, xi, xii, 39, 79, 81, 84-85.

14 D.L. Frieze (Ed.), Totally Unofficial, cit., 138.

15 Convention on the Prevention and Punishment of the Crime of Genocide. First Draft of the
Genocide Convention, Prepared by the UN Secretariat (May 1947). UN Doc. E/447.

16 Terms of reference of the Committee, Note by Secretary-General, 1 April 1948. UN Doc.
E/AC.25/2.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 151



senso pit ampio come la «destruction par des moyens violents des caracteres
spécifiques d’un group humainy'”.

Si occupo della questione un comitato ad hoc, che registrd una sempre piu netta
divisione fra un blocco di Stati composto dall’Unione sovietica ma anche da
Pakistan e Libano, i quali ritenevano che la distruzione fisica e culturale di un
gruppo fossero due facce della stessa medaglia, e 1 paesi occidentali, come Gran
Bretagna, Francia e Stati Uniti, insieme a molti governi sudamericani, per i quali
non esisteva un problema di minoranze. Mentre i primi ricordavano come il
genocidio fisico e quello culturale avessero le stesse motivazioni, i secondi
sostenevano che 1 possibili casi di genocidio culturale fossero gia vietati dalla
convenzione sui diritti umani o dalla legislazione nazionale'®. Il voto finale registrd
infine 25 voti a favore della soppressione al riferimento al genocidio culturale, 16
contrari, 4 astensioni e ben 13 assenze.

La Convenzione che fu approvata il 9 dicembre 1948 non contemplo quindi una
specifica formulazione del reato di genocidio dal punto di vista culturale: nel testo
finale ci si concentrava su altri esempi, uccisioni, danni fisici o mentali, condizioni
di vita che portano alla distruzione fisica, prevenzione delle nascite, e solo la
deportazione forzata di bambini fu mantenuta rispetto ai casi che la bozza originaria
citava come genocidio culturale. La questione venne ritenuta piu adatta a essere
inserita nel contesto delle norme a tutela delle minoranze, che furono pero
completamente trasformate rispetto al quadro normativo costruito in epoca
interbellica con la Societa delle Nazioni e sostituite dalla Dichiarazione Universale
dei diritti umani e da un sistema in cui unit of the law era il singolo e non il gruppo.
In sostanza, pur lasciando aperta la strada per una eventuale convenzione
supplementare, si ritenne che la Dichiarazione sui diritti umani, che non faceva
riferimento a minoranze o gruppi etnici, religiosi o nazionali, ne contemplasse
comunque una forma di tutela'®.

Si era cosi provveduto a sostituire il regime di protezione delle minoranze della
Societa delle Nazioni, limitato ad alcuni Stati e sospeso fra la dimensione
individuale e collettiva dei diritti, con il dualismo delle Convenzioni del 1948:
quella sui diritti umani e quella sul genocidio®®. Se la prima tutelava i diritti del
singolo, la seconda interveniva solo nei casi piu gravi di sterminio e distruzione

17 Nota del segretariato inoltrata da Egon Schwelb nel marzo 1948. ASDN, Draft Convention on the
Crime of Genocide SOA 318/1/01.

18 Eighty third meeting, held at Palais de Chaillot, Paris, on Monday, 25 October 1948 (6th
Committee, General Assembly, 3rd session). Sulle discussioni interne al comitato, W. Schabas,
Genocide in International Law: The Crime of Crimes, Cambridge University Press, 2000, 62-63; J.
Morsink, Cultural Genocide, the Universal Declaration, and Minority Rights, in Human Rights
Quarterly, No. 21, 1999, 1009-1060.

19 H. Lauterpacht, An International Bill of the Rights of Man, Columbia University Press, 1944, 219-
223; G. Motta, Dalla protezione delle minoranze ai diritti umani. 1l dibattito giuridico
internazionale fra le due guerre mondiali, in Ventunesimo Secolo, 50, 2020, 209-233.

20 P. Sands, La strada verso Est, Guanda, 2017; J.S. Bachman, Introduction: Bringing Cultural
Genocide into the Mainstream, in Bachman (Ed.), Cultural Genocide. Law, Politics, and Global
Manifestations, Routledge, 2019.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 152



fisica di un gruppo, lasciando cosi in una sorta di limbo tutte quelle pratiche di
denazionalizzazione che erano state frequenti negli anni precedenti e che in qualche
modo potevano rientrare nel concetto di genocidio culturale.

By leaving political and other groups beyond the purported protection the authors of
the Convention also left a wide and dangerous loop-hole for any Government to
escape the human duties under the Convention by putting genocide into practice
under the cover of executive measures against political or other groups for reasons
of security, public order or any other reason of state>!.

3. Evoluzione del dibattito

La protezione del patrimonio culturale non era certo argomento del tutto nuovo
in ambito politico. Basti pensare a Lincoln e al Lieber Code del 1863 o al dibattito
seguito alla distruzione della cattedrale e della biblioteca di Strasburgo durante la
guerra franco-prussiana del 1870-71. Nel 1874 venne siglata la Dichiarazione di
Bruxelles, mai ratificata, mentre le prime misure effettive furono introdotte
all’epoca delle convenzioni dell’Aja, nel 1899 e nel 1907.

Chiusa I’esperienza della Societa delle Nazioni e della protezione internazionale
delle minoranze, che doveva tutelare il loro sviluppo culturale e garantirne
I’uguaglianza rispetto alle c.d. nazioni titolari, lo Statuto del Tribunale di
Norimberga, ma anche [’operato della Corte suprema polacca del secondo
dopoguerra inclusero fra i crimini di guerra la distruzione di monumenti ed edifici
storici e religiosi, occupandosi quindi anche dell’aspetto culturale che era
strettamente legato ai propositi genocidari dell’amministrazione nazista. Il tribunale
polacco applico la nozione di genocidio ancor prima di quello di Norimberga, per
esempio nel giudizio su Artur Greiser, inserendo la categoria di ‘“‘sterminio
culturale” (ludobojstwo kulturowe) per indicare la politica nazista che aveva portato
all’eliminazione dell’influenza polacca in alcune regioni di popolazione mista??.

La Convenzione del 1948, come detto, non riconobbe invece una specifica
fattispecie di genocidio culturale. Si ricomincido a considerare 1 diritti delle
minoranze solo molti anni piu tardi, con 1’approvazione della Dichiarazione
sull’eliminazione di ogni forma di discriminazione razziale del 1963 e con I’art. 27
della Convenzione internazionale sui diritti civili e politici del 1966, posto a tutela
di cultura e religione dei gruppi minoritari. Si cerco cosi di tornare a una forma
collettiva di salvaguardia, in modo da integrare la concezione individualistica che
era alla base del regime dei diritti umani e rispondere alle nuove sfide di un contesto
storico in cui il tema si ripresento sotto diversi aspetti.

Da una parte, la retorica dei diritti umani ebbe un ruolo importante nel processo
di decolonizzazione, quando fu ampiamente utilizzata dai movimenti

2L P, Drost, The Crime of State, Vol. 11, A. W. Sythoff, 1959, 123.

22 AV. Prusin, Poland’s Nuremberg: The Seven Court Cases of the Supreme National Tribunal,
1946-1948, in Holocaust and Genocide Studies, No. 1, 2010, 6-9; L. Perra, Il genocidio culturale,
11 Sileno, 2022, 84-85.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 [ 153



anticolonialisti?3. Dall’altra, nel clima della Guerra Fredda, le implicazioni del
conflitto in Vietnam, il fenomeno della dissidenza interno al blocco sovietico e
I’idea di costruire un socialismo dal volto umano hanno sicuramente contribuito a
rivitalizzare un progetto che dopo il 1948 sembrava agonizzante. La tutela delle
minoranze e della diversita culturale torno cosi all’ordine del giorno con la stipula
dell’ Atto Finale della Conferenza di Helsinki, nel 1975, in una fase in cui, anche
superando la centralita delle Nazioni Unite come custode delle norme, un insieme
di questioni locali acquisi una nuova dimensione globale®*.

L’attenzione si andava focalizzando anche sulle popolazioni indigene e il
concetto di genocidio culturale si fece strada in riferimento all’idea di etnocidio e
alla realta dell’America Latina. Una decina di anni dopo la prima convenzione
internazionale sui popoli indigeni da parte dell’ILO (International Labour
Organization, Convention Concerning Indigenous and Tribal Populations del
1957), nell’agosto del 1968 si tenne a Stoccarda il congresso degli americanisti, in
cui venne organizzato un gruppo di lavoro su Politica de asuntos indigenas:
etnocidios y genocidios® . Si cred uno speciale comitato presieduto dall’antropologo
francese Robert Jaulin e in questo contesto di forte critica alla visione neo-
imperialista che riteneva inevitabile se non auspicabile un processo di assimilazione
dei gruppi indigeni alla cultura nazionale del rispettivo paese, si affermo invece il
diritto a preservare e sviluppare la propria identita etnica®. Se il genocidio uccideva
le persone, I’etnocidio ne assassinava invece lo spirito e 1’identita: «En somme, le
génocide assassine les peuples dans leur corps, I’ethnocide les tue dans leur
esprit»?’.

In quegli anni gli studi conobbero un’intensa fase di sviluppo che portd a mettere
in discussione 1 principi della Convenzione del 1948, come fece Vahakn Dadrian,
il quale citando esempi come la persecuzione dei moriscos nella Spagna dell’epoca
moderna o degli armeni nel 1895-96, sostenne che nel caso di un genocidio culturale
la violenza puo anche diventare superflua grazie al suo potere intimidatorio, alla
complicita o alla passivita delle stesse vittime, magari indotta tramite terrore e
costrizione, tramutandosi cosi in assimilazione forzata®.

23 J R. Burke, Decolonization and the Evolution of International Human Rights, University of
Pennsylvania Press, 2010, 92-111; J. Chapman, Remaking the World: Decolonization and the Cold
War, University Press of Kentucky, 2023; J. Eckel, Human Rights and Decolonization: New
Perspectives and Open Questions, in Humanity: An International Journal of Human Rights,
Humanitarianism, and Development, No. 1,2010, 111-135.

24 8. Moyn, The Last Utopia. Human Rights in History, Harvard University Press, 2010, 121, 129.
M. Ignatieff, Human Rights as Politics and Idolatry, Princeton University Press, 2001, 7; The
Helsinki Accords, The Negotiations and Their Impact: Seminar Transcript, in M.D. Kandiah, G.
Staerck (Eds.), The Helsinki Negotiations: The Accords and Their Impact, Institute of Contemporary
British History, 2006, 50; B. Nathans, Soviet Rights-Talk in the Post-Stalin Era, in S.L. Hoffmann
(Ed.), Human Rights in the Twentieth Century, Cambridge University Press, 2011, 166-90.

25 Calendar of Meetings, in Latin American Research Review, No. 4, 1968, 83—-112.

26 Robert Jaulin, Pace Bianca. Introduzione all’Etnocidio, Laterza, 1972.

27 P. Clastres, De [’éthnocide, in L ’Homme, No. 3—4, 1974, 101-110, qui 102.

28 V.N. Dadrian, 4 Typology of Genocide, cit., 209.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 154



Nel 1978 venne presentato il rapporto di Nicodéme Ruhashyankiko su
prevenzione e repressione del genocidio, studio che era stato commissionato nel
1971 dalla commissione su discriminazione e protezione delle minoranze. Tale
documento riprendeva il dibattito del dopoguerra, chiedendosi in particolare se
I’etnocidio potesse essere considerato un equivalente del genocidio: «ethnocide is
an alternative to genocide, the latter being committed when the destruction of an
indigenous civilization cannot be carried out peacefully or when geographical
distance or lack of social organization have made it possible for massacres to take
place in secret»?’.

Ruhashyankiko non riusci tuttavia a esprimersi in merito alla possibilita di
redigere una specifica convenzione addizionale o procedere con una revisione della
convenzione del 1948. 1l problema del genocidio culturale non poteva certo essere
ignorato, ma la decisione di dotarsi di effettivi strumenti internazionali dipendeva
solo dalla volonta degli Stati*°.

Un analogo studio venne commissionato anche nel campo della discriminazione
delle popolazioni indigene a José Martinez Cobo, il cui operato venne discusso e
anche criticato aspramente durante gli incontri degli esperti di sviluppo ed etnocidio
in America Latina, tenutisi a San Jos¢ nel dicembre del 1981. La Dichiarazione
Finale di tale gruppo di lavoro considerava etnocidio e genocidio come due concetti
assolutamente speculari che implicavano la negazione del diritto di utilizzare,
sviluppare e trasmettere la propria cultura: «ethnocide, that is, cultural genocide, is
a violation of international law equivalent to genocide»*'.

Il successivo report redatto in tema di protezione delle minoranze da Benjamin
Whitaker, pubblicato nel 1985, prese semplicemente atto dell’esistenza di numerosi
esperti, all’interno dei diversi gruppi di lavoro delle commissioni ONU, favorevoli
al riconoscimento internazionale di etnocidio e genocidio culturale’?. Né si
allontano da tale impostazione il gruppo di lavoro su pace e sicurezza dell’'umanita,
che pur analizzo categorie come quella degli inhuman acts e dell’apartheid e
sviluppo alcuni punti, come la distinzione dei termini razziale ed etnico, che
potevano far pensare a una doppia dimensione fisica/culturale del crimine di
genocidio®.

2 Study of the Question of the Prevention and Punishment of the Crime of Genocide, by Nicodéme
Ruhashyankiko, Special Rapporteur Commission on Human Rights. Sub-Commission on Prevention
of Discrimination and Protection of Minorities, Thirty-first session. E/CN.4/Sub.2/416 4 July 1978,
128.

30 Ibidem.

31 Meeting of Experts on Ethno-Development and Ethnocide in Latin America, San José 7-11
December; Unesco and the Struggle against ethnocide: Declaration of San José (11 December 1981).
Final Report, 32-33. UN Division of Human Rights and Peace SS 82/WS.32

32 Sub-Commission on Prevention of Discrimination and Protection of Minorities, Review of Further
Developments in Fields with which the Sub-Commission has been concerned E/CN.4/sub.2/1985/6
2 July 1985, 17-18.

33 Fourth Draft Code of Offences against the Peace and Security of Mankind by Mr. Doudou Thiam,
Special Rapporteur, May 5- July 25, 1986, A/CN.4/398, pp. 15-16.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 155



In seguito a nuova convenzione ILO (Indigenous and Tribal Peoples
Convention, del 1989), la discussione su questi temi prosegui all’interno del
comitato che nel 1993 produsse una Draft Declaration on the Rights of Indigenous
Peoples. L’art. 7 della bozza conteneva un esplicito riferimento a etnocidio e
genocidio culturale — «indigenous people have the collective and individual right
not to be subjected to ethnocide and cultural genocide» —, che nella versione
approvata nel 2007 verra invece sostituito, suscitando le critiche del Permanent
Forum on Indigenous Issues®*. L’eliminazione di etnocidio e genocidio culturale
nel passaggio dalla bozza al testo finale della Dichiarazione rappresentd
chiaramente una riaffermazione dell’inviolabilita della sovranita nazionale e del
punto di vista governativo, quello cio¢ di un’interpretazione restrittiva della
fattispecie di genocidio. Nonostante ci0, il richiamo all’idea di etnocidio avrebbe
comunque prodotto alcuni risultati importanti, almeno a livello etico, in quanto
grazie al suo valore semantico tale concetto ha contribuito a invertire la visione
“assimilatrice” dei rapporti tra autorita e popolazioni indigene e ad ampliare e
“decolonizzare” i genocide studies®®. Secondo la ricostruzione di Bartholomé
Clavero, I’intervento dell’antropologia avrebbe in qualche modo posto un freno alla
“neutralizzazione” dell’iniziale concezione di Lemkin, il quale aveva parlato anche
di espropri, deportazioni o altre misure restrittive a livello religioso o economico®.
Anche se tutt’oggi il termine genocidio rimane sostanzialmente un sinonimo di
omicidio di massa, il dibattito sull’etnocidio cosi come 1’allargamento della
dimensione concettuale del genocidio stesso aprirono dunque la strada a una sua
possibile revisione. Il supporto da parte dei giuristi si € andato infatti ampliando e
arricchendo di nuovi spunti, entrando infine in una nuova fase, quella in cui tali
categorie sono state per la prima volta rilette in chiave legale nelle aule dei tribunali
internazionali.

4. Giurisprudenza internazionale

Dopo 1 processi di Norimberga, una prima applicazione giudiziaria del crimine
di genocidio puo essere rinvenuta in una condanna comminata nel 1979 dalla Corte
suprema militare nella Guinea Equatoriale. Tuttavia, fu solo negli anni Novanta che
comincio una nuova fase per il processo di evoluzione del diritto internazionale e
la criminalizzazione dei delitti di Stato®’. Da una parte furono istituiti tribunali

34 United Nations Declaration on the Rights of Indigenous Peoples (2007). UN Doc A/RES/61/295;
W. Schabas, Genocide in International Law, cit., 201-202.

35 J. Benvenuto, What Does Genocide Produce? The Semantic Field of Genocide, Cultural
Genocide, and Ethnocide in Indigenous Rights Discourse, in Genocide Studies and Prevention: An
International Journal, No. 2, 2015, 2640, qui 33-34; P.1. Bacca, Indigenizing International Law
and Decolonizing the Anthropocene: Genocide by Ecological Means and Indigenous Nationhood in
Contemporary Colombia, in Maguaré, Revista del Departamento de Antropologia de la Universidad
Nacional de Colombia, No. 2,2019, 136-169.

36 B. Clavero, Genocide or Ethnocide, 31.

37J. Hobson, Prosecuting Lemkin’s Concept of Genocide: Successes and Controversies, in Genocide
Studies and Prevention: An International Journal, No. 1, 2019, 19-32; L. Barria, S. Roper, How

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 156



internazionali ad hoc come I’International Criminal Tribunal for the former
Yugoslavia (ICTY) nel 1993 e I’International Criminal Tribunal for Rwanda
(ICTR) nel 1994, dall’altra, a distanza di cinquant’anni si ¢ arrivati infine alla
creazione della Corte Penale Internazionale (CPI), ponendo cosi rimedio al fatto
che la Convenzione del 1948 non fosse mai stata seguita dalla creazione di un
tribunale penale internazionale che ne potesse applicare le misure.

Lo Statuto di Roma del 1998 riprese la formulazione del crimine di genocidio
del 1948 (art. 6) e incluse nella sfera di competenza della CPI (art. 5) anche
I’aggressione, 1 crimini di guerra e i crimini contro ’'umanita, fra cui inseriva la
persecuzione di un gruppo per motivi politici, razziali, nazionali, etnici, culturali,
religiosi e di genere, il crimine di apartheid e altri atti inumani (art.7, g).

Con la guerra dell’ex Jugoslavia si inizio a sviluppare il concetto di state-
organized crime, ideato da William Chambliss nel 1988 e strettamente legato alle
idee che negli anni interbellici avevano ispirato Lemkin e il romeno Vespasian
Pella, il quale si era interessato alla responsabilita collettiva degli Stati*®. Entro in
uso il termine di “pulizia etnica”, che era gia stato utilizzato nel contesto sovietico
in occasione della crisi del Nagorno-Karabakh e diventd comune tanto nel lessico
giornalistico quanto in quello giuridico®®. Nella Risoluzione del 18 dicembre 1992,
I’ Assemblea Generale delle Nazioni Unite defini chiaramente la pulizia etnica come
una forma di genocidio™.

Al di 1a dei numerosi eccidi, la violenza che colpi i Balcani si accani contro i
simboli di determinate culture in una generale opera di riscrittura della storia con
finalita di affermazione nazionale, e quindi con una conseguente opera di
denazionalizzazione e distruzione dei beni culturali. Basti pensare all’assedio della
citta di Dubrovnik, bene protetto dall’Unesco fin dal 1979, o alla distruzione del
ponte di Mostar (la citta del ponte, most) e della Biblioteca di Sarajevo, che
nell’agosto 1992 comporto I’incendio di circa due milioni di volumi. Questi e altri
casi meno noti all’opinione pubblica furono chiaramente dettati dallo specifico
intento di cancellare le tracce di un gruppo etnico, della sua storia e quindi della sua
identita. L’archivista di Harvard Andras J. Riedlmayer, che fu poi chiamato a
testimoniare in diversi processi per la sua grande esperienza nell’area, citava per
esempio Stolac, citta del sud della Bosnia-Erzegovina candidata a diventare sito
UNESCO poco prima della guerra. In quel caso furono i nazionalisti croati ad

Effective are International Criminal Tribunals? An Analysis of the ICTY and the ICTR, in
International Journal of Human Rights, No. 3, 2005, 349-368.

3% W.J. Chambliss, State-Organized Crime, in Criminology, No. 2, 1989, 183-208; W.J.
Chambliss, Exploring Criminology, Macmillan, 1988; D.l. Rothe, D.O. Friedrihs, The State of the
Criminology of Crimes of the State, in Social Justice, No. 1, 2006, 147-161.

39 M. Banks, M. Wolfe Murray, Ethnicity and Reports of the 1992-95 Bosnian Conflict, in T. Allen,
J. Seaton (Eds.), The Media of Conflict: War Reporting and Representations of Ethnic Violence, Zed
Books, 1999.

40 The situation in Bosnia and Herzegovina, U.N. Doc. A/47/49 (1992).

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 157



accanirsi contro 1 libri di comunita islamica, moschee e archivi anche privati, cosi
come fecero in Kosovo le milizie serbe nella successiva fase della guerra®!.

Un processo importante fu quello per il danneggiamento di Dubrovnik, che vide
imputato il generale Pavle Strugar. L’ICTY, il 31 gennaio 2005, sentenzio che
I’attacco alla citta vecchia non era in alcun modo giustificato da finalita militari ed
era pertanto sanzionabile come violazione del diritto di guerra. In questo caso la
Corte operd un ragionamento piuttosto complesso, facendo riferimento alle c.d.
Tadi¢ conditions, elaborate per 1’appunto nel corso del giudizio contro Dusko Tadi¢
per prevenire ogni deviazione dagli standard del diritto internazionale umanitario®?.
Nel caso Krsti¢ o in quelli Krasjinik e Blagojevi¢, la corte si espresse invece in
maniera piu diretta in merito a un allargamento della definizione legale e a una
possibile valenza del genocidio culturale per se, che non venne riconosciuta in base
al principio nullum crimen sine lege: la Convenzione del 1948 limitava
espressamente il crimine di genocidio alla sola distruzione fisica o biologica®’.

Si discosto invece da questa linea interpretativa la Corte Europea dei Diritti
Umani, la quale nel 2007 fu chiamata in causa in riferimento a una decisione
dell’Alta Corte di Diisseldorf, che aveva condannato il leader di una milizia serba,
Nikola Jorgi¢, arrestato nel 1995 al suo ritorno in Germania, dove risiedeva fin dal
1969. Anche se I’imputato si opponeva a essere sottoposto ai tribunali tedeschi per
atti commessi all’estero, era stato ugualmente condannato in quanto il reato di
genocidio implicava una giurisdizione universale. La corte tedesca sosteneva che
per la normativa nazionale la pulizia etnica equivaleva di fatto al genocidio e dava
un’interpretazione piu ampia della Convenzione del 1948, includendovi la
distruzione di un gruppo non solo a livello fisico o biologico, ma in quanto unita
sociale, nella sua identitd e nel senso di appartenenza**. L’appello alla Corte
Europea dei Diritti umani si basava fra 1’altro sul fatto che la sentenza tedesca
avesse applicato una nozione troppo estesa di genocidio e di “intento di
distruggere”. La Corte Europea si dovette quindi districare fra trattati internazionali
e leggi nazionali e in diversi passaggi ritenne che la decisione del tribunale tedesco
non fosse né arbitraria né irragionevole®. Per giustificare tale posizione, i giudici
richiamarono la Risoluzione dell’ Assemblea Generale dell’ONU e 1 contributi di
numerosi accademici, specificando come in materia di diritto sia del tutto normale

4 A. J. Riedlmayer, Crimes of War, Crimes of Peace: Destruction of Libraries during and after the
Balkan Wars of the 1990s, in Library Trends, No. 1, 2007, 114-117.

4 Prosecutor v. Tadi¢ (IT-94-1-A), judgment of 15 July 1999; Prosecutor v. Pavle Strugar (1T-01-
42-T), Judgement, 31 January 2005.

4 Prosecutor v. Krstié¢, (1T-98-33-T), judgment of 2 August 2001, par. 580. Prosecutor v. Blagojevicé
(IT-02-60-T), Judgment, 17 January 2005, par. 659; Prosecutor v Krajisnik (IT-00-39-T),
Judgement, 27 September 2006.

4 T. Johansson, Cultural Genocide in International Law. An Assessment, Orebro University, 2019,
24-25.

4 Case of Jorgi¢ v. Germany (European Court of Human Rights, Application no. 74613/01),
Judgement, 12 July 2007, parr. 27, 70.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 158



che la giurisprudenza dia il proprio contributo di adattamento, interpretando le
norme secondo le condizioni del caso®.

In questa prospettiva, le violenze dei Balcani e I’introduzione del concetto di
pulizia etnica hanno senz’altro contribuito a sensibilizzare 1’opinione pubblica ¢ a
ravvivare il dibattito accademico. E stato per esempio sottolineato come nel
contesto di preparazione e attuazione di un genocidio sia molto importante il
“terrore”, che si basa non solo su mezzi coercitivi ma anche sul c.d. psychological
warfare, un contesto culturale-psicologico che si crea attraverso media, istruzione
e campagne pubbliche*’. Nel campo dei diritti delle popolazioni indigene, la Corte
Panamericana dei Diritti Umani e I’International Law Commission hanno per
esempio ribadito come anche il semplice allontanamento fisico da un determinato
territorio, a cui si era piu volte assistito nella storia europea, potesse comportare la
negazione di un elemento essenziale dell’identita culturale di un popolo e quindi
della sua stessa esistenza®®,

In maniera ancora piu esplicita ¢ intervenuta 1’ Australian Human Rights and
Equal Opportunities Commission parlando delle stolen generations e della
rimozione dei bambini aborigeni come pratica genocidaria, in quanto diretta a
disintegrare istituzioni politiche e sociali, cultura, sentimenti nazionali, religiosi e
la stessa esistenza economica delle popolazioni indigene: «Removal of children
with this objective in mind is genocidal because it aims to destroy the ‘cultural unit’
which the Convention is concerned to preserve»*. Sulla stessa lunghezza d’onda si
¢ espressa la Truth and Reconciliation Commission of Canada, sostenendo la
necessita di definire nello specifico il concetto di genocidio culturale, che non ¢
ancora riconosciuto a livello di diritto internazionale™.

46 H H. Jescheck, Die internationale Genocidium-Konvention vom 9. Dezember 1948 und die Lehre
vom Vélkerstrafrecht, in Zeitschrift fiir die gesante Strafrechtswissenschaft, 66, 1954, 213; M.
Lippman, Genocide: The Crime of the Century. The Jurisprudence of Death at the Dawn of the New
Millennium, in Houston Journal of International Law, No. 23, 2001, 526; J. Hiibner, Das
Verbrechen des Vélkermordes im internationalen und nationalen Recht, Peter Lang, 2004, 208-17;
G. Werle, Differentiating in Vilkerstrafrecht, Mohr Siebeck, 2003, 205, 218 ss.

47D. Feierstein, Debates on the Criminology of Genocide: Genocide as a Technology for Destroying
Identities, in State Crime Journal, No. 2,2015,115-127; D. Feierstein, Genocide as Social Practice.
Reorganizing Society under the Nazis and Argentina's Military Juntas, Rutgers University Press,
2014; A. Alvarez, Genocidal crimes, Routledge, 2010.

4 Inter-American Court of Human Rights Rio Negro Massacres v. Guatemala, Judgment
(Preliminary Objection, Merits, Reparations and Costs), Series C, Case No. 250, 4 September 2012,
par. 177; Report of the International Law Commission of its 70th Session (30 April — 1 June and 2
July — 10 August 2018) UN Doc A/73/10.

4 Bringing Them Home: National Inquiry into the Separation of Aboriginal and Torres Strait
Islander Children from Their Families, Human Rights and Equal Opportunity Commission,
Commonwealth of Australia, 1997, 237; M. Grewcock, Settler-Colonial Violence, Primitive
Accumulation and Australia’s Genocide, in State Crime Journal, No. 2, 2018, 222-250.

0 Honouring the Truth, Reconciling for the Future: Summary of the Final Report of the Truth and
Reconciliation Commission of Canada, The Truth and Reconciliation Commission of Canada, 2015;
W. Churchill, Kill the Indian, Save the Man: The Genocidal Impact of American Indian Residential
Schools, City Lights, 2004; D.B. MacDonald, G. Hudson, The Genocide Question and Indian
Residential Schools in Canada, in Canadian Journal of Political Science, No. 2, 2012, 427-449.

(=}
n. 2/2024 @EI?I; ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 159



Nel primo caso in cui la Corte di Giustizia Internazionale dovette giudicare uno
Stato per il crimine di genocidio, quello intentato dalla Bosnia-Erzegovina contro
la Serbia, fu infatti confermata [’assoluta essenzialita dell’elemento fisico-
biologico. Venne si richiamata piu volte la gia citata documentazione raccolta da
Riedlmayer, ma non fu ritenuta rilevante per giudicare la Serbia colpevole di
genocidio.

However, in the Court’s view, the destruction of historical, cultural and religious
heritage cannot be considered to constitute the deliberate infliction of conditions of
life calculated to bring about the physical destruction of the group. Although such
destruction may be highly significant inasmuch as it is directed to the elimination of
all traces of the cultural or religious presence of a group, and contrary to other legal
norms, it does not fall within the categories of acts of genocide set out in Article 11
of the Convention®'.

I richiami al genocidio culturale sono scarsi o del tutto marginali anche nella
documentazione piu recente della Corte relativa ai casi di Myanmar (The Gambia
v. Myanmar), Azerbaijan (Armenia v. Azerbaijan) ¢ Ucraina (Ukraine v. Russian
Federation). Se nel caso del Myanmar si usa un nuovo termine, quello di clearance
operations (operazioni di pulizia), nella controversia russo-ucraina la corte si trova
quasi a dover mediare fra due Stati che si accusano reciprocamente di genocidio
basandosi sugli stessi presupposti giuridici®2. Ancor piu significativo & il caso
dell’ Armenia che, in merito alla distruzione del patrimonio storico artistico armeno,
comunemente descritta tanto dalla stampa quanto dalla comunita accademica come
genocidio culturale, fa riferimento alla Convenzione sull’eliminazione di ogni
forma di discriminazione razziale>.

Il ricorso armeno ¢ senza dubbio quello che si concentra con piu attenzione,
quasi esclusivamente, sulla pratica della distruzione del patrimonio storico,
culturale e religioso di un popolo, o sulla sua denazionalizzazione, denunciando la
politica azera di trasformare siti e beni legati alla storia armena in espressioni di una
cultura “caucasica albana”. E pertanto particolarmente rilevante il fatto che tale
ricorso sia fondato su un trattato relativo alla discriminazione etnica, razziale o

I Case Concerning the Application of the Convention on the Prevention and Punishment of the
Crime of Genocide (Bosnia and Herzegovina v. Serbia and Montenegro), Judgment, 26 February
2007, par. 344, https://www.icj-cij.org/sites/default/files/case-related/91/091-20070226-JUD-01-
00-EN.pdf.

2 Application instituting Proceedings and Request for Provisional Measures (The Gambia v.
Myanmar), 11 November 2019; Allegations of Genocide under the Convention on the Prevention
and Punishment of the Crime of Genocide (Ukraine v. Russian Federation) Summary of the
Judgment, 2 February 2024.

53 D. Berning Sawa, Monumental Loss: Azerbaijan and ‘the Worst Cultural Genocide of the 21st
Century’, in The Guardian, 1 March 2019; A. Arslan, A. Ferrari (a cura di), Un genocidio culturale
dei nostri giorni. Nakhichevan: la distruzione della cultura e della storia armena, Guerini, 2023.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 160



religiosa, evidenziando cosi la grande distanza esistente fra parametri legali e
discorso pubblico™.

Nel caso della Corte Penale Internazionale (CPI), invece, il riferimento piu
significativo € quello del giudizio sugli attacchi ad alcuni siti religiosi e culturali di
Timbuktu. Anche qui I’esistenza di un conflitto armato rimase quasi sullo sfondo e
il tribunale si concentro sulla distruzione del patrimonio storico. I fatti risalivano ai
mesi di giugno e luglio del 2012, quando Timbuktu era occupata dalle milizie
islamiche nel contesto di un conflitto armato interno al paese™. L’accusato, Ahmad
al-Faqi al-Mahdi, guidava in quei mesi la polizia islamica, Hesbah, e venne
incaricato di monitorare e prendere misure sulla conformita religiosa di determinati
siti (mausolei e moschee, molti dei quali patrimonio Unesco), che la popolazione
locale riteneva molto importanti come luogo di preghiera e pellegrinaggio.
Nonostante avesse anche espresso alcune perplessita, al-Mahdi si trovo
personalmente coinvolto nell’organizzazione e nella supervisione dell’attacco,
partecipando anche all’abbattimento di alcuni siti>®. La CPI, pur soffermandosi
sulla gravita dei fatti, si espresse comunque in riferimento a un crimine di guerra
contro un bene civile senza rilievo militare e ritenne che I’elemento della
discriminazione religiosa, pur fondamentale per comprendere le motivazioni
dell’imputato, non potesse essere valutato come aggravante di quello che era un
reato contro una proprietd’’. Nel successivo ordine di riparazione, tuttavia, dedico
maggiore attenzione alla dimensione collettiva del danno arrecato, sottolineando
ampiamente il valore del patrimonio culturale per I’esistenza e I’identita di un
gruppo. Per alcuni, tale apertura rappresenta una chiara presa di coscienza degli
attuali limiti del diritto internazionale e della necessita di confrontarsi con 1’idea di
genocidio culturale’®.

5. Conclusioni. Un ritorno alle origini?

Episodi come la distruzione dei Buddha monumentali di Bamiyan da parte dei
Talebani nel 2001 e di numerosi siti in Iraq e Siria, per esempio Palmyra nel 2015,
hanno senz’altro rafforzato la consapevolezza della necessita di prevenire la
distruzione del patrimonio culturale, anche in considerazione dell’impatto che tali
eventi possono produrre a livello globale attraverso i1 nuovi mezzi di

5% Application instituting Proceedings containing a Request for Provisional Measures (Armenia v.
Azerbaijan), 16 September 2021; R. Hehnam, The Normative Context of Sentencing for Genocide,
in P. Behrens, R. Hehnam (Eds.), The Criminal Law of Genocide: International, Comparative and
Contextual Aspects, Routledge, 2016, 245-258.

55 The Prosecutor v. Ahmad al-Fagqi al-Mahdi, (ICC-01/12-01/15), Judgement and Sentence, 27
September 2016.

56 Idem, par. 40.

57 Idem, par. 77, 79, 81.

38 Prosecutor v. Ahmad al-Faqi al-Mahdi (ICC-01/12-01/15-236), Reparations Order, 17 August
2017. «The Court’s efforts are symptomatic of a growing awareness of the limits of international
law in regard to cultural genocide». L. Bilsky, R. Klagsbrun, The Return of Cultural Genocide?, in
The European Journal of International Law, No. 2, 2018, 373-396, qui 395-396.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 161



comunicazione™. E cosi ripartito il dibattito che si era sviluppato negli anni di
guerra nell’ex-Jugoslavia, quando I’abbattimento di siti storico-culturali era stato
seguito dalla loro sostituzione con discariche, parcheggi o fermate di autobus. A
Srebrenica, per esempio, durante gli scavi per un parcheggio nel 2020 furono
ritrovati i resti delle moschee distrutte, in quella che ¢ stata descritta come una fossa
comune per edifici®®>. Si ¢& assistito poi all’abbattimento di monumenti
commemorativi del genocidio armeno a Shushi o a Dei-er-Zor’, cio¢ a quello che
puo essere visto come un crimine al quadrato, poiché ha cancellato con intento
genocidario una testimonianza a sua volta eretta a memoria di quello che ¢ stato
considerato il primo genocidio del XX secolo.

Separare il genocidio fisico da quello culturale fu un’operazione compiuta
nell’immediato dopoguerra, non senza suscitare le critiche di Lemkin, che vi
intravedeva giustamente un disegno di depotenziare il proprio progetto®!. Solo dopo
alcuni decenni, il dibattito accademico e politico ha ripreso in mano la questione,
sviluppando una serie di spunti che hanno sicuramente conferito allo studio del
genocidio una dimensione concettuale piu ampia. Al dolus specialis come inteso da
Lemkin si sono aggiunte numerose altre tipologie di motivazioni (istituzionale,
utilitaristica, monopolistica, ideologica...)®>. Sono state proposte e sviluppate
nuove terminologie e categorie affini come etnocidio o pulizia etnica, arricchendo
di significati e dinamiche un concetto che il suo ideatore aveva descritto in senso
sia fisico che culturale.

Se molti hanno considerato 1’idea di Lemkin come troppo “olocausto-centrica”,
uno studio piu attento della sua opera ha rivelato invece come il polacco avesse
buone conoscenze storiche e una visione quasi “antropologica” della cultura non
solo come parte integrante dell’identita di un gruppo, ma anche come precondizione
di vita biologica: «If the culture of a group is violently undermined, the group itself
disintegrates and its members must either become absorbed in other cultures which
is a wasteful and painful process or succumb to personal disorganization and,
perhaps, physical destruction»®.

Vedendo il genocidio come un fenomeno sociale in cui interviene una complessa
molteplicita di fattori, I’aspetto culturale € particolarmente importante proprio
perché ¢ quello che indica la selezione di un gruppo da estinguere, disintegrare nel
corpo e nello spirito. Secondo questa prospettiva non si puo ridurre il termine

5 AF. Vrodljak, The Criminalisation of the Intentional Destruction of Cultural Heritage, in T.
Bergin, E. Orlando (Eds.), Forging a Socio-Legal Approach to Environmental Harms, Routledge
2017.

60 A. J. Riedlmayer, The Destruction of Srebrenica’s Cultural and Religious Heritage, in S. Tur¢alo,
H. Karc¢i¢ (Eds.), Bosnian Genocide, Denial and Triumphalism: Origins, Impact and Prevention,
University of Sarajevo, Srebrenica Memorial Center, Institute for Islamic Tradition of Bosniaks,
2021, 126-151, qui 133.

1D, Irvin-Erickson, Raphael Lemkin, cit., 176, 182-189.

62'S. Totten, P. Bartrop, The Genocide Studies Reader, Routledge, 2009.

6 A. Dirk Moses, The Problems of Genocide: Permanent Security and the Language of
Transgression, Cambridge University Press, 2021, 25; J. Zimmerer, D. Schaller (Eds.), The Origins
of Genocide: Raphael Lemkin as a Historian of Mass Violence, Routledge, 2009.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 162



genocidio a sinonimo di mass murder perché questo non fa riferimento allo
specifico movente né al valore piu profondo della perdita di vite umane. Il
patrimonio culturale non ¢ solo un elemento materiale ma, come sostiene Larry
May, il quale ha considerato la “morte sociale” tipica dei sopravvissuti e dei
testimoni, esso ¢ integrato nel concetto di umanita e diritti umani®. Considerare la
distruzione culturale come un crimine contro la proprieta e non contro la persona
non rende certo giustizia all’impatto traumatico di tale atrocita.

L’affermazione di concetti come etnocidio e pulizia etnica, d’altra parte, ha
messo in evidenza la necessita di ripensare il genocidio nella sua dimensione
concettuale, ampliandola alle specificita della condizione delle popolazioni
indigene o alla distruzione territoriale di un gruppo. Pur presentando differenze
sensibili con quello di genocidio, 1 concetti di etnocidio e pulizia etnica hanno senza
dubbio portato a una sua rilettura, testimoniando un cambiamento sostanziale
nell’approccio verso la diversita etnoculturale:

the charge of ethnocide offers an important contribution to dismantling the
universalistic facade of modernity and development, while the charge of ethnic
cleansing entails a denunciation of violent nation-building practices that for much of
the modern era had belonged to the standard repertoire of states. Even if neither
concept has been codified into positive international law, their dissemination is
indicative of a substantive change in attitudes toward ethnic diversity®.

Mancando un analogo sviluppo in senso normativo, ci si € spesso interrogati su
quali siano le strade per garantire efficacemente la salvaguardia del patrimonio
culturale e superare la logica dell’intervento armato o della missione di pace, fra i
cui compiti rientra la difesa dei beni culturali®®. Se molti giuristi manifestano una
visione conservatrice e ritengono fuorviante criticare 1’omissione del genocidio
culturale dalla Convenzione del 1948, in quanto gli atti di tale fattispecie sono
comunque punibili, negli ultimi anni, come si ¢ visto, si ¢ andata affermando anche
una scuola di pensiero decisamente revisionista.

Il pensiero di Raphael Lemkin ¢ stato invocato da quanti sostengono la necessita
di un allargamento e un ritorno alle origini, anche senza intervenire sulla
Convenzione del 1948, prevenendo cosi le grandi difficolta di ordine politico, ma
agendo invece attraverso una revisione del testo della Dichiarazione Universale e
una rilettura collettiva di quelli che oggi definiamo diritti umani®’. Tornando ai

% L. May, Genocide: A Normative Account, Cambridge University Press, 2010, 78-83; P.
Gerstenblith, Protecting Cultural Heritage: The Ties between People and Places, in J. Cuno, T.G.
Weiss (Eds.), Cultural Heritage and Mass Atrocities, Getty Publications, 2022, 365-366.

85 J. Heiskanen, In the Shadow of Genocide: Ethnocide, Ethnic Cleansing, and International Order,
in Global Studies Quarterly, No, 1, 2021, 1-10, qui 9.

% E.C. Luck, Cultural Genocide and the Protection of Cultural Heritage, J. Paul Getty Trust, 2018,
7.

7 B. Clavero, Genocide or Ethnocide, cit.; J. Morsink, Cultural Genocide, cit.; A. Cassese, Taking
Stock of the Genocide Convention and Looking Ahead, in P. Gaeta (Ed.), The UN Genocide
Convention: A Commentary, Oxford University Press, 2009, 541-543.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 163



giorni in cui sono state approvate le rispettive convenzioni si puod osservare come il
problema della tutela delle minoranze e della loro cultura fosse caduto in una sorta
di buco nero: da una parte era rimasto ai margini nella commissione impegnata nella
definizione dei diritti umani, dove prevalse la posizione di alcuni paesi per i quali
non esisteva il problema delle minoranze; dall’altra, anche con la fondamentale
astensione e 1’assenza di molti delegati, fu tralasciato dal comitato che si occupava
di genocidio, proprio con la giustificazione che si trattava di un problema di diritti
umani. L’approccio che prevalse in tali sedi istituzionali era dettato
dall’insoddisfazione generale per il fallimento del regime di protezione delle
minoranze della Societa delle Nazioni, dalla gia evidente esistenza di due blocchi
(piu 0 meno coincidenti, per ragioni diverse, con quelli poi cristallizzatisi nel corso
della Guerra Fredda), dall’influenza dei c.d. settler states, nonché dall’idea
prevalente che la finalita della tutela di minoranze e popolazioni indigene fosse
quella di portare a termine una loro pacifica assimilazione.

A distanza di tempo, rivalutata 1’esperienza della Societa delle Nazioni, caduto
il sistema sovietico e finita I’epoca del colonialismo, il problema ¢ tornato quindi a
proporsi in un contesto dinamico in cui si ¢ messo in moto un processo dialettico di
human rights globalization, teso a trasformare il significato e i meccanismi delle
norme, fra innovazione e sperimentazione®. Il richiamo al genocidio culturale si ¢
cosi rafforzato come risposta al persistere delle pratiche assimilatrici di nation-
building, gia tragicamente sperimentate all’epoca di Lemkin e ancora oggi tutt’altro
che rare.

Il genocidio culturale ¢ un fenomeno storicamente osservabile, € presente nel
discorso pubblico ed ¢ stato ampiamente discusso a livello teorico, ma non ha
ancora trovato una sua emancipazione legale. E una persistente questione giuridica
di portata internazionale, che interessa fra I’altro diversi rami di diritto, pubblico,
penale e umanitario, 1 diritti umani, cultural heritage law e si potrebbe aggiungere
infine il diritto dell’ambiente. I casi di distruzione del patrimonio culturale sono
stati analizzati dalla Corte internazionale di giustizia, da vari tribunali penali
internazionali, da corti di diritto nazionali e da organi di controllo dei trattati
internazionali sui diritti umani, ognuno con un mandato distinto, sulla base di
normative diverse, muovendosi fra categorie giuridiche come genocidio, crimini di
guerra o discriminazione razziale, che non affrontano il tema direttamente nella sua
specificita®. Un ritorno al genocidio culturale cosi come concettualizzato da
Lemkin, pertanto, risponde sia a una forte presa di coscienza per il rispetto del
patrimonio storico-culturale sia all’esigenza di una maggiore organicita a livello

%8 J. Smith, M. Goodhart, Human rights globalization: How local and global actions institutionalize
human rights, in Journal of Human Rights, No. 2, 2024, 125-133.

% M. Klamberg, Lemkin on Vandalism and the Protection of Cultural Works during Armed
Conflict, in M. Deland, M. Klamberg, P. Wrange (Eds.), International Humanitarian Law and
Justice: Historical and Sociological Perspectives, Routledge, 2018, 183-196; A. Tiemessen,
Cultural Genocide in Law and Politics, in Oxford Research Encyclopedia of International
Studies, https://oxfordre.com/internationalstudies/display/10.1093/acrefore/9780190846626.001.0

001/acrefore-9780190846626-¢-762.

[O]]
n. 2/2024 ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 164



normativo per affrontare piu efficacemente le crisi dell’attuale contesto
internazionale.

(=}
n. 2/2024 @W ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 165



