
 

Ritorno alle origini? Il genocidio culturale fra dibattito 

politico ed evoluzione delle istituzioni internazionali 
[Return to the Origins? Cultural Genocide between Political Debate and the 

Evolution of International Institutions] 

 

Giuseppe Motta* 

 
 

 

Abstract 
 

[It.] L’articolo analizza i dibattiti che hanno accompagnato la definizione del concetto di 

genocidio culturale e i tentativi di introdurre tale fattispecie nella sua specificità a livello di 

diritto internazionale. Nonostante la protezione dei beni culturali sia contemplata in 

numerosi trattati e sia stata inoltre sottoposta all’attenzione dei tribunali internazionali, la 

mancanza di una specifica identificazione del genocidio culturale come crimine 

internazionale continua a rappresentare motivo di confronto fra studiosi e giuristi. Si 

cercherà pertanto di riprendere in mano l’opera di Raphael Lemkin e il suo impatto negli 

anni successivi, fino a considerare l’attività più recente dei tribunali internazionali che si 

sono occupati di casi di distruzione del patrimonio culturale. Il ritorno all’idea di genocidio 

culturale è oggi visto come una possibile risposta alla diffusa necessità di prevenire ogni 

minaccia a diversità e multiculturalismo e l’analisi della sua evoluzione storica può risultare 

quindi essenziale per comprenderne la rilevanza politica e giuridica. 

 

[En.] This article describes the historical debates regarding the definition of cultural 

genocide and the failed attempts to introduce it as a distinct crime under international law. 

Though the protection of cultural heritage has been included in several international 

regulations and it is now under the jurisdiction of international courts, the lack of a specific 

identification of cultural genocide as a crime against humanity still represents a subject of 

interest for jurists. The aim of this study is to rediscuss Raphael Lemkin’s work and its 

impact in the following years, including the activity of international tribunals when dealing 

with the destruction of cultural heritage. Cultural genocide is today discussed as a possible 

solution to the widespread necessity to prevent all threats posed to diversity and 

multiculturalism, and a critical analysis of its historical evolution is essential to understand 

its relevance both under a political and a legal point of view. 

 

Parole-chiave: Genocidio culturale – Cultural heritage – Diritto internazionale – 

Protezione delle minoranze  

Keywords: Cultural genocide – Cultural heritage – International law – Protection of 

minorities 

 

                                                 
* Professore associato di Storia delle relazioni internazionali presso il Dipartimento di Lettere e 

culture moderne, La Sapienza Università di Roma, abilitato in prima fascia nel settore concorsuale 

14/B2. Il testo è stato sottoposto a doppio referaggio cieco. Responsabile del controllo editoriale: 

Sara Zanotta. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 148  

 

SOMMARIO: 1. Introduzione. 2. Genesi storica. 3. Evoluzione del dibattito. 4. 

Giurisprudenza internazionale. 5. Conclusioni. Un ritorno alle origini? 
 

 

1. Introduzione  

 

Il termine genocidio è oggi entrato pienamente nel linguaggio comune come il 

crimine di tutti i crimini, divenendo in occasione di molti conflitti armati una 

costante del dibattito pubblico e della propaganda politica1. Il concetto venne 

definito per la prima volta durante la Seconda guerra mondiale e nel corso degli 

anni si è andato evolvendo, venendo applicato anche in maniera controversa a 

numerosi eventi storici. Nel tempo il dibattito politico e accademico si è arricchito 

notevolmente, proponendo nuove interpretazioni e una serie di categorie concettuali 

e giuridiche che hanno messo in discussione la Convenzione sulla prevenzione e la 

repressione del crimine di genocidio del 1948, cercando di ampliarne la portata, a 

livello filosofico-interpretativo e soprattutto politico e giuridico. Si è così assistito 

allo sviluppo di lavori che sono ripartiti da tipologie e scenari ideali su cui 

ragionare, tenendo per esempio conto delle differenze fra Occidente e Terzo Mondo 

o definendo diverse varianti (cultural, retributive, ideological, developmental)2. 

Negli anni Ottanta, Barbara Harff e Ted Gurr cominciarono a compilare una sorta 

di database per un’analisi comparativa e sistematica, dimostrando che gli episodi 

ascrivibili a una dimensione più ampia di genocidio fossero stati dal 1945 piuttosto 

numerosi3. Sulla scia di questi dibattiti sono stati creati neologismi come etnocidio, 

politicidio, ecocidio, genericidio, democidio, culturicidio, indigenicidio, urbicidio 

e sono emerse nuove formule come pulizia etnica, chirurgia demografica, sicurezza 

permanente, eliminazione dei nativi4. 

                                                 
1 «The very worst thing imaginable». M. Levene, Genocide in the Age of the Nation-State, Vol. I, 

I.B. Tauris, 2005, 38. 
2 V.N. Dadrian, A Typology of Genocide, in International Review of Modern Sociology, No. 2, 1975, 201-

212; I.L. Horowitz Genocide: State Power and Mass Murder, Transaction Books, 1976; H. Fein, 

Scenarios of Genocide: Models of Genocide and Critical Responses, in I.W. Charny (Ed.), Toward 

the Understanding and Prevention of Genocide: Proceedings of the International Conference on the 

Holocaust and Genocide, Westview Press, 1984; K. Jonassohn, F. Chalk, A Typology of Genocide 

and Some Implications for the Human Rights Agenda, in M.N. Dobkowski, I. Walliman (Eds.), 

Genocide and the Modern Age: Etiology and Other Case Studies of Mass Death, Greenwood Press, 

1987. 
3 B. Harff, T.R. Gurr, Toward Empirical Theory of Genocides and Politicides: Identification and 

Measurement of Cases Since 1945, in International Studies Quarterly, No. 3, 1988, 359-371; B. 

Harff, Recognizing Genocides and Politicides, in H. Fein (Ed.), Genocide Watch, Yale University 

Press, 1992, 27-42. 
4 J.H.E. Fried, War by ecocide: some legal observations, in Bulletin of Peace Proposals, No. 1, 

1973, 43-44; J.L. Kuper, Genocide: Its Political Use in the Twentieth Century, Yale University 

Press, 1981; M.A. Warren, Gendercide: The Implications of Sex Selection, Rowman & Allanheld, 

1985; V. Fenelon, Culturicide, Resistance, and Survival of the Lakota (Sioux Nation), Garland, 

1998; P. Wolfe, Settler Colonialism and the Elimination of the Native, in Journal of Genocide 

Research, No. 4, 2006, 387–409; R. Evans, Crime without a Name: Colonialism and the Case for 

Indigenocide, in A. Dirk Moses (Ed.), Empire, Colony, Genocide: Conquest, Occupation, and 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 149  

 

Il tema del genocidio culturale, in particolare, si è riproposto in epoca di 

decolonizzazione o nel contesto della Guerra Fredda, in riferimento ai diritti delle 

popolazioni indigene, ma anche a diritti umani e tutela delle minoranze, in campo 

politico, antropologico o in senso giuridico, offrendo infine interessanti spunti di 

sviluppo per la giurisprudenza delle corti internazionali sorte negli anni Novanta. 

Al di là della definizione più comune, che pone l’enfasi sulla distruzione della 

cultura di una comunità nel senso più ampio del termine – «the destruction by the 

State or State organs of the culture of a community in its broad sense of the term» 

–, il genocidio culturale è stato visto come un’intrinseca caratteristica di ogni 

genocidio, un genocidio sottile o un genocidio dei poveri che le potenze rifiutano 

di riconoscere5. Tutte queste diverse prospettive sono costantemente riemerse e 

hanno contribuito a rendere particolarmente complessa la lettura di una tematica di 

grande attualità, spesso poco esplorata a livello storiografico, ma divenuta ormai un 

elemento centrale nel quadro del sistema di relazioni internazionali. Si cercherà 

pertanto di ripercorrere le principali tappe del travagliato percorso storico dell’idea 

di genocidio culturale, tornando al momento della sua genesi e muovendosi fra 

riflessioni accademiche, scenari politici ed evoluzione del quadro internazionale. 

La contemporaneità torna infatti a riproporre in chiave globale questioni e problemi 

manifestatisi nella loro drammaticità durante quella che è stata chiamata la 

“Seconda Guerra dei Trent’Anni”, imponendo alla comunità internazionale di dare 

nuove risposte alle odierne crisi umanitarie e riprendere in mano i nodi irrisolti del 

XX secolo6. 

2. Genesi storica 

 

Il termine genocidio venne coniato da un giurista polacco di origine ebraica, 

Raphael Lemkin, nella sua opera Axis Rule in Occupied Europe (1944), scritta dopo 

essere fuggito dalla Polonia occupata dai nazisti, anche grazie alla documentazione 

che riuscì a raccogliere attraverso i numerosi contatti mantenuti con la propria 

patria7. Lemkin cominciò a interessarsi a tale tema in seguito agli omicidi di due 

leader politici, Talat Pascià e Symon Petljura, nel 1921 e nel 1926, i quali vennero 

puniti per il ruolo avuto nei massacri degli armeni dell’Impero ottomano e degli 

                                                 
Subaltern Resistance, Berghahn, 2008, 133-147; M. Coward, Urbicide: The Politics of Urban 

Destruction, Routledge, 2009; A. Ferrara, Beyond Genocide and Ethnic Cleansing: Demographic 

Surgery as a New Way to Understand Mass Violence, in Journal of Genocide Research, No. 1, 2015, 

1–20.  
5 Y. Donders, Old Cultures Never Die? Cultural Genocide in International Law, in I. Boerefin et al. 

(Eds.), Human rights and conflicts: essays in honour of Bas de Gaay Fortman Intersentia, 287-303, 

qui 290-91; E. Novic, The Concept of Cultural Genocide, Oxford University Press, 2016, 4; B. 

Clavero, Genocide or Ethnocide, 1933-2007. How to make, unmake, and remake law with words, 

Giuffrè, 2008, 8. 
6 I. Kershaw, All’inferno e ritorno. Europa 1914-1949, Laterza, 2016; E. Traverso, A ferro e fuoco. 

La guerra civile europea 1914-1945, Il Mulino, 2008. 
7 M. Klamberg, Raphaël Lemkin in Stockholm - Significance for his Work on “Axis Rule in Occupied 

Europe” , in Genocide Studies and Prevention, No. 1, 2019, 64-87. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 150  

 

ebrei in Ucraina durante la guerra civile russa8. Se l’omicidio di un singolo era 

generalmente proibito in tutti i paesi del mondo, come poteva l’uccisione di migliaia 

di persone rimanere impunita? Tali riflessioni si inserivano in un contesto in cui 

l’entusiasmo per la nascita della Società delle Nazioni e l’introduzione di nuovi 

strumenti di diritto internazionale come la protezione delle minoranze sembravano 

avviare le neonate istituzioni ginevrine verso ulteriori sviluppi, in nome di finalità 

umanitarie, pace e sicurezza globale9.  

Nel 1933, Lemkin preparò per la conferenza per l’unificazione del diritto penale 

che si sarebbe tenuta a Madrid (14-20 ottobre) un contributo dedicato al tema del 

terrorismo, su cui si stava dibattendo da alcuni anni cercando di stabilire strumenti 

comuni per contrastarlo e punirlo come un crimine internazionale. Contrariamente 

a quanto discusso nelle precedenti conferenze di Varsavia (1927) e Bruxelles 

(1930), Lemkin riteneva che il terrorismo, così come inteso fino a quel momento, 

non fosse necessariamente un reato internazionale, in quanto era già punibile 

secondo le diverse normative nazionali. Non rientrava quindi pienamente nella 

categoria dei delicta juris gentium, che dovevano invece essere definiti 

allontanandosi da una prospettiva politica per concentrarsi su casi specifici come 

attentati contro telegrafo, telefono e posta. A queste fattispecie, su cui già si era 

lavorato nei precedenti incontri, il giurista polacco aggiunse gli atti di barbarie e il 

c.d. vandalismo, termine che era stato originariamente coniato da Henri Grégoire al 

tempo della Rivoluzione francese e che Lemkin usò per definire giuridicamente la 

distruzione di opere d’arte e cultura10. Si trattava cioè di sanzionare quello che 

rappresentava un danno irreparabile non solo per uno Stato o la sua popolazione, 

ma per l’umanità e l’intera comunità internazionale. A titolo di esempio Lemkin 

menzionava la distruzione di una biblioteca, che avrebbe reso impossibile la ricerca 

scientifica a tutta la comunità accademica. Arte e cultura, in sostanza, dovevano 

considerarsi quali beni internazionali. Il polacco definì inoltre il reato di barbarie, 

citando massacri, pogrom e atti di violenza commessi con organizzazione e 

sistematicità ai danni di un gruppo determinato di cittadini indifesi. Fu sulla base di 

queste prime considerazioni che alcuni anni più tardi venne coniato lo specifico 

termine di genocidio, combinando la parola greca genos con il suffisso latino 

                                                 
8 D.L. Frieze, Introduction. The “Insistent Prophet” , in D.L. Frieze (Ed.), Totally Unofficial. The 

Autobiography of Raphael Lemkin, Yale University Press, 2013, xii; P. Balakian, Lemkin, Cultural 

Destruction, and the Armenian Genocide, in Holocaust and Genocide Studies, No. 1, 2013, 57-89; 

S.L. Jacobs, The Complicated Cases of Soghomon Tehlirian and Sholem Schwartzbard and Their 

Influences on Raphaël Lemkin’s Thinking About Genocide, in Genocide Studies and Prevention, No. 

1, 2019, 33-41. 
9 M. Mazower, No Enchanted Palace: The End of Empire and the Idological Origins of the United 

Nations, Princeton University Press 2013; O.A. Hathaway, S.J. Shapiro, Gli internazionalisti. Come 

il progetto di bandire la guerra ha cambiato il mondo, Neri Pozza 2008; G. Motta, Less than 

Nations. Central-Eastern European Minorities after World War 1, Cambridge Scholars Publishing, 

2013. 
10 Terrorisme. Rapport spécial présenté par M. Raphael Lemkin, Imprenta de Galo Saez, 1933, 15-

16; R. Lemkin, Les actes constituant un danger general considereés comme delites des droits de 

gens, Pedone 1933. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 151  

 

cidium11. Approfondendo la sua proposta iniziale, nel 1944 Lemkin concepì il 

genocidio come un attacco finalizzato all’eliminazione di un popolo a livello 

politico, sociale, economico, biologico, fisico, religioso, culturale e morale.  

 
Nations are essential elements of the world community. The world represents only 

so much culture and intellectual vigor as are created by its component national 

groups. Essentially, the idea of a nation signifies constructive cooperation and 

original contributions, based upon genuine traditions, genuine culture, and a well-

developed national psychology. The destruction of a nation, therefore, results in the 

loss of its future contributions to the world12. 

 

Nella sua opera, Lemkin usò anche il termine etnocidio e specificò che la 

distruzione di un gruppo implica anche il suo annichilimento culturale e può quindi 

essere perseguita attraverso politiche di denazionalizzazione, proibendo la lingua, 

distruggendo monumenti, archivi e musei, o vietando istituzioni e altre forme di 

espressione. L’utilizzo della violenza fisica era in tal senso un’ultima risorsa cui lo 

Stato poteva sempre ricorrere in una seconda fase: «genocide is a new technique of 

occupation aimed at winning the peace even though the war itself is lost»13
.  

Successivamente, quando Lemkin cercò sostegno per la stesura della 

Convenzione sul genocidio incontrando giuristi e politici di paesi di tutto il mondo, 

i due aspetti — fisico e culturale — continuarono a essere messi bene in evidenza. 

La stipula di un trattato internazionale derivava non solo dalla volontà di proteggere 

i popoli dalla distruzione fisica, ma anche dalla necessità di salvaguardare la loro 

esistenza culturale, «the collective minds of nations»
14

. 

La bozza della convenzione sul genocidio includeva inizialmente diverse 

fattispecie: genocidio fisico o biologico (sterilizzazione, segregazione sessuale, 

divieti di matrimonio) e culturale (trasferimento forzato di bambini o popolazione, 

esilio forzato, proibizione dell’uso della lingua, distruzione sistematica di libri o 

testi religiosi, di monumenti storici o religiosi, documenti e oggetti di valore storico, 

artistico o religioso)15. Durante i lavori all’interno delle commissioni dell’ONU 

preposte alla redazione dei nuovi trattati internazionali, tuttavia, emersero diverse 

difficoltà di natura politica16. Si trattava in sostanza di decidere se il genocidio 

dovesse intendersi come un omicidio di massa o se andasse invece considerato in 

                                                 
11 R. Lemkin, Axis Rule in Occupied Europe: Laws of Occupation, Analysis of Government, and 

Proposals for Redress, Carnegie Endowment for International Peace, 1944. Fra le numerose opere 

su Lemkin, si segnalano D. Irvin-Erickson, Raphael Lemkin and the Concept of Genocide, 

University of Philadelphia Press, 2017; J. Cooper, Raphael Lemkin and the Struggle for the 

Genocide Convention, Palgrave Macmillan, 2008; W. Korey, An Epitaph for Raphael Lemkin, Jacob 

Blaustein Institute, 2001. 
12 Lemkin, Axis Rule, cit., 91. 
13 Idem, xi, xii, 39, 79, 81, 84-85. 
14 D.L. Frieze (Ed.), Totally Unofficial, cit., 138. 
15 Convention on the Prevention and Punishment of the Crime of Genocide. First Draft of the 

Genocide Convention, Prepared by the UN Secretariat (May 1947). UN Doc. E/447. 
16 Terms of reference of the Committee, Note by Secretary-General, 1 April 1948. UN Doc. 

E/AC.25/2. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 152  

 

senso più ampio come la «destruction par des moyens violents des caractères 

spécifiques d’un group humain»
17

.  

Si occupò della questione un comitato ad hoc, che registrò una sempre più netta 

divisione fra un blocco di Stati composto dall’Unione sovietica ma anche da 

Pakistan e Libano, i quali ritenevano che la distruzione fisica e culturale di un 

gruppo fossero due facce della stessa medaglia, e i paesi occidentali, come Gran 

Bretagna, Francia e Stati Uniti, insieme a molti governi sudamericani, per i quali 

non esisteva un problema di minoranze. Mentre i primi ricordavano come il 

genocidio fisico e quello culturale avessero le stesse motivazioni, i secondi 

sostenevano che i possibili casi di genocidio culturale fossero già vietati dalla 

convenzione sui diritti umani o dalla legislazione nazionale18. Il voto finale registrò 

infine 25 voti a favore della soppressione al riferimento al genocidio culturale, 16 

contrari, 4 astensioni e ben 13 assenze. 

La Convenzione che fu approvata il 9 dicembre 1948 non contemplò quindi una 

specifica formulazione del reato di genocidio dal punto di vista culturale: nel testo 

finale ci si concentrava su altri esempi, uccisioni, danni fisici o mentali, condizioni 

di vita che portano alla distruzione fisica, prevenzione delle nascite, e solo la 

deportazione forzata di bambini fu mantenuta rispetto ai casi che la bozza originaria 

citava come genocidio culturale. La questione venne ritenuta più adatta a essere 

inserita nel contesto delle norme a tutela delle minoranze, che furono però 

completamente trasformate rispetto al quadro normativo costruito in epoca 

interbellica con la Società delle Nazioni e sostituite dalla Dichiarazione Universale 

dei diritti umani e da un sistema in cui unit of the law era il singolo e non il gruppo. 

In sostanza, pur lasciando aperta la strada per una eventuale convenzione 

supplementare, si ritenne che la Dichiarazione sui diritti umani, che non faceva 

riferimento a minoranze o gruppi etnici, religiosi o nazionali, ne contemplasse 

comunque una forma di tutela19. 

Si era così provveduto a sostituire il regime di protezione delle minoranze della 

Società delle Nazioni, limitato ad alcuni Stati e sospeso fra la dimensione 

individuale e collettiva dei diritti, con il dualismo delle Convenzioni del 1948: 

quella sui diritti umani e quella sul genocidio20. Se la prima tutelava i diritti del 

singolo, la seconda interveniva solo nei casi più gravi di sterminio e distruzione 

                                                 
17 Nota del segretariato inoltrata da Egon Schwelb nel marzo 1948. ASDN, Draft Convention on the 

Crime of Genocide SOA 318/1/01. 
18 Eighty third meeting, held at Palais de Chaillot, Paris, on Monday, 25 October 1948 (6th 

Committee, General Assembly, 3rd session). Sulle discussioni interne al comitato, W. Schabas, 

Genocide in International Law: The Crime of Crimes, Cambridge University Press, 2000, 62-63; J. 

Morsink, Cultural Genocide, the Universal Declaration, and Minority Rights, in Human Rights 

Quarterly, No. 21, 1999, 1009-1060. 
19 H. Lauterpacht, An International Bill of the Rights of Man, Columbia University Press, 1944, 219-

223; G. Motta, Dalla protezione delle minoranze ai diritti umani. Il dibattito giuridico 

internazionale fra le due guerre mondiali, in Ventunesimo Secolo, 50, 2020, 209-233. 
20 P. Sands, La strada verso Est, Guanda, 2017; J.S. Bachman, Introduction: Bringing Cultural 

Genocide into the Mainstream, in Bachman (Ed.), Cultural Genocide. Law, Politics, and Global 

Manifestations, Routledge, 2019. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 153  

 

fisica di un gruppo, lasciando così in una sorta di limbo tutte quelle pratiche di 

denazionalizzazione che erano state frequenti negli anni precedenti e che in qualche 

modo potevano rientrare nel concetto di genocidio culturale. 

 
By leaving political and other groups beyond the purported protection the authors of 

the Convention also left a wide and dangerous loop-hole for any Government to 

escape the human duties under the Convention by putting genocide into practice 

under the cover of executive measures against political or other groups for reasons 

of security, public order or any other reason of state21. 

 

3. Evoluzione del dibattito 

 

La protezione del patrimonio culturale non era certo argomento del tutto nuovo 

in ambito politico. Basti pensare a Lincoln e al Lieber Code del 1863 o al dibattito 

seguito alla distruzione della cattedrale e della biblioteca di Strasburgo durante la 

guerra franco-prussiana del 1870-71. Nel 1874 venne siglata la Dichiarazione di 

Bruxelles, mai ratificata, mentre le prime misure effettive furono introdotte 

all’epoca delle convenzioni dell’Aja, nel 1899 e nel 1907. 

Chiusa l’esperienza della Società delle Nazioni e della protezione internazionale 

delle minoranze, che doveva tutelare il loro sviluppo culturale e garantirne 

l’uguaglianza rispetto alle c.d. nazioni titolari, lo Statuto del Tribunale di 

Norimberga, ma anche l’operato della Corte suprema polacca del secondo 

dopoguerra inclusero fra i crimini di guerra la distruzione di monumenti ed edifici 

storici e religiosi, occupandosi quindi anche dell’aspetto culturale che era 

strettamente legato ai propositi genocidari dell’amministrazione nazista. Il tribunale 

polacco applicò la nozione di genocidio ancor prima di quello di Norimberga, per 

esempio nel giudizio su Artur Greiser, inserendo la categoria di “sterminio 

culturale” (ludobójstwo kulturowe) per indicare la politica nazista che aveva portato 

all’eliminazione dell’influenza polacca in alcune regioni di popolazione mista22.  

La Convenzione del 1948, come detto, non riconobbe invece una specifica 

fattispecie di genocidio culturale. Si ricominciò a considerare i diritti delle 

minoranze solo molti anni più tardi, con l’approvazione della Dichiarazione 

sull’eliminazione di ogni forma di discriminazione razziale del 1963 e con l’art. 27 

della Convenzione internazionale sui diritti civili e politici del 1966, posto a tutela 

di cultura e religione dei gruppi minoritari. Si cercò così di tornare a una forma 

collettiva di salvaguardia, in modo da integrare la concezione individualistica che 

era alla base del regime dei diritti umani e rispondere alle nuove sfide di un contesto 

storico in cui il tema si ripresentò sotto diversi aspetti. 

Da una parte, la retorica dei diritti umani ebbe un ruolo importante nel processo 

di decolonizzazione, quando fu ampiamente utilizzata dai movimenti 

                                                 
21 P. Drost, The Crime of State, Vol. II, A. W. Sythoff, 1959, 123. 
22 A.V. Prusin, Poland’s Nuremberg: The Seven Court Cases of the Supreme National Tribunal, 

1946–1948, in Holocaust and Genocide Studies, No. 1, 2010, 6-9; L. Perra, Il genocidio culturale, 

Il Sileno, 2022, 84-85. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 154  

 

anticolonialisti23. Dall’altra, nel clima della Guerra Fredda, le implicazioni del 

conflitto in Vietnam, il fenomeno della dissidenza interno al blocco sovietico e 

l’idea di costruire un socialismo dal volto umano hanno sicuramente contribuito a 

rivitalizzare un progetto che dopo il 1948 sembrava agonizzante. La tutela delle 

minoranze e della diversità culturale tornò così all’ordine del giorno con la stipula 

dell’Atto Finale della Conferenza di Helsinki, nel 1975, in una fase in cui, anche 

superando la centralità delle Nazioni Unite come custode delle norme, un insieme 

di questioni locali acquisì una nuova dimensione globale24. 

L’attenzione si andava focalizzando anche sulle popolazioni indigene e il 

concetto di genocidio culturale si fece strada in riferimento all’idea di etnocidio e 

alla realtà dell’America Latina. Una decina di anni dopo la prima convenzione 

internazionale sui popoli indigeni da parte dell’ILO (International Labour 

Organization, Convention Concerning Indigenous and Tribal Populations del 

1957), nell’agosto del 1968 si tenne a Stoccarda il congresso degli americanisti, in 

cui venne organizzato un gruppo di lavoro su Política de asuntos indígenas: 

etnocidios y genocidios25. Si creò uno speciale comitato presieduto dall’antropologo 

francese Robert Jaulin e in questo contesto di forte critica alla visione neo-

imperialista che riteneva inevitabile se non auspicabile un processo di assimilazione 

dei gruppi indigeni alla cultura nazionale del rispettivo paese, si affermò invece il 

diritto a preservare e sviluppare la propria identità etnica26. Se il genocidio uccideva 

le persone, l’etnocidio ne assassinava invece lo spirito e l’identità: «En somme, le 

génocide assassine les peuples dans leur corps, l’ethnocide les tue dans leur 

esprit»27. 

In quegli anni gli studi conobbero un’intensa fase di sviluppo che portò a mettere 

in discussione i principi della Convenzione del 1948, come fece Vahakn Dadrian, 

il quale citando esempi come la persecuzione dei moriscos nella Spagna dell’epoca 

moderna o degli armeni nel 1895-96, sostenne che nel caso di un genocidio culturale 

la violenza può anche diventare superflua grazie al suo potere intimidatorio, alla 

complicità o alla passività delle stesse vittime, magari indotta tramite terrore e 

costrizione, tramutandosi così in assimilazione forzata28. 

                                                 
23 J R. Burke, Decolonization and the Evolution of International Human Rights, University of 

Pennsylvania Press, 2010, 92-111; J. Chapman, Remaking the World: Decolonization and the Cold 

War, University Press of Kentucky, 2023; J. Eckel, Human Rights and Decolonization: New 

Perspectives and Open Questions, in Humanity: An International Journal of Human Rights, 

Humanitarianism, and Development, No. 1, 2010, 111-135. 
24 S. Moyn, The Last Utopia. Human Rights in History, Harvard University Press, 2010, 121, 129. 

M. Ignatieff, Human Rights as Politics and Idolatry, Princeton University Press, 2001, 7; The 

Helsinki Accords, The Negotiations and Their Impact: Seminar Transcript, in M.D. Kandiah, G. 

Staerck (Eds.), The Helsinki Negotiations: The Accords and Their Impact, Institute of Contemporary 

British History, 2006, 50; B. Nathans, Soviet Rights-Talk in the Post-Stalin Era, in S.L. Hoffmann 

(Ed.), Human Rights in the Twentieth Century, Cambridge University Press, 2011, 166-90. 
25 Calendar of Meetings, in Latin American Research Review, No. 4, 1968, 83–112. 
26 Robert Jaulin, Pace Bianca. Introduzione all’Etnocidio, Laterza, 1972.  
27 P. Clastres, De l’éthnocide, in L’Homme, No. 3–4, 1974, 101–110, qui 102. 
28 V.N. Dadrian, A Typology of Genocide, cit., 209. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 155  

 

Nel 1978 venne presentato il rapporto di Nicodème Ruhashyankiko su 

prevenzione e repressione del genocidio, studio che era stato commissionato nel 

1971 dalla commissione su discriminazione e protezione delle minoranze. Tale 

documento riprendeva il dibattito del dopoguerra, chiedendosi in particolare se 

l’etnocidio potesse essere considerato un equivalente del genocidio: «ethnocide is 

an alternative to genocide, the latter being committed when the destruction of an 

indigenous civilization cannot be carried out peacefully or when geographical 

distance or lack of social organization have made it possible for massacres to take 

place in secret»29
. 

Ruhashyankiko non riuscì tuttavia a esprimersi in merito alla possibilità di 

redigere una specifica convenzione addizionale o procedere con una revisione della 

convenzione del 1948. Il problema del genocidio culturale non poteva certo essere 

ignorato, ma la decisione di dotarsi di effettivi strumenti internazionali dipendeva 

solo dalla volontà degli Stati30. 

Un analogo studio venne commissionato anche nel campo della discriminazione 

delle popolazioni indigene a José Martínez Cobo, il cui operato venne discusso e 

anche criticato aspramente durante gli incontri degli esperti di sviluppo ed etnocidio 

in America Latina, tenutisi a San Josè nel dicembre del 1981. La Dichiarazione 

Finale di tale gruppo di lavoro considerava etnocidio e genocidio come due concetti 

assolutamente speculari che implicavano la negazione del diritto di utilizzare, 

sviluppare e trasmettere la propria cultura: «ethnocide, that is, cultural genocide, is 

a violation of international law equivalent to genocide»
31

. 

Il successivo report redatto in tema di protezione delle minoranze da Benjamin 

Whitaker, pubblicato nel 1985, prese semplicemente atto dell’esistenza di numerosi 

esperti, all’interno dei diversi gruppi di lavoro delle commissioni ONU, favorevoli 

al riconoscimento internazionale di etnocidio e genocidio culturale32. Né si 

allontanò da tale impostazione il gruppo di lavoro su pace e sicurezza dell’umanità, 

che pur analizzò categorie come quella degli inhuman acts e dell’apartheid e 

sviluppò alcuni punti, come la distinzione dei termini razziale ed etnico, che 

potevano far pensare a una doppia dimensione fisica/culturale del crimine di 

genocidio33.  

                                                 
29 Study of the Question of the Prevention and Punishment of the Crime of Genocide, by Nicodème 

Ruhashyankiko, Special Rapporteur Commission on Human Rights. Sub-Commission on Prevention 

of Discrimination and Protection of Minorities, Thirty-first session. E/CN.4/Sub.2/416 4 July 1978, 

128. 
30 Ibidem. 
31 Meeting of Experts on Ethno-Development and Ethnocide in Latin America, San José 7-11 

December; Unesco and the Struggle against ethnocide: Declaration of San José (11 December 1981). 

Final Report, 32-33. UN Division of Human Rights and Peace SS 82/WS.32 
32 Sub-Commission on Prevention of Discrimination and Protection of Minorities, Review of Further 

Developments in Fields with which the Sub-Commission has been concerned E/CN.4/sub.2/1985/6 

2 July 1985, 17-18. 
33 Fourth Draft Code of Offences against the Peace and Security of Mankind by Mr. Doudou Thiam, 

Special Rapporteur, May 5- July 25, 1986, A/CN.4/398, pp. 15-16. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 156  

 

In seguito a nuova convenzione ILO (Indigenous and Tribal Peoples 

Convention, del 1989), la discussione su questi temi proseguì all’interno del 

comitato che nel 1993 produsse una Draft Declaration on the Rights of Indigenous 

Peoples. L’art. 7 della bozza conteneva un esplicito riferimento a etnocidio e 

genocidio culturale – «indigenous people have the collective and individual right 

not to be subjected to ethnocide and cultural genocide» –, che nella versione 

approvata nel 2007 verrà invece sostituito, suscitando le critiche del Permanent 

Forum on Indigenous Issues34. L’eliminazione di etnocidio e genocidio culturale 

nel passaggio dalla bozza al testo finale della Dichiarazione rappresentò 

chiaramente una riaffermazione dell’inviolabilità della sovranità nazionale e del 

punto di vista governativo, quello cioè di un’interpretazione restrittiva della 

fattispecie di genocidio. Nonostante ciò, il richiamo all’idea di etnocidio avrebbe 

comunque prodotto alcuni risultati importanti, almeno a livello etico, in quanto 

grazie al suo valore semantico tale concetto ha contribuito a invertire la visione 

“assimilatrice” dei rapporti tra autorità e popolazioni indigene e ad ampliare e 

“decolonizzare” i genocide studies35. Secondo la ricostruzione di Bartholomé 

Clavero, l’intervento dell’antropologia avrebbe in qualche modo posto un freno alla 

“neutralizzazione” dell’iniziale concezione di Lemkin, il quale aveva parlato anche 

di espropri, deportazioni o altre misure restrittive a livello religioso o economico36. 

Anche se tutt’oggi il termine genocidio rimane sostanzialmente un sinonimo di 

omicidio di massa, il dibattito sull’etnocidio così come l’allargamento della 

dimensione concettuale del genocidio stesso aprirono dunque la strada a una sua 

possibile revisione. Il supporto da parte dei giuristi si è andato infatti ampliando e 

arricchendo di nuovi spunti, entrando infine in una nuova fase, quella in cui tali 

categorie sono state per la prima volta rilette in chiave legale nelle aule dei tribunali 

internazionali. 

 

4. Giurisprudenza internazionale 

 

Dopo i processi di Norimberga, una prima applicazione giudiziaria del crimine 

di genocidio può essere rinvenuta in una condanna comminata nel 1979 dalla Corte 

suprema militare nella Guinea Equatoriale. Tuttavia, fu solo negli anni Novanta che 

cominciò una nuova fase per il processo di evoluzione del diritto internazionale e 

la criminalizzazione dei delitti di Stato37. Da una parte furono istituiti tribunali 

                                                 
34 United Nations Declaration on the Rights of Indigenous Peoples (2007). UN Doc A/RES/61/295; 

W. Schabas, Genocide in International Law, cit., 201–202. 
35 J. Benvenuto, What Does Genocide Produce? The Semantic Field of Genocide, Cultural 

Genocide, and Ethnocide in Indigenous Rights Discourse, in Genocide Studies and Prevention: An 

International Journal, No. 2, 2015, 26–40, qui 33-34; P.I. Bacca, Indigenizing International Law 

and Decolonizing the Anthropocene: Genocide by Ecological Means and Indigenous Nationhood in 

Contemporary Colombia, in Maguaré, Revista del Departamento de Antropología de la Universidad 

Nacional de Colombia, No. 2, 2019, 136-169. 
36 B. Clavero, Genocide or Ethnocide, 31. 
37 J. Hobson, Prosecuting Lemkin’s Concept of Genocide: Successes and Controversies, in Genocide 

Studies and Prevention: An International Journal, No. 1, 2019, 19-32; L. Barria, S. Roper, How 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 157  

 

internazionali ad hoc come l’International Criminal Tribunal for the former 

Yugoslavia (ICTY) nel 1993 e l’International Criminal Tribunal for Rwanda 

(ICTR) nel 1994, dall’altra, a distanza di cinquant’anni si è arrivati infine alla 

creazione della Corte Penale Internazionale (CPI), ponendo così rimedio al fatto 

che la Convenzione del 1948 non fosse mai stata seguita dalla creazione di un 

tribunale penale internazionale che ne potesse applicare le misure.  

Lo Statuto di Roma del 1998 riprese la formulazione del crimine di genocidio 

del 1948 (art. 6) e incluse nella sfera di competenza della CPI (art. 5) anche 

l’aggressione, i crimini di guerra e i crimini contro l’umanità, fra cui inseriva la 

persecuzione di un gruppo per motivi politici, razziali, nazionali, etnici, culturali, 

religiosi e di genere, il crimine di apartheid e altri atti inumani (art.7, g).  

Con la guerra dell’ex Jugoslavia si iniziò a sviluppare il concetto di state-

organized crime, ideato da William Chambliss nel 1988 e strettamente legato alle 

idee che negli anni interbellici avevano ispirato Lemkin e il romeno Vespasian 

Pella, il quale si era interessato alla responsabilità collettiva degli Stati38. Entrò in 

uso il termine di “pulizia etnica”, che era già stato utilizzato nel contesto sovietico 

in occasione della crisi del Nagorno-Karabakh e diventò comune tanto nel lessico 

giornalistico quanto in quello giuridico39. Nella Risoluzione del 18 dicembre 1992, 

l’Assemblea Generale delle Nazioni Unite definì chiaramente la pulizia etnica come 

una forma di genocidio40.  

Al di là dei numerosi eccidi, la violenza che colpì i Balcani si accanì contro i 

simboli di determinate culture in una generale opera di riscrittura della storia con 

finalità di affermazione nazionale, e quindi con una conseguente opera di 

denazionalizzazione e distruzione dei beni culturali. Basti pensare all’assedio della 

città di Dubrovnik, bene protetto dall’Unesco fin dal 1979, o alla distruzione del 

ponte di Mostar (la città del ponte, most) e della Biblioteca di Sarajevo, che 

nell’agosto 1992 comportò l’incendio di circa due milioni di volumi. Questi e altri 

casi meno noti all’opinione pubblica furono chiaramente dettati dallo specifico 

intento di cancellare le tracce di un gruppo etnico, della sua storia e quindi della sua 

identità. L’archivista di Harvard András J. Riedlmayer, che fu poi chiamato a 

testimoniare in diversi processi per la sua grande esperienza nell’area, citava per 

esempio Stolac, città del sud della Bosnia-Erzegovina candidata a diventare sito 

UNESCO poco prima della guerra. In quel caso furono i nazionalisti croati ad 

                                                 
Effective are International Criminal Tribunals? An Analysis of the ICTY and the ICTR, in 

International Journal of Human Rights, No. 3, 2005, 349-368. 
38 W.J. Chambliss, State-Organized Crime, in Criminology, No. 2, 1989, 183-208; W.J. 

Chambliss, Exploring Criminology, Macmillan, 1988; D.l. Rothe, D.O. Friedrihs, The State of the 

Criminology of Crimes of the State, in Social Justice, No. 1, 2006, 147-161. 
39 M. Banks, M. Wolfe Murray, Ethnicity and Reports of the 1992-95 Bosnian Conflict, in T. Allen, 

J. Seaton (Eds.), The Media of Conflict: War Reporting and Representations of Ethnic Violence, Zed 

Books, 1999. 
40 The situation in Bosnia and Herzegovina, U.N. Doc. A/47/49 (1992). 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 158  

 

accanirsi contro i libri di comunità islamica, moschee e archivi anche privati, così 

come fecero in Kosovo le milizie serbe nella successiva fase della guerra41. 

Un processo importante fu quello per il danneggiamento di Dubrovnik, che vide 

imputato il generale Pavle Strugar. L’ICTY, il 31 gennaio 2005, sentenziò che 

l’attacco alla città vecchia non era in alcun modo giustificato da finalità militari ed 

era pertanto sanzionabile come violazione del diritto di guerra. In questo caso la 

Corte operò un ragionamento piuttosto complesso, facendo riferimento alle c.d. 

Tadić conditions, elaborate per l’appunto nel corso del giudizio contro Dusko Tadić 

per prevenire ogni deviazione dagli standard del diritto internazionale umanitario42. 

Nel caso Krstić o in quelli Krasjinik e Blagojević, la corte si espresse invece in 

maniera più diretta in merito a un allargamento della definizione legale e a una 

possibile valenza del genocidio culturale per se, che non venne riconosciuta in base 

al principio nullum crimen sine lege: la Convenzione del 1948 limitava 

espressamente il crimine di genocidio alla sola distruzione fisica o biologica43. 

Si discostò invece da questa linea interpretativa la Corte Europea dei Diritti 

Umani, la quale nel 2007 fu chiamata in causa in riferimento a una decisione 

dell’Alta Corte di Düsseldorf, che aveva condannato il leader di una milizia serba, 

Nikola Jorgić, arrestato nel 1995 al suo ritorno in Germania, dove risiedeva fin dal 

1969. Anche se l’imputato si opponeva a essere sottoposto ai tribunali tedeschi per 

atti commessi all’estero, era stato ugualmente condannato in quanto il reato di 

genocidio implicava una giurisdizione universale. La corte tedesca sosteneva che 

per la normativa nazionale la pulizia etnica equivaleva di fatto al genocidio e dava 

un’interpretazione più ampia della Convenzione del 1948, includendovi la 

distruzione di un gruppo non solo a livello fisico o biologico, ma in quanto unità 

sociale, nella sua identità e nel senso di appartenenza44. L’appello alla Corte 

Europea dei Diritti umani si basava fra l’altro sul fatto che la sentenza tedesca 

avesse applicato una nozione troppo estesa di genocidio e di “intento di 

distruggere”. La Corte Europea si dovette quindi districare fra trattati internazionali 

e leggi nazionali e in diversi passaggi ritenne che la decisione del tribunale tedesco 

non fosse né arbitraria né irragionevole45. Per giustificare tale posizione, i giudici 

richiamarono la Risoluzione dell’Assemblea Generale dell’ONU e i contributi di 

numerosi accademici, specificando come in materia di diritto sia del tutto normale 

                                                 
41 A. J. Riedlmayer, Crimes of War, Crimes of Peace: Destruction of Libraries during and after the 

Balkan Wars of the 1990s, in Library Trends, No. 1, 2007, 114-117. 
42 Prosecutor v. Tadić (IT-94-1-A), judgment of 15 July 1999; Prosecutor v. Pavle Strugar (IT-01-

42-T), Judgement, 31 January 2005. 
43 Prosecutor v. Krstić, (IT-98-33-T), judgment of 2 August 2001, par. 580. Prosecutor v. Blagojević 

(IT-02-60-T), Judgment, 17 January 2005, par. 659; Prosecutor v Krajisnik (IT-00-39-T), 

Judgement, 27 September 2006. 
44 T. Johansson, Cultural Genocide in International Law. An Assessment, Örebro University, 2019, 

24-25. 
45 Case of Jorgić v. Germany (European Court of Human Rights, Application no. 74613/01), 

Judgement, 12 July 2007, parr. 27, 70. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 159  

 

che la giurisprudenza dia il proprio contributo di adattamento, interpretando le 

norme secondo le condizioni del caso46.  

In questa prospettiva, le violenze dei Balcani e l’introduzione del concetto di 

pulizia etnica hanno senz’altro contribuito a sensibilizzare l’opinione pubblica e a 

ravvivare il dibattito accademico. È stato per esempio sottolineato come nel 

contesto di preparazione e attuazione di un genocidio sia molto importante il 

“terrore”, che si basa non solo su mezzi coercitivi ma anche sul c.d. psychological 

warfare, un contesto culturale-psicologico che si crea attraverso media, istruzione 

e campagne pubbliche47. Nel campo dei diritti delle popolazioni indigene, la Corte 

Panamericana dei Diritti Umani e l’International Law Commission hanno per 

esempio ribadito come anche il semplice allontanamento fisico da un determinato 

territorio, a cui si era più volte assistito nella storia europea, potesse comportare la 

negazione di un elemento essenziale dell’identità culturale di un popolo e quindi 

della sua stessa esistenza48. 

In maniera ancora più esplicita è intervenuta l’Australian Human Rights and 

Equal Opportunities Commission parlando delle stolen generations e della 

rimozione dei bambini aborigeni come pratica genocidaria, in quanto diretta a 

disintegrare istituzioni politiche e sociali, cultura, sentimenti nazionali, religiosi e 

la stessa esistenza economica delle popolazioni indigene: «Removal of children 

with this objective in mind is genocidal because it aims to destroy the ‘cultural unit’ 

which the Convention is concerned to preserve»
49

. Sulla stessa lunghezza d’onda si 

è espressa la Truth and Reconciliation Commission of Canada, sostenendo la 

necessità di definire nello specifico il concetto di genocidio culturale, che non è 

ancora riconosciuto a livello di diritto internazionale50. 

                                                 
46 H.H. Jescheck, Die internationale Genocidium-Konvention vom 9. Dezember 1948 und die Lehre 

vom Völkerstrafrecht, in Zeitschrift für die gesante Strafrechtswissenschaft, 66, 1954, 213; M. 

Lippman, Genocide: The Crime of the Century. The Jurisprudence of Death at the Dawn of the New 

Millennium, in Houston Journal of International Law, No. 23, 2001, 526; J. Hübner, Das 

Verbrechen des Völkermordes im internationalen und nationalen Recht, Peter Lang, 2004, 208-17; 

G. Werle, Differentiating in Völkerstrafrecht, Mohr Siebeck, 2003, 205, 218 ss. 
47 D. Feierstein, Debates on the Criminology of Genocide: Genocide as a Technology for Destroying 

Identities, in State Crime Journal, No. 2, 2015,115-127; D. Feierstein, Genocide as Social Practice. 

Reorganizing Society under the Nazis and Argentina's Military Juntas, Rutgers University Press, 

2014; A. Alvarez, Genocidal crimes, Routledge, 2010. 
48 Inter-American Court of Human Rights Río Negro Massacres v. Guatemala, Judgment 

(Preliminary Objection, Merits, Reparations and Costs), Series C, Case No. 250, 4 September 2012, 

par. 177; Report of the International Law Commission of its 70th Session (30 April – 1 June and 2 

July – 10 August 2018) UN Doc A/73/10. 
49 Bringing Them Home: National Inquiry into the Separation of Aboriginal and Torres Strait 

Islander Children from Their Families, Human Rights and Equal Opportunity Commission, 

Commonwealth of Australia, 1997, 237; M. Grewcock, Settler-Colonial Violence, Primitive 

Accumulation and Australia’s Genocide, in State Crime Journal, No. 2, 2018, 222-250. 
50 Honouring the Truth, Reconciling for the Future: Summary of the Final Report of the Truth and 

Reconciliation Commission of Canada, The Truth and Reconciliation Commission of Canada, 2015; 

W. Churchill, Kill the Indian, Save the Man: The Genocidal Impact of American Indian Residential 

Schools, City Lights, 2004; D.B. MacDonald, G. Hudson, The Genocide Question and Indian 

Residential Schools in Canada, in Canadian Journal of Political Science, No. 2, 2012, 427-449. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 160  

 

Nel primo caso in cui la Corte di Giustizia Internazionale dovette giudicare uno 

Stato per il crimine di genocidio, quello intentato dalla Bosnia-Erzegovina contro 

la Serbia, fu infatti confermata l’assoluta essenzialità dell’elemento fisico-

biologico. Venne sì richiamata più volte la già citata documentazione raccolta da 

Riedlmayer, ma non fu ritenuta rilevante per giudicare la Serbia colpevole di 

genocidio. 

 
However, in the Court’s view, the destruction of historical, cultural and religious 

heritage cannot be considered to constitute the deliberate infliction of conditions of 

life calculated to bring about the physical destruction of the group. Although such 

destruction may be highly significant inasmuch as it is directed to the elimination of 

all traces of the cultural or religious presence of a group, and contrary to other legal 

norms, it does not fall within the categories of acts of genocide set out in Article II 

of the Convention51. 

 

I richiami al genocidio culturale sono scarsi o del tutto marginali anche nella 

documentazione più recente della Corte relativa ai casi di Myanmar (The Gambia 

v. Myanmar), Azerbaijan (Armenia v. Azerbaijan) e Ucraina (Ukraine v. Russian 

Federation). Se nel caso del Myanmar si usa un nuovo termine, quello di clearance 

operations (operazioni di pulizia), nella controversia russo-ucraina la corte si trova 

quasi a dover mediare fra due Stati che si accusano reciprocamente di genocidio 

basandosi sugli stessi presupposti giuridici52. Ancor più significativo è il caso 

dell’Armenia che, in merito alla distruzione del patrimonio storico artistico armeno, 

comunemente descritta tanto dalla stampa quanto dalla comunità accademica come 

genocidio culturale, fa riferimento alla Convenzione sull’eliminazione di ogni 

forma di discriminazione razziale53. 
Il ricorso armeno è senza dubbio quello che si concentra con più attenzione, 

quasi esclusivamente, sulla pratica della distruzione del patrimonio storico, 

culturale e religioso di un popolo, o sulla sua denazionalizzazione, denunciando la 

politica azera di trasformare siti e beni legati alla storia armena in espressioni di una 

cultura “caucasica albana”. È pertanto particolarmente rilevante il fatto che tale 

ricorso sia fondato su un trattato relativo alla discriminazione etnica, razziale o 

                                                 
51 Case Concerning the Application of the Convention on the Prevention and Punishment of the 

Crime of Genocide (Bosnia and Herzegovina v. Serbia and Montenegro), Judgment, 26 February 

2007, par. 344, https://www.icj-cij.org/sites/default/files/case-related/91/091-20070226-JUD-01-

00-EN.pdf. 
52 Application instituting Proceedings and Request for Provisional Measures (The Gambia v. 

Myanmar), 11 November 2019; Allegations of Genocide under the Convention on the Prevention 

and Punishment of the Crime of Genocide (Ukraine v. Russian Federation) Summary of the 

Judgment, 2 February 2024. 
53 D. Berning Sawa, Monumental Loss: Azerbaijan and ‘the Worst Cultural Genocide of the 21st 

Century’, in The Guardian, 1 March 2019; A. Arslan, A. Ferrari (a cura di), Un genocidio culturale 

dei nostri giorni. Nakhichevan: la distruzione della cultura e della storia armena, Guerini, 2023. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 161  

 

religiosa, evidenziando così la grande distanza esistente fra parametri legali e 

discorso pubblico54. 

Nel caso della Corte Penale Internazionale (CPI), invece, il riferimento più 

significativo è quello del giudizio sugli attacchi ad alcuni siti religiosi e culturali di 

Timbuktu. Anche qui l’esistenza di un conflitto armato rimase quasi sullo sfondo e 

il tribunale si concentrò sulla distruzione del patrimonio storico. I fatti risalivano ai 

mesi di giugno e luglio del 2012, quando Timbuktu era occupata dalle milizie 

islamiche nel contesto di un conflitto armato interno al paese55. L’accusato, Ahmad 

al-Faqi al-Mahdi, guidava in quei mesi la polizia islamica, Hesbah, e venne 

incaricato di monitorare e prendere misure sulla conformità religiosa di determinati 

siti (mausolei e moschee, molti dei quali patrimonio Unesco), che la popolazione 

locale riteneva molto importanti come luogo di preghiera e pellegrinaggio. 

Nonostante avesse anche espresso alcune perplessità, al-Mahdi si trovò 

personalmente coinvolto nell’organizzazione e nella supervisione dell’attacco, 

partecipando anche all’abbattimento di alcuni siti56. La CPI, pur soffermandosi 

sulla gravità dei fatti, si espresse comunque in riferimento a un crimine di guerra 

contro un bene civile senza rilievo militare e ritenne che l’elemento della 

discriminazione religiosa, pur fondamentale per comprendere le motivazioni 

dell’imputato, non potesse essere valutato come aggravante di quello che era un 

reato contro una proprietà57. Nel successivo ordine di riparazione, tuttavia, dedicò 

maggiore attenzione alla dimensione collettiva del danno arrecato, sottolineando 

ampiamente il valore del patrimonio culturale per l’esistenza e l’identità di un 

gruppo. Per alcuni, tale apertura rappresenta una chiara presa di coscienza degli 

attuali limiti del diritto internazionale e della necessità di confrontarsi con l’idea di 

genocidio culturale58. 
 

5. Conclusioni. Un ritorno alle origini? 

 

Episodi come la distruzione dei Buddha monumentali di Bamiyan da parte dei 

Talebani nel 2001 e di numerosi siti in Iraq e Siria, per esempio Palmyra nel 2015, 

hanno senz’altro rafforzato la consapevolezza della necessità di prevenire la 

distruzione del patrimonio culturale, anche in considerazione dell’impatto che tali 

eventi possono produrre a livello globale attraverso i nuovi mezzi di 

                                                 
54 Application instituting Proceedings containing a Request for Provisional Measures (Armenia v. 

Azerbaijan), 16 September 2021; R. Hehnam, The Normative Context of Sentencing for Genocide, 

in P. Behrens, R. Hehnam (Eds.), The Criminal Law of Genocide: International, Comparative and 

Contextual Aspects, Routledge, 2016, 245-258. 
55 The Prosecutor v. Ahmad al-Faqi al-Mahdi, (ICC-01/12-01/15), Judgement and Sentence, 27 

September 2016. 
56 Idem, par. 40. 
57 Idem, par. 77, 79, 81. 
58 Prosecutor v. Ahmad al-Faqi al-Mahdi (ICC-01/12-01/15–236), Reparations Order, 17 August 

2017. «The Court’s efforts are symptomatic of a growing awareness of the limits of international 

law in regard to cultural genocide». L. Bilsky, R. Klagsbrun, The Return of Cultural Genocide?, in 

The European Journal of International Law, No. 2, 2018, 373-396, qui 395-396. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 162  

 

comunicazione59. È così ripartito il dibattito che si era sviluppato negli anni di 

guerra nell’ex-Jugoslavia, quando l’abbattimento di siti storico-culturali era stato 

seguito dalla loro sostituzione con discariche, parcheggi o fermate di autobus. A 

Srebrenica, per esempio, durante gli scavi per un parcheggio nel 2020 furono 

ritrovati i resti delle moschee distrutte, in quella che è stata descritta come una fossa 

comune per edifici60. Si è assistito poi all’abbattimento di monumenti 

commemorativi del genocidio armeno a Shushi o a Dei-er-Zor’, cioè a quello che 

può essere visto come un crimine al quadrato, poiché ha cancellato con intento 

genocidario una testimonianza a sua volta eretta a memoria di quello che è stato 

considerato il primo genocidio del XX secolo. 

Separare il genocidio fisico da quello culturale fu un’operazione compiuta 

nell’immediato dopoguerra, non senza suscitare le critiche di Lemkin, che vi 

intravedeva giustamente un disegno di depotenziare il proprio progetto61. Solo dopo 

alcuni decenni, il dibattito accademico e politico ha ripreso in mano la questione, 

sviluppando una serie di spunti che hanno sicuramente conferito allo studio del 

genocidio una dimensione concettuale più ampia. Al dolus specialis come inteso da 

Lemkin si sono aggiunte numerose altre tipologie di motivazioni (istituzionale, 

utilitaristica, monopolistica, ideologica…)62. Sono state proposte e sviluppate 

nuove terminologie e categorie affini come etnocidio o pulizia etnica, arricchendo 

di significati e dinamiche un concetto che il suo ideatore aveva descritto in senso 

sia fisico che culturale.  

Se molti hanno considerato l’idea di Lemkin come troppo “olocausto-centrica”, 

uno studio più attento della sua opera ha rivelato invece come il polacco avesse 

buone conoscenze storiche e una visione quasi “antropologica” della cultura non 

solo come parte integrante dell’identità di un gruppo, ma anche come precondizione 

di vita biologica: «If the culture of a group is violently undermined, the group itself 

disintegrates and its members must either become absorbed in other cultures which 

is a wasteful and painful process or succumb to personal disorganization and, 

perhaps, physical destruction»
63

. 

Vedendo il genocidio come un fenomeno sociale in cui interviene una complessa 

molteplicità di fattori, l’aspetto culturale è particolarmente importante proprio 

perché è quello che indica la selezione di un gruppo da estinguere, disintegrare nel 

corpo e nello spirito. Secondo questa prospettiva non si può ridurre il termine 

                                                 
59 A.F. Vrodljak, The Criminalisation of the Intentional Destruction of Cultural Heritage, in T. 

Bergin, E. Orlando (Eds.), Forging a Socio-Legal Approach to Environmental Harms, Routledge 

2017. 
60 A. J. Riedlmayer, The Destruction of Srebrenica’s Cultural and Religious Heritage, in S. Turčalo, 

H. Karčić (Eds.), Bosnian Genocide, Denial and Triumphalism: Origins, Impact and Prevention, 

University of Sarajevo, Srebrenica Memorial Center, Institute for Islamic Tradition of Bosniaks, 

2021, 126-151, qui 133. 
61D. Irvin-Erickson, Raphael Lemkin, cit., 176, 182-189. 
62 S. Totten, P. Bartrop, The Genocide Studies Reader, Routledge, 2009. 
63 A. Dirk Moses, The Problems of Genocide: Permanent Security and the Language of 

Transgression, Cambridge University Press, 2021, 25; J. Zimmerer, D. Schaller (Eds.), The Origins 

of Genocide: Raphael Lemkin as a Historian of Mass Violence, Routledge, 2009. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 163  

 

genocidio a sinonimo di mass murder perché questo non fa riferimento allo 

specifico movente né al valore più profondo della perdita di vite umane. Il 

patrimonio culturale non è solo un elemento materiale ma, come sostiene Larry 

May, il quale ha considerato la “morte sociale” tipica dei sopravvissuti e dei 

testimoni, esso è integrato nel concetto di umanità e diritti umani64. Considerare la 

distruzione culturale come un crimine contro la proprietà e non contro la persona 

non rende certo giustizia all’impatto traumatico di tale atrocità. 

L’affermazione di concetti come etnocidio e pulizia etnica, d’altra parte, ha 

messo in evidenza la necessità di ripensare il genocidio nella sua dimensione 

concettuale, ampliandola alle specificità della condizione delle popolazioni 

indigene o alla distruzione territoriale di un gruppo. Pur presentando differenze 

sensibili con quello di genocidio, i concetti di etnocidio e pulizia etnica hanno senza 

dubbio portato a una sua rilettura, testimoniando un cambiamento sostanziale 

nell’approccio verso la diversità etnoculturale:  

 
the charge of ethnocide offers an important contribution to dismantling the 

universalistic façade of modernity and development, while the charge of ethnic 

cleansing entails a denunciation of violent nation-building practices that for much of 

the modern era had belonged to the standard repertoire of states. Even if neither 

concept has been codified into positive international law, their dissemination is 

indicative of a substantive change in attitudes toward ethnic diversity65. 

 

Mancando un analogo sviluppo in senso normativo, ci si è spesso interrogati su 

quali siano le strade per garantire efficacemente la salvaguardia del patrimonio 

culturale e superare la logica dell’intervento armato o della missione di pace, fra i 

cui compiti rientra la difesa dei beni culturali66. Se molti giuristi manifestano una 

visione conservatrice e ritengono fuorviante criticare l’omissione del genocidio 

culturale dalla Convenzione del 1948, in quanto gli atti di tale fattispecie sono 

comunque punibili, negli ultimi anni, come si è visto, si è andata affermando anche 

una scuola di pensiero decisamente revisionista.  

Il pensiero di Raphael Lemkin è stato invocato da quanti sostengono la necessità 

di un allargamento e un ritorno alle origini, anche senza intervenire sulla 

Convenzione del 1948, prevenendo così le grandi difficoltà di ordine politico, ma 

agendo invece attraverso una revisione del testo della Dichiarazione Universale e 

una rilettura collettiva di quelli che oggi definiamo diritti umani67. Tornando ai 

                                                 
64 L. May, Genocide: A Normative Account, Cambridge University Press, 2010, 78-83; P. 

Gerstenblith, Protecting Cultural Heritage: The Ties between People and Places, in J. Cuno, T.G. 

Weiss (Eds.), Cultural Heritage and Mass Atrocities, Getty Publications, 2022, 365-366. 
65 J. Heiskanen, In the Shadow of Genocide: Ethnocide, Ethnic Cleansing, and International Order, 

in Global Studies Quarterly, No, 1, 2021, 1–10, qui 9. 
66 E.C. Luck, Cultural Genocide and the Protection of Cultural Heritage, J. Paul Getty Trust, 2018, 

7. 
67 B. Clavero, Genocide or Ethnocide, cit.; J. Morsink, Cultural Genocide, cit.; A. Cassese, Taking 

Stock of the Genocide Convention and Looking Ahead, in P. Gaeta (Ed.), The UN Genocide 

Convention: A Commentary, Oxford University Press, 2009, 541-543. 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 164  

 

giorni in cui sono state approvate le rispettive convenzioni si può osservare come il 

problema della tutela delle minoranze e della loro cultura fosse caduto in una sorta 

di buco nero: da una parte era rimasto ai margini nella commissione impegnata nella 

definizione dei diritti umani, dove prevalse la posizione di alcuni paesi per i quali 

non esisteva il problema delle minoranze; dall’altra, anche con la fondamentale 

astensione e l’assenza di molti delegati, fu tralasciato dal comitato che si occupava 

di genocidio, proprio con la giustificazione che si trattava di un problema di diritti 

umani. L’approccio che prevalse in tali sedi istituzionali era dettato 

dall’insoddisfazione generale per il fallimento del regime di protezione delle 

minoranze della Società delle Nazioni, dalla già evidente esistenza di due blocchi 

(più o meno coincidenti, per ragioni diverse, con quelli poi cristallizzatisi nel corso 

della Guerra Fredda), dall’influenza dei c.d. settler states, nonché dall’idea 

prevalente che la finalità della tutela di minoranze e popolazioni indigene fosse 

quella di portare a termine una loro pacifica assimilazione.  

A distanza di tempo, rivalutata l’esperienza della Società delle Nazioni, caduto 

il sistema sovietico e finita l’epoca del colonialismo, il problema è tornato quindi a 

proporsi in un contesto dinamico in cui si è messo in moto un processo dialettico di 

human rights globalization, teso a trasformare il significato e i meccanismi delle 

norme, fra innovazione e sperimentazione68. Il richiamo al genocidio culturale si è 

così rafforzato come risposta al persistere delle pratiche assimilatrici di nation-

building, già tragicamente sperimentate all’epoca di Lemkin e ancora oggi tutt’altro 
che rare.  

Il genocidio culturale è un fenomeno storicamente osservabile, è presente nel 

discorso pubblico ed è stato ampiamente discusso a livello teorico, ma non ha 

ancora trovato una sua emancipazione legale. È una persistente questione giuridica 

di portata internazionale, che interessa fra l’altro diversi rami di diritto, pubblico, 

penale e umanitario, i diritti umani, cultural heritage law e si potrebbe aggiungere 

infine il diritto dell’ambiente. I casi di distruzione del patrimonio culturale sono 

stati analizzati dalla Corte internazionale di giustizia, da vari tribunali penali 

internazionali, da corti di diritto nazionali e da organi di controllo dei trattati 

internazionali sui diritti umani, ognuno con un mandato distinto, sulla base di 

normative diverse, muovendosi fra categorie giuridiche come genocidio, crimini di 

guerra o discriminazione razziale, che non affrontano il tema direttamente nella sua 

specificità69. Un ritorno al genocidio culturale così come concettualizzato da 

Lemkin, pertanto, risponde sia a una forte presa di coscienza per il rispetto del 

patrimonio storico-culturale sia all’esigenza di una maggiore organicità a livello 

                                                 
68 J. Smith, M. Goodhart, Human rights globalization: How local and global actions institutionalize 

human rights, in Journal of Human Rights, No. 2, 2024, 125-133.  
69 M. Klamberg, Lemkin on Vandalism and the Protection of Cultural Works during Armed 

Conflict, in M. Deland, M. Klamberg, P. Wrange (Eds.), International Humanitarian Law and 

Justice: Historical and Sociological Perspectives, Routledge, 2018, 183-196; A. Tiemessen, 

Cultural Genocide in Law and Politics, in Oxford Research Encyclopedia of International 

Studies, https://oxfordre.com/internationalstudies/display/10.1093/acrefore/9780190846626.001.0

001/acrefore-9780190846626-e-762. 

 



 

 
 
 

Nuovi Autoritarismi e Democrazie:  
Diritto, Istituzioni, Società  

 

n. 2/2024  ISSN 2612-6672 | DOI 10.54103/2612-6672/27743 | 165  

 

normativo per affrontare più efficacemente le crisi dell’attuale contesto 

internazionale. 

 


