


© The Author(s)

Licensed under a Creative Commons 
Attribution-NonCommercial- 

NoDerivatives 4.0 International

Published online: 19/12/2025

doi: 10.54103/2612-6672/30271

Emanuele Brambilla*

* Dottorando in Filosofia del diritto presso il Dipartimento di Scienze giuridiche “Cesare Beccaria” dell’Università degli Studi di Milano (ror: 
00wjc7c48) e Research Fellow presso l’Information Society Law Centre (ISLC). Il testo è stato referato internamento a cura della Direzione. 

Abstract

[It.] Di fronte alle profonde divisioni e crescenti polarità che affliggono il tempo presente, il tema della pace risulta 
quanto mai attuale e carico di significato. L’articolo si pone l’obbiettivo di indagare due differenti, ma convergenti, di-
mensioni della pace per come vengono intese da Agostino di Ippona. Partendo dalla sua vita personale e giungendo 
ai suoi scritti, verranno delineati questi due aspetti nel loro significato e contesto, facendo emergere la loro attualità 
particolare e illuminante. 

Parole chiave: pace – Agostino – tranquillitas ordinis – giustizia – amore.

[Eng.] In view of  the deep divisions and growing polarities afflicting the present, the theme of  peace is more rele-
vant and meaningful than ever. This article aims to investigate two different but converging dimensions of  peace, as 
understood by Augustine of  Hippo. Starting from his personal life and moving on to his writings, it outlines these 
two aspects in their meaning and context, highlighting their particular and illuminating relevance to the present.

Keywords: Peace – Augustin – Tranquillitas ordinis – Justice – Love.

Pax Agostiniana as an Inner Gift and a Legal-political Task

ISSN 2612-6672 – Anno 2025 – vol. 7 (n. 2)

PAX AGOSTINIANA COME DONO INTERIORE  
E COMPITO GIURIDICO-POLITICO 

La pace come diritto e aspirazione

ORCID: EB 0009-0001-2566-7704

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.en
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.en
https://doi.org/10.54103/2612-6672/30271
https://orcid.org/0009-0001-2566-7704


206|

Emanuele Brambilla

Nuovi Autoritarismi e Democrazie: Diritto, Istituzioni e Società 
ISSN 2612-6672 – n. 2/2025

1. LA VITA DI AGOSTINO ALL’INSEGNA DELLA RICERCA DELLA PACE

Il tempo storico attuale, tormentato da molteplici conflitti, ha bisogno di riscoprire quale sia il “cuo-
re” della pace. In questo percorso, Agostino d’Ippona risulta essere un esempio luminoso capace di ri-
schiarare le tenebre del tempo presente per più ragioni, ma in particolare per due di carattere esistenziale. 

La prima è il suo percorso interiore di avvicinamento alla verità di Dio, che lo porta ad aderire a va-
rie filosofie e a frequentare molti luoghi e maestri, prima di giungere ad essere battezzato a Milano, nel 
387. Agostino, infatti, fin dall’adolescenza e in particolare grazie alla lettura dell’Hortensius di Cicerone, 
comincia a concepire il desiderio della ricerca della verità e a sperimentare l’amore per la sapienza1. Que-
sto moto interiore, gli permette di accostarsi alle Scritture, a cui era già stato introdotto in precedenza 
dalla madre Monica, senza che però la lettura gli infonda l’effetto sperato. L’inquietudine e il desiderio 
di conoscenza che lo abitano, lo spronano perciò ad avvicinarsi al manicheismo, a cui rimane fedele 
finché il deludente incontro con il maestro Fausto di Milevi lo conduce verso altri orizzonti2. Dal 383, 
dopo essere divenuto maestro di retorica a Roma e a Milano, attraversa una fase scettica, coltivando un 
profondo interesse per le omelie di Ambrogio e per la sua esegesi biblica3. In questo periodo, si accosta 
altresì alle opere dei filosofi neoplatonici Plotino e Porfirio, capaci di offrirgli una risposta valida al pro-
blema dell’esistenza del male, così scoprendo l’immaterialità e la trascendenza di Dio4. Il conseguente 
ritiro a Cassiciaco con degli amici e l’abbandono della carriera di retore per dedicarsi alla vita filosofica, 
gli danno l’occasione di leggere approfonditamente le lettere di san Paolo, che lo convincono a conver-
tirsi definitivamente al cristianesimo e a farsi battezzare da Ambrogio5. 

Questa breve ricognizione biografica è fondamentale per comprendere il tormento e la fatica interio-
re sperimentati da Agostino prima di scoprire dove dimora la vera pace e in cosa essa consista.

La seconda ragione risiede nell’impatto di due eventi bellici decisivi per la sua vicenda personale: il 

1   «Quel libro mutò il mio pensiero, e mutò perfino le mie preghiere che rivolgevo a Te, Signore, e fece diventare le mie 
aspirazioni e i miei desideri diversi da prima. Improvvisamente ogni vana speranza perse per me valore; con incredibile ardore 
del cuore desideravo la sapienza immortale […]. L’amore della sapienza ha il nome greco di “filosofia”, e la lettura di quel 
libro accendeva in me l’amore per essa». Agostino, Confessionum III, 4, 7-8.

2   «Durante quei circa nove anni nei quali con il mio animo vagabondo davo ascolto alle teorie dei Manichei, aspettavo 
con grande ansia l’arrivo di quel celebre Fausto […]. Dopo che mi risultò abbastanza chiaro che Fausto era incompetente 
nelle arti nelle quali avevo creduto che eccellesse, incominciai a disperare che egli fosse in grado di spiegarmi e di risolvermi 
quelle questioni che mi turbavano». Agostino, Confessionum V, 6, 10 – 7, 12.

3   «Lo ascoltavo con attenzione quando parlava al popolo, però non con l’intenzione con la quale avrei dovuto ascoltarlo, 
ma come per esaminare la sua eloquenza […]. Per quanto riguarda […] i contenuti non c’era paragone: infatti, quello [Fau-
sto] andava vagando nelle false favole manichee, questo [Ambrogio], invece, dava i più salutari ammaestramenti di salvezza». 
Agostino, Confessionum V, 13, 23.

4   Agostino, Confessionum VII, 9, 13-15.
5   Con il battesimo l’angoscia si dissolve e sopraggiungono pace e consolazione: «Fui battezzato, e fuggì da me l’angoscia 

della vita passata». Agostino, Confessionum IX, 6.

Sommario: 1. La vita di Agostino all’insegna della ricerca della pace.  2. La pace come luce interiore. 
3. La pace come impegno nella “cosa pubblica”. 4. Considerazioni conclusive: pax agostiniana oggi



|207

Pax agostiniana come dono interiore e compito giuridico-politico

Nuovi Autoritarismi e Democrazie: Diritto, Istituzioni e Società
 n. 2/2025 – ISSN 2612-6672

sacco di Roma del 410, condotto dai Visigoti di Alarico, e l’assedio di Ippona del 430 da parte dei Van-
dali di Genserico. Il primo, sperimentato indirettamente, causa in lui una grande crisi teologico-politica, 
che sfocia nella composizione del De Civitate Dei, in cui propone una risposta a questo evento6. Il secon-
do, vissuto direttamente, gli infonde una profonda tristezza, non tanto per sé stesso, ormai anziano e 
malato, ma per il futuro dei fedeli a lui affidati7. 

Da ciò si comprende come tutta la vita di Agostino parli della ricerca della pace, non intesa sempli-
cemente come l’assenza del male e delle avversità, ma come qualcosa di molto più profondo, capace di 
riunire la dimensione dell’anima a quella della vita nella società.

2. LA PACE COME LUCE INTERIORE

La pace è anzitutto un moto e un desiderio interiore che tocca tutti gli esseri, tanto che addirittura 
coloro che sembrano contraddire tale aspirazione con la propria condotta non ne sono privi. A questo 
proposito, nel libro XIX del De Civitate Dei Agostino argomenta che anche chi vuole la guerra, non la 
desidera come fine in sé, ma la utilizza come mezzo per raggiungere un’ulteriore e differente condizione 
di pace. Costoro, infatti, «non vogliono che non vi sia la pace ma che vi sia quella che essi vogliono»8, 
ossia desiderano mutare la pace presente con una pace futura e di diversa natura. Tutti desiderano qual-
cosa che si chiama “pace”, ma non tutti le conferiscono la medesima definizione o lo stesso contenuto. 
Dunque, ci deve essere un vero concetto di pace, tramite il quale misurare gli altri, per evitare che una 
pluralità di definizioni porti ad aspirazioni distorte che in realtà negano ciò che la pace è davvero. Vi è, 
pertanto, una retorica “della pace” che non è “per” la pace, cosa che anche e soprattutto oggigiorno, si 
sperimenta in maniera molto evidente.

Agostino, ritiene che la pace sia il “luogo proprio” a cui tende la persona umana. Così come il peso di 
ciascun corpo lo trascina verso il luogo che gli è proprio, allo stesso modo anche l’uomo ha un proprio 
peso che lo porta verso un determinato luogo. Il peso che trascina l’uomo verso la pace come suo luogo 
proprio è l’amore, in particolare quello ricevuto gratuitamente da Dio. Ciò significa che vi è un ordine 
nel mondo, ma anche nel cuore e nella vita dell’uomo, che quest’ultimo deve seguire per dimorare nella 
pace9. Tale ordine è sia interno sia esterno all’uomo e senza di esso non può esserci la pace in quanto «le 
cose che sono fuori dell’ordine, non hanno pace; rientrano nell’ordine, e subito hanno pace»10.

Di conseguenza, esiste una sorta di “scala” nella quale ogni gradino rappresenta una forma diversa 
di pace, che, accordandosi con le precedenti e le successive, forma un tutt’uno. I primi cinque gradi si 
riferiscono all’interiorità della persona, i restanti all’esteriorità, con un’apertura escatologica finale.

La pace interna, fra altri elementi, si ha quando gli appetiti e i desideri sono in quiete ordinata fra 
loro e quando c’è un accordo fra il pensiero e l’azione che ne dovrebbe conseguire. In un senso più alto, 

6   «Roma era stata distrutta dalla violenta e disastrosa irruzione dei Goti, guidati dal re Alarico […]. Ardendo di zelo per 
la casa di Dio decisi di scrivere dei libri su La città di Dio, per controbattere i loro errori blasfemi». Agostino, Retractationum 
II, 43, 1.

7   Possidio, testimone dell’assedio e della malattia di Agostino, ne racconta gli ultimi momenti di vita: «Ed ecco, durante 
il terzo mese dell’assedio si mise a letto con la febbre e questa fu l’ultima malattia che l’afflisse». Possidio, Vita Sancti Aurelii 
Augustini 29, 3.

8   Agostino, De Civitate Dei XIX, 12, 1.
9   «La nostra pace è il nostro luogo […]. Il corpo, col suo peso, tende a luogo che gli è proprio […] Il mio peso è il mio 

amore; da esso sono portato ovunque sono portato». Agostino, Confessionum XIII, 9, 10.
10   Agostino, Confessionum XIII, 9, 10.



208|

Emanuele Brambilla

Nuovi Autoritarismi e Democrazie: Diritto, Istituzioni e Società 
ISSN 2612-6672 – n. 2/2025

inoltre, la pace dell’anima e del corpo si raggiunge quando si hanno la salute ed una vita ordinata, in cui 
i turbamenti e l’insoddisfazione non prendono il sopravvento11. Come si evince, la pace corrisponde 
all’armonia e all’ordine di tutta una serie di aspetti della vita, che ciascuno sperimenta in forme diverse.

3. LA PACE COME IMPEGNO NELLA “COSA PUBBLICA”

La pace, pertanto, è un’aspirazione profonda che abita nel cuore dell’uomo e riguarda la collabora-
zione armonica di tutti gli aspetti della sua persona. Tale “ordine interiore”, tuttavia, non può esimersi 
dall’esprimersi esteriormente, verso gli altri e il mondo. Questo uscire da sé stessi per andare incontro 
all’altro, oltre ad essere un elemento costitutivo della natura umana12, per Agostino deriva dallo statuto 
ontologico della pace, che fa sì che essa appartenga «originariamente all’ordine dell’essere»13.

I gradi esteriori sono la pace generale fra gli uomini, la pace domestica e quella della città. I primi due 
indicano la ricerca della concordia con gli altri e l’imprescindibile vocazione umana di apertura all’altro 
da sé. La pace domestica, data dal fatto che ciascuno con il proprio ruolo e la donazione reciproca con-
tribuisce al bene comune del nucleo famigliare, dovrebbe riflettersi anche nella pace che si stabilisce fra 
cittadini in un determinato ordinamento politico-sociale14. 

La città è, pertanto, una «moltitudine di persone unite dal vincolo della concordia»15; senza questo 
assunto fondamentale, infatti, non potrebbero esserci nemmeno la città stessa e l’ordinamento politico. 
In questo quadro, la pace va perseguita «entro una scala che si dispone tra un minimo (non nuocere a 
nessuno) e un massimo (giovare a chiunque sia possibile)» tanto che l’attuale differenza «tra libertà ne-
gativa, come assenza di vincoli o condizioni esterne, relativa soprattutto alla sfera esteriore della politica, 
e libertà positiva, come espressione autonoma di singole scelte personali» trova qui il suo fondamento16. 

Detto altrimenti, Agostino sprona a decidersi circa quale modalità di esistenza attuare nella vita ter-
rena17, chiarendo che da questa scelta dipende anche il bene comune. L’amor sui costituisce perciò una 
forza antisociale, capace di disgregare la comunità e di rompere qualsiasi tipo di rapporto personale e 
istituzionale. Al contrario, l’amor Dei porta verso l’Altro e gli altri, rendendo capace l’uomo di desiderare 
e accogliere il bene del suo prossimo come se fosse un bene per sé stesso. L’Ipponate, sul tema, fa un 
esempio molto interessante e attuale: quello della gelosia. Questo sentimento, riletto in un’ottica politica 
e sovra-personale, assume una portata devastante, poiché fa vedere persino in coloro che si definirebbe-
ro “alleati”, qualcuno con cui si è in competizione per il possesso esclusivo di un certo bene18. La pace, 
invece, è una medicina in grado di debellare questo vizio e di permettere il raggiungimento dell’unità19.

11   Agostino, De Civitate Dei XIX, 13, 1.
12   Nel cuore dell’uomo è inscritto un desiderio di partecipazione e di condivisione di vita con gli altri, che deve essere 

protetto dal vincolo della concordia. Agostino, De Civitate Dei XII, 21.
13   L. Alici, Quando la pace si dice in molti sensi, in L. Alici (a cura di), Il libro della pace. La città di Dio, XIX, La Scuola, 2018, 64.
14   Ordine sociale che è il prolungamento di quello ontologico della pace, che tocca trasversalmente tutto l’essere creato. 

A.I. Bouton-Touboulic, L’ordre caché. La notion d’ordre chez saint Augustin, Institut d’Etudes Augustiniennes, 2004, 602-603.
15   Agostino, Epistolae 138, 2, 10.
16   L. Alici, Quando la pace si dice in molti sensi, cit., 71-72.
17   «L’esistenza nel saeculum è uguale e comune a tutti, i fondamenti del loro collocarsi esistenziale sono tuttavia diversi». Si 

tratta, dunque, di scegliere che “dover essere” assumere e come collocarsi nel mondo». V. Grossi, La pace in Agostino d’Ippona. 
Aspetti antropologici e sociali, in Vox Patrum, No. 49, 2006, 215.

18   Si trasli il ragionamento in un’ottica geopolitica e si pensi, ad esempio, all’importanza strategica delle risorse dell’Artico 
e della Groenlandia. Per un quadro generale, si veda: G. Leclerc, Greenland: Caught in the Arctic Geopolitical Contest, marzo 2025, 
https://www.europarl.europa.eu/RegData/etudes/BRIE/2025/769527/EPRS_BRI(2025)769527_EN.pdf. 

19   «Medicina che guarisce questo vizio è la pace, per la quale, se desideriamo cose che possono essere raggiunte da tutti 



|209

Pax agostiniana come dono interiore e compito giuridico-politico

Nuovi Autoritarismi e Democrazie: Diritto, Istituzioni e Società
 n. 2/2025 – ISSN 2612-6672

Tale libido dominandi20 che caratterizza la politica e la geopolitica, non preclude, tuttavia, la possibilità 
che queste ultime possano essere direzionate verso il bene, a patto di riconoscerne il carattere esclusiva-
mente terreno e di evitarne un’indebita assolutizzazione. Detto altrimenti, governanti e governati sono 
accomunati dalla condivisione delle difficoltà del tempo presente, seppur vissute sotto differenti pro-
spettive e responsabilità. Tale comune condizione, nello specifico, è arricchita dall’interpretazione della 
persona umana come imago Dei in cui riluce la presenza di Cristo. Questo fondamento è il vero e proprio 
salto di qualità rispetto alla visione prettamente romana della pace, quale si ha in Seneca, ed è l’unico 
in grado di rendere ragione dell’esercizio del potere inteso come servizio, dedizione e cura21. Nel fare 
questo, evidentemente, non può venire meno il carattere essenziale della giustizia, intesa come virtù in 
grado di custodire la felicità nella comunità politica e ordinare armonicamente le varie parti della società:

Pratica la giustizia e avrai la pace; e in tal modo giustizia e pace si scambieranno baci. Che se al contrario 

non amerai la giustizia, non potrai conseguire la pace: poiché queste due […] si amano tra loro e si danno dei 

baci; per cui solo chi pratica la giustizia consegue la pace che bacia la giustizia. Sono due amiche! Tu ne vorresti 

forse una, ma non pratichi l’altra. Difatti non c’è nessuno che rifugga dal volere la pace, mentre al contrario 

non tutti sono disposti a praticare la giustizia. Chiedi agli uomini se vogliano o no la pace. Tutta l’umanità, 

senza eccezioni, ti risponderà a una voce che se l’augura, che vi aspira, che la vuole e l’ama. Ma allora ama 

anche la giustizia! 22

In tal modo, si può recuperare il rapporto fra responsabilità (e responsabilizzazione23) personale e so-
ciale, dimensioni che non possono essere scisse in questo caso, perché capaci di rendere tale prospettiva 
maggiormente coerente.

4. CONSIDERAZIONE CONCLUSIVE: LA PAX AGOSTINIANA OGGI

In definitiva, per Agostino la pace non solo “ha” valore, ma soprattutto “è” valore24.
Un valore di stampo ontologico, che tocca tutti gli esseri, tanto che egli ne definisce il tipo più alto 

come «tranquillitas ordinis»25. Dunque, la pace è un valore pre-giuridico e prepolitico, capace, proprio 
per tale precedenza, di illuminare questi due ambiti.

Il tempo e le parole di Agostino, così cronologicamente distanti da quello attuale, risultano pertanto 
più vicini di quanto si pensi26, anche dal punto di vista del “contenuto” degli eventi. Così come il sacco 

coloro che le desiderano, spinge questo stesso desiderio a formare l’unità». Agostino, Expositio epistolae ad Galatas, 56.
20   Espressione che ricorre più volte nel De Civitate Dei, indicante la brama di dominio.
21   «Nella casa del giusto, che vive di fede ed è ancora esule dalla sublime città del cielo, anche coloro che comandano sono 

a servizio di coloro ai quali apparentemente comandano. Non comandano infatti nella brama del signoreggiare ma nel dovere 
di provvedere, non nell’orgoglio dell’imporsi, ma nella compassione del premunire». Agostino, De Civitate Dei XIX, 14.

22   Agostino, Enarrationes in Psalmos 84, 12.
23   Intesa nel senso di “accountability”, ossia del rendere conto di ciò che si compie.
24   «Agostino risolve la questione della pace ponendola […] sul piano dell’essere, prioritario e condizionante il piano del 

valore». S. Cotta, La pace fra interiorità e intenzionalità. La posizione agostiniana in R. Piccolomini (a cura di), Interiorità ed intenzio-
nalità nel “De Civitate Dei” di Sant’Agostino, Institutum Patristicum Augustinianum, 1991, 50.

25   Agostino, De Civitate Dei XIX, 13, 1.
26   Hannah Arendt ritiene che Agostino, a causa della caduta della città-stato, sia stato l’ultimo, dal punto di vista cro-

nologico, ad aver compreso e sperimentato il significato di vita activa in politica. «Con la scomparsa dell’antica città-stato – 
sant’Agostino era forse l’ultimo a sapere almeno cosa significasse un tempo essere cittadino – il termine vita activa perdette 
il suo significato specificamente politico e indicò ogni genere di partecipazione attiva alle cose di questo mondo» H. Arendt, 
Vita activa, Bompiani, 2016, 12.



210|

Emanuele Brambilla

Nuovi Autoritarismi e Democrazie: Diritto, Istituzioni e Società 
ISSN 2612-6672 – n. 2/2025

di Roma rappresenta una svolta epocale per la comprensione che l’Impero aveva di sé stesso, allo stesso 
modo la decadenza dell’Occidente, l’emergenza di nuove potenze e la crescente conflittualità nei discorsi 
e nelle azioni a livello di politica internazionale, spingono ad una riflessione sul momento storico attuale27.

Agostino insegna che anche nei momenti di crisi e, addirittura in quelli in cui sembra avvenire un 
cambio epocale, la concordia e l’armonia, intese come accordo sinfonico che mantiene l’unità pur nella 
differenza di suoni, diventano le caratteristiche di quella caritas che è fonte di coesione sociale. Le lace-
ranti divisioni del tempo presente possono essere ricucite e superate solo se la pace diventa un fine da 
perseguire in sé e non un semplice accordo fra le parti che accantoni momentaneamente il casus belli, 
generalmente inteso28.

In conclusione, la pace fiorisce quando si superano le cause della conflittualità e si rende tutti parte-
cipi di tale maturazione umana e sociale:

se ami la pace […] abbi compassione di chi non ama quello che tu ami, di chi non possiede quello che 

possiedi tu. L’oggetto del tuo amore è di tal natura che non comporta invidia da parte di chi partecipa con te 

allo stesso possesso. Chi possiede la stessa pace che possiedi tu, non per questo fa diminuire il tuo possesso. 

Se tu desideri un determinato bene terreno, è difficile che non porti un po’ d’invidia a chi ne possiede più di 

te […] Se invece ami, tieni, possiedi la pace, puoi invitarne quanti vuoi alla partecipazione di questo possesso. 

Anzi, i suoi confini si allargano quanto più cresce il numero di coloro che la posseggono. Una casa terrena 

non contiene più di un certo numero di abitanti. In quanto alla pace essa cresce in proporzione del numero 

di chi ne usufruisce.29

27   Agostino scrive a Dario, governatore dell’Africa, raccomandandogli di disarmare le parole e il modo di agire: «titolo 
più grande di gloria è proprio quello di uccidere la guerra con la parola, anziché uccidere gli uomini con la spada, e procurare 
o mantenere la pace con la pace e non già con la guerra». Agostino, Epistola 229, 2.

28   In questa prospettiva, l’amore inteso come caritas, lungi dall’essere fonte di debolezza come alcuni ritengono, diventa 
una risposta riparativa alle conflittualità sociali e nazionali, nonché una potenza «generativa e istitutiva» del rapporto fra cit-
tadini e nazioni. L. Alici, Quando la pace si dice in molti sensi, cit., 95.

29   Agostino, Discorso 357.


