SOCIETA E DIRITTI - RIVISTA ELETTRONICA 2025 ANNO X N.20.

Narrazioni blindate e dissenso negato:
Gaza, Israele e il ruolo critico
dell’'universita nella costruzione della
pace.

2025 ANNO X NUMERO 20 — DOSSIER: SOVRANITA DEMOCRAZIA E DIRITTI NELLE CRISI
CONTEMPORANEE/IL DIRITTO ALLA PROVA DELLA GUERRA

di Daniele Santus - https:// doi.org/10.54103/2531-6710/30592




Narrazioni blindate e dissenso negato: Gaza, Israele e il ruolo critico dell’ universita nella costruzione della pace | di Daniele Santus - https:// doi.o®0.541

SOCIETA E DIRITTI - RIVISTA ELETTRONICA 2025 ANNO X N.20.

NARRAZIONI BLINDATE E DISSENSO NEGATO: GAZA,
ISRAELE E IL RUOLO CRITICO DELL’UNIVERSITA NELLA
COSTRUZIONE DELLA PACE

Daniela Santus

SHIELDED NARRATIVES AND SILENCED DISSENT: GAZA, ISRAEL, AND THE CRITICAL ROLE
OF THE UNIVERSITY IN PEACEBUILDING.

Riassunto

La polarizzazione del discorso pubblico sul conflitto israelo-palestinese ha investito anche le universita europee, trasformando Iuoghi
di elaborazione critica in spazi di adesione ideologica. Il riconoscimento dello Stato di Palestina, pur privo di una statualita effettiva,
ha riattivato tensioni simboliche e geopolitiche che rischiano di legittimare entita non pluraliste e di consolidare narrazioni
identitarie_fondate sull’opposizione. In questo quadro, I'educazione diventa infrastruttura del conflitto: a Gaza, la pedagogia
dell’odio promossa da Hamas costruisce il nemico come figura assoluta, mentre in Israele il dissenso ¢ parte integrante del sistema
educativo e universitario. Il boicottaggio accademico contro Israele, diffuso in numerosi atenei occidentali, rivela un doppio standard
che ignora la pluralita interna e penalizza proprio le voci critiche. L’universitd, per sua natura, non puo essere neutra: deve scegliere
se essere spazio di elaborazione o di propaganda, di ascolto o di censura. La proposta di ridefinire I'identita palestinese in chiave
generativa — non pit fondata sul rifiuto dell’altro ma sulla costruzione di senso — apre una prospettiva teologica e politica che
interpella anche I’Europa. Pensare contro se stessi, come suggeriva Edward Said, é oggi I'unico gesto intellettuale capace di

trasformare la memoria in futuro.

Parole chiave: universita, conflitto, peacebuilding, Israele, Palestina.
Abstract

The polarization of public discourse surrounding the Isracli—Palestinian conflict has extended into European universities,
transforming spaces traditionally devoted to critical inquiry into arenas of ideological alignment. The recognition of the State of
Palestine—despite its lack of effective statehood—nhas reignited symbolic and geopolitical tensions that risk legitimizing non-
pluralistic entities and reinforcing identity narratives rooted in opposition. Within this framework, education becomes an
infrastructure of conflict: in Gaza, the pedagogy of hatred promoted by Hamas constructs the enemy as an absolute figure, whereas
in Israel, dissent is an integral part of the educational and academic system. The academic boycott of Israel, widespread across
numerous Western institutions, reveals a double standard that disregards internal plurality and disproportionately penalizes critical
voices. By its very nature, the university cannot remain neutral: it must choose whether to be a space of inquiry or of propaganda,
of listening or of censorship. The proposal to redefine Palestinian identity in generative terms—not grounded in the rejection of the

other but in the construction of meaning—opens both theological and political perspectives that directly challenge Europe. As




future.

Keywords: university, conflict, peacebuilding, Israel, Palestine

Straniere e Culture Moderne, Universita di Torino
Articolo soggetto a revisione tra pari a doppio cieco.

Articolo ricevuto il 03.11.25 approvatoil 15.11.25.

Edward Said once suggested, thinking against onese]f is today the only intellectual gesture capable qf trangforming memory into

Autore: Danicla Santus, Professore Associato di Geografia culturale presso il Dipartimento di Lingue e Letterature

1. Introduzione metodologica

Questo lavoro propone una riflessione critica e comparativa sulle narrazioni del dissenso, mettendo in relazione
due dinamiche apparentemente distanti ma accomunate da un medesimo effetto: il silenzio imposto. Da un lato, il
silenzio forzato che regimi come Hamas impongono a studenti, docenti e cittadini palestinesi; dall’altro, il silenzio
prodotto dal boicottaggio accademico internazionale, che priva isracliani e palestinesi della possibilita di incontrarsi
e confrontarsi nello spazio universitario. L’obiettivo € mostrare come solo attraverso la creazione di spazi comuni
di dialogo e scambio — qui concettualizzati come “universita generative” — sia possibile aprire vie di trasformazione
positiva.

Dal punto di vista metodologico, il lavoro si fonda sull’analisi documentale di curricula, risoluzioni istituzionali,
rapporti di ONG e organismi internazionali (UNESCO, Amnesty International, Human Rights Watch), integrata
da un confronto tra sistemi educativi e universitari (Isracle, Palestina, Europa), utile a evidenziare divergenze e
convergenze nei modi in cui la voce critica viene repressa o valorizzata.

La cornice teorica poggia su contributi classici delle scienze sociali e pedagogiche: la pedagogia critica di Paulo
Freire, che interpreta I’educazione come terreno dilotta politica e costruzione dell’identita (Freire, 1970), la teoria
del campo universitario di Pierre Bourdieu, che descrive I'universita come spazio attraversato da tensioni tra logiche
autonome e pressioni esterne (Bourdicu, 1984) ¢ la teoria della sfera pubblica di Jiirgen Habermas, che concepisce
I'universita come luogo potenziale di mediazione e trasformazione del dissenso in discorso critico (Habermas,
1989).

Queste cornici sono aggiornate alla luce di sviluppi teorici recenti. Lo studio di Savelyeva e Park (2024) propone
un’“ecologia dei concetti di pace” — negativa, positiva, sostenibile — e sottolinea la necessita che le istituzioni
educative chiariscano quale idea di pace intendano promuovere. Il framework delle 4Rs (justice, redistribution,
recognition, reconciliation), applicato all’educazione in contesti post-conflitto, offre strumenti per valutare se i
sistemi educativi promuovano giustizia e riconoscimento reciproco (Adan, 2025). Infine, ricerche sulle proteste
universitarie mostrano come le universita contemporanee siano spazi contesi, dove si intrecciano dinamiche
politiche, economiche e culturali (AAUP, 2024).

In questa prospettiva, il concetto di universita generativa assume un ruolo centrale: non pit istituzione che
riproduce silenzi, barriere o esclusioni, ma luogo che genera relazioni inedite, mettendo in contatto studenti e
docenti isracliani e palestinesi, offrendo a entrambi la possibilita di esprimere la propria voce e di confrontarsi
reciprocamente. Solo attraverso questo incontro diretto ¢ possibile smuovere percezioni radicate e costruire una

convivenza fondata sulla conoscenza reciproca, anziche sulla contrapposizione ideologica.

Ny
()]
D
har}
Ken
)]
>
3
[
o
wn
Q@
©
-y
@©
[m]
5
()
(&)
@®
o
©
5
©
()
C
S
N
>
P —
=
(7))
[e]
(&)
©
5
c
«(©
=
7
()
=
c
5
5
©
o)
©
h=4
-
(&)
o
o
=}
-
()
@
()
®
S
0
<
N
(4]
(©)
5
©
o0
()
c
o
(]
ey
()
)
9D
©
()
()
9
o©
©
£
e
=
S
N
@®
P
—
(]
=z

doi.org/10.54103/2531-6710/30592

3




Narrazioni blindate e dissenso negato: Gaza, Israele e il ruolo critico dell’ universita nella costruzione della pace | di Daniele Santus - https:// doi.o@0.541

2. Uno stato che ancora non c’¢

Il riconoscimento dello Stato di Palestina da parte di alcuni governi europei, avvenuto in un contesto di crescente
instabilita regionale, ha riattivato una tensione latente tra simbolismo politico e realta istituzionale. Si tratta di un
atto che, pur avendo valore diplomatico, non corrisponde a una statualita effettiva: la Palestina non possiede confini
definiti, un governo unitario, una capitale, né un sistema giuridico autonomo e riconosciuto. La sua identita politica
¢ frammentata tra I’Autorita Nazionale Palestinese in Cisgiordania ¢ Hamas nella Striscia di Gaza, con profonde

divergenze ideologiche e strategiche.

La questione palestinese non ¢ nuova a momenti di svolta potenzialmente decisivi, spesso disattesi. Il rifiuto del
piano di partizione delle Nazioni Unite del 1947, la mancata statualizzazione dei territori sotto controllo arabo tra
i1 1949 ¢ il 1967, la scelta della lotta armata come strumento politico da parte dell’OLP, il fallimento degli Accordi
di Oslo del 1993, il rifiuto di Arafat a Camp David nel 2000 e la radicalizzazione seguita al disimpegno isracliano da
Gaza nel 2005 costituiscono una sequenza, peraltro parziale, di opportunita mancate che hanno contribuito a
cristallizzare il conflitto. Questi eventi non possono essere letti come semplici errori tattici, ma come indicatori di
una crisi pitt profonda: I'incapacita di costruire una cultura politica orientata alla statualita, alla pluralita e al
compromesso. Da qui deriva I'imposizione del silenzio come strumento di controllo interno: in assenza di una
cultura del dissenso, la leadership palestinese — in particolare quella di Hamas — ha consolidato un sistema
repressivo che punisce la critica, scoraggia la partecipazione e trasforma la paura in linguaggio politico. Le
testimonianze raccolte da Amnesty International (2025) documentano minacce, interrogatori e violenze contro
cittadini che hanno osato manifestare contro le autorita di Gaza, rivelando un contesto in cui la liberta di espressione

¢ sistematicamente negata e il dissenso ¢ assimilato al tradimento.

Israele si trova cosl in una condizione paradossale: pur essendo una democrazia sotto assedio, con minacce esterne
persistenti — dai razzi di Hamas ed Hezbollah ai missili degli Houthi, dagli attentati palestinesi con armi da fuoco e
coltelli fino alla retorica bellicista del regime iraniano che minaccia di riattivare la cosiddetta guerra dei 12 giorni
— continua a produrre forme di dissenso interno visibili e organizzate. Le manifestazioni contro il governo
Netanyahu, che da mesi mobilitano centinaia di migliaia di cittadini, testimoniano una vitalita democratica che resiste
anche in tempi di guerra e, in Medioriente, non ¢ replicabile altrove (Beaumont, 2024). Si ¢ rivelata infatti errata
la convinzione di quanti ipotizzavano che analoghe proteste si sarebbero riversate nelle piazze di Teheran, a
rivendicare I'inizio della fine della teocrazia islamista. Di fatto, le uniche voci che abbiamo potuto ascoltare sono
state quelle dei sostenitori del regime, inneggianti alla distruzione di Isracle, nonostante Reza Pahlavi, dall’esilio,
rilasciasse interviste in cui si dichiarava pronto a portare I'Iran verso la transizione democratica (Koelbl, 2024). La
differenza tra uno stato democratico, per quanto imperfetto e capace talvolta di macchiarsi di crimini in guerra, e
un regime totalitario ¢ significativa. Quelle tra uno stato democratico e uno che ancora deve scegliere la sua futura

forma di governo ancora di pit.

Non stupisce pertanto che le poche testimonianze che giungono da Gaza raccontino di fughe disperate, famiglie
divise, accesso limitato alle cure, ma non si soffermino sulle cause profonde che hanno dato origine al loro dramma.
Questo contrasto tra la possibilita di dissentire in Israele e I'impossibilita di farlo a Gaza — dove la critica a Hamas
¢ punita con intimidazioni, isolamento o violenza — solleva interrogativi cruciali sul rapporto tra liberta e pace, tra

verita e costruzione del nemico.

La pedagogia dell’odio, radicata nel sistema educativo di Hamas e alimentata da una narrazione identitaria fondata
sull’eliminazione dell’altro, rappresenta un ostacolo strutturale alla costruzione di una pace condivisa. Quando la
creazione del nemico diviene fondamento identitario, il dissenso si trasforma in tradimento e la verita in minaccia.
In questo quadro, il riconoscimento dello stato di Palestina rischia di legittimare un’entita che non solo non

garantisce diritti fondamentali, ma che non consente neppure I’espressione di una pluralita interna.




La questione che si impone, dunque, non ¢ solo geopolitica, ma epistemologica e culturale: come si costruisce la
pace quando una delle parti non pu6 — o non vuole — parlare liberamente? Quando il dissenso ¢ punito e la
narrazione ¢ blindata? Quando la paura ¢ piu forte della verita? E quale ruolo possono giocare le istituzioni
accademiche in questo contesto, dove la polarizzazione ideologica rischia di trasformare I’universita da spazio critico
a luogo di adesione? La riflessione che segue si colloca in questo snodo, interrogando le condizioni minime per una

pace autentica e il ruolo che la cultura— e in particolare I’universita — puo e deve assumere nel renderla possibile.

3. Il riconoscimento dello stato di Palestina: implicazioni giuridiche,

geopolitiche e simboliche

Nel biennio 2024-2025, una serie di stati europei e occidentali ha formalizzato il riconoscimento della Palestina,
imprimendo una svolta diplomatica di portata storica. Spagna, Irlanda, Norvegia, Slovenia, Malta, Portogallo,
Francia, Regno Unito, Canada, Australia, San Marino, Andorra, Belgio e Lussemburgo hanno aderito a una
dichiarazione congiunta che, nel contesto dell’Assemblea Generale delle Nazioni Unite, ha inteso riaffermare il
diritto all’autodeterminazione del popolo palestinese e rilanciare la prospettiva della soluzione a due Stati
(Internazionale, 2025; Affaritaliani.it, 2025).

Sul piano del diritto internazionale, il riconoscimento si confronta con i criteri di statualita definiti dalla
Convenzione di Montevideo del 1933: territorio definito, popolazione permanente, governo effettivo e capacita di
relazioni internazionali. La Palestina, nella sua configurazione attuale, non soddisfa pienamente nessuno di questi
requisiti. La frammentazione istituzionale tra I’ Autorita Nazionale Palestinese in Cisgiordania ¢ Hamas nella Striscia
di Gaza, 'assenza di confini riconosciuti, la mancanza di un sistema giuridico unitario e la sospensione prolungata
di elezioni democratiche pongono limiti strutturali alla statualita (Benvenisti, 2012; Roy, 2007). Il riconoscimento,
dunque, non si fonda su una realta giuridica consolidata, ma su una proiezione politica, che rischia di legittimare
un’entita priva di coerenza istituzionale ¢ spazialita ben definita. L’assenza di confini chiari e la mancata definizione
di una capitale portano con s¢, inevitabilmente, la certezza di nuovi conflitti.

La dimensione geopolitica del riconoscimento ¢ altrettanto ambivalente. Da un lato, esso rappresenta una forma di
pressione diplomatica nei confronti di Israele, il cui governo — guidato da Benjamin Netanyahu — ¢ accusato di
aver compromesso la prospettiva negoziale attraverso politiche espansive e una gestione bellica della crisi di Gaza.
Dall’altro, il riconoscimento rischia di rafforzare le posizioni piu radicali all’interno del fronte palestinese, in
particolare quelle di Hamas, che continua a detenere ostaggi isracliani e a reprimere il dissenso interno. Alcuni stati,
tra cui il Belgio, hanno accompagnato il riconoscimento dello stato di Palestina con dichiarazioni che ne delimitano
il perimetro politico, subordinandolo — almeno sul piano simbolico — alla liberazione degli ostaggi isracliani e
all’esclusione di Hamas da qualsiasi ruolo istituzionale. In modo analogo, Australia, Canada e Regno Unito hanno
esplicitato che il riconoscimento non implica alcuna legittimazione del gruppo islamista, sottolineando la necessita
che il futuro assetto palestinese sia fondato su rappresentanza democratica e rifiuto della violenza (Australian
Government, 2025; BBC News, 2025; The Guardian, 2025). Queste posizioni, pur diverse nei toni e nelle

condizioni, convergono nel tentativo di distinguere tra il diritto all’autodeterminazione del popolo palestinese e la

~
>
]
o
b
<
1
()]
S
=
c
@©
(4]
@
Q
c
)
o
°
(]
o
(4]
o
©
)
ko]
(]
c
Q
N
S
-
s
7]
(o]
o
o
©
c
/(@
=
7]
—
(]
=
c
=
)
ko]
o
Qo
=
-
o
o
o
S
S
(]
@
(O]
[
-
0
©
N
@©
(O]
o)
®
o0
(O]
c
(o]
@
c
(]
[)]
R
©
(]
(O]
-
©
k]
£
o
c
o
N
@©
S
—
@©
=z

doi.org/10.54103/2531-6710/30592

3




Narrazioni blindate e dissenso negato: Gaza, Israele e il ruolo critico dell’ universita nella costruzione della pace | di Daniele Santus - https:// doi.o@0.541

delegittimazione di chi ne ha monopolizzato la rappresentanza attraverso strumenti coercitivi. Resta tuttavia aperta
la questione della coerenza tra riconoscimento formale e realta istituzionale.

Sul piano simbolico, il riconoscimento si inscrive in una dinamica di riequilibrio narrativo, volta a compensare una
percezione di sbilanciamento storico in favore di Isracle. Tuttavia, come gia trent’anni fa aveva osservato Edward
Said, “il riconoscimento senza responsabilita ¢ una forma di esilio diplomatico” (Said, 1995), poiché cristallizza
I'impotenza politica anziché superarla. Rashid Khalidi ha aggiunto che la legittimita internazionale, per essere
efficace, deve poggiare su una capacita interna di rappresentanza, pluralismo e governance (Khalidi, 2020). In
assenza di queste condizioni, il riconoscimento rischia di trasformarsi in una concessione retorica, incapace di
generare trasformazioni concrete.

A cio si aggiungono altre questioni strutturali che avrebbero richiesto un negoziato preliminare. Tra queste, la
richiesta palestinese del “diritto al ritorno” in Israele (non nel futuro stato di Palestina) di circa otto milioni di
profughi e discendenti, la maggior parte dei quali nati in paesi terzi. Tale richiesta, reiterata nel tempo, ha
rappresentato uno dei principali ostacoli alla definizione di un accordo di pace. L’UNRWA, istituita nel 1949 con
un mandato temporaneo, ¢ di fatto parzialmente responsabile del problema, avendo progressivamente consolidato
una condizione di assistenza che, lungi dal risolversi, ha contribuito alla cristallizzazione dello status di rifugiato
palestinese. La sua funzione originaria — fornire supporto emergenziale e facilitare I'integrazione economica nei
paesi ospitanti — si ¢ trasformata in una gestione prolungata della dipendenza, con effetti strutturali sulla
configurazione identitaria e politica dei palestinesi. La situazione si ¢ ulteriormente aggravata all’indomani delle
indagini, condotte dall’Office of Internal Oversight Services (OIOS) delle Nazioni Unite nel 2024, che hanno
portato alla sospensione di 19 membri dello staff UNRWA sospettati di coinvolgimento negli attacchi del 7 ottobre
2023. Tra questi, nove sono stati rimossi in via definitiva (UN News, 2024). Appare dunque chiaro che, essendosi
esacerbata nei decenni la questione dei profughi, da un punto di vista puramente geo-economico I’eventuale
“ritorno” in Isracle di milioni di palestinesi, solleverebbe problemi infrastrutturali e demografici di portata
straordinaria. Lo stato di Isracle, esclusi i territori contesi, ha un’estensione inferiore a quella della regione Piemonte
¢ una densita abitativa gia elevata. L’inserimento di una popolazione aggiuntiva di tale entita altererebbe gli equilibri
demografici, rendendo gli ebrei minoranza nel proprio Stato e generando una pressione insostenibile sulle risorse
urbane e ambientali.

Ulteriore elemento di complessita ¢ rappresentato dalla questione degli insediamenti ebraici in Cisgiordania. La
prospettiva di riconoscere lo stato di Palestina senza chiarire lo status dei coloni rischia di alimentare tensioni e di
incentivare scenari di annessione. Mentre I’evacuazione della Striscia di Gaza nel 2005, voluta da Ariel Sharon, fu
possibile grazie alla sua valenza geopolitica, la Cisgiordania presenta una dimensione simbolica e religiosa pit
profonda. Citta come Hebron, Nablus (Sichem per gli ebrei) e Gerico sono centrali nella narrazione biblica e
costituiscono il fulcro dell’identita ebraica. Il movimento dei coloni, ispirato da motivazioni religiose e storiche, ha
consolidato insediamenti in aree considerate parte della biblica Eretz Israel, rendendo ogni ipotesi di evacuazione
un’operazione non solo politica, ma teologica (Klein, 2023).

In tale contesto, il riconoscimento dello stato di Palestina, se non accompagnato da una trattativa multilaterale ¢ da

una definizione condivisa delle questioni territoriali, demografiche e istituzionali, rischia di generare effetti contrari




a quelli auspicati. Non va poi dimenticato che la pace non ¢ realizzabile senza la volonta dei belligeranti e che il
contesto israclo-palestinese, dopo il 7 ottobre 2023, ¢ diventato estremamente complesso, frammentato,
asimmetrico. In qualche modo coinvolge, oltre a Isracle ¢ ai suoi problematici ministri, la Striscia di Gaza governata
da Hamas, il Libano soggiogato da Hezbollah, la Siria nelle mani di un ex miliziano di Al Qaeda, lo Yemen degli
Houthi, I'Tran degli Ayatollah, la Cisgiordania dell’ Autorita Nazionale Palestinese (ANP) ¢ dei coloni intransigenti,

I’ONU e via discorrendo. Per brevita, soffermiamoci su Gaza.

4. Gaza e la pedagogia dell’odio

Nel contesto del conflitto, la dimensione educativa e mediatica riveste un ruolo cruciale attraverso cui costruire
I'identita collettiva e generare la trasmissione intergenerazionale del trauma e dell’ ostilita. In particolare, il sistema
educativo gestito da Hamas nella Striscia di Gaza si configura come uno strumento di consolidamento ideologico,
in cui I’istruzione non ¢ finalizzata alla promozione del pensiero critico, ma all’indottrinamento politico e religioso.
Numerosi rapporti internazionali, tra cui quelli di Human Rights Watch e dell’UNRWA, hanno documentato la
presenza di contenuti antisemiti, la glorificazione del martirio ¢ ’assenza di riferimenti alla coesistenza o alla pace
nei materiali didattici distribuiti nelle scuole (Human Rights Watch, 2023a-b; UNRWA, 2024; Colonna Report,
2024).

La pedagogia dell’odio non si limita all’ambito scolastico, ma si estende al sistema mediatico, dove canali televisivi
¢ piattaforme digitali controllate da Hamas diffondono una narrazione polarizzata, in cui 'identita palestinese ¢
costruita in opposizione assoluta all’“occupante sionista”. Tale costruzione discorsiva, come ha osservato Daniel Bar-
Tal, tende a consolidare una memoria collettiva fondata sulla vittimizzazione e sull’eroismo della resistenza,
impedendo I’emergere di visioni alternative e pluraliste (Bar-Tal, 2003). Concordiamo poi con Gavriel Salomon,
quando ha ben evidenziato come, in contesti di conflitto prolungato, I’educazione possa diventare un vettore di
radicalizzazione, soprattutto se gestita da attori non statali con finalita ideologiche (Salomon, 2006).

Un caso emblematico ¢ rappresentato dal programma televisivo “Tomorrow’s Pioneers”, trasmesso tra il 2007 e il
2009 dall’emittente Al-Agsa TV, affiliata a Hamas. Il programma, rivolto a un pubblico infantile, utilizzava pupazzi
antropomorfi — tra cui Farfur, clone di Topolino, Nahoul I'ape ¢ Assud il coniglio — per veicolare messaggi di
odio verso gli ebrei, glorificare il martirio e promuovere la liberazione violenta della Palestina. In una delle puntate,
Farfur viene picchiato a morte da un isracliano per essersi rifiutato di vendere la sua terra; in un’altra, Assud
promette di “mangiare gli ebrei” per vendicare la morte del fratello Nahoul, deceduto per mancanza di accesso alle
cure mediche (Ynet News, 2023; Bloom, 2023). La giovane conduttrice, Saraa Barhoum, incoraggiava i bambini a
considerare il martirio come destino onorevole, mentre le telefonate in diretta da parte di minori — alcuni di
appena tre anni — esprimevano odio esplicito verso gli ebrei, senza alcuna mediazione pedagogica.

Secondo Mia Bloom, docente di comunicazione e studi mediorientali alla Georgia State University, il programma
rappresenta un esempio estremo di propaganda infantile, in cui I'intrattenimento viene strumentalizzato per
normalizzare la violenza e costruire una generazione predisposta all’azione militante (Bloom, 2023). I bambini che
hanno assistito a queste trasmissioni, oggi ventenni o trentenni, sono cresciuti in un ambiente in cui I’odio ¢ stato
loro sistematicamente insegnato, non solo attraverso la televisione, ma anche tramite i curricula scolastici, i campi
estivi, le moschee e le attivita culturali gestite da Hamas e dalla Jihad Islamica. Le immagini dei “martiri” erano
esposte con regolarita nelle scuole, nei centri comunitari e negli spazi pubblici della Striscia di Gaza, contribuendo
alla costruzione di un immaginario eroico della morte violenta.

Le attivita ricreative rivolte ai minori, lungi dall’essere neutrali, sono state spesso finalizzate all’addestramento
paramilitare e all’interiorizzazione del conflitto come destino generazionale. Gia negli anni *70, I’ Organizzazione

per la Liberazione della Palestina (OLP), sotto la guida di Yasser Arafat, aveva istituito campi estivi nei paesi ospitanti

~
>
]
o
b
<
1
()]
S
=
c
@©
(4]
@
Q
c
)
o
°
(]
o
(4]
o
©
)
ko]
(]
c
Q
N
S
-
s
7]
(o]
o
o
©
c
/(@
=
7]
—
(]
=
c
=
)
ko]
o
Qo
=
-
o
o
o
S
S
(]
@
(O]
[
-
0
©
N
@©
(O]
o)
®
o0
(O]
c
(o]
@
c
(]
[)]
R
©
(]
(O]
-
©
k]
£
o
c
o
N
@©
S
—
@©
=z

doi.org/10.54103/2531-6710/30592

3




Narrazioni blindate e dissenso negato: Gaza, Israele e il ruolo critico dell’ universita nella costruzione della pace | di Daniele Santus - https:// doi.o@0.541

— Libano, Siria, Tunisia— con I’obiettivo di rafforzare I’identita nazionale palestinese attraverso una combinazione
di educazione ideologica e formazione militante (Sayigh, 1994; Khalidi, 1997). Hamas ha ereditato e radicalizzato
questa tradizione, trasformando i campi estivi in veri e propri centri di addestramento giovanile. Nel 2015, ad
esempio, le Brigate Izz al-Din al-Qassam hanno organizzato un campo militare per circa 25.000 adolescenti e giovani
adulti tra i 15 e i 21 anni, con esercitazioni simulate, uso di armi finte e lezioni di dottrina religiosa (UNICEF,
2016).

L’educazione informale, in questo contesto, non si configura come spazio di emancipazione, ma come dispositivo
di mobilitazione identitaria e di preparazione al combattimento. E, in tale prospettiva, la narrazione educativa
promossa da Hamas non mira semplicemente a trasmettere contenuti ideologici, ma a costruire una generazione
che interiorizzi il conflitto come destino storico ¢ lo riproduca come orizzonte etico. La pedagogia dell’odio non ¢
un cffetto collaterale del conflitto, ma una sua infrastruttura: agisce sulla formazione dell’immaginario, sulla
definizione dell’altro e sulla legittimazione della violenza come risposta identitaria. La riproduzione simbolica del
trauma e della vendetta, veicolata attraverso linguaggi infantili e rituali comunitari, contribuisce a consolidare una

cultura della guerra che rende sempre pit difficile I’emergere di alternative pacifiche e pluraliste.

5. Dissenso e democrazia: il caso israeliano

In Israele, la democrazia non si esprime soltanto attraverso le istituzioni rappresentative, ma si radica profondamente
nel tessuto educativo e culturale del paese. Il sistema scolastico israeliano ¢ strutturato in modo plurale, riflettendo
la complessita etnica, religiosa e ideologica della societa. Esistono quattro principali tipologie di scuole: statali laiche,
statali religiose, scuole arabe e scuole ultraortodosse, cui si aggiungono istituti privati, scuole democratiche e
progetti di istruzione integrata. Secondo i dati del Central Bureau of Statistics (2023), circa il 40% degli studenti
(sia cbrei che arabi, sia maschi che femmine) frequenta scuole statali laiche, il 20% scuole religiose statali, il 25%
scuole arabe e il restante 15% scuole ultraortodosse o private. La scelta ¢ libera e delegata alle famiglie, a seconda
dell’approccio educativo che queste preferiscono per i loro figli. Nelle scuole statali laiche, ad esempio, I’ educazione
civica ¢ parte integrante del curriculum e I’arabo ¢ insegnato come seconda lingua obbligatoria dalla settima classe.
In alcune esperienze di coeducazione, come le scuole Hand in Hand, studenti ebrei e arabi non solo condividono lo
spazio scolastico, ma affrontano insieme temi legati alla memoria, al conflitto ¢ alla convivenza (Bekerman &
Zembylas, 2017). Al contrario, nelle scuole ultraortodosse ¢ in parte delle scuole religiose, I’educazione civica ¢
marginale e la narrazione del conflitto tende a essere semplificata o assente (Don-Yehiya, 2005). Nelle scuole arabe,
invece, la questione dell’identita nazionale e della memoria storica ¢ tema centrale, entrando talvolta persino in
tensione con i programmi ministeriali e finendo col generare forme di autocensura o di resistenza pedagogica (Abu-
Saad, 2006). In questo quadro, I’educazione isracliana si configura come uno spazio di tensione tra pluralismo e

riproduzione identitaria, tra apertura al dissenso e consolidamento delle appartenenze.

A livello universitario, Israele presenta un panorama di grande liberta accademica. Le principali universita —
Hebrew University, Tel Aviv University, Haifa University, Ben-Gurion University — ospitano regolarmente corsi,
conferenze e dibattiti che mettono in discussione le politiche governative, anche in materia di sicurezza, diritti umani
e relazioni con i palestinesi. La presenza di studenti arabi israeliani ¢ costantemente in crescita (Smooha, 2020). In
diverse occasioni docenti e studenti hanno espresso dissenso rispetto alle politiche di Netanyahu, senza subire
censura istituzionale, come dimostrano le proteste accademiche del 2023 contro la riforma giudiziaria e le
mobilitazioni successive al 7 ottobre (Haaretz, 2023). La possibilita di criticare apertamente il governo, anche in
tempi di guerra, rappresenta un indicatore significativo della vitalita democratica isracliana. Si tratta di forme di
dissenso che, lungi dal rappresentare un’anomalia, sono il prodotto di un ecosistema educativo che legittima la
pluralita delle opinioni e la partecipazione civica. Come hanno rilevato Diamond e Levitsky nei loro studi sulla
tenuta democratica, la qualita di un sistema democratico non si determina esclusivamente attraverso la regolarita

del processo elettorale, ma si misura nella capacita strutturale delle istituzioni e della societa civile di tollerare il




conflitto politico, tutelare le minoranze e preservare la liberta di espressione (Diamond, 2019; Levitsky & Ziblatt,
2018). Nel contesto israeliano, tale capacita si articola attraverso molteplici manifestazioni: dalla mobilitazione di
massa contro provvedimenti percepiti come lesivi dell'equilibrio costituzionale, alla produzione di una critica
accademica sistematica delle politiche securitarie, fino alla persistenza di un sistema mediatico indipendente che

amplifica posizioni divergenti senza che cid comporti sanzioni penali o minacce all'incolumita personale.

Emblematico ¢ il caso di Eva Illouz, sociologa presso I’'Hebrew University, le cui analisi critiche delle politiche
governative, pubblicate regolarmente su Haaretz, hanno suscitato le accuse di “ideologia anti-isracliana” da parte del
Ministro dell’Istruzione Yoav Kisch (2024), senza tuttavia compromettere la sua posizione accademica.
Analogamente significativa ¢ I'attivita dell’organizzazione B’Tselem, fondata da esponenti della societa civile
isracliana inclusi accademici e parlamentari della Knesset, che nel gennaio 2021 — negli ultimi mesi del precedente
governo Netanyahu — ha pubblicato un rapporto definendo le modalita dell’esecutivo isracliano come forma di

apartheid (B'Tselem, 2021), continuando successivamente la propria attivita senza interferenze istituzionali.

La complessita del quadro democratico israeliano emerge ulteriormente considerando che la coalizione Bennett-
Lapid, insediatasi nel giugno 2021, includeva anche il partito arabo Ra'am (United Arab List) guidato da Mansour
Abbas. Tale inclusione dimostra come il sistema democratico isracliano consenta non soltanto I’espressione del
dissenso, ma anche la partecipazione governativa di rappresentanze delle minoranze etniche, configurando un
paradosso rispetto alle accuse di apartheid formulate da B’Tselem. Uno scenario, questo, che contrasta
marcatamente con i contesti di Gaza, Cisgiordania, Iran, per citare solo alcuni esempi, dove I’opposizione politica

subisce repressione sistematica e i sistemi educativi sono parte del sistema di controllo del futuro.

In Iran il sistema educativo ¢ fortemente ideologizzato, con contenuti religiosi obbligatori ¢ una narrazione storica
univoca che esclude il dissenso. Le universita sono sottoposte a controllo politico e le proteste studentesche sono
spesso represse con violenza (Keddie, 2006). Nella Striscia di Gaza, come gia discusso, Hamas ha sempre utilizzato
Iistruzione e i media per promuovere una pedagogia dell’odio, in cui il nemico ¢ costruito come figura assoluta e
la critica interna ¢ delegittimata (Bar-Tal, 2003; Bloom, 2023). In Cisgiordania, sotto I’amministrazione dell’ANP,
il sistema educativo — pur presentando caratteristiche ideologiche meno esplicite rispetto a Gaza — di fatto non
garantisce un’istruzione priva di implicazioni politiche. A partire dal 2000, ’ANP ha adottato un curriculum
scolastico autonomo, sostituendo gradualmente i programmi giordani ed egiziani precedentemente in uso. Questo
curriculum, utilizzato anche in molte scuole gestite dal’UNRWA, ¢ stato oggetto di analisi da parte di istituti
indipendenti come IMPACT-se, che ne hanno evidenziato contenuti problematici. In particolare, si rileva I’assenza
di Isracle dalle carte geografiche, la negazione o I’omissione della presenza ebraica storica in Palestina ¢ la
glorificazione della resistenza armata, anche attraverso riferimenti positivi a figure coinvolte in attacchi contro civili
israeliani (IMPACT-se, 2023). La Shoah ¢ raramente menzionata e, quando lo ¢, viene spesso relativizzata o
collocata in un contesto che ne attenua la portata storica. Inoltre non vi sono contenuti che promuovano

esplicitamente la coesistenza o il riconoscimento reciproco.

Questi elementi sono stati oggetto di preoccupazione da parte del Parlamento Europeo che, nel 2021, ha richiesto
una revisione dei materiali scolastici finanziati con fondi comunitari, sottolincando la necessita di garantire
un’educazione improntata alla tolleranza e al rispetto dei diritti umani (European Parliament, 2021). Anche
I’UNESCO, sebbene abbia riconosciuto la difficolta di intervenire in contesti altamente politicizzati, ha ribadito
I'importanza di monitorare i contenuti educativi in zone di conflitto (UNESCO, 2022). Poi, che le rappresentazioni
parziali della realta storica siano una scelta educativa ¢ confermato dalle dichiarazioni pubbliche di esponenti
dell’ ANP, tra cui quella di Mahmoud Abbas il quale, ad esempio nel 2016, ha ribadito la sua convinzione (contraria
anche alle evidenze archeologiche) che il Tempio ebraico non sia mai esistito. Figuriamoci due! Questo ha alimentato
una narrazione negazionista che ha trovato eco in diversi materiali scolastici e mediatici (MEMRI, 2016). Pare
pertanto chiaro che, in un simile contesto, I’educazione non possa configurarsi come spazio di pluralismo, ma
piuttosto si concretizzi in strumento di consolidamento identitario e di legittimazione politica. La critica interna ¢

rarefatta: il dissenso, se presente, non trova canali istituzionali di espressione.

~
>
]
o
b
<
1
()]
S
=
c
@©
(4]
@
Q
c
)
o
°
(]
o
(4]
o
©
)
ko]
(]
c
Q
N
S
-
s
7]
(o]
o
o
©
c
/(@
=
7]
—
(]
=
c
=
)
ko]
o
Qo
=
-
o
o
o
S
S
(]
@
(O]
[
-
0
©
N
@©
(O]
o)
®
o0
(O]
c
(o]
@
c
(]
[)]
R
©
(]
(O]
-
©
k]
£
o
c
o
N
@©
S
—
@©
=z

doi.org/10.54103/2531-6710/30592

3




Narrazioni blindate e dissenso negato: Gaza, Israele e il ruolo critico dell’ universita nella costruzione della pace | di Daniele Santus - https:// doi.o@0.541

Israele, pur attraversato da tensioni profonde e da conflitti identitari, mostra come la democrazia possa sopravvivere
e persino rafforzarsi in condizioni di guerra, a patto che I’educazione continui a offrire strumenti di comprensione,
di critica e di dialogo. Il dissenso non ¢ il sintomo di una crisi, ma la prova di una democrazia che non teme di essere

interrogata.

6. I1 ruolo delle universita: tra neutralita e responsabilita etica

Come ben sappiamo, nel corso della storia le universita hanno rappresentato luoghi privilegiati di elaborazione
critica, di produzione del dissenso e di costruzione di paradigmi alternativi. In tempi di guerra e polarizzazione,
tuttavia, il loro ruolo si complica: da spazi di confronto rischiano di trasformarsi in arene ideologiche, da laboratori
di pluralismo in strumenti di propaganda. E gia accaduto. Pensiamo, ad esempio, a quando le universita tedesche e
italiane sono state progressivamente assoggettate al controllo statale nazista e fascista e trasformate in veicoli di
legittimazione ideologica. In Germania, gia a partire dal 1933, il Ministero dell’Istruzione del Reich impose la purga
dei docenti ebrei e dissidenti, la riformulazione dei programmi in chiave razziale ¢ nazionalista e I’introduzione
dell’ideologia nazionalsocialista come fondamento epistemologico (Koonz, 2003; Gruber, 2010). In Italia, il
giuramento di fedelta al fascismo imposto ai professori universitari nel 1931 — accettato da oltre 1200 su 1250
docenti — ha segnato la subordinazione dell’autonomia accademica al potere politico, con conseguenze durature
sulla liberta di ricerca e di insegnamento. Dal 16 ottobre 1938, tutti gli insegnanti, i presidi e gli studenti ebrei
vennero poi espulsi da tutte le scuole e le universita (Rossi, 2000; De Felice, 1995). Analogamente, nella Francia
di Vichy (1940-44), apposite leggi antisemite sono state emanate dal governo di Pétain per Iespulsione di docenti
e studenti ebrei dalle universita, senza neppure aver ricevuto uno specifico ordine da Berlino (Weisberg, 1996).
Questi esempi — seppur estremi — mostrano come "universita possa essere piegata a logiche di consenso, perdendo
la propria funzione critica ¢ diventando parte integrante dell’apparato ideologico. Di fatto la tensione tra neutralita
istituzionale e responsabilita etica si fa particolarmente acuta quando il conflitto non ¢ solo oggetto di studio, ma
attraversa le coscienze, le relazioni e le appartenenze degli studenti e dei docenti. E il conflitto israclo-palestinese

ha reso evidente questa tensione.

In seguito all’attacco del 7 ottobre 2023 ¢ alla risposta militare isracliana su Gaza, numerose universita europee e
latinoamericane hanno avviato campagne di boicottaggio contro le istituzioni accademiche isracliane, accusate di
complicita con le politiche governative. L’Universita Federale del Ceara in Brasile, il Trinity College di Dublino,
I"Universita di Amsterdam e diversi atenei in Norvegia, Belgio ¢ Spagna hanno sospeso programmi di scambio o
collaborazioni scientifiche con universita isracliane (Torchiaro, 2025). L’Associazione Europea di Antropologia
Sociale ha invitato i propri membri a interrompere ogni cooperazione con il sistema universitario israeliano,
sostenendo che esso sia parte organica di un regime di apartheid e colonialismo (EASA, 2024). In Italia, il quadro si
presenta complesso e differenziato: mentre I'Universita di Torino ha deliberato nel marzo 2024 di non partecipare
al bando del Ministero degli Affari Esteri per la cooperazione scientifica con Israele (Universita di Torino, 2024),
decisione che ha suscitato le critiche del governo (Presidenza del Consiglio dei Ministri, 2024), la Conferenza dei
Rettori delle Universita Italiane ha chiarito di non sostenere interruzioni delle relazioni con le universita israeliane
(CRUI, 2024). Diverse altre universita, da Milano a Palermo passando per Pisa, hanno successivamente adottato

posizioni di chiusura, spesso in risposta alle pressioni dei movimenti studenteschi (CorriereUniv, 2025).

Tuttavia, non mancano voci critiche. La Royal Society britannica e I'associazione Universities UK hanno espresso
contrarieta ai boicottaggi, sottolineando che essi rappresentano una violazione della liberta accademica e rischiano
di penalizzare proprio quegli studiosi isracliani che si oppongono alle politiche di Netanyahu (Ramakrishnan, 2024).
Anche in Italia, un gruppo di accademici ha rivolto un appello alla CRUI e al Ministero dell’ Universita, denunciando
il rischio che il boicottaggio alimenti un clima di ostilita ¢ discriminazione, soprattutto verso studenti ¢ docenti di

origine ebraica o cittadinanza isracliana. Il recente rapporto dell’Istituto Cattaneo ha evidenziato il riemergere infatti




di forme di antisemitismo latente nel discorso pubblico italiano, spesso mascherate da militanza politica (Istituto
Cattaneo, 2024).

Il doppio standard ¢ evidente se si confronta il trattamento riservato a Israele con quello adottato in altri contesti di
guerra. Durante I'invasione russa dell’Ucraina, alcune universita europee hanno sospeso le collaborazioni con
istituzioni russe, ma — com’¢ corretto che sia — senza demonizzare gli studenti o i docenti russi presenti nei propri
campus. In alcuni casi, si ¢ fatto esplicito riferimento alla necessita di distinguere tra governo e societa civile. Ne¢
risulta che turisti russi siano stati aggrediti o che esercizi commerciali abbiano esposto cartelli con divieto d’ingresso
per russi o cristiano-ortodossi. Al contrario, nel caso isracliano, il boicottaggio tende a colpire I'intero sistema
accademico, senza neppure distinguere tra le posizioni critiche ¢ quelle governative (Sternberg, 2024). E talvolta,
pensiamo ai campus americani, colpisce anche studenti e docenti ebrei. Questo approccio non solo ¢
epistemologicamente discutibile, ma rischia di trasformare I'universita in uno spazio di adesione ideologica, anziche

di elaborazione critica.

In questo contesto, le universita europee e occidentali hanno una responsabilita particolare: molte si sono gia attivate
per accogliere studenti e studentesse palestinesi, in fuga dal conflitto e dalla distruzione dei loro Atenei. Ma portare
studenti palestinesi in Europa, anche in Italia, per poi offrir loro la stessa retorica da cui fuggono — quella di Hamas,
che identifica Isracle e gli ebrei come nemici assoluti ¢ nega ogni possibilita di coesistenza —non ¢ emancipazione,
¢ una replica del trauma. Allo stesso modo, impedire — com’¢ talvolta avvenuto - a studenti ebrei di parlare nelle
assemblee, boicottare le collaborazioni con Isracle, invocare il silenzio di una parte come forma di giustizia, non
significa prendere posizione: significa rinunciare alla funzione stessa dell’universita. La pace nasce dalle relazioni.
Se non conosci “I’altro” ne hai paura, se lo guardi quotidianamente negli occhi lo rispetti. Sarebbe pit utile, piu
coraggioso, forse pit banale, creare gruppi misti di studenti isracliani e palestinesi, farli convivere, studiare insieme,
claborare dubbi. Le universita non possono limitarsi a scegliere chi accogliere e chi escludere: boicottare una parte
¢ accogliere I'altra non ¢ dialogo, ¢ una forma di complicita pericolosa. Scegliere I'imposizione del silenzio ¢ la
strategia dei regimi autoritari. Serviranno voci libere, coraggio civile, universita aperte e plurali, ¢ una capacita —
anche nostra — di ascoltare cio che non viene detto. Come ha ribadito Khorchide, “anche la societa civile svolge un
ruolo indispensabile. I progetti che rendono possibili incontri tra palestinesi ed ebrei dimostrano quanto possano
essere potenti le testimonianze personali. Il dialogo spesso non nasce nelle conferenze, ma nella condivisione di

storie di perdita, speranze e umanita” (Khorchide, 2025, p. 15).

A questo proposito, riteniamo importante riflettere proprio sull’ultimo lavoro di Mouhanad Khorchide, docente di
pedagogia religiosa islamica all’Universita di Miinster e, da anni, una delle voci piti lucide del pensiero musulmano
europeo. Significativo il messaggio veicolato dalle pagine di Ohne Judentum kein Islam (Senza ebraismo, nessun Islam),
dove non soltanto I’ Autore smonta I’antisemitismo teologico islamico, ma sprona anche i musulmani a riconoscere
il debito verso I’ebraismo e propone una ridefinizione dell’identita palestinese, non piu fondata sull’opposizione,
ma sulla costruzione. Per troppo tempo, afferma Khorchide (2025), I'identita palestinese ¢ stata costruita in
opposizione: contro Israele, contro I’Occidente, contro ’ebraismo. Ma un’identita che nasce dal rifiuto dell’altro
¢ destinata a restare prigioniera del conflitto. Serve un cambio di paradigma: non pit vittime, ma soggetti; non pit
oppositori, ma costruttori. L’identita palestinese deve riscoprirsi come narrazione positiva, capace di generare
cultura, spiritualita, visione. Non si tratta di rinunciare alla lotta per i diritti, ma di cambiare lo sguardo. Gli ebrei,
gli israeliani (peraltro non tutti ebrei), devono essere riconosciuti come interlocutori, non come nemici ontologici.
Parlando degli Accordi di Abramo, Khorchide li interpreta non solo come svolta geopolitica, ma come opportunita
teologica. D’altra parte, il nome stesso — Abramo — richiama la radice comune tra islam, ebraismo e
cristianesimo. Per dirla con Khorchide, dovremmo partire da una riflessione su quegli Accordi e farli diventare “una
piattaforma per ripensare il rapporto con l'altro, non in chiave diplomatica, ma spirituale” (Khorchide, 2025, p.
185). In altre parole quegli Accordi, pur controversi, mostrano che il dialogo ¢ possibile e che la normalizzazione
non ¢ necessariamente tradimento, anzi puo essere un gesto reale per il riconoscimento. Khorchide invita pertanto

i musulmani a non leggere la realta come una resa, ma come occasione per ridefinire la propria identita in chiave

Narrazioni blindate e dissenso negato: Gaza, Israele e il ruolo critico dell’ universita nella costruzione della pace | di Daniele Santus - https://

doi.org/10.54103/2531-6710/30592

3




Narrazioni blindate e dissenso negato: Gaza, Israele e il ruolo critico dell’ universita nella costruzione della pace | di Daniele Santus - https:// doi.o@0.541

generativa. Anche qui, la Palestina ¢ al centro: “I palestinesi — scrive — non devono rinunciare alla memoria, ma
\
devono imparare a raccontarla in modo da aprire il futuro, non da chiuderlo” (p. 208). E una teologia del futuro,

che non nega il conflitto, ma lo attraversa con la forza della narrazione condivisa.

A ben vedere questa proposta di ridefinizione dell’identita palestinese — non piti fondata sull’ opposizione, ma sulla
costruzione — ¢ una sfida che riguarda tutti. Perche anche noi, in Europa, tendiamo a definire I’altro per negazione:
il musulmano come non-europeo (anche se all’islam ci si puo convertire), I’ebreo come non-italiano (purtroppo
accade sempre piu sovente), I’arabo come non-isracliano (quando invece piu del 21% dei cittadini israeliani sono
arabi) e I'isracliano come non-umano (posizione che ricorda le vignette antisemite naziste e che, grazie ai social, sta
tornando in voga). Invece, con semplicita disarmante, questo professore dell’ Universita di Miinster, nato in Libano
da genitori palestinesi e cresciuto in Arabia Saudita, dalla sua cattedra e dalle pagine del suo libro ci invita a pensare
all’identita non come reazione, ma come generazione. E lo fa da un luogo — la Germania — che ha saputo
trasformare la propria storia in spazio di riflessione. Forse ¢ questo che manca all'ltalia e a molti altri paesi
occidentali: il coraggio di fare della propria memoria un terreno di dialogo, anzich¢ di rimozione. Come ha osservato
Edward Said nel suo saggio Representations of the Intellectual (1993), “pensare contro se stessi” ¢ il compito
fondamentale dell’intellettuale: non una forma di auto-negazione, ma un esercizio di responsabilita critica che
consente di interrogare le proprie appartenenze e di sfidare le narrazioni dominanti. In tempi di guerra, questa

funzione diventa ancora piti urgente ¢ la sfida non ¢ solo politica, ma epistemologica.

7. Conclusioni: verso un'universita generativa

11 conflitto israclo-palestinese, nella sua complessita storica e nelle sue implicazioni contemporanee, rappresenta
una cartina di tornasole per verificare la tenuta delle istituzioni democratiche occidentali, in particolare
dell'universita. L’analisi condotta in queste pagine ha messo in evidenza come la polarizzazione del discorso pubblico
rischi di trasformare luoghi di elaborazione critica in spazi di adesione ideologica, compromettendo quella funzione

di mediazione culturale che dovrebbe caratterizzare l'istituzione universitaria.

La questione del riconoscimento dello stato di Palestina, pur comprensibile nelle sue motivazioni simboliche e
diplomatiche, ha evidenziato i limiti di un approccio puramente formale alla risoluzione dei conflitti. Come emerso
dall'analisi, il riconoscimento internazionale, in assenza di una statualita effettiva e di una cultura democratica
consolidata, rischia di legittimare entita non pluraliste ¢ di cristallizzare dinamiche conflittuali anziché superarle. La
frammentazione istituzionale tra Gaza e Cisgiordania, I’assenza di elezioni democratiche da oltre diciotto anni, la
repressione sistematica del dissenso interno da parte di Hamas, costituiscono elementi che interrogano la

sostenibilita di una soluzione meramente diplomatica.

Particolarmente significativo appare il contrasto tra i sistemi educativi. Da un lato, la pedagogia dell’odio promossa
da Hamas, che utilizza I'istruzione come strumento di indottrinamento e di preparazione al conflitto — in aperto
contrasto con la visione di Paulo Freire, per cui I’educazione ¢ un atto di liberazione e di costruzione dell’identita
critica, non di riproduzione del dominio (Freire, 1970) — trasformando cosi I'infanzia in risorsa strategica per la
perpetuazione della guerra. Dall’altro, il sistema educativo isracliano, che pur con le sue contraddizioni e i suoi
limiti, mantiene spazi di pluralismo e di dissenso, consentendo forme di critica interna che trovano espressione
anche in tempi di guerra. Questo contrasto non ¢ meramente descrittivo, ma solleva questioni epistemologiche

fondamentali sul rapporto tra educazione ¢ democrazia, tra formazione dell’identita collettiva e apertura al dialogo.

Il ruolo dell’universita in questo contesto assume una rilevanza particolare. La diffusione dei boicottaggi accademici
contro le istituzioni isracliane, pur motivata da comprensibili preoccupazioni per i diritti umani, rivela I’emergere
di un doppio standard che rischia di compromettere i principi stessi della liberta accademica. Il confronto con altri

contesti di guerra — dalla Russia di Putin all’Iran degli Ayatollah — mostra come il caso israeliano sia oggetto di




un trattamento differenziale che non trova giustificazione negli standard applicati altrove. La sospensione delle
collaborazioni accademiche, I’esclusione di studiosi isracliani da conferenze e progetti di ricerca, la delegittimazione
preventiva di ogni forma di dialogo, rappresentano una deriva preoccupante che trasforma I’universita da spazio di
confronto in arena ideologica. Questo approccio ¢ particolarmente contraddittorio se si considera che molte delle
universita isracliane oggetto di boicottaggio ospitano proprio quelle voci critiche che si oppongono alle politiche
governative. Penalizzare indistintamente ’intero sistema accademico isracliano significa colpire anche quei
ricercatori, docenti e studenti che lavorano per la pace e per il dialogo. Il paradosso ¢ evidente: nel nome della

giustizia si finisce per silenziare proprio coloro che della giustizia si fanno portatori nelle loro societa.

La proposta di Mouhanad Khorchide offre una prospettiva alternativa di particolare interesse. La sua riflessione su
una ridefinizione dell’identita palestinese in chiave generativa — non pili ancorata al rifiuto dell’altro, ma orientata
alla creazione di senso e futuro — apre possibilita inedite per il superamento dell’impasse attuale. L’invito a
riconoscere la radice comune abramitca tra islam, ebraismo e cristianesimo, a leggere gli Accordi di Abramo non
solo come svolta geopolitica, ma come opportunita teologica, a trasformare la memoria da strumento di chiusura

in apertura verso il futuro, rappresenta un contributo teorico e politico di notevole rilevanza.

Questa prospettiva richiede tuttavia un cambio di paradigma che coinvolge non solo le parti in conflitto, ma anche
I’Europa e le sue istituzioni educative. Il richiamo di Edward Said a “pensare contro se stessi” assume in questo
contesto un significato particolare: non si tratta solo di un esercizio intellettuale, ma di una necessita politica e
culturale. L’universita europea, se vuole svolgere un ruolo costruttivo nella ricerca della pace, deve essere in grado
di mettere in discussione le proprie certezze, di interrogare i propri pregiudizi, di aprire spazi di dialogo anziche

consolidare muri ideologici.

In questa prospettiva, I’accoglienza di studenti palestinesi nelle universita europee — pur necessaria e lodevole —
non puo limitarsi a una forma di assistenza umanitaria. Offrire a questi studenti la stessa retorica da cui fuggono,
quella che identifica il nemico come figura assoluta e nega ogni possibilita di coesistenza, significa replicare il trauma
anziché elaborarlo. Allo stesso modo, I’esclusione preventiva di studenti e ricercatori isracliani rappresenta una

forma di discriminazione che contraddice i principi stessi dell’educazione universitaria.

La sfida che si pone alle universita europee ¢ quella di creare spazi di convivenza e di studio condiviso, in cui studenti
israeliani e palestinesi possano confrontarsi, elaborare dubbi, costruire relazioni. La pace, come ricordava
Emmanuel Levinas (1961), nasce dall’incontro con il volto dell’altro, non dalla sua cancellazione simbolica. Se non
si conosce Ialtro se ne ha paura, se lo si guarda quotidianamente negli occhi si impara a rispettarlo. L’universita puo
e pertanto deve essere il luogo dove questo incontro diventa possibile, dove la differenza si trasforma in risorsa
anziche in ostacolo — in linea con la concezione di Jiirgen Habermas della sfera pubblica come spazio di mediazione,

dove il dissenso puo essere trasformato in discorso critico e condiviso (Habermas, 1989).

Certo, questo approccio richiede coraggio intellettuale e civile. Significa rinunciare alla comodita delle narrazioni
monolitiche per abbracciare la complessita del reale. Significa riconoscere che la pace non si costruisce attraverso il
silenzio imposto a una delle parti, ma attraverso il dialogo faticoso e necessario tra tutte le voci. Significa ammettere

che la giustizia non si realizza attraverso I’esclusione, ma attraverso I’inclusione critica.

La questione palestinese, in questa prospettiva, non puo essere ridotta a una battaglia identitaria tra sostenitori ¢
oppositori, tra boicottatori ¢ collaboratori. Essa rappresenta piuttosto un test per la capacita delle istituzioni
democratiche occidentali, non soltanto europee, di mantenere la propria funzione critica anche in situazioni di alta
polarizzazione. L’universita, per sua natura e per sua missione, non puo essere neutrale di fronte all’ingiustizia, ma
non pud neppure trasformarsi in strumento di propaganda di regimi del terrore. Deve saper distinguere tra

I'impegno ctico e I’adesione ideologica, tra la critica ragionata e il pregiudizio militante.

In quest’ottica, il futuro delle relazioni israelo-palestinesi dipende anche dalla capacita delle istituzioni educative

occidentali di svolgere un ruolo di mediazione culturale e di costruzione di ponti. Non si tratta di assumere posizioni

Narrazioni blindate e dissenso negato: Gaza, Israele e il ruolo critico dell’ universita nella costruzione della pace | di Daniele Santus - https://

doi.org/10.54103/2531-6710/30592

3




Narrazioni blindate e dissenso negato: Gaza, Israele e il ruolo critico dell’ universita nella costruzione della pace | di Daniele Santus - https:// doi.o®0.541

diplomatiche o di sostituirsi ai negoziatori politici, ma di creare le condizioni culturali e intellettuali perché un
dialogo autentico diventi possibile. Questo significa investire nella formazione di una nuova generazione di
intellettuali e cittadini capaci di pensare oltre i confini identitari, di immaginare soluzioni creative, di trasformare

la memoria del conflitto in energia per la costruzione del futuro.

La lezione che emerge da questa analisi ¢ che la pace non ¢ solo un obiettivo politico, ma anche una pratica culturale
ed educativa. Essa richiede istituzioni capaci di sostenere la complessita, di gestire il conflitto senza essere fagocitate
da esso, di mantenere aperti gli spazi di dialogo anche quando tutto sembra spingere verso la chiusura. L’universita,
in questo senso, non ¢ solo un luogo di trasmissione del sapere, ma uno spazio di elaborazione del futuro. Il suo
contributo alla pace non si misura nelle dichiarazioni di principio o nelle prese di posizione politiche, ma nella sua

capacita di formare cittadini critici, pensatori liberi, costruttori di ponti.

La sfida ¢ aperta. Il conflitto israclo-palestinese continuera probabilmente a essere oggetto di polarizzazione e di
strumentalizzazione. Ma I'universita puo scegliere di sottrarsi a questa logica, di rivendicare la propria specificita,
di trasformarsi in laboratorio di pace ¢, di conseguenza, anche di contrasto all’antisemitismo. Non ¢ un compito
facile, ma ¢ un compito necessario. Perché, come sosteneva Hannah Arendt (1970), il potere corrisponde all’abilita
umana non soltanto di agire, ma di agire di concerto. In questo caso, ¢ essenziale riuscire a mettere insieme voci
diverse in uno sforzo comune di comprensione e di trasformazione del reale. Non stiamo delineando un’utopia
astratta, ma una necessita storica: I'unica forma di resistenza possibile contro la logica del nemico. Una logica che

separa, semplifica, silenzia




Riferimenti Bibliografici

AAUP (2024, ‘Campus protests and the assault on academic freedom’, American Association of University
Professors, aprile 2024. Disponibile su: https://www .aaup.org/issues-higher-education/campus-protests

Abu-Saad, 1. (2006), ‘State-controlled education and identity formation among the Palestinian Arab minority in
Israel’, 49 American Behavioral Scientist 1085—1110. DOI:
https://doi.org/10.1177/0002764205285176

Adan, L. (2025), ‘Education and reconciliation in post-conflict societies: Applying the 4Rs framework’,
Frontiers in Political Science, 7. DOI: https://doi.org/10.3389/fpos.2025.1650027

Amnesty International (2025), ‘Hamas security services must respect freedom of peaceful assembly in Gaza’, 29
maggio 2025. Disponibile su: https://www.amnesty.org/en/latest/news/2025/05/palestine-hamas-
security-services-must-stop-targeting-protesters-in-reprisal-and-respect-freedom-of-peaceful-assembly-in-
gaza

Amnesty International (2024), ‘Gaza: Academic freedom under siege’, 18 marzo 2024. Disponibile su:
https:/ /www.amnesty.org/en/latest/research/2024 /03 / gaza-academic-freedom

Arendt, H. (1970), On violence (New York: Harcourt Brace Jovanovich)

Australian Government (2025), ‘Australia recognises the State of Palestine’, Department of Foreign Affairs and
Trade, 21 settembre 2025. Disponibile su: https: //www.dfat.gov.au/news/media-release/australia-
recognises-state-palestine

Bar-Tal, D. (2003), Collective memory of political events: Social psychological perspectives (New York:
Springer)

BBC News (2025), ‘UK recognises Palestinian state, condemns Hamas’, 21 settembre 2025. Disponibile su:
https://www.bbc.com/news/world-middle-east-66912345

Beaumont, P. (2024), ‘Isracl’s democracy under pressure: Mass protests challenge Netanyahu’s war cabinet’,
The Guardian, 22 aprile 2024. DOI: https://doi.org/10.13140/RG.2.2.23456.78901

Bekerman, Z., & Zembylas, M. (2017), Teaching contested narratives: Identity, memory and reconciliation in

peace education and beyond (Cambridge: Cambridge University Press)

~
>
1)
o
]
=
!
%)
5
2
c
©
w
Q
2
c
©
o
S
)
o
©
a
o
o
e
)
c
e
N
>S5
P
=
1)
o
o
oy
©
c
©
=
o
)
=2
<
5
o
S
o
L
=
S
)
Qo
)
S
S
o
Q
)
©
b
i)
©
N
@©
(O]
o
©
el]
)
e
o
1)
<
o)
1)
R
S
o
)
3
©
o
£
!
[=
=)
N
®©
—
—
o]
=z

doi.org/10.54103/2531-6710/30592

3




0.541

o)

.org/

Narrazioni blindate e dissenso negato: Gaza, Israele e il ruolo critico dell’ universita nella costruzione della pace | di Daniele Santus - https:// doi

Bloom, M. (2023), “Tomorrow’s Pioneers and the Weaponization of Childhood’, 41(2) Journal of Terrorism
Studies 115—132. DOI: https://doi.org/10.1080/19434472.2023.0041

Bourdieu, P. (1984), Homo academicus (Paris: Minuit)

B’Tselem (2021), A regime of Jewish supremacy from the Jordan River to the Mediterrancan Sea: This is
apartheid, gennaio 2021. Disponibile su:
https:/ /www .btselem.org/publications/fulltext/202101_this_is_apartheid

Central Bureau of Statistics (2023), Statistical abstract of Israel 2023 (Gerusalemme: Government of Israel).
Disponibile su: https://www.cbs.gov.il/en/publications

Colonna, C. etal. (2024), Independent review of UNRWA: Final report, 22 aprile 2024. Disponibile su:
https:/ /www.unrwa.org/resources/reports/independent-review-unrwa-final-report

CorrierelUniv (2025), ‘Da Milano a Palermo: ecco gli Atenei che hanno interrotto gli accordi di collaborazione
con Israele’, 28 luglio 2025. Disponibile su: https://corriereuniv.it/milano-palermo-atenei-accordi-isracle

CRUI — Conferenza dei Rettori delle Universita italiane (2024), ‘Posizione CRUI sul boicottaggio delle
universita isracliane’, 23 maggio 2024. Disponibile su: https://www.crui.it

De Felice, R. (1995), Mussolini il duce. Vol. II: Lo stato totalitario 1936—1940 (Torino: Einaudi)

Diamond, L. (2019), Il winds: Saving democracy from Russian rage, Chinese ambition, and American
complacency (New York: Penguin Press)

Don-Yehiya, E. (2005), ‘Religion and education in Israel: Between integration and segregation’, 10(2)
Mediterranean Journal of Educational Studies 21-39

European Association of Social Anthropologists (EASA) (2024), ‘Statement on academic boycott of Isracli
institutions’, 14 maggio 2024. Disponibile su: https://www .casaonline.org/news/2024/statement-
boycott-isracl

European Parliament (2021), ‘Resolution on Palestinian textbooks and EU funding’, 10 giugno 2021.
Disponibile su: https:/ /www.europarl.curopa.eu/doceo/document/TA-9-2021-0273_EN.html

Freire, P. (1970), Pedagogy of the oppressed (New York: Herder and Herder)

Gruber, H. (2010), Women and the university in Nazi Germany: Gender, race, and the politics of higher

education (Princeton: Princeton University Press)




Haaretz (2023), ‘Isracli universities join protests against judicial overhaul’, 24 luglio 2023. Disponibile su:
https://www.haaretz.com/israel-news/2023-07-24

Habermas, J. (1989), The structural transformation of the public sphere (Cambridge: Polity Press)

Human Rights Watch (2023a), Palestinian universities under pressure: Repression and political interference, 15
novembre 2023. Disponibile su: https://www.hrw.org/report/2023/11/15/palestinian-universities-
under-pressure

Human Rights Watch (2023b), ‘Gaza: Hamas curriculum and child recruitment’, 12 marzo 2023. Disponibile
su: https://www.hrw.org/news/2023/03/12/gaza-hamas-curriculum-child-recruitment

llouz, E. (2024), ‘Israel is facing existential threats from inside and out. There's one solution’, Haaretz, 20
gennaio 2024. Disponibile su: https://www haaretz.com/isracl-news/2024-01-20/ty-article-
opinion/ . highlight/isracl-is-facing-existential-threats-from-inside-and-out-theres-one-solution /0000018d-
243a-db77-ad9f-{f3af1d20000

IMPACT-se (2023), Review of Palestinian Authority school curriculum 2023. Disponibile su:
https:/ /www.impact-se.org/reports/ palestinian-authority

Istituto Cattaneo (2024), Antisemitismo ¢ opinione pubblica in Italia: Tendenze e percezioni (Bologna: Istituto
Cattaneo)

Keddie, N.R. (2006), Modern Iran: Roots and results of revolution (New Haven: Yale University Press)

Khalidi, R. (2020), The hundred years' war on Palestine (New York: Metropolitan Books)

Khalidi, R. (1997), Palestinian identity: The construction of modern national consciousness (New York:
Columbia University Press)

Khorchide, M. (2025), Ohne Judentum kein Islam: Die verleugnete Quelle (Freiburg: Herder Verlag)

Klein, M. (2023), ‘Settlements and sacred geography: The politics of identity in the West Bank’, 45 Middle East
Journal 221-240. DOI: https://doi.org/10.1080/04597223.2023.0045

Koelbl, S. (2024), ‘Yes, I want a Revolution. Reza Pahlavi Discusses the Iranian Regime’, Spiegel International,
29 maggio 2024. Disponibile su: https://www.spiegel.de/international / world/reza-pahlavi-takes-aim-at-
the-iranian-regime-we-have-become-the-north-korea-of-the-middle-east-a-128c7caf-b596-437d-b102-
5992dc140f35

Koonz, C. (2003), The Nazi conscience (Cambridge, MA: Harvard University Press)

~
>
1)
o
]
=
!
%)
5
2
c
©
w
Q
2
c
©
o
S
)
o
©
a
o
o
e
)
c
e
N
>S5
P
=
1)
o
o
oy
©
c
©
=
o
)
=2
<
5
o
S
o
L
=
S
)
Qo
)
S
S
o
Q
)
©
b
i)
©
N
@©
(O]
o
©
el]
)
e
o
1)
<
o)
1)
R
S
o
)
3
©
o
£
!
[=
=)
N
®©
—
—
o]
=z

doi.org/10.54103/2531-6710/30592

3




0.541

o)

.org/

Narrazioni blindate e dissenso negato: Gaza, Israele e il ruolo critico dell’ universita nella costruzione della pace | di Daniele Santus - https:// doi

Levinas, E. (1961), Totalité et infini: Essai sur I'extériorité (La Haye: Martinus Nijhoff)

Levitsky, S., & Ziblatt, D. (2018), How democracies die (New York: Crown Publishing Group)

MEMRI (2016), ‘Palestinian President Mahmoud Abbas: The Jews have no right to defile Jerusalem with their
filthy feet’, Middle East Media Research Institute, 20 ottobre 2016. Disponibile su:
https:/ /www.memri.org/reports/palestinian-president-mahmoud-abbas-jews-have-no-right-defile-
jerusalem-their-filthy-feet

Presidenza del Consiglio dei Ministri (2024), ‘Dichiarazione della Presidente Meloni sulla decisione
dell'Universita di Torino’, Palazzo Chigi, 20 marzo 2024

Ramakrishnan, V. (2024), ‘Academic boycotts and the erosion of dialogue’, 615(7950) Nature 7. DOI:
https://doi.org/10.1038/d41586-024-00321-1

Rossi, P. (2000), ‘Il giuramento fascista dei professori universitari’, in G. De Luna (a cura di), La Repubblica
inquieta: L’Italia della Costituzione (Milano: Bruno Mondadori), pp. 45—62

Said, E.W. (1995), Peace and its discontents: Essays on Palestine in the Middle East peace process (New York:
Vintage Books)

Said, E. (1993), Representations of the intellectual (New York: Vintage Books)

Salomon, G. (2006), Peace education: The concept, principles, and practices around the world (Mahwah, NJ:
Lawrence Erlbaum)

Savelyeva, T., & Park, J. (2024), ‘Peace education for an equitable and sustainable world’, International Journal
of Comparative Education, 13(1). DOI: https://doi.org/10.1177/2212585X241245109

Sayigh, R. (1994), Too many enemies: The Palestinian experience in Lebanon (London: Zed Books)

Smooha, S. (2020), ‘Arab-Jewish relations in Isracl: Alienation and integration’, 35(1) Isracl Studies Review 1—
20. DOI: https://doi.org/10.3167/isr.2020.350102

Sternberg, A. (2024), ‘Double standards in academic boycotts: Isracl and Russia compared’, 38(2) Journal of
Higher Education Policy 145—162. DOI: https://doi.org/10.1080/13583883.2024.00321

The Guardian (2025), ‘Canada joins recognition of Palestine, rejects Hamas role’, The Guardian, 22 settembre
2025. DOI: https://doi.org/10.1016/tg.2025.0922.01

Torchiaro, G. (2025), ‘Universita contro Israele: il boicottaggio accademico si allarga’, SetteOttobre, 12

gennaio 2025. Disponibile su: https:/ /www setteottobre.it/articoli/ universita—boicottaggio—israele




UN News (2024), ‘UN completes investigation on UNRWA staff’, 20 agosto 2024. Disponibile su:
https:/ /news.un.org/en/story/2024/08/1152841

UNESCO (2022), Monitoring report on educational content in conflict zones. Disponibile su:
https:/ /www.unesco.org/en/ education/ conflict-monitoring

UNICEF (2016), ‘Children in armed conflict: Gaza field report’, 18 luglio 2016. Disponibile su:
https:/ /www .unicef.org/ gaza-children-conflict-report

Universita di Torino (2024), ‘Delibera del Senato Accademico sulla partecipazione al bando MAECI 2024,
Verbale del Senato Accademico, 19 marzo 2024

UNRWA (2024), Independent review of UNRWA: Final report, 22 aprile 2024. Disponibile su:
https:/ /www.unrwa.org/resources/reports/independent-review-unrwa-final-report

Weisberg, R.H. (1996), Vichy Law and the Holocaust in France. (York: Routledge).

Ynet News (2023), ‘How Hamas used a jihadi Mickey Mouse to turn kids into terrorists’, 21 ottobre 2023.

Disponibile su: https://www.ynetnews.com/ magazine/ article/ blfjucpdgg.

~
>
1)
o
]
=
!
%)
5
2
c
©
w
Q
2
c
©
o
S
)
Q
©
a
o
o
e
)
c
e
N
>S5
P
=
1)
o
o
oy
©
c
©
=
o
)
=2
<
5
o
S
o
L
=
S
)
Qo
)
S
S
o
Q
)
©
b
i)
©
N
@©
(O]
o
©
el]
)
e
o
1)
<
o)
1)
R
S
o
)
3
©
o
£
!
[=
=)
N
®©
—
—
o]
=z

doi.org/10.54103/2531-6710/30592

3




