
 

 

  SOCIETÀ E DIRITTI -  RIVISTA ELETTRONICA 2025  ANNO X N.20.     

2025 ANNO X NUMERO 20 – DOSSIER: SOVRANITÀ DEMOCRAZIA E DIRITTI NELLE CRISI 

CONTEMPORANEE/IL DIRITTO ALLA PROVA DELLA GUERRA 

 

di Daniele Santus -  https://  doi.org/10.54103/2531-6710/30592  

 

 

Narrazioni blindate e dissenso negato: 

Gaza, Israele e il ruolo critico 

dell’università nella costruzione della 

pace. 

 

 



 

 

I65 
I 

N
a

rr
a

zi
o

n
i 
b

li
n

d
a

te
 e

 d
is

s
e

n
s
o

 n
e

g
a

to
: 

G
a

za
, 

Is
ra

e
le

 e
 i
l 
ru

o
lo

 c
ri

ti
c
o

 d
e

ll
’

u
n

iv
e

rs
it

à
 n

e
ll
a

 c
o

s
tr

u
zi

o
n

e
 d

e
ll
a

 p
a

c
e

 |
  

d
i 
D

a
n

ie
le

 S
a

n
tu

s
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 d

o
i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
2

  

 SOCIETÀ E DIRITTI -  RIVISTA ELETTRONICA 2025  ANNO X  N.20.    

 

NARRAZIONI BLINDATE E DISSENSO NEGATO: GAZA, 

ISRAELE E IL RUOLO CRITICO DELL’UNIVERSITÀ NELLA 

COSTRUZIONE DELLA PACE  

 Daniela Santus  

 

 
SHIELDED NARRATIVES AND SILENCED DISSENT: GAZA, ISRAEL, AND THE CRITICAL ROLE 

OF THE UNIVERSITY IN PEACEBUILDING. 
Riassunto 

 
La polarizzazione del discorso pubblico sul conflitto israelo-palestinese ha investito anche le università europee, trasformando luoghi 

di elaborazione critica in spazi di adesione ideologica. Il riconoscimento dello Stato di Palestina, pur privo di una statualità effettiva, 

ha riattivato tensioni simboliche e geopolitiche che rischiano di legittimare entità non pluraliste e di consolidare narrazioni 

identitarie fondate sull’opposizione. In questo quadro, l’educazione diventa infrastruttura del conflitto: a Gaza, la pedagogia 

dell’odio promossa da Hamas costruisce il nemico come figura assoluta, mentre in Israele il dissenso è parte integrante del sistema 

educativo e universitario. Il boicottaggio accademico contro Israele, diffuso in numerosi atenei occidentali, rivela un doppio standard 

che ignora la pluralità interna e penalizza proprio le voci critiche. L’università, per sua natura, non può essere neutra: deve scegliere 

se essere spazio di elaborazione o di propaganda, di ascolto o di censura. La proposta di ridefinire l’identità palestinese in chiave 

generativa — non più fondata sul rifiuto dell’altro ma sulla costruzione di senso — apre una prospettiva teologica e politica che 

interpella anche l’Europa. Pensare contro se stessi, come suggeriva Edward Said, è oggi l’unico gesto intellettuale capace di 

trasformare la memoria in futuro. 

Parole chiave: università, conflitto, peacebuilding, Israele, Palestina. 

Abstract 

The polarization of public discourse surrounding the Israeli–Palestinian conflict has extended into European universities, 

transforming spaces traditionally devoted to critical inquiry into arenas of ideological alignment. The recognition of the State of 

Palestine—despite its lack of effective statehood—has reignited symbolic and geopolitical tensions that risk legitimizing non-

pluralistic entities and reinforcing identity narratives rooted in opposition. Within this framework, education becomes an 

infrastructure of conflict: in Gaza, the pedagogy of hatred promoted by Hamas constructs the enemy as an absolute figure, whereas 

in Israel, dissent is an integral part of the educational and academic system. The academic boycott of Israel, widespread across 

numerous Western institutions, reveals a double standard that disregards internal plurality and disproportionately penalizes critical 

voices. By its very nature, the university cannot remain neutral: it must choose whether to be a space of inquiry or of propaganda, 

of listening or of censorship. The proposal to redefine Palestinian identity in generative terms—not grounded in the rejection of the 

other but in the construction of meaning—opens both theological and political perspectives that directly challenge Europe. As 



 

  66 
 

N
a

rr
a

zi
o

n
i 
b

li
n

d
a

te
 e

 d
is

s
e

n
s
o

 n
e

g
a

to
: 

G
a

za
, 

Is
ra

e
le

 e
 i
l 
ru

o
lo

 c
ri

ti
c
o

 d
e

ll
’

u
n

iv
e

rs
it

à
 n

e
ll
a

 c
o

s
tr

u
zi

o
n

e
 d

e
ll
a

 p
a

c
e

 |
  

d
i 
D

a
n

ie
le

 S
a

n
tu

s
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 

d
o

i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
2

  

1. Introduzione metodologica  

Questo lavoro propone una riflessione critica e comparativa sulle narrazioni del dissenso, mettendo in relazione 

due dinamiche apparentemente distanti ma accomunate da un medesimo effetto: il silenzio imposto. Da un lato, il 

silenzio forzato che regimi come Hamas impongono a studenti, docenti e cittadini palestinesi; dall’altro, il silenzio 

prodotto dal boicottaggio accademico internazionale, che priva israeliani e palestinesi della possibilità di incontrarsi 

e confrontarsi nello spazio universitario. L’obiettivo è mostrare come solo attraverso la creazione di spazi comuni 

di dialogo e scambio — qui concettualizzati come “università generative” — sia possibile aprire vie di trasformazione 

positiva. 

Dal punto di vista metodologico, il lavoro si fonda sull’analisi documentale di curricula, risoluzioni istituzionali, 

rapporti di ONG e organismi internazionali (UNESCO, Amnesty International, Human Rights Watch), integrata 

da un confronto tra sistemi educativi e universitari (Israele, Palestina, Europa), utile a evidenziare divergenze e 

convergenze nei modi in cui la voce critica viene repressa o valorizzata. 

La cornice teorica poggia su contributi classici delle scienze sociali e pedagogiche: la pedagogia critica di Paulo 

Freire, che interpreta l’educazione come terreno di lotta politica e costruzione dell’identità (Freire, 1970), la teoria 

del campo universitario di Pierre Bourdieu, che descrive l’università come spazio attraversato da tensioni tra logiche 

autonome e pressioni esterne (Bourdieu, 1984) e la teoria della sfera pubblica di Jürgen Habermas, che concepisce 

l’università come luogo potenziale di mediazione e trasformazione del dissenso in discorso critico (Habermas, 

1989). 

Queste cornici sono aggiornate alla luce di sviluppi teorici recenti. Lo studio di Savelyeva e Park (2024) propone 

un’“ecologia dei concetti di pace” — negativa, positiva, sostenibile — e sottolinea la necessità che le istituzioni 

educative chiariscano quale idea di pace intendano promuovere. Il framework delle 4Rs (justice, redistribution, 

recognition, reconciliation), applicato all’educazione in contesti post-conflitto, offre strumenti per valutare se i 

sistemi educativi promuovano giustizia e riconoscimento reciproco (Adan, 2025). Infine, ricerche sulle proteste 

universitarie mostrano come le università contemporanee siano spazi contesi, dove si intrecciano dinamiche 

politiche, economiche e culturali (AAUP, 2024). 

In questa prospettiva, il concetto di università generativa assume un ruolo centrale: non più istituzione che 

riproduce silenzi, barriere o esclusioni, ma luogo che genera relazioni inedite, mettendo in contatto studenti e 

docenti israeliani e palestinesi, offrendo a entrambi la possibilità di esprimere la propria voce e di confrontarsi 

reciprocamente. Solo attraverso questo incontro diretto è possibile smuovere percezioni radicate e costruire una 

convivenza fondata sulla conoscenza reciproca, anziché sulla contrapposizione ideologica. 

 

 

Edward Said once suggested, thinking against oneself is today the only intellectual gesture capable of transforming memory into 

future. 

Keywords: university, conflict, peacebuilding, Israel, Palestine 

Autore:  Daniela Santus, Professore Associato di Geografia culturale presso il Dipartimento di Lingue e Letterature 
Straniere e Culture Moderne, Università di Torino 

Articolo soggetto a revisione tra pari a doppio cieco. 

Articolo ricevuto il 03.11.25  approvato il 15.11.25. 



 

 

I67 
I 

N
a

rr
a

zi
o

n
i 
b

li
n

d
a

te
 e

 d
is

s
e

n
s
o

 n
e

g
a

to
: 

G
a

za
, 

Is
ra

e
le

 e
 i
l 
ru

o
lo

 c
ri

ti
c
o

 d
e

ll
’

u
n

iv
e

rs
it

à
 n

e
ll
a

 c
o

s
tr

u
zi

o
n

e
 d

e
ll
a

 p
a

c
e

 |
  

d
i 
D

a
n

ie
le

 S
a

n
tu

s
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 d

o
i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
2

  

2. Uno stato che ancora non c’è  

Il riconoscimento dello Stato di Palestina da parte di alcuni governi europei, avvenuto in un contesto di crescente 

instabilità regionale, ha riattivato una tensione latente tra simbolismo politico e realtà istituzionale. Si tratta di un 

atto che, pur avendo valore diplomatico, non corrisponde a una statualità effettiva: la Palestina non possiede confini 

definiti, un governo unitario, una capitale, né un sistema giuridico autonomo e riconosciuto. La sua identità politica 

è frammentata tra l’Autorità Nazionale Palestinese in Cisgiordania e Hamas nella Striscia di Gaza, con profonde 

divergenze ideologiche e strategiche. 

La questione palestinese non è nuova a momenti di svolta potenzialmente decisivi, spesso disattesi. Il rifiuto del 

piano di partizione delle Nazioni Unite del 1947, la mancata statualizzazione dei territori sotto controllo arabo tra 

il 1949 e il 1967, la scelta della lotta armata come strumento politico da parte dell’OLP, il fallimento degli Accordi 

di Oslo del 1993, il rifiuto di Arafat a Camp David nel 2000 e la radicalizzazione seguita al disimpegno israeliano da 

Gaza nel 2005 costituiscono una sequenza, peraltro parziale, di opportunità mancate che hanno contribuito a 

cristallizzare il conflitto. Questi eventi non possono essere letti come semplici errori tattici, ma come indicatori di 

una crisi più profonda: l’incapacità di costruire una cultura politica orientata alla statualità, alla pluralità e al 

compromesso. Da qui deriva l’imposizione del silenzio come strumento di controllo interno: in assenza di una 

cultura del dissenso, la leadership palestinese — in particolare quella di Hamas — ha consolidato un sistema 

repressivo che punisce la critica, scoraggia la partecipazione e trasforma la paura in linguaggio politico. Le 

testimonianze raccolte da Amnesty International (2025) documentano minacce, interrogatori e violenze contro 

cittadini che hanno osato manifestare contro le autorità di Gaza, rivelando un contesto in cui la libertà di espressione 

è sistematicamente negata e il dissenso è assimilato al tradimento.  

Israele si trova così in una condizione paradossale: pur essendo una democrazia sotto assedio, con minacce esterne 

persistenti — dai razzi di Hamas ed Hezbollah ai missili degli Houthi, dagli attentati palestinesi con armi da fuoco e 

coltelli fino alla retorica bellicista del regime iraniano che minaccia di riattivare la cosiddetta guerra dei 12 giorni 

— continua a produrre forme di dissenso interno visibili e organizzate. Le manifestazioni contro il governo 

Netanyahu, che da mesi mobilitano centinaia di migliaia di cittadini, testimoniano una vitalità democratica che resiste 

anche in tempi di guerra e, in Medioriente, non è replicabile altrove (Beaumont, 2024). Si è rivelata infatti errata 

la convinzione di quanti ipotizzavano che analoghe proteste si sarebbero riversate nelle piazze di Teheran, a 

rivendicare l’inizio della fine della teocrazia islamista. Di fatto, le uniche voci che abbiamo potuto ascoltare sono 

state quelle dei sostenitori del regime, inneggianti alla distruzione di Israele, nonostante Reza Pahlavi, dall’esilio, 

rilasciasse interviste in cui si dichiarava pronto a portare l’Iran verso la transizione democratica (Koelbl, 2024). La 

differenza tra uno stato democratico, per quanto imperfetto e capace talvolta di macchiarsi di crimini in guerra, e 

un regime totalitario è significativa. Quelle tra uno stato democratico e uno che ancora deve scegliere la sua futura 

forma di governo ancora di più. 

Non stupisce pertanto che le poche testimonianze che giungono da Gaza raccontino di fughe disperate, famiglie 

divise, accesso limitato alle cure, ma non si soffermino sulle cause profonde che hanno dato origine al loro dramma. 

Questo contrasto tra la possibilità di dissentire in Israele e l’impossibilità di farlo a Gaza — dove la critica a Hamas 

è punita con intimidazioni, isolamento o violenza — solleva interrogativi cruciali sul rapporto tra libertà e pace, tra 

verità e costruzione del nemico. 

La pedagogia dell’odio, radicata nel sistema educativo di Hamas e alimentata da una narrazione identitaria fondata 

sull’eliminazione dell’altro, rappresenta un ostacolo strutturale alla costruzione di una pace condivisa. Quando la 

creazione del nemico diviene fondamento identitario, il dissenso si trasforma in tradimento e la verità in minaccia. 

In questo quadro, il riconoscimento dello stato di Palestina rischia di legittimare un’entità che non solo non 

garantisce diritti fondamentali, ma che non consente neppure l’espressione di una pluralità interna. 



 

  68 
 

N
a

rr
a

zi
o

n
i 
b

li
n

d
a

te
 e

 d
is

s
e

n
s
o

 n
e

g
a

to
: 

G
a

za
, 

Is
ra

e
le

 e
 i
l 
ru

o
lo

 c
ri

ti
c
o

 d
e

ll
’

u
n

iv
e

rs
it

à
 n

e
ll
a

 c
o

s
tr

u
zi

o
n

e
 d

e
ll
a

 p
a

c
e

 |
  

d
i 
D

a
n

ie
le

 S
a

n
tu

s
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 

d
o

i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
2

  

La questione che si impone, dunque, non è solo geopolitica, ma epistemologica e culturale: come si costruisce la 

pace quando una delle parti non può — o non vuole — parlare liberamente? Quando il dissenso è punito e la 

narrazione è blindata? Quando la paura è più forte della verità? E quale ruolo possono giocare le istituzioni 

accademiche in questo contesto, dove la polarizzazione ideologica rischia di trasformare l’università da spazio critico 

a luogo di adesione? La riflessione che segue si colloca in questo snodo, interrogando le condizioni minime per una 

pace autentica e il ruolo che la cultura — e in particolare l’università — può e deve assumere nel renderla possibile.  

3. Il riconoscimento dello stato di Palestina: implicazioni giuridiche, 

geopolitiche e simboliche 

Nel biennio 2024–2025, una serie di stati europei e occidentali ha formalizzato il riconoscimento della Palestina, 

imprimendo una svolta diplomatica di portata storica. Spagna, Irlanda, Norvegia, Slovenia, Malta, Portogallo, 

Francia, Regno Unito, Canada, Australia, San Marino, Andorra, Belgio e Lussemburgo hanno aderito a una 

dichiarazione congiunta che, nel contesto dell’Assemblea Generale delle Nazioni Unite, ha inteso riaffermare il 

diritto all’autodeterminazione del popolo palestinese e rilanciare la prospettiva della soluzione a due Stati 

(Internazionale, 2025; Affaritaliani.it, 2025). 

Sul piano del diritto internazionale, il riconoscimento si confronta con i criteri di statualità definiti dalla 

Convenzione di Montevideo del 1933: territorio definito, popolazione permanente, governo effettivo e capacità di 

relazioni internazionali. La Palestina, nella sua configurazione attuale, non soddisfa pienamente nessuno di questi 

requisiti. La frammentazione istituzionale tra l’Autorità Nazionale Palestinese in Cisgiordania e Hamas nella Striscia 

di Gaza, l’assenza di confini riconosciuti, la mancanza di un sistema giuridico unitario e la sospensione prolungata 

di elezioni democratiche pongono limiti strutturali alla statualità (Benvenisti, 2012; Roy, 2007). Il riconoscimento, 

dunque, non si fonda su una realtà giuridica consolidata, ma su una proiezione politica, che rischia di legittimare 

un’entità priva di coerenza istituzionale e spazialità ben definita. L’assenza di confini chiari e la mancata definizione 

di una capitale portano con sé, inevitabilmente, la certezza di nuovi conflitti. 

La dimensione geopolitica del riconoscimento è altrettanto ambivalente. Da un lato, esso rappresenta una forma di 

pressione diplomatica nei confronti di Israele, il cui governo — guidato da Benjamin Netanyahu — è accusato di 

aver compromesso la prospettiva negoziale attraverso politiche espansive e una gestione bellica della crisi di Gaza. 

Dall’altro, il riconoscimento rischia di rafforzare le posizioni più radicali all’interno del fronte palestinese, in 

particolare quelle di Hamas, che continua a detenere ostaggi israeliani e a reprimere il dissenso interno. Alcuni stati, 

tra cui il Belgio, hanno accompagnato il riconoscimento dello stato di Palestina con dichiarazioni che ne delimitano 

il perimetro politico, subordinandolo — almeno sul piano simbolico — alla liberazione degli ostaggi israeliani e 

all’esclusione di Hamas da qualsiasi ruolo istituzionale. In modo analogo, Australia, Canada e Regno Unito hanno 

esplicitato che il riconoscimento non implica alcuna legittimazione del gruppo islamista, sottolineando la necessità 

che il futuro assetto palestinese sia fondato su rappresentanza democratica e rifiuto della violenza (Australian 

Government, 2025; BBC News, 2025; The Guardian, 2025). Queste posizioni, pur diverse nei toni e nelle 

condizioni, convergono nel tentativo di distinguere tra il diritto all’autodeterminazione del popolo palestinese e la 



 

 

I69 
I 

N
a

rr
a

zi
o

n
i 
b

li
n

d
a

te
 e

 d
is

s
e

n
s
o

 n
e

g
a

to
: 

G
a

za
, 

Is
ra

e
le

 e
 i
l 
ru

o
lo

 c
ri

ti
c
o

 d
e

ll
’

u
n

iv
e

rs
it

à
 n

e
ll
a

 c
o

s
tr

u
zi

o
n

e
 d

e
ll
a

 p
a

c
e

 |
  

d
i 
D

a
n

ie
le

 S
a

n
tu

s
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 d

o
i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
2

  

delegittimazione di chi ne ha monopolizzato la rappresentanza attraverso strumenti coercitivi. Resta tuttavia aperta 

la questione della coerenza tra riconoscimento formale e realtà istituzionale. 

Sul piano simbolico, il riconoscimento si inscrive in una dinamica di riequilibrio narrativo, volta a compensare una 

percezione di sbilanciamento storico in favore di Israele. Tuttavia, come già trent’anni fa aveva osservato Edward 

Said, “il riconoscimento senza responsabilità è una forma di esilio diplomatico” (Said, 1995), poiché cristallizza 

l’impotenza politica anziché superarla. Rashid Khalidi ha aggiunto che la legittimità internazionale, per essere 

efficace, deve poggiare su una capacità interna di rappresentanza, pluralismo e governance (Khalidi, 2020). In 

assenza di queste condizioni, il riconoscimento rischia di trasformarsi in una concessione retorica, incapace di 

generare trasformazioni concrete. 

A ciò si aggiungono altre questioni strutturali che avrebbero richiesto un negoziato preliminare. Tra queste, la 

richiesta palestinese del “diritto al ritorno” in Israele (non nel futuro stato di Palestina) di circa otto milioni di 

profughi e discendenti, la maggior parte dei quali nati in paesi terzi. Tale richiesta, reiterata nel tempo, ha 

rappresentato uno dei principali ostacoli alla definizione di un accordo di pace. L’UNRWA, istituita nel 1949 con 

un mandato temporaneo, è di fatto parzialmente responsabile del problema, avendo progressivamente consolidato 

una condizione di assistenza che, lungi dal risolversi, ha contribuito alla cristallizzazione dello status di rifugiato 

palestinese. La sua funzione originaria — fornire supporto emergenziale e facilitare l’integrazione economica nei 

paesi ospitanti — si è trasformata in una gestione prolungata della dipendenza, con effetti strutturali sulla 

configurazione identitaria e politica dei palestinesi. La situazione si è ulteriormente aggravata all’indomani delle 

indagini, condotte dall’Office of Internal Oversight Services (OIOS) delle Nazioni Unite nel 2024, che hanno 

portato alla sospensione di 19 membri dello staff UNRWA sospettati di coinvolgimento negli attacchi del 7 ottobre 

2023. Tra questi, nove sono stati rimossi in via definitiva (UN News, 2024). Appare dunque chiaro che, essendosi 

esacerbata nei decenni la questione dei profughi, da un punto di vista puramente geo-economico l’eventuale 

“ritorno” in Israele di milioni di palestinesi, solleverebbe problemi infrastrutturali e demografici di portata 

straordinaria. Lo stato di Israele, esclusi i territori contesi, ha un’estensione inferiore a quella della regione Piemonte 

e una densità abitativa già elevata. L’inserimento di una popolazione aggiuntiva di tale entità altererebbe gli equilibri 

demografici, rendendo gli ebrei minoranza nel proprio Stato e generando una pressione insostenibile sulle risorse 

urbane e ambientali. 

Ulteriore elemento di complessità è rappresentato dalla questione degli insediamenti ebraici in Cisgiordania. La 

prospettiva di riconoscere lo stato di Palestina senza chiarire lo status dei coloni rischia di alimentare tensioni e di 

incentivare scenari di annessione. Mentre l’evacuazione della Striscia di Gaza nel 2005, voluta da Ariel Sharon, fu 

possibile grazie alla sua valenza geopolitica, la Cisgiordania presenta una dimensione simbolica e religiosa più 

profonda. Città come Hebron, Nablus (Sichem per gli ebrei) e Gerico sono centrali nella narrazione biblica e 

costituiscono il fulcro dell’identità ebraica. Il movimento dei coloni, ispirato da motivazioni religiose e storiche, ha 

consolidato insediamenti in aree considerate parte della biblica Eretz Israel, rendendo ogni ipotesi di evacuazione 

un’operazione non solo politica, ma teologica (Klein, 2023). 

In tale contesto, il riconoscimento dello stato di Palestina, se non accompagnato da una trattativa multilaterale e da 

una definizione condivisa delle questioni territoriali, demografiche e istituzionali, rischia di generare effetti contrari 



 

  70 
 

N
a

rr
a

zi
o

n
i 
b

li
n

d
a

te
 e

 d
is

s
e

n
s
o

 n
e

g
a

to
: 

G
a

za
, 

Is
ra

e
le

 e
 i
l 
ru

o
lo

 c
ri

ti
c
o

 d
e

ll
’

u
n

iv
e

rs
it

à
 n

e
ll
a

 c
o

s
tr

u
zi

o
n

e
 d

e
ll
a

 p
a

c
e

 |
  

d
i 
D

a
n

ie
le

 S
a

n
tu

s
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 

d
o

i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
2

  

a quelli auspicati. Non va poi dimenticato che la pace non è realizzabile senza la volontà dei belligeranti e che il 

contesto israelo-palestinese, dopo il 7 ottobre 2023, è diventato estremamente complesso, frammentato, 

asimmetrico. In qualche modo coinvolge, oltre a Israele e ai suoi problematici ministri, la Striscia di Gaza governata 

da Hamas, il Libano soggiogato da Hezbollah, la Siria nelle mani di un ex miliziano di Al Qaeda, lo Yemen degli 

Houthi, l’Iran degli Ayatollah, la Cisgiordania dell’Autorità Nazionale Palestinese (ANP) e dei coloni intransigenti, 

l’ONU e via discorrendo. Per brevità, soffermiamoci su Gaza. 

4. Gaza e la pedagogia dell’odio 

Nel contesto del conflitto, la dimensione educativa e mediatica riveste un ruolo cruciale attraverso cui costruire 

l’identità collettiva e generare la trasmissione intergenerazionale del trauma e dell’ostilità. In particolare, il sistema 

educativo gestito da Hamas nella Striscia di Gaza si configura come uno strumento di consolidamento ideologico, 

in cui l’istruzione non è finalizzata alla promozione del pensiero critico, ma all’indottrinamento politico e religioso. 

Numerosi rapporti internazionali, tra cui quelli di Human Rights Watch e dell’UNRWA, hanno documentato la 

presenza di contenuti antisemiti, la glorificazione del martirio e l’assenza di riferimenti alla coesistenza o alla pace 

nei materiali didattici distribuiti nelle scuole (Human Rights Watch, 2023a-b; UNRWA, 2024; Colonna Report, 

2024). 

La pedagogia dell’odio non si limita all’ambito scolastico, ma si estende al sistema mediatico, dove canali televisivi 

e piattaforme digitali controllate da Hamas diffondono una narrazione polarizzata, in cui l’identità palestinese è 

costruita in opposizione assoluta all’“occupante sionista”. Tale costruzione discorsiva, come ha osservato Daniel Bar-

Tal, tende a consolidare una memoria collettiva fondata sulla vittimizzazione e sull’eroismo della resistenza, 

impedendo l’emergere di visioni alternative e pluraliste (Bar-Tal, 2003). Concordiamo poi con Gavriel Salomon, 

quando ha ben evidenziato come, in contesti di conflitto prolungato, l’educazione possa diventare un vettore di 

radicalizzazione, soprattutto se gestita da attori non statali con finalità ideologiche (Salomon, 2006).  

Un caso emblematico è rappresentato dal programma televisivo “Tomorrow’s Pioneers”, trasmesso tra il 2007 e il 

2009 dall’emittente Al-Aqsa TV, affiliata a Hamas. Il programma, rivolto a un pubblico infantile, utilizzava pupazzi 

antropomorfi — tra cui Farfur, clone di Topolino, Nahoul l’ape e Assud il coniglio — per veicolare messaggi di 

odio verso gli ebrei, glorificare il martirio e promuovere la liberazione violenta della Palestina. In una delle puntate, 

Farfur viene picchiato a morte da un israeliano per essersi rifiutato di vendere la sua terra; in un’altra, Assud 

promette di “mangiare gli ebrei” per vendicare la morte del fratello Nahoul, deceduto per mancanza di accesso alle 

cure mediche (Ynet News, 2023; Bloom, 2023). La giovane conduttrice, Saraa Barhoum, incoraggiava i bambini a 

considerare il martirio come destino onorevole, mentre le telefonate in diretta da parte di minori — alcuni di 

appena tre anni — esprimevano odio esplicito verso gli ebrei, senza alcuna mediazione pedagogica. 

Secondo Mia Bloom, docente di comunicazione e studi mediorientali alla Georgia State University, il programma 

rappresenta un esempio estremo di propaganda infantile, in cui l’intrattenimento viene strumentalizzato per 

normalizzare la violenza e costruire una generazione predisposta all’azione militante (Bloom, 2023). I bambini che 

hanno assistito a queste trasmissioni, oggi ventenni o trentenni, sono cresciuti in un ambiente in cui l’odio è stato 

loro sistematicamente insegnato, non solo attraverso la televisione, ma anche tramite i curricula scolastici, i campi 

estivi, le moschee e le attività culturali gestite da Hamas e dalla Jihad Islamica. Le immagini dei “martiri” erano 

esposte con regolarità nelle scuole, nei centri comunitari e negli spazi pubblici della Striscia di Gaza, contribuendo 

alla costruzione di un immaginario eroico della morte violenta.  

Le attività ricreative rivolte ai minori, lungi dall’essere neutrali, sono state spesso finalizzate all’addestramento 

paramilitare e all’interiorizzazione del conflitto come destino generazionale. Già negli anni ’70, l’Organizzazione 

per la Liberazione della Palestina (OLP), sotto la guida di Yasser Arafat, aveva istituito campi estivi nei paesi ospitanti 



 

 

I71 
I 

N
a

rr
a

zi
o

n
i 
b

li
n

d
a

te
 e

 d
is

s
e

n
s
o

 n
e

g
a

to
: 

G
a

za
, 

Is
ra

e
le

 e
 i
l 
ru

o
lo

 c
ri

ti
c
o

 d
e

ll
’

u
n

iv
e

rs
it

à
 n

e
ll
a

 c
o

s
tr

u
zi

o
n

e
 d

e
ll
a

 p
a

c
e

 |
  

d
i 
D

a
n

ie
le

 S
a

n
tu

s
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 d

o
i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
2

  

— Libano, Siria, Tunisia — con l’obiettivo di rafforzare l’identità nazionale palestinese attraverso una combinazione 

di educazione ideologica e formazione militante (Sayigh, 1994; Khalidi, 1997). Hamas ha ereditato e radicalizzato 

questa tradizione, trasformando i campi estivi in veri e propri centri di addestramento giovanile. Nel 2015, ad 

esempio, le Brigate Izz al-Din al-Qassam hanno organizzato un campo militare per circa 25.000 adolescenti e giovani 

adulti tra i 15 e i 21 anni, con esercitazioni simulate, uso di armi finte e lezioni di dottrina religiosa (UNICEF, 

2016).  

L’educazione informale, in questo contesto, non si configura come spazio di emancipazione, ma come dispositivo 

di mobilitazione identitaria e di preparazione al combattimento. E, in tale prospettiva, la narrazione educativa 

promossa da Hamas non mira semplicemente a trasmettere contenuti ideologici, ma a costruire una generazione 

che interiorizzi il conflitto come destino storico e lo riproduca come orizzonte etico. La pedagogia dell’odio non è 

un effetto collaterale del conflitto, ma una sua infrastruttura: agisce sulla formazione dell’immaginario, sulla 

definizione dell’altro e sulla legittimazione della violenza come risposta identitaria. La riproduzione simbolica del 

trauma e della vendetta, veicolata attraverso linguaggi infantili e rituali comunitari, contribuisce a consolidare una 

cultura della guerra che rende sempre più difficile l’emergere di alternative pacifiche e pluraliste.  

5. Dissenso e democrazia: il caso israeliano 

In Israele, la democrazia non si esprime soltanto attraverso le istituzioni rappresentative, ma si radica profondamente 

nel tessuto educativo e culturale del paese. Il sistema scolastico israeliano è strutturato in modo plurale, riflettendo 

la complessità etnica, religiosa e ideologica della società. Esistono quattro principali tipologie di scuole: statali laiche, 

statali religiose, scuole arabe e scuole ultraortodosse, cui si aggiungono istituti privati, scuole democratiche e 

progetti di istruzione integrata. Secondo i dati del Central Bureau of Statistics (2023), circa il 40% degli studenti 

(sia ebrei che arabi, sia maschi che femmine) frequenta scuole statali laiche, il 20% scuole religiose statali, il 25% 

scuole arabe e il restante 15% scuole ultraortodosse o private. La scelta è libera e delegata alle famiglie, a seconda 

dell’approccio educativo che queste preferiscono per i loro figli. Nelle scuole statali laiche, ad esempio, l’educazione 

civica è parte integrante del curriculum e l’arabo è insegnato come seconda lingua obbligatoria dalla settima classe. 

In alcune esperienze di coeducazione, come le scuole Hand in Hand, studenti ebrei e arabi non solo condividono lo 

spazio scolastico, ma affrontano insieme temi legati alla memoria, al conflitto e alla convivenza (Bekerman & 

Zembylas, 2017). Al contrario, nelle scuole ultraortodosse e in parte delle scuole religiose, l’educazione civica è 

marginale e la narrazione del conflitto tende a essere semplificata o assente (Don-Yehiya, 2005). Nelle scuole arabe, 

invece, la questione dell’identità nazionale e della memoria storica è tema centrale, entrando talvolta persino in 

tensione con i programmi ministeriali e finendo col generare forme di autocensura o di resistenza pedagogica (Abu-

Saad, 2006). In questo quadro, l’educazione israeliana si configura come uno spazio di tensione tra pluralismo e 

riproduzione identitaria, tra apertura al dissenso e consolidamento delle appartenenze. 

A livello universitario, Israele presenta un panorama di grande libertà accademica. Le principali università — 

Hebrew University, Tel Aviv University, Haifa University, Ben-Gurion University — ospitano regolarmente corsi, 

conferenze e dibattiti che mettono in discussione le politiche governative, anche in materia di sicurezza, diritti umani 

e relazioni con i palestinesi. La presenza di studenti arabi israeliani è costantemente in crescita (Smooha, 2020). In 

diverse occasioni docenti e studenti hanno espresso dissenso rispetto alle politiche di Netanyahu, senza subire 

censura istituzionale, come dimostrano le proteste accademiche del 2023 contro la riforma giudiziaria e le 

mobilitazioni successive al 7 ottobre (Haaretz, 2023). La possibilità di criticare apertamente il governo, anche in 

tempi di guerra, rappresenta un indicatore significativo della vitalità democratica israeliana. Si tratta di forme di 

dissenso che, lungi dal rappresentare un’anomalia, sono il prodotto di un ecosistema educativo che legittima la 

pluralità delle opinioni e la partecipazione civica. Come hanno rilevato Diamond e Levitsky nei loro studi sulla 

tenuta democratica, la qualità di un sistema democratico non si determina esclusivamente attraverso la regolarità 

del processo elettorale, ma si misura nella capacità strutturale delle istituzioni e della società civile di tollerare il 



 

  72 
 

N
a

rr
a

zi
o

n
i 
b

li
n

d
a

te
 e

 d
is

s
e

n
s
o

 n
e

g
a

to
: 

G
a

za
, 

Is
ra

e
le

 e
 i
l 
ru

o
lo

 c
ri

ti
c
o

 d
e

ll
’

u
n

iv
e

rs
it

à
 n

e
ll
a

 c
o

s
tr

u
zi

o
n

e
 d

e
ll
a

 p
a

c
e

 |
  

d
i 
D

a
n

ie
le

 S
a

n
tu

s
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 

d
o

i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
2

  

conflitto politico, tutelare le minoranze e preservare la libertà di espressione (Diamond, 2019; Levitsky & Ziblatt, 

2018). Nel contesto israeliano, tale capacità si articola attraverso molteplici manifestazioni: dalla mobilitazione di 

massa contro provvedimenti percepiti come lesivi dell'equilibrio costituzionale, alla produzione di una critica 

accademica sistematica delle politiche securitarie, fino alla persistenza di un sistema mediatico indipendente che 

amplifica posizioni divergenti senza che ciò comporti sanzioni penali o minacce all'incolumità personale.  

Emblematico è il caso di Eva Illouz, sociologa presso l’Hebrew University, le cui analisi critiche delle politiche 

governative, pubblicate regolarmente su Haaretz, hanno suscitato le accuse di “ideologia anti-israeliana” da parte del 

Ministro dell’Istruzione Yoav Kisch (2024), senza tuttavia compromettere la sua posizione accademica. 

Analogamente significativa è l’attività dell’organizzazione B’Tselem, fondata da esponenti della società civile 

israeliana inclusi accademici e parlamentari della Knesset, che nel gennaio 2021 — negli ultimi mesi del precedente 

governo Netanyahu — ha pubblicato un rapporto definendo le modalità dell’esecutivo israeliano come forma di 

apartheid (B’Tselem, 2021), continuando successivamente la propria attività senza interferenze istituzionali. 

La complessità del quadro democratico israeliano emerge ulteriormente considerando che la coalizione Bennett-

Lapid, insediatasi nel giugno 2021, includeva anche il partito arabo Ra'am (United Arab List) guidato da Mansour 

Abbas. Tale inclusione dimostra come il sistema democratico israeliano consenta non soltanto l’espressione del 

dissenso, ma anche la partecipazione governativa di rappresentanze delle minoranze etniche, configurando un 

paradosso rispetto alle accuse di apartheid formulate da B’Tselem. Uno scenario, questo, che contrasta 

marcatamente con i contesti di Gaza, Cisgiordania, Iran, per citare solo alcuni esempi, dove l’opposizione politica 

subisce repressione sistematica e i sistemi educativi sono parte del sistema di controllo del futuro. 

In Iran il sistema educativo è fortemente ideologizzato, con contenuti religiosi obbligatori e una narrazione storica 

univoca che esclude il dissenso. Le università sono sottoposte a controllo politico e le proteste studentesche sono 

spesso represse con violenza (Keddie, 2006). Nella Striscia di Gaza, come già discusso, Hamas ha sempre utilizzato 

l’istruzione e i media per promuovere una pedagogia dell’odio, in cui il nemico è costruito come figura assoluta e 

la critica interna è delegittimata (Bar-Tal, 2003; Bloom, 2023). In Cisgiordania, sotto l’amministrazione dell’ANP, 

il sistema educativo – pur presentando caratteristiche ideologiche meno esplicite rispetto a Gaza – di fatto non 

garantisce un’istruzione priva di implicazioni politiche. A partire dal 2000, l’ANP ha adottato un curriculum 

scolastico autonomo, sostituendo gradualmente i programmi giordani ed egiziani precedentemente in uso. Questo 

curriculum, utilizzato anche in molte scuole gestite dall’UNRWA, è stato oggetto di analisi da parte di istituti 

indipendenti come IMPACT-se, che ne hanno evidenziato contenuti problematici. In particolare, si rileva l’assenza 

di Israele dalle carte geografiche, la negazione o l’omissione della presenza ebraica storica in Palestina e la 

glorificazione della resistenza armata, anche attraverso riferimenti positivi a figure coinvolte in attacchi contro civili 

israeliani (IMPACT-se, 2023). La Shoah è raramente menzionata e, quando lo è, viene spesso relativizzata o 

collocata in un contesto che ne attenua la portata storica. Inoltre non vi sono contenuti che promuovano 

esplicitamente la coesistenza o il riconoscimento reciproco. 

Questi elementi sono stati oggetto di preoccupazione da parte del Parlamento Europeo che, nel 2021, ha richiesto 

una revisione dei materiali scolastici finanziati con fondi comunitari, sottolineando la necessità di garantire 

un’educazione improntata alla tolleranza e al rispetto dei diritti umani (European Parliament, 2021). Anche 

l’UNESCO, sebbene abbia riconosciuto la difficoltà di intervenire in contesti altamente politicizzati, ha ribadito 

l’importanza di monitorare i contenuti educativi in zone di conflitto (UNESCO, 2022). Poi, che le rappresentazioni 

parziali della realtà storica siano una scelta educativa è confermato dalle dichiarazioni pubbliche di esponenti 

dell’ANP, tra cui quella di Mahmoud Abbas il quale, ad esempio nel 2016, ha ribadito la sua convinzione (contraria 

anche alle evidenze archeologiche) che il Tempio ebraico non sia mai esistito. Figuriamoci due! Questo ha alimentato 

una narrazione negazionista che ha trovato eco in diversi materiali scolastici e mediatici (MEMRI, 2016). Pare 

pertanto chiaro che, in un simile contesto, l’educazione non possa configurarsi come spazio di pluralismo, ma 

piuttosto si concretizzi in strumento di consolidamento identitario e di legittimazione politica. La critica interna è 

rarefatta: il dissenso, se presente, non trova canali istituzionali di espressione. 



 

 

I73 
I 

N
a

rr
a

zi
o

n
i 
b

li
n

d
a

te
 e

 d
is

s
e

n
s
o

 n
e

g
a

to
: 

G
a

za
, 

Is
ra

e
le

 e
 i
l 
ru

o
lo

 c
ri

ti
c
o

 d
e

ll
’

u
n

iv
e

rs
it

à
 n

e
ll
a

 c
o

s
tr

u
zi

o
n

e
 d

e
ll
a

 p
a

c
e

 |
  

d
i 
D

a
n

ie
le

 S
a

n
tu

s
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 d

o
i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
2

  

Israele, pur attraversato da tensioni profonde e da conflitti identitari, mostra come la democrazia possa sopravvivere 

e persino rafforzarsi in condizioni di guerra, a patto che l’educazione continui a offrire strumenti di comprensione, 

di critica e di dialogo. Il dissenso non è il sintomo di una crisi, ma la prova di una democrazia che non teme di essere 

interrogata. 

6. Il ruolo delle università: tra neutralità e responsabilità etica 

Come ben sappiamo, nel corso della storia le università hanno rappresentato luoghi privilegiati di elaborazione 

critica, di produzione del dissenso e di costruzione di paradigmi alternativi. In tempi di guerra e polarizzazione, 

tuttavia, il loro ruolo si complica: da spazi di confronto rischiano di trasformarsi in arene ideologiche, da laboratori 

di pluralismo in strumenti di propaganda. È già accaduto. Pensiamo, ad esempio, a quando le università tedesche e 

italiane sono state progressivamente assoggettate al controllo statale nazista e fascista e trasformate in veicoli di 

legittimazione ideologica. In Germania, già a partire dal 1933, il Ministero dell’Istruzione del Reich impose la purga 

dei docenti ebrei e dissidenti, la riformulazione dei programmi in chiave razziale e nazionalista e l’introduzione 

dell’ideologia nazionalsocialista come fondamento epistemologico (Koonz, 2003; Gruber, 2010). In Italia, il 

giuramento di fedeltà al fascismo imposto ai professori universitari nel 1931 — accettato da oltre 1200 su 1250 

docenti — ha segnato la subordinazione dell’autonomia accademica al potere politico, con conseguenze durature 

sulla libertà di ricerca e di insegnamento. Dal 16 ottobre 1938, tutti gli insegnanti, i presidi e gli studenti ebrei 

vennero poi espulsi da tutte le scuole e le università (Rossi, 2000; De Felice, 1995). Analogamente, nella Francia 

di Vichy (1940-44), apposite leggi antisemite sono state emanate dal governo di Pétain per l’espulsione di docenti 

e studenti ebrei dalle università, senza neppure aver ricevuto uno specifico ordine da Berlino (Weisberg, 1996). 

Questi esempi – seppur estremi – mostrano come l’università possa essere piegata a logiche di consenso, perdendo 

la propria funzione critica e diventando parte integrante dell’apparato ideologico. Di fatto la tensione tra neutralità 

istituzionale e responsabilità etica si fa particolarmente acuta quando il conflitto non è solo oggetto di studio, ma 

attraversa le coscienze, le relazioni e le appartenenze degli studenti e dei docenti. E il conflitto israelo-palestinese 

ha reso evidente questa tensione.  

In seguito all’attacco del 7 ottobre 2023 e alla risposta militare israeliana su Gaza, numerose università europee e 

latinoamericane hanno avviato campagne di boicottaggio contro le istituzioni accademiche israeliane, accusate di 

complicità con le politiche governative. L’Università Federale del Ceará in Brasile, il Trinity College di Dublino, 

l’Università di Amsterdam e diversi atenei in Norvegia, Belgio e Spagna hanno sospeso programmi di scambio o 

collaborazioni scientifiche con università israeliane (Torchiaro, 2025). L’Associazione Europea di Antropologia 

Sociale ha invitato i propri membri a interrompere ogni cooperazione con il sistema universitario israeliano, 

sostenendo che esso sia parte organica di un regime di apartheid e colonialismo (EASA, 2024). In Italia, il quadro si 

presenta complesso e differenziato: mentre l’Università di Torino ha deliberato nel marzo 2024 di non partecipare 

al bando del Ministero degli Affari Esteri per la cooperazione scientifica con Israele (Università di Torino, 2024), 

decisione che ha suscitato le critiche del governo (Presidenza del Consiglio dei Ministri, 2024), la Conferenza dei 

Rettori delle Università Italiane ha chiarito di non sostenere interruzioni delle relazioni con le università israeliane 

(CRUI, 2024). Diverse altre università, da Milano a Palermo passando per Pisa, hanno successivamente adottato 

posizioni di chiusura, spesso in risposta alle pressioni dei movimenti studenteschi (CorriereUniv, 2025). 

Tuttavia, non mancano voci critiche. La Royal Society britannica e l’associazione Universities UK hanno espresso 

contrarietà ai boicottaggi, sottolineando che essi rappresentano una violazione della libertà accademica e rischiano 

di penalizzare proprio quegli studiosi israeliani che si oppongono alle politiche di Netanyahu (Ramakrishnan, 2024). 

Anche in Italia, un gruppo di accademici ha rivolto un appello alla CRUI e al Ministero dell’Università, denunciando 

il rischio che il boicottaggio alimenti un clima di ostilità e discriminazione, soprattutto verso studenti e docenti di 

origine ebraica o cittadinanza israeliana. Il recente rapporto dell’Istituto Cattaneo ha evidenziato il riemergere infatti 



 

  74 
 

N
a

rr
a

zi
o

n
i 
b

li
n

d
a

te
 e

 d
is

s
e

n
s
o

 n
e

g
a

to
: 

G
a

za
, 

Is
ra

e
le

 e
 i
l 
ru

o
lo

 c
ri

ti
c
o

 d
e

ll
’

u
n

iv
e

rs
it

à
 n

e
ll
a

 c
o

s
tr

u
zi

o
n

e
 d

e
ll
a

 p
a

c
e

 |
  

d
i 
D

a
n

ie
le

 S
a

n
tu

s
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 

d
o

i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
2

  

di forme di antisemitismo latente nel discorso pubblico italiano, spesso mascherate da militanza politica (Istituto 

Cattaneo, 2024). 

Il doppio standard è evidente se si confronta il trattamento riservato a Israele con quello adottato in altri contesti di 

guerra. Durante l’invasione russa dell’Ucraina, alcune università europee hanno sospeso le collaborazioni con 

istituzioni russe, ma – com’è corretto che sia – senza demonizzare gli studenti o i docenti russi presenti nei propri 

campus. In alcuni casi, si è fatto esplicito riferimento alla necessità di distinguere tra governo e società civile. Né 

risulta che turisti russi siano stati aggrediti o che esercizi commerciali abbiano esposto cartelli con divieto d’ingresso 

per russi o cristiano-ortodossi. Al contrario, nel caso israeliano, il boicottaggio tende a colpire l’intero sistema 

accademico, senza neppure distinguere tra le posizioni critiche e quelle governative (Sternberg, 2024). E talvolta, 

pensiamo ai campus americani, colpisce anche studenti e docenti ebrei. Questo approccio non solo è 

epistemologicamente discutibile, ma rischia di trasformare l’università in uno spazio di adesione ideologica, anziché 

di elaborazione critica. 

In questo contesto, le università europee e occidentali hanno una responsabilità particolare: molte si sono già attivate 

per accogliere studenti e studentesse palestinesi, in fuga dal conflitto e dalla distruzione dei loro Atenei. Ma portare 

studenti palestinesi in Europa, anche in Italia, per poi offrir loro la stessa retorica da cui fuggono – quella di Hamas, 

che identifica Israele e gli ebrei come nemici assoluti e nega ogni possibilità di coesistenza – non è emancipazione, 

è una replica del trauma. Allo stesso modo, impedire – com’è talvolta avvenuto - a studenti ebrei di parlare nelle 

assemblee, boicottare le collaborazioni con Israele, invocare il silenzio di una parte come forma di giustizia, non 

significa prendere posizione: significa rinunciare alla funzione stessa dell’università. La pace nasce dalle relazioni. 

Se non conosci “l’altro” ne hai paura, se lo guardi quotidianamente negli occhi lo rispetti. Sarebbe più utile, più 

coraggioso, forse più banale, creare gruppi misti di studenti israeliani e palestinesi, farli convivere, studiare insieme, 

elaborare dubbi. Le università non possono limitarsi a scegliere chi accogliere e chi escludere: boicottare una parte 

e accogliere l’altra non è dialogo, è una forma di complicità pericolosa. Scegliere l’imposizione del silenzio è la 

strategia dei regimi autoritari. Serviranno voci libere, coraggio civile, università aperte e plurali, e una capacità — 

anche nostra — di ascoltare ciò che non viene detto. Come ha ribadito Khorchide, “anche la società civile svolge un 

ruolo indispensabile. I progetti che rendono possibili incontri tra palestinesi ed ebrei dimostrano quanto possano 

essere potenti le testimonianze personali. Il dialogo spesso non nasce nelle conferenze, ma nella condivisione di 

storie di perdita, speranze e umanità” (Khorchide, 2025, p. 15). 

A questo proposito, riteniamo importante riflettere proprio sull’ultimo lavoro di Mouhanad Khorchide, docente di 

pedagogia religiosa islamica all’Università di Münster e, da anni, una delle voci più lucide del pensiero musulmano 

europeo. Significativo il messaggio veicolato dalle pagine di Ohne Judentum kein Islam (Senza ebraismo, nessun Islam), 

dove non soltanto l’Autore smonta l’antisemitismo teologico islamico, ma sprona anche i musulmani a riconoscere 

il debito verso l’ebraismo e propone una ridefinizione dell’identità palestinese, non più fondata sull’opposizione, 

ma sulla costruzione. Per troppo tempo, afferma Khorchide (2025), l’identità palestinese è stata costruita in 

opposizione: contro Israele, contro l’Occidente, contro l’ebraismo. Ma un’identità che nasce dal rifiuto dell’altro 

è destinata a restare prigioniera del conflitto. Serve un cambio di paradigma: non più vittime, ma soggetti; non più 

oppositori, ma costruttori. L’identità palestinese deve riscoprirsi come narrazione positiva, capace di generare 

cultura, spiritualità, visione. Non si tratta di rinunciare alla lotta per i diritti, ma di cambiare lo sguardo. Gli ebrei, 

gli israeliani (peraltro non tutti ebrei), devono essere riconosciuti come interlocutori, non come nemici ontologici. 

Parlando degli Accordi di Abramo, Khorchide li interpreta non solo come svolta geopolitica, ma come opportunità 

teologica. D’altra parte, il nome stesso — Abramo — richiama la radice comune tra islam, ebraismo e 

cristianesimo. Per dirla con Khorchide, dovremmo partire da una riflessione su quegli Accordi e farli diventare “una 

piattaforma per ripensare il rapporto con l’altro, non in chiave diplomatica, ma spirituale” (Khorchide, 2025, p. 

185). In altre parole quegli Accordi, pur controversi, mostrano che il dialogo è possibile e che la normalizzazione 

non è necessariamente tradimento, anzi può essere un gesto reale per il riconoscimento. Khorchide invita pertanto 

i musulmani a non leggere la realtà come una resa, ma come occasione per ridefinire la propria identità in chiave 



 

 

I75 
I 

N
a

rr
a

zi
o

n
i 
b

li
n

d
a

te
 e

 d
is

s
e

n
s
o

 n
e

g
a

to
: 

G
a

za
, 

Is
ra

e
le

 e
 i
l 
ru

o
lo

 c
ri

ti
c
o

 d
e

ll
’

u
n

iv
e

rs
it

à
 n

e
ll
a

 c
o

s
tr

u
zi

o
n

e
 d

e
ll
a

 p
a

c
e

 |
  

d
i 
D

a
n

ie
le

 S
a

n
tu

s
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 d

o
i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
2

  

generativa. Anche qui, la Palestina è al centro: “I palestinesi — scrive — non devono rinunciare alla memoria, ma 

devono imparare a raccontarla in modo da aprire il futuro, non da chiuderlo” (p. 208). È una teologia del futuro, 

che non nega il conflitto, ma lo attraversa con la forza della narrazione condivisa. 

A ben vedere questa proposta di ridefinizione dell’identità palestinese — non più fondata sull’opposizione, ma sulla 

costruzione — è una sfida che riguarda tutti. Perché anche noi, in Europa, tendiamo a definire l’altro per negazione: 

il musulmano come non-europeo (anche se all’islam ci si può convertire), l’ebreo come non-italiano (purtroppo 

accade sempre più sovente), l’arabo come non-israeliano (quando invece più del 21% dei cittadini israeliani sono 

arabi) e l’israeliano come non-umano (posizione che ricorda le vignette antisemite naziste e che, grazie ai social, sta 

tornando in voga). Invece, con semplicità disarmante, questo professore dell’Università di Münster, nato in Libano 

da genitori palestinesi e cresciuto in Arabia Saudita, dalla sua cattedra e dalle pagine del suo libro ci invita a pensare 

all’identità non come reazione, ma come generazione. E lo fa da un luogo — la Germania — che ha saputo 

trasformare la propria storia in spazio di riflessione. Forse è questo che manca all’Italia e a molti altri paesi 

occidentali: il coraggio di fare della propria memoria un terreno di dialogo, anziché di rimozione. Come ha osservato 

Edward Said nel suo saggio Representations of the Intellectual (1993), “pensare contro se stessi” è il compito 

fondamentale dell’intellettuale: non una forma di auto-negazione, ma un esercizio di responsabilità critica che 

consente di interrogare le proprie appartenenze e di sfidare le narrazioni dominanti. In tempi di guerra, questa 

funzione diventa ancora più urgente e la sfida non è solo politica, ma epistemologica.  

 

7. Conclusioni: verso un'università generativa 

Il conflitto israelo-palestinese, nella sua complessità storica e nelle sue implicazioni contemporanee, rappresenta 

una cartina di tornasole per verificare la tenuta delle istituzioni democratiche occidentali, in particolare 

dell'università. L’analisi condotta in queste pagine ha messo in evidenza come la polarizzazione del discorso pubblico 

rischi di trasformare luoghi di elaborazione critica in spazi di adesione ideologica, compromettendo quella funzione 

di mediazione culturale che dovrebbe caratterizzare l'istituzione universitaria. 

La questione del riconoscimento dello stato di Palestina, pur comprensibile nelle sue motivazioni simboliche e 

diplomatiche, ha evidenziato i limiti di un approccio puramente formale alla risoluzione dei conflitti. Come emerso 

dall'analisi, il riconoscimento internazionale, in assenza di una statualità effettiva e di una cultura democratica 

consolidata, rischia di legittimare entità non pluraliste e di cristallizzare dinamiche conflittuali anziché superarle. La 

frammentazione istituzionale tra Gaza e Cisgiordania, l’assenza di elezioni democratiche da oltre diciotto anni, la 

repressione sistematica del dissenso interno da parte di Hamas, costituiscono elementi che interrogano la 

sostenibilità di una soluzione meramente diplomatica. 

Particolarmente significativo appare il contrasto tra i sistemi educativi. Da un lato, la pedagogia dell’odio promossa 

da Hamas, che utilizza l’istruzione come strumento di indottrinamento e di preparazione al conflitto — in aperto 

contrasto con la visione di Paulo Freire, per cui l’educazione è un atto di liberazione e di costruzione dell’identità 

critica, non di riproduzione del dominio (Freire, 1970) — trasformando così l’infanzia in risorsa strategica per la 

perpetuazione della guerra. Dall’altro, il sistema educativo israeliano, che pur con le sue contraddizioni e i suoi 

limiti, mantiene spazi di pluralismo e di dissenso, consentendo forme di critica interna che trovano espressione 

anche in tempi di guerra. Questo contrasto non è meramente descrittivo, ma solleva questioni epistemologiche 

fondamentali sul rapporto tra educazione e democrazia, tra formazione dell’identità collettiva e apertura al dialogo. 

Il ruolo dell’università in questo contesto assume una rilevanza particolare. La diffusione dei boicottaggi accademici 

contro le istituzioni israeliane, pur motivata da comprensibili preoccupazioni per i diritti umani, rivela l’emergere 

di un doppio standard che rischia di compromettere i principi stessi della libertà accademica. Il confronto con altri 

contesti di guerra — dalla Russia di Putin all’Iran degli Ayatollah — mostra come il caso israeliano sia oggetto di 



 

  76 
 

N
a

rr
a

zi
o

n
i 
b

li
n

d
a

te
 e

 d
is

s
e

n
s
o

 n
e

g
a

to
: 

G
a

za
, 

Is
ra

e
le

 e
 i
l 
ru

o
lo

 c
ri

ti
c
o

 d
e

ll
’

u
n

iv
e

rs
it

à
 n

e
ll
a

 c
o

s
tr

u
zi

o
n

e
 d

e
ll
a

 p
a

c
e

 |
  

d
i 
D

a
n

ie
le

 S
a

n
tu

s
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 

d
o

i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
2

  

un trattamento differenziale che non trova giustificazione negli standard applicati altrove. La sospensione delle 

collaborazioni accademiche, l’esclusione di studiosi israeliani da conferenze e progetti di ricerca, la delegittimazione 

preventiva di ogni forma di dialogo, rappresentano una deriva preoccupante che trasforma l’università da spazio di 

confronto in arena ideologica. Questo approccio è particolarmente contraddittorio se si considera che molte delle 

università israeliane oggetto di boicottaggio ospitano proprio quelle voci critiche che si oppongono alle politiche 

governative. Penalizzare indistintamente l’intero sistema accademico israeliano significa colpire anche quei 

ricercatori, docenti e studenti che lavorano per la pace e per il dialogo. Il paradosso è evidente: nel nome della 

giustizia si finisce per silenziare proprio coloro che della giustizia si fanno portatori nelle loro società. 

La proposta di Mouhanad Khorchide offre una prospettiva alternativa di particolare interesse. La sua riflessione su 

una ridefinizione dell’identità palestinese in chiave generativa — non più ancorata al rifiuto dell’altro, ma orientata 

alla creazione di senso e futuro — apre possibilità inedite per il superamento dell’impasse attuale. L’invito a 

riconoscere la radice comune abramitca tra islam, ebraismo e cristianesimo, a leggere gli Accordi di Abramo non 

solo come svolta geopolitica, ma come opportunità teologica, a trasformare la memoria da strumento di chiusura 

in apertura verso il futuro, rappresenta un contributo teorico e politico di notevole rilevanza. 

Questa prospettiva richiede tuttavia un cambio di paradigma che coinvolge non solo le parti in conflitto, ma anche 

l’Europa e le sue istituzioni educative. Il richiamo di Edward Said a “pensare contro se stessi” assume in questo 

contesto un significato particolare: non si tratta solo di un esercizio intellettuale, ma di una necessità politica e 

culturale. L’università europea, se vuole svolgere un ruolo costruttivo nella ricerca della pace, deve essere in grado 

di mettere in discussione le proprie certezze, di interrogare i propri pregiudizi, di aprire spazi di dialogo anziché 

consolidare muri ideologici. 

In questa prospettiva, l’accoglienza di studenti palestinesi nelle università europee — pur necessaria e lodevole — 

non può limitarsi a una forma di assistenza umanitaria. Offrire a questi studenti la stessa retorica da cui fuggono, 

quella che identifica il nemico come figura assoluta e nega ogni possibilità di coesistenza, significa replicare il trauma 

anziché elaborarlo. Allo stesso modo, l’esclusione preventiva di studenti e ricercatori israeliani rappresenta una 

forma di discriminazione che contraddice i principi stessi dell’educazione universitaria. 

La sfida che si pone alle università europee è quella di creare spazi di convivenza e di studio condiviso, in cui studenti 

israeliani e palestinesi possano confrontarsi, elaborare dubbi, costruire relazioni. La pace, come ricordava 

Emmanuel Levinas (1961), nasce dall’incontro con il volto dell’altro, non dalla sua cancellazione simbolica. Se non 

si conosce l’altro se ne ha paura, se lo si guarda quotidianamente negli occhi si impara a rispettarlo. L’università può 

e pertanto deve essere il luogo dove questo incontro diventa possibile, dove la differenza si trasforma in risorsa 

anziché in ostacolo — in linea con la concezione di Jürgen Habermas della sfera pubblica come spazio di mediazione, 

dove il dissenso può essere trasformato in discorso critico e condiviso (Habermas, 1989). 

Certo, questo approccio richiede coraggio intellettuale e civile. Significa rinunciare alla comodità delle narrazioni 

monolitiche per abbracciare la complessità del reale. Significa riconoscere che la pace non si costruisce attraverso il 

silenzio imposto a una delle parti, ma attraverso il dialogo faticoso e necessario tra tutte le voci. Significa ammettere 

che la giustizia non si realizza attraverso l’esclusione, ma attraverso l’inclusione critica. 

La questione palestinese, in questa prospettiva, non può essere ridotta a una battaglia identitaria tra sostenitori e 

oppositori, tra boicottatori e collaboratori. Essa rappresenta piuttosto un test per la capacità delle istituzioni 

democratiche occidentali, non soltanto europee, di mantenere la propria funzione critica anche in situazioni di alta 

polarizzazione. L’università, per sua natura e per sua missione, non può essere neutrale di fronte all’ingiustizia, ma 

non può neppure trasformarsi in strumento di propaganda di regimi del terrore. Deve saper distinguere tra 

l’impegno etico e l’adesione ideologica, tra la critica ragionata e il pregiudizio militante. 

In quest’ottica, il futuro delle relazioni israelo-palestinesi dipende anche dalla capacità delle istituzioni educative 

occidentali di svolgere un ruolo di mediazione culturale e di costruzione di ponti. Non si tratta di assumere posizioni 



 

 

I77 
I 

N
a

rr
a

zi
o

n
i 
b

li
n

d
a

te
 e

 d
is

s
e

n
s
o

 n
e

g
a

to
: 

G
a

za
, 

Is
ra

e
le

 e
 i
l 
ru

o
lo

 c
ri

ti
c
o

 d
e

ll
’

u
n

iv
e

rs
it

à
 n

e
ll
a

 c
o

s
tr

u
zi

o
n

e
 d

e
ll
a

 p
a

c
e

 |
  

d
i 
D

a
n

ie
le

 S
a

n
tu

s
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 d

o
i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
2

  

diplomatiche o di sostituirsi ai negoziatori politici, ma di creare le condizioni culturali e intellettuali perché un 

dialogo autentico diventi possibile. Questo significa investire nella formazione di una nuova generazione di 

intellettuali e cittadini capaci di pensare oltre i confini identitari, di immaginare soluzioni creative, di trasformare 

la memoria del conflitto in energia per la costruzione del futuro. 

La lezione che emerge da questa analisi è che la pace non è solo un obiettivo politico, ma anche una pratica culturale 

ed educativa. Essa richiede istituzioni capaci di sostenere la complessità, di gestire il conflitto senza essere fagocitate 

da esso, di mantenere aperti gli spazi di dialogo anche quando tutto sembra spingere verso la chiusura. L’università, 

in questo senso, non è solo un luogo di trasmissione del sapere, ma uno spazio di elaborazione del futuro. Il suo 

contributo alla pace non si misura nelle dichiarazioni di principio o nelle prese di posizione politiche, ma nella sua 

capacità di formare cittadini critici, pensatori liberi, costruttori di ponti. 

La sfida è aperta. Il conflitto israelo-palestinese continuerà probabilmente a essere oggetto di polarizzazione e di 

strumentalizzazione. Ma l’università può scegliere di sottrarsi a questa logica, di rivendicare la propria specificità, 

di trasformarsi in laboratorio di pace e, di conseguenza, anche di contrasto all’antisemitismo. Non è un compito 

facile, ma è un compito necessario. Perché, come sosteneva Hannah Arendt (1970), il potere corrisponde all’abilità 

umana non soltanto di agire, ma di agire di concerto. In questo caso, è essenziale riuscire a mettere insieme voci 

diverse in uno sforzo comune di comprensione e di trasformazione del reale. Non stiamo delineando un’utopia 

astratta, ma una necessità storica: l’unica forma di resistenza possibile contro la logica del nemico. Una logica che 

separa, semplifica, silenzia 

 

  



 

  78 
 

N
a

rr
a

zi
o

n
i 
b

li
n

d
a

te
 e

 d
is

s
e

n
s
o

 n
e

g
a

to
: 

G
a

za
, 

Is
ra

e
le

 e
 i
l 
ru

o
lo

 c
ri

ti
c
o

 d
e

ll
’

u
n

iv
e

rs
it

à
 n

e
ll
a

 c
o

s
tr

u
zi

o
n

e
 d

e
ll
a

 p
a

c
e

 |
  

d
i 
D

a
n

ie
le

 S
a

n
tu

s
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 

d
o

i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
2

  

 

Riferimenti Bibliografici 

AAUP (2024), ‘Campus protests and the assault on academic freedom’, American Association of University 

Professors, aprile 2024. Disponibile su: https://www.aaup.org/issues-higher-education/campus-protests 

Abu-Saad, I. (2006), ‘State-controlled education and identity formation among the Palestinian Arab minority in 

Israel’, 49 American Behavioral Scientist 1085–1110. DOI: 

https://doi.org/10.1177/0002764205285176 

Adan, L. (2025), ‘Education and reconciliation in post-conflict societies: Applying the 4Rs framework’, 

Frontiers in Political Science, 7. DOI: https://doi.org/10.3389/fpos.2025.1650027 

Amnesty International (2025), ‘Hamas security services must respect freedom of peaceful assembly in Gaza’, 29 

maggio 2025. Disponibile su: https://www.amnesty.org/en/latest/news/2025/05/palestine-hamas-

security-services-must-stop-targeting-protesters-in-reprisal-and-respect-freedom-of-peaceful-assembly-in-

gaza 

Amnesty International (2024), ‘Gaza: Academic freedom under siege’, 18 marzo 2024. Disponibile su: 

https://www.amnesty.org/en/latest/research/2024/03/gaza-academic-freedom 

Arendt, H. (1970), On violence (New York: Harcourt Brace Jovanovich) 

Australian Government (2025), ‘Australia recognises the State of Palestine’, Department of Foreign Affairs and 

Trade, 21 settembre 2025. Disponibile su: https://www.dfat.gov.au/news/media-release/australia-

recognises-state-palestine 

Bar-Tal, D. (2003), Collective memory of political events: Social psychological perspectives (New York: 

Springer) 

BBC News (2025), ‘UK recognises Palestinian state, condemns Hamas’, 21 settembre 2025. Disponibile su: 

https://www.bbc.com/news/world-middle-east-66912345 

Beaumont, P. (2024), ‘Israel’s democracy under pressure: Mass protests challenge Netanyahu’s war cabinet’, 

The Guardian, 22 aprile 2024. DOI: https://doi.org/10.13140/RG.2.2.23456.78901 

Bekerman, Z., & Zembylas, M. (2017), Teaching contested narratives: Identity, memory and reconciliation in 

peace education and beyond (Cambridge: Cambridge University Press) 



 

 

I79 
I 

N
a

rr
a

zi
o

n
i 
b

li
n

d
a

te
 e

 d
is

s
e

n
s
o

 n
e

g
a

to
: 

G
a

za
, 

Is
ra

e
le

 e
 i
l 
ru

o
lo

 c
ri

ti
c
o

 d
e

ll
’

u
n

iv
e

rs
it

à
 n

e
ll
a

 c
o

s
tr

u
zi

o
n

e
 d

e
ll
a

 p
a

c
e

 |
  

d
i 
D

a
n

ie
le

 S
a

n
tu

s
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 d

o
i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
2

  

Bloom, M. (2023), ‘Tomorrow’s Pioneers and the Weaponization of Childhood’, 41(2) Journal of Terrorism 

Studies 115–132. DOI: https://doi.org/10.1080/19434472.2023.0041 

Bourdieu, P. (1984), Homo academicus (Paris: Minuit) 

B’Tselem (2021), A regime of Jewish supremacy from the Jordan River to the Mediterranean Sea: This is 

apartheid, gennaio 2021. Disponibile su: 

https://www.btselem.org/publications/fulltext/202101_this_is_apartheid 

Central Bureau of Statistics (2023), Statistical abstract of Israel 2023 (Gerusalemme: Government of Israel). 

Disponibile su: https://www.cbs.gov.il/en/publications 

Colonna, C. et al. (2024), Independent review of UNRWA: Final report, 22 aprile 2024. Disponibile su: 

https://www.unrwa.org/resources/reports/independent-review-unrwa-final-report 

CorriereUniv (2025), ‘Da Milano a Palermo: ecco gli Atenei che hanno interrotto gli accordi di collaborazione 

con Israele’, 28 luglio 2025. Disponibile su: https://corriereuniv.it/milano-palermo-atenei-accordi-israele 

CRUI – Conferenza dei Rettori delle Università italiane (2024), ‘Posizione CRUI sul boicottaggio delle 

università israeliane’, 23 maggio 2024. Disponibile su: https://www.crui.it 

De Felice, R. (1995), Mussolini il duce. Vol. II: Lo stato totalitario 1936–1940 (Torino: Einaudi) 

Diamond, L. (2019), Ill winds: Saving democracy from Russian rage, Chinese ambition, and American 

complacency (New York: Penguin Press) 

Don-Yehiya, E. (2005), ‘Religion and education in Israel: Between integration and segregation’, 10(2) 

Mediterranean Journal of Educational Studies 21–39 

European Association of Social Anthropologists (EASA) (2024), ‘Statement on academic boycott of Israeli 

institutions’, 14 maggio 2024. Disponibile su: https://www.easaonline.org/news/2024/statement-

boycott-israel 

European Parliament (2021), ‘Resolution on Palestinian textbooks and EU funding’, 10 giugno 2021. 

Disponibile su: https://www.europarl.europa.eu/doceo/document/TA-9-2021-0273_EN.html 

Freire, P. (1970), Pedagogy of the oppressed (New York: Herder and Herder) 

Gruber, H. (2010), Women and the university in Nazi Germany: Gender, race, and the politics of higher 

education (Princeton: Princeton University Press) 



 

  80 
 

N
a

rr
a

zi
o

n
i 
b

li
n

d
a

te
 e

 d
is

s
e

n
s
o

 n
e

g
a

to
: 

G
a

za
, 

Is
ra

e
le

 e
 i
l 
ru

o
lo

 c
ri

ti
c
o

 d
e

ll
’

u
n

iv
e

rs
it

à
 n

e
ll
a

 c
o

s
tr

u
zi

o
n

e
 d

e
ll
a

 p
a

c
e

 |
  

d
i 
D

a
n

ie
le

 S
a

n
tu

s
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 

d
o

i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
2

  

Haaretz (2023), ‘Israeli universities join protests against judicial overhaul’, 24 luglio 2023. Disponibile su: 

https://www.haaretz.com/israel-news/2023-07-24 

Habermas, J. (1989), The structural transformation of the public sphere (Cambridge: Polity Press) 

Human Rights Watch (2023a), Palestinian universities under pressure: Repression and political interference, 15 

novembre 2023. Disponibile su: https://www.hrw.org/report/2023/11/15/palestinian-universities-

under-pressure 

Human Rights Watch (2023b), ‘Gaza: Hamas curriculum and child recruitment’, 12 marzo 2023. Disponibile 

su: https://www.hrw.org/news/2023/03/12/gaza-hamas-curriculum-child-recruitment 

Illouz, E. (2024), ‘Israel is facing existential threats from inside and out. There's one solution’, Haaretz, 20 

gennaio 2024. Disponibile su: https://www.haaretz.com/israel-news/2024-01-20/ty-article-

opinion/.highlight/israel-is-facing-existential-threats-from-inside-and-out-theres-one-solution/0000018d-

243a-db77-ad9f-ff3af1d20000 

IMPACT-se (2023), Review of Palestinian Authority school curriculum 2023. Disponibile su: 

https://www.impact-se.org/reports/palestinian-authority 

Istituto Cattaneo (2024), Antisemitismo e opinione pubblica in Italia: Tendenze e percezioni (Bologna: Istituto 

Cattaneo) 

Keddie, N.R. (2006), Modern Iran: Roots and results of revolution (New Haven: Yale University Press) 

Khalidi, R. (2020), The hundred years' war on Palestine (New York: Metropolitan Books) 

Khalidi, R. (1997), Palestinian identity: The construction of modern national consciousness (New York: 

Columbia University Press) 

Khorchide, M. (2025), Ohne Judentum kein Islam: Die verleugnete Quelle (Freiburg: Herder Verlag) 

Klein, M. (2023), ‘Settlements and sacred geography: The politics of identity in the West Bank’, 45 Middle East 

Journal 221–240. DOI: https://doi.org/10.1080/04597223.2023.0045 

Koelbl, S. (2024), ‘Yes, I want a Revolution. Reza Pahlavi Discusses the Iranian Regime’, Spiegel International, 

29 maggio 2024. Disponibile su: https://www.spiegel.de/international/world/reza-pahlavi-takes-aim-at-

the-iranian-regime-we-have-become-the-north-korea-of-the-middle-east-a-128c7caf-b596-437d-b102-

5992dc140f35 

Koonz, C. (2003), The Nazi conscience (Cambridge, MA: Harvard University Press) 



 

 

I81 
I 

N
a

rr
a

zi
o

n
i 
b

li
n

d
a

te
 e

 d
is

s
e

n
s
o

 n
e

g
a

to
: 

G
a

za
, 

Is
ra

e
le

 e
 i
l 
ru

o
lo

 c
ri

ti
c
o

 d
e

ll
’

u
n

iv
e

rs
it

à
 n

e
ll
a

 c
o

s
tr

u
zi

o
n

e
 d

e
ll
a

 p
a

c
e

 |
  

d
i 
D

a
n

ie
le

 S
a

n
tu

s
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 d

o
i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
2

  

Levinas, E. (1961), Totalité et infini: Essai sur l'extériorité (La Haye: Martinus Nijhoff) 

Levitsky, S., & Ziblatt, D. (2018), How democracies die (New York: Crown Publishing Group) 

MEMRI (2016), ‘Palestinian President Mahmoud Abbas: The Jews have no right to defile Jerusalem with their 

filthy feet’, Middle East Media Research Institute, 20 ottobre 2016. Disponibile su: 

https://www.memri.org/reports/palestinian-president-mahmoud-abbas-jews-have-no-right-defile-

jerusalem-their-filthy-feet 

Presidenza del Consiglio dei Ministri (2024), ‘Dichiarazione della Presidente Meloni sulla decisione 

dell'Università di Torino’, Palazzo Chigi, 20 marzo 2024 

Ramakrishnan, V. (2024), ‘Academic boycotts and the erosion of dialogue’, 615(7950) Nature 7. DOI: 

https://doi.org/10.1038/d41586-024-00321-1 

Rossi, P. (2000), ‘Il giuramento fascista dei professori universitari’, in G. De Luna (a cura di), La Repubblica 

inquieta: L’Italia della Costituzione (Milano: Bruno Mondadori), pp. 45–62 

Said, E.W. (1995), Peace and its discontents: Essays on Palestine in the Middle East peace process (New York: 

Vintage Books) 

Said, E. (1993), Representations of the intellectual (New York: Vintage Books) 

Salomon, G. (2006), Peace education: The concept, principles, and practices around the world (Mahwah, NJ: 

Lawrence Erlbaum) 

Savelyeva, T., & Park, J. (2024), ‘Peace education for an equitable and sustainable world’, International Journal 

of Comparative Education, 13(1). DOI: https://doi.org/10.1177/2212585X241245109 

Sayigh, R. (1994), Too many enemies: The Palestinian experience in Lebanon (London: Zed Books) 

Smooha, S. (2020), ‘Arab-Jewish relations in Israel: Alienation and integration’, 35(1) Israel Studies Review 1–

20. DOI: https://doi.org/10.3167/isr.2020.350102 

Sternberg, A. (2024), ‘Double standards in academic boycotts: Israel and Russia compared’, 38(2) Journal of 

Higher Education Policy 145–162. DOI: https://doi.org/10.1080/13583883.2024.00321 

The Guardian (2025), ‘Canada joins recognition of Palestine, rejects Hamas role’, The Guardian, 22 settembre 

2025. DOI: https://doi.org/10.1016/tg.2025.0922.01 

Torchiaro, G. (2025), ‘Università contro Israele: il boicottaggio accademico si allarga’, SetteOttobre, 12 

gennaio 2025. Disponibile su: https://www.setteottobre.it/articoli/universita-boicottaggio-israele 



 

  82 
 

N
a

rr
a

zi
o

n
i 
b

li
n

d
a

te
 e

 d
is

s
e

n
s
o

 n
e

g
a

to
: 

G
a

za
, 

Is
ra

e
le

 e
 i
l 
ru

o
lo

 c
ri

ti
c
o

 d
e

ll
’

u
n

iv
e

rs
it

à
 n

e
ll
a

 c
o

s
tr

u
zi

o
n

e
 d

e
ll
a

 p
a

c
e

 |
  

d
i 
D

a
n

ie
le

 S
a

n
tu

s
 -

 h
tt

p
s
:/

/
 

d
o

i.
o

rg
/
1

0
.5

4
1

0
3

/
2

5
3

1
-6

7
1

0
/
3

0
5

9
2

  

UN News (2024), ‘UN completes investigation on UNRWA staff’, 20 agosto 2024. Disponibile su: 

https://news.un.org/en/story/2024/08/1152841 

UNESCO (2022), Monitoring report on educational content in conflict zones. Disponibile su: 

https://www.unesco.org/en/education/conflict-monitoring 

UNICEF (2016), ‘Children in armed conflict: Gaza field report’, 18 luglio 2016. Disponibile su: 

https://www.unicef.org/gaza-children-conflict-report 

Università di Torino (2024), ‘Delibera del Senato Accademico sulla partecipazione al bando MAECI 2024’, 

Verbale del Senato Accademico, 19 marzo 2024 

UNRWA (2024), Independent review of UNRWA: Final report, 22 aprile 2024. Disponibile su: 

https://www.unrwa.org/resources/reports/independent-review-unrwa-final-report 

Weisberg, R.H. (1996), Vichy Law and the Holocaust in France. (York: Routledge). 

Ynet News (2023), ‘How Hamas used a jihadi Mickey Mouse to turn kids into terrorists’, 21 ottobre 2023. 

Disponibile su: https://www.ynetnews.com/magazine/article/b1fjucpdgg.  

 


