SOCIETA E DIRITTI - RIVISTA ELETTRONICA 2025 ANNO X N.20.

2025 ANNO X NUMERO 20 — DOSSIER: SOVRANITA DEMOCRAZIA E DIRITTI NELLE CRISI
CONTEMPORANEE/IL DIRITTO ALLA PROVA DELLA GUERRA

di José Luis Gordillo - https:// doi.org/10.54103/2531-6710/30594




SOCIETA E DIRITTI - RIVISTA ELETTRONICA 2025 ANNO X N.20.

LIBERTA IN UN PIANETA ABITABILE

José Luis Gordillo

FREEDOM ON A HABITABLE PLANET

Riassunto

Se c'é un tema tanto ricorrente quanto conflittuale nel corso della storia del pensiero, questo ¢ sicuramente incarnato dalla liberta
umana, sia in generale che in alcune delle sue manifestazioni specifiche (libero arbitrio, liberta di pensiero, liberta religiosa, liberta
di agire, ecc.). In ragione di cid, quanto seque non ha alcuna pretesa di originalita. Né di atemporalita: un po' come cercare di
definire, una volta per tutte e a partire, ad esempio, da una pomposa e magniloquente Teoria della giustizia, cio che si debba
intendere per liberta in ogni epoca e luogo. La finalita che anima queste pagine é molto piti umile: con esse si intende unicamente
fornire stimoli alla riflessione, su un piano pit normativo che prasseologico, su cio che si deve intendere per liberta tenendo conto dei

grandi problemi che I'umanita dovra affrontare nel corso del XXI secolo.

Parole chiave: Liberta, Liberalismo, Socialismo, Crisi ecologica.

Abstract

If there is a recurring yet contentious theme throughout the history of thought, it is surely human freedom, both in
general and in some of its specific manifestations (free will, freedom of thought, religious freedom, freedom of
action, etc.). For this reason, what follows makes no claim to originality. Nor to timelessness: a bit like trying to
define, once and for all, starting, for example, from a pompous and grandiloquent Theory of Justice, what should be
understood by freedom in every age and place. The purpose that inspires these pages is much more humble: they are
intended solely to stimulate reflection, on a normative rather than praxeological level, on what should be
understood by freedom, taking into account the major problems humanity will face in the 21st century.

Keywords:  Freedom, Liberalism, Socialism, Ecological Crisis

Autore: José Luis Gordillo, Professoe titular de Filosofia el derecho, Universidad de Barcelona.
Articolo soggetto a revisione tra pari a doppio cieco.

Articolo ricevuto il 27.11.25 approvato il 1.12.25.

Liberta in un pianeta abitabile | di José Luis Gordillo - https:// doi.org/10.54103/2531-6710/30594




Liberta in un pianeta abitabile | di José Luis Gordillo - https:// doi.org/10.54103/2531-6710/30594

1. Introduzione

Il diritto soggettivo ¢ una delle categorie centrali degli ordinamenti giuridici funzionali al
capitalismo di mercato. Lo sottolinea, tra gh altri, Hans Kelsen in un passaggio alquanto impuro
della sua Dottrina pura del Diritto, in cui afferma che 1l diritto soggettivo ¢ una "tecnica specifica
dell'ordinamento giuridico capitalista, in quanto garantisce listituto della proprieta privata,
elevando, quindi, l'nteresse individuale a una posizione decisamente privilegiata' (Kelsen
1979:148). Cio ci riporta alla concezione moderna della liberta, perché l'interesse individuale di
disporre liberamente di c10 che & proprio ¢ al centro stesso di tale concezione.

Oggigiorno, la concezione egemonica della liberta nelle societa del Nord globale ¢ quella
neoliberale, la quale aspira, in estrema sintesi, a proteggere la liberta imprenditoriale. Invero,
nella sua presentazione propagandistica, s1 pone molta enfasi sull'idea che un individuo si possa
dire libero se gli viene garantito uno spazio privato in cui puo esercitare, entro certi limiti, la
propria indipendenza personale senza rendere conto a nessuno né essere ostacolato dallo Stato.
Ci0 include, ovviamente, la facolta da parte di chiunque di fare tutto c10 che desidera servendosi
delle proprieta di cui dispone. Nelle societa consumistiche del Nord, tale concezione si esprime
anche nella hberta di scegliere tra 1 vari prodotti offerti dai mercati (tra vari tipi di automobili,
telefoni cellulari, aliment, elettrodomestici, brani musicali, viaggl, stili di vita, ecc.).

Tale concezione neoliberale ¢ la prosecuzione di una tradizione di pensiero che ha origine nella
filosofia illuminista del XVIII e XIX secolo e che qui definiremo come concezione hiberale della
liberta umana. Va da sé che essa imncarna altresi un aspetto pubblico: partecipare liberamente,
msieme ad altri, alla configurazione della volonta dello Stato. In ogni caso, questo aspetto della
liberta liberale appare attualmente svalutato dalla diffusa sensazione che le popolazioni contino
molto poco quando si tratta di prendere decisioni rilevanti per 1l futuro della collettivita. Luciano
Canfora scriveva, oltre vent'anni fa, che 1 sistemi politici europel costituiscono sistemi misti poiché
compostt da un po' di democrazia e da tanta oligarchia (Canfora 2004: 246-265). Ed ¢ questo
che, con maggiore o minore intensita, ¢ percepito dalla maggior parte delle persone che vivono
n societa come la nostra. Per questo motivo, l'aspetto privato della liberta hiberale gode di una
legittimazione assai maggiore rispetto a quello pubblico. E interessante notare come questo tratto

culturale c1 riporti alle origini storiche del liberalismo.
2. La hiberta liberale di distruggere, schiavizzare, saccheggiare e sfruttare.

John Locke (1632-1704) ¢ considerato 1l progenitore del liberalismo e, come tale, uno deglh autori
pit influenti tra 1 cosiddetti padr fondatori degli Stati Uniti d'America. Da c16 ne deriva
I''mportanza di tale figura quale uno degl ispiratori piu rilevanti della teoria e della pratica del
primo liberalismo.

Locke afferma che la vita, la liberta e 1 beni personali costituiscono un insieme che egli chiama
proprieta (Locke 1997: 298). Dal suo punto di vista, la protezione di tali elementi costituisce 1l
nucleo essenziale del contratto sociale a cui ¢ demandato il compito di conferire legittimita allo
Stato. D1 conseguenza, la difesa della proprieta contro la sua violazione da parte di quest'ultimo
potrebbe persino giustificare una rivolta armata (Locke 1997: 373-374).

Per Locke, 1l dintto alla proprieta privata si concretizza nel libero uso, nel godimento e nella
disposizione di c16 che ¢ proprio, compresa la sua distruzione:




La proprieta, la cui origine risiede nel diritto di servirsi di qualcuna delle creature inferiori per la
sussistenza e 1l conforto della propria vita, ¢ diretta al beneficio e al vantaggio esclusivo del
proprietario, cosi che egli possa anche distruggere la cosa che egli ha in proprieta con I'uso che
ne fa, quando la necessita lo richieda. (Locke 1997: 134)

Da cio se ne ricava che la facolta di distruggere la proprieta di ciascuno & giustificata da
presupposti filosofici di duro antropocentrismo (cioe: tutto cid che non ¢ umano esiste
unicamente per soddisfare le necessita di sussistenza e comodita degli essert umani).

D'altra parte, & abbastanza risaputo che per Locke il fondamento del diritto di proprieta ¢ il lavoro

umano in quanto componente che "aggiunge la differenza di valore su ogni cosa" (Locke 1997:
233). Ogni volta che "prende una data cosa e la cambia dallo stato in cui la natura I'ha lasciata, la
persona ha mescolato 1l suo lavoro con essa e ha aggiunto qualcosa che le appartiene,
trasformandola con ¢io in sua proprietd"(Locke 1997: 223). E altrettanto noto che l'autore ritiene
che ci sia un limite alla possibilita di rendere proprieta delle cose. Cio deriva dalla necessita che
"di quella cosa rimanga una quantita sufficiente e della stessa qualita affinché possano goderne
anche altri individul." (Locke 1997: 223). Nella visione di Locke, le cose da condividere sono
molte perché la divinita ha concesso agli essert umani una terra di abbondanza:

E tale appropriazione di un appezzamento attraverso 1l suo sfruttamento non arrecava
alcun danno agli altri esseri umani, poiché rimaneva ancora una grande quantita di terra
non coltivata, pitt di quanto potessero sfruttare, e di qualita altrettanto buona. Cosicché,
i realtd, benché un appezzamento di terra venisse recintato, non diminuiva mai la
quantitd che rimaneva a disposizione altrui. Poiché chi lascia all'altro tanto quanto questi
puo usare, ¢ come se non prendesse nulla. Nessuno puo considerarsi danneggiato se un
altro beve un bel sorso d'acqua, per quanto grande sia, se gh lascia un intero frume della
stessa acqua con cul dissetarsi. K con la terra accade esattamente lo stesso: fintantoché
vi ¢ a disposizione una quantita sufficiente di entrambe, ci troviamo di fronte alla stessa

fattispecie (Locke 1997: 227).

La proprieta puod consistere in terra, animali, strumenti, macchine, la capacita di lavorare e
persino persone. Infatti, Locke giustifica la schiaviti se questa ¢ 1l risultato di una guerra giusta.
A suo avviso, gli essert umani possono diventare schiavi “[...] dopo essere stati fatti prigionieri in
una guerra giusta, [per questo sono] ... per diritto naturale, sottomessi al dominio assoluto e al
potere arbitrario dei loro padroni” (Locke 1997: 263)

Questo ¢ 1l motivo secondo cul John Locke, I'encomiato difensore della libertd, non incorre n
alcuna contraddizione nel trarre profitto - come effetivamente fa - dalle azioni della Royal
African Company, un'impresa sostenuta dalla corona britannica nel 1672 e dedita alla tratta degl
schiavi (Losurdo 2005: 17). Tra 1l 1680 e 1l 1686, detta compagnia trasportd una media annua di
cinquemila schiavi (Wilhams 2011: 66), 1 cui dividendi dovettero giocoforza essere elevati.
Come tutti sappiamo, la compravendita di schiavi era una pratica perfettamente legale ai tempi
i cui 11 Nord America era una colonia britannica e negli ottantasette anni successivi alla sua
indipendenzal. Gran parte dei padri fondatori degli Stati Uniti (i firmatari della dichiarazione di

idipendenza e 1 delegati della Commissione costituzionale) furono proprietart di schiavi. La

! All'inizio della guerra civile americana (1860-1865), quindici dei trentaquattro stati federati erano schiavist.

Liberta in un pianeta abitabile | di José Luis Gordillo - https:// doi.org/10.54103/2531-6710/30594




Liberta in un pianeta abitabile | di José Luis Gordillo - https:// doi.org/10.54103/2531-6710/30594

stessa Costituzione degli Stati Uniti del 1787 riconosceva mediante eufemismi la legalita della
schiavit: c10 emerge, ad esempio, nella seconda sezione dell'articolo 1, ove s1 distingue tra
persone libere e altre persone, o nella seconda sezione dell'articolo 4, in cui st impone l'obbligo
di consegnare alla parte interessata le "persone obbligate a servire e lavorare m uno Stato" che
sono fuggite in un altro Stato della federazione. Una disposizione legale pensata per combattere
la fuga degli schiavi da uno Stato all’altro.

Alla schiaviti si puo aggiungere 1l genocidio delle popolazioni native, miziato dai coloni britannici
e proseguito dai loro discendenti nordamericani, con lo scopo, tra gl altri, di appropriarsi delle
terre In cui vivevano'’.

Per Locke, questo sterminio ¢ giustificato dal fatto che tali comunita erano composte da individui
che non erano a conoscenza di "recinzioni e terreni" (Locke 1997: 223), non sapevano cosa fosse
il denaro, ignoravano 1l lavoro quale fondamento della proprieta e occupavano terre che non
appartenevano a nessuno e che, di conseguenza, rimanevano incolte. Si trattava, in breve, di figure
estranee a quella che Locke chiama "civila" (Locke 1997: 225). Cio li rendeva simili a bestie
selvagge "con le quali 'vomo non puo formare una societa né vivere in sicurezza'. Il risultato di
simili presupposti si traduce nell'eventualita di "essere annientati proprio come avviene quando si
uccide un leone o una tigre" (Locke 1997: 210).

A questo punto, occorre ricordare la pratica del colonmalismo dei secoli XVII, XVIII e XIX,
giustificata da 1dee analoghe e portata avanti, oltre alla Gran Bretagna, da alcuni Stati europel,
quali Olanda e Francia, ad esempio, che si consideravano portabandiera dellidea di liberta
associata alla proprieta.

La liberta di saccheggiare le colonie comprendeva l'estrema eventualita dello sfruttamento della
gomma nel Congo, proprieta personale del sovrano belga Leopoldo II. Questo terribile esercizio
di libera proprieta ¢ ben raccontato da Adam Hochschild in Gli spettri del Congo (Hochschild
2022).

Come ¢ risaputo, la rivalita per 'ampliamento dei rispettivi imperi coloniali, in risposta al
protezionismo instaurato dopo la crisi mondiale del capitalismo del 1874-1878, fu la causa
principale dello scoppio della Prima Guerra Mondiale, con la quale 1nizio l'era det massacri, per
usare la puntuale espressione dello storico Eric Hobsbawm (Hobsbawm 1995: 199)5).

La liberta esercitata dai liberali comprendeva anche lo sfruttamento del lavoro nelle colonie e
nelle metropoli. Le condizioni penose ed estenuanti in cui adulti e bambini lavoravano in queste
ultime sono ben descritte da Friedrich Engels ne La situazione della classe operaia in Inghilterra.
Il libro nero del liberalismo ¢ un'enciclopedia composta da molti volumi, che ovviamente non
giustifica alcun tipo di dispotismo criminale che si presenti come alternativa a esso.

Tutti questi eventi descrivono assal concretamente la maniera in cul la liberta dei piu ricchi,
potenti ¢ ben armati possa minacciare, sopprimere ¢ calpestare la liberta de1 poveri, deboli e
disarmati. Domenico Losurdo espone 1l tutto in modo molto dettaghato nella sua Controstoria
del liberalismo. Questo libro ¢ senza dubbio 1l miglor antidoto contro la presentazione
edulcorata del primo liberalismo resa dal neoliberalismo di fine XX secolo, molto evidente neglh
scritti di Hayek, Mises, Friedman e compagnia, nonché in tutti quei saggi degli anni settanta e
ottanta del secolo scorso n cui si citano 1 pensatori classici del liberalismo senza tuttavia riportare
alcunché in relazione alla schiavitl, al genocidio degli amerindi, al colonialismo, allo sfruttamento
del lavoro o alla sua avversione per la democrazia.

* Questo genocidio fini per trasformarsi in un elemento consueto delle sceneggiature di buona parte dei film appartenenti al
genere cinematografico western, la cui proiezione riportd grandi profitti alle aziende nordamericane che li sfruttarono
commercialmente. Quindi, profitti derivanti in prima battuta dal saccheggio e dallo sterminio delle comunitd native e,
successivamente, dalla trasformazione di tali eccessi in una parte dell’epopea nazionale diffusa in pellicole di grande successo.




E vero che il liberalismo della prima ora non si limitava a questo. La sua invocazione della liberta
ha contribuito in maniera decisiva all'ottenimento del riconoscimento di capisaldi 1stituzionali
quali la liberta di credo, la liberta di espressione e la separazione dei poteri, benché la motivazione
di fondo non fosse la tutela delle liberta e dei diritti politici per tutti, come a volte si tende a
suggerire, poiché questi "sono stati strappati, conquistati, imposti da lotte secolari del popolo”,
come Cornelius Castoriadis tende da sempre a sottolineare (Castoriadis: 1998: 232). Tuttavia, ¢
indubbio che il primo liberalismo servi anche a giustificare la liberta di schiavizzare, sfruttare,
conquistare, opprimere, saccheggiare e distruggere 16 che ¢ proprio. Il liberalismo politico ed
economico del lungo XIX secolo (1776-1914) fu simultaneamente tutto questo e I'idea di liberta
che lo motivo fu sempre coerente con la sua attuazione pratica.

Occorre ribadire che 1l primo liberalismo si oppose al suffragio universale basato sul principio
"una persona, un voto', senza il quale non ha senso parlare di societa democratiche o in fase di
democratizzazione. Inoltre, sulla base de1 parametri attuali di 10 che puo essere considerato un
regime democratico, il primo liberalismo era chiaramente antidemocratico. Non si puo accusare
di c10 Marx, Engels o 1 fondatori dei partiti socialisti della fine del XIX secolo, da sempre difensor1
del suffragio universale.

La diffidenza nei confronti della democrazia emerge in modo assai evidente nei grandi autori
classici della tradizione lhiberale. In Kant, ad esempio, che escludeva le donne - la meta della
popolazione - dall'accesso alla cittadinanza per le stesse ragioni per cui erano esclusi 1 bambini,
ragioni che egli descriveva come naturali, cosi come gli uomini che non potevano essere ritenuti
padroni di sé (sui 1uris) poiché mancati possessori di proprieta che garantissero la loro
mdipendenza materiale ¢ mentale (chissa, magari un altro 40% della popolazione?3). 1l filosofo

di Konigsberg sosteneva quanto segue:

Ora, chi ha diritto di voto in questa legislazione si chiama cittadino (crtoyen, cioe cittadino
dello Stato, non cittadino della citta, bourgeois). Llunica qualita richiesta in tal senso, al di
la della qualita naturale (non essere né bambino né donna), € questa: che uno sia padrone
di sé (sui 1urzs) e, quindi, che sia in possesso di una qualche proprieta (includendo in questo
concetto ogni abilita, mestiere, arte o scienza) che lo sostenga; vale a dire, che nei casi in
cul debba guadagnarsi da vivere grazie ad altri, lo faccia vendendo c¢10 che ¢ suo e non
permettendo ad altri di usare le proprie forze. Di conseguenza, ¢ necessario che non sia al

servizio - nel senso stretto del termine - di nessuno se non della comunita. (Kant 1993:

34).

Limitazioni o reticenze di sorta sono riscontrabili, per ridurre la questione ad alcuni de1 grandi
nomi del liberalismo classico, nell'opera di Alexis de Tocqueville, John Stuart Mill (favorevole a
un peculiare voto plurale, ma anche alla concessione di diritti politici ad alcune donne) o di José
Ortega y Gasset, 1l grande filosofo liberale spagnolo perennemente angosciato dalla prospettiva
di una ribellione delle masse. Questo aspetto del primo hberalismo ha a che fare con la sua
concezione della liberta e la sua visione conflittuale del rapporto tra liberta e democrazia.

Come sostenne Benjamin Constant ne La liberta degl antichi paragonata a quella der moderni

(1819), la iberta degli antichi, che prende a modello quella degh ateniesi dell'antichita, consisteva
nell'esercitare in modo egualitario la sovranita della societa di cui s1 era membri. Il problema era

3 Durante il regno di Isabella I1, nel primo tentativo di stabilire uno Stato liberale in Spagna, su una popolazione di 14 milioni
di persone, solo 133.800 uomini avevano il diritto di voto, ovvero meno dell'19% della popolazione.

<
(@]
Lo
o
Q
o
-~
N~
@
—
[92]
Tl
N
~
[90)
(@]
I
<
©
(@]
I
@
Q
[s}
©
S
[0}
Qo
s
=
o
S
—
o
S
8%
=}
-
‘O
[%2)
[e]
=
5
Q@
o
©
=
Keo)
©
©
=
5]
<
i)
o
c
=}
£
«@©
=t
[¢]
2
-




Liberta in un pianeta abitabile | di José Luis Gordillo - https:// doi.org/10.54103/2531-6710/30594

che, a suo avviso, gli antichi consideravano compatibile con questa liberta collettiva la completa
sottomissione dell'individuo all'autorita del gruppo, in modo tale che "l'ndividuo, quasi sempre
sovrano neglh affari pubblici, era uno schiavo 1n tutte le questioni private" (Constant 1989: 261).
Al contrario, la liberta dei liberali - la liberta de1 moderni nella terminologia di Constant - era
quella di un individuo che negli affari pubblici era a malapena sovrano, e se dicono che lo &, non
¢ "che m apparenza, anche negli Stati piu liber1". Invece, quellindividuo era libero nella sua sfera
privata. La liberta di un inglese, francese o americano si concretizzava, secondo lui, nel diritto di
non essere soggetto se non alle leggl, e di non poter essere né arrestato, né detenuto, né ucciso,
né maltrattato a causa della volonta arbitraria di uno o pit individui. Essa si rifletteva anche nella
libera espressione delle proprie opinioni, nello scegliere 1l proprio lavoro, nell'andare e venire
senza chiedere 1l permesso, nel praticare 1l culto religioso di proprio gusto e nel disporre della
propria proprietd, potendo persino abusarne all'occorrenza (Constant 1989: 259). In sintesi, la
liberta der moderni risiedeva, prima di tutto, nel godimento dei piaceri e delle cose che I
rendevano possibili nella sfera privata, senza interferenze né intromissioni da parte di altr
mdividui o dello Stato.

Lo scritto di Constant fu la principale fonte di ispirazione per 1 Due concetti di liberta (1958) di
Isatah Berlin, testo di riferimento imprescindibile in qualsiasi saggio sulla nozione di liberta
pubblicato a partire dalla seconda meta del XX secolo. E da queste pagine che nasce la distinzione
tra liberta negativa e positiva, oggl praticamente canonica in ambito accademico.

La prima consisterebbe nella facolta di ogni persona di agire senza essere ostacolata da altri, che era
praticamente la stessa della liberta dei moderni di cui parlava Constant come riconosce lo stesso Berlin
(Berlin 1998: 225). La seconda muoverebbe dal desiderio dell'individuo di essere padrone di sé stesso,
affinché la sua vita e le sue decisioni dipendano da lui medesimo e non da forze esterne (Berlin 1998:
231). A tutto c10 s1 sommano le ben note riserve liberali verso l'idea stessa di democrazia, assai lampanti
nel seguente paragrafo che molti imprenditori della Spagna di Franco o del Cile di Pinochet avrebbero
sottoscritto con entusiasmo: "Allo stesso modo in cul una democrazia puo, di fatto, privare il singolo
cittadino di molte liberta di cui invero potrebbe disporre in un altro tipo di societa, ¢ parimenti assai
comprensibile che un despota liberale [sic] conceda ai suol sudditi un alto grado di liberta personale"
(Berlin 1998: 229). Anche Benjamin Constant, che pubblico il suo saggio ai tempi della restaurazione
monarchicha in Francia, converrebbe 1in toto con quanto detto.

3. La liberta neoliberale ¢ prima di tutto liberta d'impresa.

Come gia accennato in precedenza, il concetto di liberta sostenuto dal neoliberalismo egemonico dei
nostri giorni ¢ la prosecuzione di quello difeso dal liberalismo ottocentesco, ma in una versione molto pitt
prosaica, in quanto la sua principale preoccupazione, al netto degl slogan propagandistici, ¢ la protezione
incondizionata della liberta imprenditoriale di fronte a qualsiasi limitazione imposta da motivi politici,
sociali, culturali o ambientali. Secondo Friedrich A. Hayek, qualsiasi interferenza con il diritto alla
proprieta e alla hiberta degl imprenditori conduce inesorabilmente a qualche forma di tirannia o servittu
(Hayek 2011).

Questa ¢ la conclusione che si trae dall'eccellente lavoro di storia delle 1dee di Quinn Slobodian intitolato
Globalists (Slobodian 2021), in cui si spiega l'ossessione caratteristica dei fondatori del neoliberalismo nel
proporre meccanismi giuridico-politici sovrastatali al fine di sottrarre alla portata delle maggioranze sociali
1l diritto alla proprieta privata e alla liberta d'impresa. Questione che, gia negli anni Venti del secolo scorso,
li preoccupava non poco in ragione della loro condizione di consulenti aziendali e dellinizio dello




scioghmento degli imper1 coloniali, 1 quali avevano espanso 1 mercati in cui la compravendita di beni era
sostanzialmente immune a qualunque tipo di minaccia.

Il neoliberalismo fu un grande progetto di ingegneria sociale che ebbe il sostegno entusiasta delle élite
mmprenditoriali a partire dagh anni Settanta del secolo scorso, che fini per cristallizzarsi nel processo di
globalizzazione economica. Per attuarlo, agli Stati neoliberali sono stati imposti 1 dettami di un sovrano
sovrastatale diffuso ben rappresentato da Juan-Ramon Capella in Fruta prohibida (Capella 2008: 307-312)
e In altre sue opere.

Tale sovrano, di cul avrebbero fatto parte nel suo aspetto pubblico 11 G7, il FMI, la BM, TOMC, 'OCSE,
'Unione Furopea, la NATO e gli innumerevoli Accordi di libero scambio (ovvero trattati per la protezione
degli interessi degli investitor1 stranieri), ha reso realta il sogno neoliberale. Una delle sue conseguenze &
stata la proliferazione dei paradisi fiscali, che sono stati e sono, mutuando le parole di uno dei suoi studiosi
piu perspicaci, 1l centro stesso della globalizzazione e non una sua mera escrescenza (Shaxson 2014: 33).
I paradisi fiscali hanno contribuito in modo decisivo all'obiettivo neoliberale di garantire la liberta dei piu
ricchi di cui parlavano Constant e Berlin, facilitando I'esclusione di intromissioni nell'uso e nel godimento
del proprio patrimonio.

4. La concezione socialista della liberta

Ne "La questione ebraica", Marx muove una critica diretta alla concezione liberale della iberta. Secondo
l'autore di Trevir, si tratta di una rappresentazione che paragona l'essere umano a una monade, a un
essere 1solato e ripiegato su sé stesso. Per questo motivo, 1l dirtto umano alla liberta non si fonda
"sull'unione dell'uomo con I'uvomo, ma si basa, al contrario, sulla separazione tra gli uomini'. Da qui la
concezione borghese della liberta come diritto a:

[...] godere del proprio patrimonio liberamente e volontariamente senza preoccuparsi degli
altri uomini, indipendentemente dalla societd: ¢ il diritto dell'interesse personale. Quella, la
liberta individuale, e questa, la sua applicazione, costituiscono il fondamento su cui poggia la
societa borghese. Societa che fa si che ogni uomo trovi negli altri non la realizzazione, bensi,
per contro, la limitazione della sua liberta. (Marx 1987: 479)

La lotta per I'emancipazione umana non si esauriva, secondo Marx, nella lotta per 1l diritto di voto, ma,
partendo da essa, doveva prolungarsi in una lotta per un nuovo ordine sociale in cui 1 settori esclusi dalla
cittadinanza godessero delle condizioni materiali che rendessero possibile la loro indipendenza mentale.

Marx in un certo senso avrebbe dato ragione a Kant, ma traendo una conclusione programmatica opposta
a quella promossa dal filosofo di Kénigsberg, che senza dubbio lo avrebbe inorridito, cosi come norridi
varl pensatori e politici liberali europei del XX secolo che finirono per sostenere 1l fascismo affinché
proteggesse le loro proprieta e il loro diritto a goderne nella sfera privata.

Nel Manifesto del Partito Comunista, Marx ed Engels affermarono che il primo passo della rivoluzione
operaia era la conquista della democrazia. D'altra parte, sono gli stessi che formularono quella che puo
essere conslderata la concezione della liberta della tradizione socialista in senso lato (che includerebbe
socialisti, comunisti € anarco-comunisti). Tali vessilli della tradizione emancipatrice sostenevano - forti di
una certezza oltremodo hegeliana - che alla societa borghese sarebbe succeduta "un'associazione in cui il
libero sviluppo di ciascuno sara la condizione per 1l libero sviluppo di tutti" (Marx ed Engels 1978: 157),
i1 che implica concepire la liberta concentrando l'attenzione sulla sua efficacia pratica e
sull'interdipendenza di base che accomuna gli esseri umani.

Per realizzare questaltra concezione di liberta, questa ipotetica nuova societa dovrebbe procedere alla
socializzazione dei mezzi di produzione, estinguere la divisione classista del lavoro e rivolgersi al principio
di giustizia: "Da ciascuno secondo le sue capacita, a ciascuno secondo 1 suoi bisogni'. Questa socletd,
sintende, sarebbe in grado di decidere consapevolmente e collettivamente 1l proprio futuro, dato che
sarebbe scomparsa anche la reificazione delle 1stituzioni sociali.

Liberta in un pianeta abitabile | di José Luis Gordillo - https:// doi.org/10.54103/2531-6710/30594




Liberta in un pianeta abitabile | di José Luis Gordillo - https:// doi.org/10.54103/2531-6710/30594

In questo senso, le differenze piu rilevanti tra la tradizione hiberale e la tradizione socialista rispetto alla
concezione della liberta durante 1l XIX e il XX secolo risiedevano sia nel contenuto che nella stera pratica:
liberta dell'individuo 1solato che persegue soprattutto il godimento delle proprie proprieta senza
mterferenze altrui e liberta solidale giustificata dall'interdipendenza costitutiva degl esseri umani, a partire
dalla quale s1 potrebbero legittimare limitazioni o espropriazioni della proprieta privata per metterla al
servizio dell'interesse generale.

Per Marx, Engels e buona parte della tradizione socialista, alla sconfitta della divisione classista del lavoro
sarebbe conseguito un aumento delle forze produttive tale per cui le ore dedicate al lavoro si sarebbero
potute ridurre a tre o quattro al giorno, il che avrebbe favorito la possibilita di dedicare il tempo restante
ad attivitd (ri)creative e alla partecipazione democratica. Rammentiamo che nell'ultimo scritto politico di
Marx emerge che, una volta scomparsa l'opposizione tra lavoro intellettuale e lavoro manuale, le "font
della ricchezza collettiva sgorgheranno a fiotti" (Marx ed Engels 1971: 21-22). Cio prosegue con le parole
finali de 1/ dimritto alla pigrizia (1880) di Paul Lafargue, genero di Marx: /.../ fa macchina é la redentrice
dellumanita, il Dio che redimera [uomo dalle arti sordide e dal lavoro salariato, il Dio che gl dara ozio e
Iibertd' (Lafargue 2021: 102). Aspettative simili si possono altresi riscontrare ne La fine dell'utopia (1967)
di Herbert Marcuse. Oggl, queste promesse di sconfitta definitiva della "dittatura di madre natura’, che a
mmpone l'obbligo di lavorare, s1i mantengono nell'immaginario collettivo con le presunte previsioni del
lavoro agricolo o industriale svolto da robot guidati dall'intelligenza artificiale.

Va da sé che, se parliamo di tradizione socialista - ancorché cido comporti un cambio d'argomento -
occorre rammentare che 1l tentativo di costruire una societa socialista nellex URSS all'indomani della
Rivoluzione russa del 1917 naufrago ben presto, verso la meta degli anni Venti del secolo scorso. L'Unione
Sovietica, che fini per implodere nel 1991, fu il nsultato dell'accerchiamento esterno e della
controrivoluzione stalinista che instaurd un nuovo tipo di dispotismo e che, sfortunatamente per tutti,
divenne 1l modello di socialismo per milioni di persone in tutto il mondo.

5. La liberta & autonomia individuale e collettiva

La liberta Iiberale muoveva dal presupposto che esistesse un fondamento naturale nel desiderio di
appropriarsi e arricchirsi. Hobbes alludeva a un'inclinazione istintiva degli esseri umani a "un perpetuo e
mstancabile desiderio di ottenere potere su potere, destinato a cessare solo con la morte" (Hobbes 1989:
87).

Tale affermazione va contro le conoscenze fornite dalle scienze sull'antropologia umana, che ci
spiegano che tutte le persone sono socializzate in una certa cultura e che diventeranno uomini-
lupo hobbesiani qualora vengano educate 1n tal maniera e se cio ¢ richiesto dalla societa di cui
fanno parte, ma non per la determinazione meccanica di alcun gene egoista. E quindi la cultura
e non la natura a trasformare le persone in individui che perseguono nevroticamente l'aumento
de1 profitti e la riduzione dei costi.

Questo ¢ 1l punto di partenza della filosofia politica di Cornelius Castoriadis, ancorché
indubbiamente miscelata con un'elevata dose di psicoanalisi. Castoriadis, originale pensatore
greco-francese, era profondamente critico nei confronti dell'esperienza dell URSS, che diede un
contributo molto significativo al rinnovamento della prospettiva emancipatoria nella seconda
meta del secolo scorso.

Per Castoriadis, piu che discettare di liberta, si dovrebbe parlare di autonomia individuale e
collettiva in conseguenza dell'interdipendenza strutturale degli essert umani (o, all'occorrenza, del
carattere soclale della specie umana). Non nasciamo e cresciamo come 1 funghi, bensi siamo n

generale 1l frutto dell'unione di un padre e una madre. Dal momento in cui veniamo al mondo,




veniamo educati da figure adulte che c1 introducono in modo imperativo in una certa cultura.
Successivamente, verso la fine dell'adolescenza, possiamo essere in grado - purché siamo stati
educati a farlo - di prendere le distanze dalla nostra prima socializzazione e rivedere criticamente
I'educazione ricevuta.

Cio ¢ dovuto, secondo Castoriadis, al fatto che il nostro modo di comportarci ¢ piu 1l prodotto delle
istituzioni della societa in cul viviamo che non del nostro corredo genetico o di un fantasioso diritto
naturale alla liberta'.

La liberta, afferma questo autore seguendo in questo punto la tradizione di Marx’, non ¢ tanto la liberta
filosofica, metafisica o interiore, quanto in primis la liberta effettiva, sociale, concreta, vale a dire la liberta
di agire da soli e msieme agh altri. Quest'ulima consiste nel "partecipare, impegnarsi, vincolarsi in
un'attivita comune e accettare una coesistenza organizzata, una serie di imprese collettive in cui le decisioni
sono prese in comune ed eseguite da tutti coloro che partecipano alla loro formazione" (Castoriadis 2000:
28). Per procedere in tal senso sono necessari, tra le altre cose, buona salute, istruzione, risorse, tempo e
spazi fisici in cul riunirsi. Bertolt Brecht sosteneva che per poter parlare di morale € necessario avere la
pancia piena. Lo stesso si puo dire per quanto riguarda la liberta di agire. Un affamato, un malato cronico,
una persona che lavora quattordici ore al giorno, difficilmente possono esercitare qualsiasi tipo di liberta
di agire da soli o con gl altri.

Per Castoriadis, solo le persone uguali possono essere libere e solo le persone libere possono essere
uguali. Cio implica una relazione intrinseca tra liberta e uguaghanza nella partecipazione alle strutture di
potere o, usando le sue parole, tra autonomia individuale e autonomia collettiva. Il progetto di autonomia
avanzato dall'autore mira a raggiungere una societa che non riceve le sue leggi da un'istanza esterna e
superiore, ma che le istituisce essa stessa per sé stessa.

Castoriadis descrive l'deologema neoliberale secondo cui la liberta dimpresa e la proprieta privata
costituiscono 1 fondamenti della democrazia e della liberta come la maschera istituzionale dell'effettivo
dominio di una piccola minoranza. Questa ¢ la ragione per cui il politologo definisce le democrazie liberali
come oligarchie liberali (Castoriadis 1998: 101).

Castoriadis distingue tra oikos, agora ed ecclesia, tre diverse sfere dell'attivita umana che una futura societa
autonoma dovrebbe differenziare e articolare (Castoriadis 1998: 225).

La prima, orkos, deve essere intesa come la casa-famigha, la sfera privata in cui 1l potere non puo né deve
mtervenire. La seconda, agori, ¢ 11 mercato-luogo d'incontro, ovverosia l'ambito in cui le persone si
mcontrano liberamente e si associano, raggiungono accordi, stipulano contratti, pubblicano e acquistano
giornali e libri, discutono, ecc. E uno spazio privato/pubblico. In linea di principio, il potere dovrebbe
astenersi dall'intervenire, sebbene possa stabilire dei limiti, come il divieto del lavoro minorile e altro
ancora. La terza, ecclesia, ¢ 1l luogo del potere istituzionalizzato e, quindi, della sfera pubblica per
eccellenza, in cul dovrebbe esserci un parlamento rappresentativo che rediga le leggi e approvi un bilancio
che persegua scopi collettivi, un governo che unitamente al parlamento ne decida l'esecuzione, un potere
giudiziario che effettui 'interpretazione e l'applicazione delle leggi, e cosi via.

La distinzione di cui sopra solo puo essere fatta in un regime che puo dirsi veramente democratico, perché
in uno come quello sovietico tutto era in apparenza sfera pubblica, ma in realtd era proprieta privata del
collettivo di burocrati che esercitava il potere in maniera dispotica. Nelle democrazie o pseudo-democrazie

occidentali, la sfera pubblica ¢ stata privatizzata anche i un altro senso, ovvero oligarchico, in quanto le

<«
o
Te}
o
Q
o
~
N~
©
~
™
Lo
q
™
o
~1
<
0
o
el
R
Q
©
©
N
[)]
o
=
ey
1
o
<]
o
o
&
o
>
1
‘O
(]
o
S
-
Q
o)
@©
=
Ko}
@©
©
o
(O]
e
o
o
<
=}
=
#(©
T
(]
2
-

decisioni veramente importanti vengono prese clandestinamente in petit comité, lontano dai riflettori dei

' Le cose meno naturale che esistono in questo mondo sono gl ordinamenti giuridici e 1 diritti in essi riconosciuti. Non esistono,
diritti che si possano dedurre dalla natura umana. I diriti sono invenzioni interessanti - alcune decisamente piu di altre - dei
nostri antenati di un paio di secoli fa. Vedi il lavoro di L. Hunt (Hunt 2009).

" Come ¢ risaputo, Castoriadis ruppe con quello che considerava il marxismo (a mio avviso, ruppe con I'’hegeliano-marxismo, che
¢ solo una parte della tradizione che ha Marx come fondatore) con la pubblicazione de La mstitucion imaginaria de la socredad,

(Castoriadis 2013).




Liberta in un pianeta abitabile | di José Luis Gordillo - https:// doi.org/10.54103/2531-6710/30594

canali mediatici e a partire da compromessi e patti tra 1 governi e 1 dirigenti delle grandi imprese. In questo
senso, secondo Castoriadis: "Una delinizione di democrazia valida come qualsiasi altra &: la democrazia &
il regime 1n cui la sfera pubblica diventa vera e realmente pubblica, appartiene a tutti perché e realmente
aperta alla partecipazione di tutti" (Castoriadis 1998: 226).

Castoriadis affermava altresi che l'evoluzione del capitalismo contemporaneo persegue un "sempre di pi"
che, prima o poi, fara si che le societa umane si scontrino con 1 limiti naturali del pianeta. Questa ¢ la
situazione In cul ¢l troviamo oggl e In cul siamo nuovamente chiamati a interrogarci sul significato della

liberta umana.

6. Autonomia nell'Antropocene

Come abbiamo visto in precedenza, esiste una biforcazione rispetto alla concezione della liberta tra la
tradizione liberale e quella socialista. La tradizione teorica e politica mnaugurata da Marx ed Engels ha
posto l'accento sugl interessi collettivi, in particolare su quelli dei pii svantaggiati, e sulla democrazia, che
mclude 11 chiarimento di Engels sulla repubblica democratica come forma m cu si deve articolare
politicamente la dittatura socioeconomica del proletariato (Engels 1971: 96-97). La tradizione liberale, da
parte sua, s1 ¢ distinta per aver sottolineato, come fece Isaiah Berlin, 1 pericoli della democrazia per
lI'indipendenza individuale, al punto che 1 liberali accettarono 1l suffragio universale in modo generalizzato
solo dopo la Seconda Guerra Mondiale, vale a dire dopo la sconfitta politico-militare dei regimi dittatoriali
di estrema destra.

Abbiamo anche detto che la tradizione emancipatrice in cui si collocano Marx e Castoriadis parte dalla
premessa antropologica secondo cui gli esseri umani sono interdipendenti. Da qui la concezione
marxista della liberta di tutti come condizione per la liberta di ciascuno e quella castoridiana
dell'autonomia individuale e collettiva. Tuttavia, a partire dallulimo terzo del secolo scorso,
allinterdipendenza si ¢ aggiunta la presa di coscienza dell'ecodipendenza. Sempre siamo stati
ecodipendenti, ma ora questa caratteristica della nostra esistenza ¢ diventata molto pitu evidente per via
della profondita della crisi ecologica in cui siamo immersi. Cid ha mmportanti implicazioni per la
concezione della liberta.

La sussistenza materiale ¢ la condizione preliminare necessaria per l'esercizio della liberta, poiché senza
sussistenza materiale non & possibile alcuna liberta. Questa appare si un'ovvieta, ma per un paio di secoli
essa ¢ stata relegata ai margini del pensiero sociale, economico e giuridico. Questo €, in buona sostanza,
il motivo per cui l'autore francese Aurélien Berlan critica Cornelius Castoriadis (Berlan 2024: 174). Berlan
afferma che 1l pensatore greco-francese ha dedicato tutta la sua vita a riflettere sull'autonomia politica,
tuttavia trascurando, n tutto o in parte, 'autonomia materiale, che ¢ 1l requisito principale per poterla
rendere effettiva. Se si comprende l'autonomia politica in questo modo, si finira inevitabilmente per
mteressarsi all' economia, all'ecologia e alle condizioni di abitabilita del pianeta.

In questo senso, ogni riflessione sulla liberta che voglia dichiararsi all'altezza dei grandi problemi del
presente deve fare 1 conti con l'attuale situazione di emergenza ambientale o, in altre parole, con il fatto
che nel terzo decennio del XXI secolo siamo molto vicini al superamento dei limiti naturali della
sostenibilita.

Nel 2009, gli scienziati Johan Rockstrom e Will Steffen hanno guidato un gruppo di ventisette ricercatori
allo scopo di realizzare un rapporto sui confini planetari, ossia sui limiti dei processi geologici, chimici e
biologici che garantiscono l'abitabilita del pianeta Terra per I'umanita (Rockstrom et ali, 2009).

La ricerca condotta da Rockstrom e Steffen ha rilevato una serie di soglie per tali processi che, se superate,
possono mettere a repentaglio 1 sistemi ambientali planetari che hanno permesso lo sviluppo della civilta
umana. I processi studiati sono 1 seguenti: crisi climatica, acidificazione degli oceani, stato dello strato di

ozono, ciclo dell'azoto e del fosforo, uso dell'acqua dolce, deforestazione e altri cambiamenti nell'uso del




suolo, perdita di biodiversitd, inquinamento atmosferico, inquinamento chimico e proliferazione di
organismi geneticamente modificati. I dati relativi a questi processi vengono aggiornati periodicamente.
Nel 2024, Rockstrom e 1l suo gruppo sono giunti alla conclusione che I'umanita aveva gia superato la soglia
di se1 di questi nove processi (le soglie di sostenibilita non erano ancora state superate solamente in
relazione all'acidificazione degli oceani, allo stato dello strato di ozono e all'inquinamento atmosferico).
A tutto c10 si possono aggiungere 1 limiti imposti dall'esaurimento di minerali e risorse non rinnovabili
(Turiel 2024: 43-50). Lutopia secondo cui lo svolgimento dei lavori piu duri sara delegato ai robot e
all'intelligenza artificiale trascura I''mmensa quantita di energia richiesta da tutti questi nuovi congegni e
macchine. In societa come la nostra, '86% dell'energia proviene da risorse esauribili, vale a dire uranio e
combustibili fossili. Nel terzo decennio del secolo corrente, il loro esaurimento si intravede gia
all'orizzonte con l'arrivo dei rispettivi picchi di produzione (IEA 2025). La loro combustione ¢ altresi
responsabile dellemissione di gas serra e, quindi, del cambiamento chmatico. Dal 2019, con
l'approvazione del cosiddetto Patto verde, I'Unione Europea propone la decarbonizzazione delle societa
comunitarie, che consiste di fatto nel cambiamento della base energetica.

Nel momento storico in cui ¢ troviamo, ¢ gia molto evidente che il progetto di presunto dominio sulla
natura, promesso dallo sviluppo della scienza e della tecnologia, si € rivelato un'illusione. Cio non significa
che Tabolizione della divisione classista del lavoro debba essere considerata chimerica e che la
tecnoscienza debba essere rifiutata come metodo di conoscenza e trasformazione della realta. Una societa
profondamente egualitaria sara sempre in condizioni migliori per affrontare le grandi sfide poste dalla crisi
ecologica rispetto a una societa in cui la disuguaghanza sociale ¢ in aumento. D'altra parte, la certezza che
abbiamo oggi sull'impossibilita di una crescita indefinita su un pianeta finito si basa sui risultati di solide
ricerche scientifiche, e molte soluzioni ai problemi futuri richiederanno soluzioni tecnologiche.

7. Autonomia, proprieta ed ecosocialismo

Abbiamo detto che per Locke esisteva un lmite alla possibilita di rendere proprieta delle cose. Tale hmite
derivava dal fatto che della cosa appropriabile rimaneva una quantitd sufficiente e della stessa qualita
affinché potessero goderne anche altri individui. Abbiamo anche visto che, nella visione di Locke, le cose
da condividere erano molte perché gli essert umani abitavano un mondo di abbondanza. Durante 1l XIX
secolo e per la maggior parte del XX, sia 1 liberali che 1 socialisti hanno condiviso questa convinzione.
D'altra parte, entrambi hanno coltivato la stessa fede nel progresso materiale che si poteva ottenere
attraverso 1l dominio della natura grazie, tra gh altri fattor, allo sviluppo della scienza e della tecnologia.
Ma non sono stati solo loro. Come afferma Ernest Garcia, tutto 1l pensiero politico e la teoria sociologica
degli ultimi duecento anni sono stati formulati in un contesto in cui 1l pianeta Terra era concepito come
grande e vuoto. La grande shida teorica e pratica del XXI secolo ¢ proporre un nuovo canone di filosofia
emancipatrice pensata per un pianeta piccolo e pieno (Garcia 2021: 647).

Questo nuovo canone deve scagliarsi contro la concezione liberale e, soprattutto, neoliberale,
della liberta associata alla proprieta. Una concezione della liberta strettamente associata
all'esercizio della proprieta privata e alla liberta d'impresa deve essere concepita come contraria
alla sopravvivenza dell'umanita.

In nome della liberta dimpresa, sono stati rilasciati nell'atmosfera milioni di tonnellate di gas serra
responsabili dell'emergenza climatica in cui ¢ troviamo. In nome della liberta d'impresa, sono
stati abbattuti milioni di ettart di foreste che hanno contribuito in modo decisivo alla riduzione
della biodiversita. In nome della liberta d'impresa, sono state accumulate tonnellate di rifiuti
radioattivi che nessuno sa dove riporre perché non siano dannosi per la salute umana. In nome
della liberta d'impresa, sono state rilasciate tonnellate di gas che hanno perforato e assottigliato lo
strato di ozono che c1 protegge dai raggi ultravioletti del sole. In nome della liberta d'impresa,
sono state gettate in tutti gl oceani e nei fiumi tonnellate di plastica che Ii hanno trasformati in

Liberta in un pianeta abitabile | di José Luis Gordillo - https:// doi.org/10.54103/2531-6710/30594




Liberta in un pianeta abitabile | di José Luis Gordillo - https:// doi.org/10.54103/2531-6710/30594

discariche iImmonde. E potremmo continuare cosi con molti altri effetti di un sistema economico
che ha sacralizzato la liberta d'impresa e ha gia ampiamente dimostrato la sua incompatibilita con
1 limiti naturali del pianeta.

Con questa esperienza alle spalle, la liberta dimpresa dovrebbe essere soppressa o limitata perché, come
ha ammesso lo stesso Isaiah Berlin, "la liberta del pesce grande ¢ la morte del pesce piccolo; la liberta di
alcuni deve dipendere dalle restrizioni di altri" (Berlin 1998: 223).

Quando difendeva la proprieta, Locke affermava anche che in una societa statalizzata tale diritto
doveva essere limitato per consentire ad altri di esercitarlo. In effetti, questo fu il suo grande
argomento per giustificare la necessita di uscire dallo stato di natura e accettare di vivere in una
societa con uno Stato: evitare che 1l ricorso alla violenza individuale in difesa delle diverse
proprieta portasse a un conflitto permanente di tutti contro tutti che rendesse impossibile la
convivenza pacifica.

Va da sé che nemmeno nell'approccio teorico di uno del suoi piu strenui difensori la proprieta
privata ¢ stata concepita come illimitata. La liberta che ne derivava doveva essere concepita anche
come compatibile con l'esercizio della liberta altrui.

Nelle costituzioni degh Stati sociali e democratici di diritto, questo tipo di limitazioni si € concretizzato
nella cosiddetta funzione sociale della proprieta, la quale autorizza, per motivi di pubblica utilita o interesse
sociale, a limitarla o addirittura espropriarla se il suo esercizio genera conseguenze sociall negative’. Alla
luce dei problemi posti dalla crisi ecologica, questa funzione sociale deve comprendere anche una
funzione ecologica’. Facendo appello a essa, 1l proprietario dovrebbe astenersi dallo svolgere qualsiasi
attivita che causi nocumento a un altro diritto assai pii fondamentale di quello della proprieta, come 1l
diritto a un ambiente adeguato allo sviluppo della persona®. E la facolta di distruggere le cose che
appartengono a un individuo unicamente perché gli appartengono dovrebbe essere considerata illegittima
alla luce della devastazione causata da duecentocinquanta anni di capitalismo di mercato.

I Imiti naturali del pianeta impongono, inoltre, dei condizionamenti al progetto marxiano
originale ¢ a quello castoridiano di eguale autonomia. Non esistera mai il paese della Cuccagna
n cul, se uno chiede qualcosa, gli si potra dare cento volte tanto. Nella tradizione socialista, come
detto in precedenza, l'ideale di glustizia sociale si esprimeva con la frase "Da ciascuno secondo le
sue capacita, a ciascuno secondo 1 suoi bisogni". Ma oggigiorno siamo consapevoli che 1 bisogni
umani sono elastici a tal punto da tendere all'mfinito. Di conseguenza, nel XXI secolo questo
principio di giustizia deve essere riformulato come segue: "Da ciascuno secondo le sue capacita,
a clascuno secondo 1 suoi bisogni fondamentali compatibili con 1l carattere finito del pianeta’.
Con un cambiamento sociale volto a raggiungere una maggiore uguaglianza, determinate
soluzioni tecnologiche e un monitoraggio mninterrotto dei limiti naturali, possiamo aspirare a
raggiungere un rapporto prudente e responsabile con la natura, anche se non saremo mai n
grado di dominarla. Non riusciremo mai a liberarci dalla natura né a sottometterla alla nostra
volonta. Possiamo raggiungere elevati livelli di autonomia individuale e collettiva a condizione di
essere 1n grado di mantenere, allo stesso tempo, 1 fattori ecologici che hanno reso possibile la
comparsa della nostra specie in questo angolo delluniverso.

Su un pianeta finito, piccolo e pieno, la liberta non puo equivalere all'emancipazione dai bisogni imposti
dalla natura. Non piegheremo mai la dittatura della natura. Gaia sara sempre piu potente di nol. Siamo e
saremo sempre ecodipendenty, oltre che interdipendenti. L'esercizio della liberta deve essere concepito
allinterno e non all'esterno del regno della necessita. In questo senso, la previsione di Friedrich Engels
formulata nell Ant-Diihring secondo cui, con l'avvento del comunismo, I'umanita avrebbe fatto un salto
"dal regno della necessita al regno della liberta" e "l'insieme delle restrizioni esistenziali che finora ha
dominato gli vomini cade [cadra] sotto il dominio e il controllo di questi ultimi, 1 quali diventano

* Come riportato nell'articolo 33 della Costituzione spagnola del 1978.
" Come riportato esplicitamente nell'articolo 58 della Costituzione colombiana del 1991: "La proprieta ¢ una funzione sociale che
implica obblighi. Come tale, le si riconosce una funzione ambientale".
* Come riportato nell'articolo 45 della Costituzione spagnola del 1978.




[diventeranno] per la prima volta consapevoli e veri padroni della natura” (Kngels 1977: 294), deve essere
considerata chimerica.

Se c1 st oppone allo sfruttamento di classe e all' oppressione patriarcale con la consapevolezza che
questi obiettivi devono essere perseguiti all'interno del regno della necessita, allora bisogna
munirsi di un'altra concezione 1n relazione a c16 che puo essere I'emancipazione umana.

Il filosofo francese Aurélien Berlan afferma che, se la sussistenza materiale ¢ una condizione per l'esercizio
della libertd, allora essa 1nizia con 1l controllo delle nostre condizioni esistenziali (Berlan 2024: 166-167).
L'autonomia materiale non puo basarsi sul sogno individualistico di liberarsi dai doveri imposti
dall'mterdipendenza intrinseca agli essert umani. Si tratta, piuttosto, di perseguire un'autonomia
nellinterdipendenza e nell'ecodipendenza.

Pertanto, c10 da cui bisogna emanciparsi non sono le dipendenze sociali e ambientali, bensi quelle che c1
pongono in balia degli altri, conferendo a questi altri un potere discrezionale e arbitrario su di noi (Berlan
2024: 170). La liberazione risiederebbe nell'eliminazione dei rapporti di dipendenza gerarchica che
comportano privilegi per coloro che si trovano al vertice della piramide.

Secondo Berlan, nessuno degli ideali di liberazione emersi nelle societa industriali ¢ utile a questo scopo;
di conseguenza, occorre cercare ispirazione negli ideali di liberazione delle classi popolari precedenti alla
rivoluzione industriale o in quelle comunita che si sono collocate (o sono state collocate) ai margini dei
sistemi industriali esistenti, come le comunita zapatiste del Chiapas, in Messico, che perseguono allo stesso
tempo l'autonomia politica e l'autosufficienza materiale.

Berlan, nel tentativo di illustrare la sua proposta, rievoca l'episodio di un generale americano che, dopo la
vittoria del partito antischiavista nella guerra di secessione del 1860-1865, emano un decreto affinché agh
ex schiavi fossero concessi "40 acri di terra e un mulo”. In questo modo, pensava 1l generale, gl ex schiavi
non sarebbero pit dipesi materialmente dai loro ex proprietari. O ancora, ricorda le rivendicazioni di un
movimento di donne in Bangladesh negli anni Novanta del secolo scorso, che consistevano nel chiedere
la fine dell'oppressione patriarcale, una mucca, figh e una propria fonte di reddito ottenuta da un lavoro
dignitoso (Berlan 2024: 145).

Sono esempi di progetti di liberazione che ricordano c1o che John Berger ha descritto, in un lucidissimo
epilogo di Porca terra, come l'utopia contadina di una societa giusta (Berger 1989: 254-279). Berger
affermava che, in generale, le utopie contadine di societa giuste erano utopie di restaurazione: si
presentavano come 1l ritorno a una societa che esisteva molto tempo fa e a cui la malvagita di alcuni aveva
con molta probabilita posto fine. In questa societa ideale, tuttavia, la necessita di lavorare non scompare
affatto, poiché si parte dall'assunto che la scarsita non cessera mai d'essere. Cio che la rende attraente non
¢ l'aspettativa di un'abbondanza illimitata che elimini definitivamente 1 conflitti generati dalla distribuzione
della ricchezza, ma l'aspettativa che ci sara maggiore aiuto reciproco nella lotta contro la scarsita e una
distribuzione equa dei prodotti del lavoro collettivo.

Berlan ¢ favorevole a un modello di societa articolato attorno a una sorta di federazione di comuni rurali,
che comporta un abbandono della citta e un ritorno alla campagna. Egl sostiene che tale ritorno
garantirebbe la sussistenza materiale, I'autonomia e la sostenibilita ecologica, perché la natura imitata delle
nostre capacita porrebbe limiti spontanei al volume dei nostri bisogni. Se 1l lavoro fisico di ciascuno fosse
molto faticoso, le comodita derivanti dal suo aumento non varrebbero la pena. Quando facciamo le cose
da soli, 1l risultato ¢ un'autolimitazione dei bisogni che ¢ una componente essenziale dell'autonomia

materiale. Al contrario, se sono gh altr1 a dover lavorare per noi, allora non ci1 sono limiti a1 nostri bisogn

(Berlan 2024: 181-182).

Ci stiamo addentrando in un periodo storico turbolento. 11 declino energetico, gia iniziato (Turiel 2022),
lascera 1l posto a una decrescita produttiva. Preservare gli spazi di liberta e far avanzare 1 processi di
democratizzazione, risolvendo allo stesso tempo 1 problemi pratici di sopravvivenza, saranno sfide di
proporzioni gigantesche. Tutto cio che ¢ stato detto finora non ha altra pretesa che quella di aiutare a
pensare alle alternative emancipatrici con cul poterle affrontare.

Liberta in un pianeta abitabile | di José Luis Gordillo - https:// doi.org/10.54103/2531-6710/30594




Liberta in un pianeta abitabile | di José Luis Gordillo - https:// doi.org/10.54103/2531-6710/30594

8. Riferimenti bibliografici

Berger J., (1989) Puerca tierra, (Alfaguara).

Berlan A., (2024) Terre et Iiberté. (La Lenteur).

Berlin 1., (1998) Cuatro ensayos sobre la libertad, (Alianza).

Canfora L., (2004) La democracia. Historia de una ideologia,(Critica).
Capella J-R., (2008) Fruta prohibida, (1rotta).

Castoriadis C., (1998) El ascenso de la insignificancia, (Catedra).

Castoriadis C., (2000) La exigencia revolucionaria, (Acuarela Libros).
Castoriadis C., (2013) La mstitucion imaginaria de la sociedad, (Tusquets).
Constant B., (1989) Escritos politicos, (Centro de Estudios Constitucionales).
Engels F., (1977) La subversion de la ciencia por el serior Eugen Diihring, (Grijalbo).
Garcia E., (2021) Ecologia e igualdad, (Tirant lo Blanch).

Hayek F., (2011) Camino de servidumbre, (Alianza Editorial).

Hobbes T., (1989) Leviatin, (Alanza).

Hobsbawm E., (1995) Historia del Siglo XX, (Critica).

Hochschild A., (2022) Gli spettri del Congo: la storia di un genocidio dimenticato, (Garzanti).

Hunt L., (2009) La invencion de los derechos humanos, (Tusquets).
Kant L., (1993) Teoria y prictica, (Tecnos).

Kelsen H., (1979) Teoria pura del Derecho, (UNAM).

Lafargue P., (2021) El derecho a la pereza, (Perspectiva editores).

Locke J., (1997) Dos ensayos sobre el gobierno civil, (Austral).

Losurdo D., (2005) Controstoria del liberalismo, (Laterza).

Marx C. (1987), Escritos de juventud, (FCE).

Marx K. ed Engels F., (1978) Manifiesto del Partido Comunista,( Critica).

Marx K., ed Engels F., (1971) Critica dels programes de Gotha i Erfurt, (Edicions 62)
Rockstrom J., et alir, (2009) "

Shaxson N., (2014) Las islas del tesoro, (FCE)

Slobodian Q., (2021) Globalists, Meltemi).

Williams E., (2011) Capitalismo y esclavitud, (Traficantes de suenos).

", Ecology and Society, 14(2).



http://www.ecologyandsociety.org/vol14/iss2/art32/

